Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 21 (1888)

Artikel: La vérité de la religion Chrétienne : un cours de M. le professeur W.
Herrmann

Autor: Rivier, Théodore

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379429

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379429
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA VERITE DE LA RELIGION CHRETIENNE

UN COURS
DE M. LE PROFESSEUR W. HERRMANN

PAR

THEODORE RIVIER

Les pages qui vont suivre sont une traduction plus encore
qu’un compte rendu. Nous avons cherché & adapter au public
de langue francaise un cours que nous avons eu le privilége
d’entendre & Marbourg pendant le semestre d’été 1887. Ce
cours n’a pas été publié. M. Herrmann a eu I’amabilité de nous
autoriser & en donner une analyse & la Revue de théologie et de
philosophie. Nous lui en témoignons ici toute notre reconnais-
sance, et nous prions le lecteur, au cas ou quelques dévelop-
pements présenteraient encore certaines obscurités, de ne
point en rendre responsable le professeur, mais bien le traduc-
teur.

Le but de ce travail n’est pas long & exposer. M. Herrmann
I’a indiqué lui-méme dans le premier paragraphe de son cours.
Nos efforts seraient pleinement récompensés si ces pages
aidaient nos lecteurs & la solution de diverses questions, dont
I'importance et I’actualité nous paraissent évidentes.

§ 1. Notre tache.

Lessing dit quelque part: «Si Dieu m’offrait la vérité dans
sa main droite, et dans sa main gauche la recherche de la vé-
rité, je m’écrierais humblement, dit cette recherche m’égarer

THEOL. ET PHIL. 1838. 15



226 THEODORE RIVIER

sans cesse: Pére, ouvre-moi ta main gauche: la pure vérité
n’appartient qu’a tol. » On a beaucoup admiré cette parole, el
I'on a qualifié d’humilité chrétienne une disposition quitrouve-
rait assez de joie dans la recherche de la vérité pour ne point
en désirer la possession. Mais, en fait, le mot de Lessing veut
dire : J’ai cherché la vérité sans l'atteindre et je renonce & la
posséder. S’il était juste et chrétien de parler de la sorte, nous
n’aurions aucune raison de rechercher la vérité de la religion
chrétienne. Quel sens aurait, en effet, pareille entreprise, si au
lieu d’attacher le plus grand prix & la possession de la vérité
sur les questions capitales de la vie, nous nous contentions de
chercher des yeux quelque lumiére indécise, au milien de
I’obscurité du temps présent ?

Mais le mot de Lessing n’est ni juste, ni chrétien. Il n’est
pas juste : une recherche sérieuse de la vérité est inséparable
du désir de la posséder. Quila poursuivrait tout en renoncgant
a Patteindre, agirait comme un amant auquel il serait indiffé-
rent de récolter la. haine en retour de sa passion. Il y a sans
doute tels domaines de la connaissance humaine, dans les-
quels la recherche cause au savant de plus grandes joies que les
résultatsisolés auxquels cette recherchele conduit. L’historien
ou le naturaliste établissent souvent la réalité de tel ou tel
fait, sans éprouver pour cela la moindre satisfaction person-
nelle, tandis que le travail auquel ils se livrent au cours de
leurs investigations leur procure des jouissances beaucoup
plus vives. La raison en est simple. Les résultats obtenus en
ces occasions ne forment qu’une partie insignifiante d’'un orga-
nisme scientifique plus étendu. C’est & la connaissance de ce
domaine plus vaste que le chercheur attache une réelleimpor-
tance. Et si son activité le satisfait plus en elle-méme que
quelques résultats isolés, c’est parce (qu’il croit contribuer par
ses recherches & la formation d’une science, dont la possession
serait 4 ses yeux d’'une grande valeur. Sans cette conviction it
ne travaillerait pas. Il n’y a donc pas de recherche sérieuse de
la vérité sans désir,de la posséder.

Le mot de Lessing n’est pas chrétien. Le chrétien croit & la
parole de Jésus: « Vous connaitrez la vérité, et la vérité vous



LA VERITE DE LA RELIGION CHRETIENNE 227

affranchira 1, » c’est-4-dire: vous sauvera. Or Jésus ne désigne
certainement point par 14 une vérité inaccessible ou confinée
dans un livre quelconque. En parlant d'une vérité que nous
pouvons saisir nous-mémes, il veut parler d’une vérité a la
possession de laquelle nous puissions parvenir. Aussi le dis-
ciple de Christ a-t-il non seulement le droit, mais le devoir de
chercher la vérité du christianisme, pour s’en rendre claire-
ment compte.

Comment le christianisme de nos jours se comporte-t-il vis-
a-vis de cette obligation? Toutes les églises quelque peu
vivantes prétendent posséder la vérité. Elles proclament avec
raison que tout homme doit se l'approprier pour étre sauvé.
Mais leur énergie sur ce point est malheureusement bien infé-
rieure & celle des communautés chrétiennes primitives. En
effet, posséder la vérité signifie, dans tous les domaines, la
comprendre. Nous pouvons bien admettre telles vérités qui
nous ont été transmises, et nous y soumettre d’une maniére
extérieure sans les avoir pénétrées. Mais en rester 14 n’est
point encore les avoir acquises. Des vérités admises de cette
facon sont bien plutot pour nous des préjugés, dont nous ne
sommes pas en état de controler la valeur. Nous ne possédons
la vérité qu’aprés l'avoir conquise par nous-mémes. Aucun
individu ne peut jamais s’affranchir des jugements d’autrui
que d’une fagon restreinte. Mais 'homme s’efforcera toujours,
dans la mesure ol l'amour du vrai et le zéle scientifique se
développeront en lui, d’agrandir le domaine de ses connais-
sances, c’est-a-dire de la vérité qu’il a conscience de posséder
pour 'avoir faite sienne.

Sous quelle forme devons-nous donc chercher .4 nous ap-
proprier le christianisme ? Sous la forme d’un préjugé, ou
sous celle d’une vérite ? L’enfant le recoit nécessairement
comme préjugé. Incapable de distinguer encore le bien du
mal, il I’est aussi de comprendre le christianisme dans sa
vérité. A coté peut-étre de la crainte de ses parents, la reli-
gion de I’enfant consiste essentiellement en une somme de
préjugés, éclairée tout au plusici et 1a de quelque soupcon de

t Jean VIII, 32.



228 THEODORE RIVIER

la vérité. L’Eglise donne pourtant avec raison une éducation
chrétienne & 'enfant; elle doit 'amener & un état de maturité
et d’indépendance spirituelles. Parvenu & 1’d4ge d’homme fait,
le chrétien doit pouvoir dire avec l'apotre: « Lorsque j’étais
enfant, je pensais, je parlais, je raisonnais comme un enfant;
lorsque je suis deveni homme, j’ai fait disparaitre ce qui était
de I'enfant!. » L’adulte doit vivre d’une vie individuelle, et,
s'il est chrétien, son christianisme doit étre la base méme de
son individualité. Or ce ne peut étre le cas que si le nuage des
préjugés a fait place chez lul & une connaissance claire de la
vérité de sa religion. Aussi ’Eglise lui demande-t-elle sa con-
fession de foi. Celle-ci n’est point la répétition servile d’une
formule, mais la profession publique de la foi qui est devenue
la sienne.

« L’Evangile, a dit Luther, ne souffre point d’étre défendu ;
quand les hommes s’efforcent de le défendre, ils le tuent. » La
tache du grand réformateur était, en effet, de présenter ’Evan-
gile dans sa pureté méconnue plutdt que d’en prouver la vérité.
Maisil avait aussi fait’expérience intime de saforce subjuguante,
et il avait la ferme confiance que I’Evangile pouvait vaincre
les autres comme il I'avait vaincu lui-méme. Cette méme assu-
rance nous guidera dans les pages qui vont suivre. Nous n’a-
vons pas & défendre le christianisme, comme on I’a trop sou-
vent tenté dans I'Eglise et dans ’école, trahissant ainsi un
manque de foi en la puissance de sa cause. Loin de contester
a la science la souveraineté dans son domaine, nous formule-
rons nous-méme les prétentions qu’elle peut élever & bon
droit. Nous exposerons d’abord ce qu’est & ses yeux la vérité.

§ 2. La vérité objective.

La vérité est, sans doute, une qualité de jugements: nous
parlons souvent de jugements vrais. Nous reconnaissons la
vérité de ceux-ci a la réalité de leur contenu. Tout jugement,
pour étre vrai, doit étre I'expression d’une réalité susceptible
d’étre prouvée. C'est dire que la vérité d’un jugement, de

1 1 Corinthiens XI11I, 11.



LA VERITE DE LA RELIGION CHRETIENNE 229

méme que la norme de sa vérité, résident dans la connaissance
de sa réalité. La vérité n’est par conséquent autre chose que
la connaissance de la réalité.

S’il en est ainsi, il n’existera de vérité certaine que 14 ou
aura pu s’édifier une connaissance certaine de la réalité.
Nous arrivons donc d’emblée & la question de la possibilité
de la connaissance. Cette question fondamentale de la méta-
physique et de la philosophie se réduit & la suivante: Com-
ment nous est-il possible de distinguer avec certitude la
réalité de la seule apparence ou de l'illusion ?

Nous ne songeons point & résoudre ici le probléme dans
toute son étendue. Il nous suftira, pour le but que nous nous
proposons, d’examiner la méthode de la recherche scienti-
fique. Car la science n’est elle-méme que la connaissance de
la réalité, stirement conduite par une méthode. Nous aurons
donc dapns les regles fondamentales du travail scientifique le
critére de la connaissance du réel.

La seule méthode scientifique digne de ce nom consiste a
chercher 'ordre des phénomeénes et les lois qui régissent leurs
relations. Elle ne se contente pas d’amasser des observations
1solées; mais elle les classe, elle étudie leurs rapports, et ne
prétend étre parvenue & la connaissance du réel que la ou elle
a découvert un ordre et des lois. Personne ne conteste la jus-
tesse de ce procéde; tous les hommes croient 4 D'existence
d’un monde réel, qui, loin d’étre un chaos, est un organisme.
Mais plusieurs s'imaginent que nous expérimentons d’abord
les phénomenes isolément et n’arrivons qu’aprés les avoir
classés a la conception d’un ordre qui régle leurs relations
constantes. A les en croire, ce serait 'observation seule qui
nous conduirait & la notion de loi, et la loi serait toujours dé-
duite & postériori d’'un plus ou moins grand nombre de cas
d’observation.

(Vest 1a une erreur, et une source d’erreurs sans nombre,
tant dans la recherche scientifique que dans la vie. Si 'on
examine de plus pres la question, on verra que la recherche
scientifique a son terme dans la connaissance des lois parce
gu’elle a son point de départ dans I'idée que les phénomeénes



230 THEODORE RIVIER

sont toujours enlre eux dans des relations constantes, que
I'ensemble du réel est soumis & des lois qui fixent et ordonnent
ces rapports. Le procédé méthodique de la science n’est point
une invention de quelque homme de génie. Il est suivi d’'une
facon naturelle et nécessaire par toute intelligence humaine
qui cherche & se représenter la réalité du non-moi. Nous ne
pouvons nous représenter la réalité d’un événement ou d’un
objet quelconque, sans penser en méme temps aux relations
dans lesquelles il se trouve avec d’autres réalités qui I’entou-
rent. Il nous apparait toujours d’une part comme effet d'une
cause et comme cause produisant elle-méme des effets ; d’autre
part, comme qualité d'une réalité plus compréhensive ou
substance, et comme substance liant entre elles une multi-
plicité de qualités. Ces deux nolions de causalité et de substan-
tialité constituent en fait la norme d'aprés laquelle notre
entendement juge la réalité des choses. Nous ne saisissons la
réalité du phénomene que dans la mesure ol ses relations
avec son entourage sont conformes & ces deux lois. Nous ne
fondons par conséquent notre connaissance du réel que sur
I’'expérience des rapports constants des phénomenes. G’est 1
le seul critére possible de la certitude scientifique.

La réalité des choses réside uniquement dans les relations
constantes qu’elles soutiennent entre elles. S’il en est ainsi, la
vérité objective n’est autre que la connaissance de ces rela-
tions, ou, si 'on veut, la connaissance de la loi de continuité
qui les régit. Etendre cette connaissance constitue la tiche de
la science. La science étudie soit les lois qui ordonnent les
rapports constants des choses, soit la réalité dont ces lois sont
les conditions. Son devoir comme son honneur lui défendent de
s’en laisser détourner par aucune considération étrangeére,
quand méme 'intérét de la moralité ou celui de la foi chré-
tienne sembleraient en souffrir.

§ 3. La vérité objective et le christianisme.

La méthode scientifique, que nous venons d’exposer, ne con-
nait pas de limites ou d’exceptions & ses lois. Il est impossible



LA VERITE DE LA RELIGION CHRETIENNE 231

de remonter & la cause premiére d’'un phénomeéne ; car toute
cause est toujours elle-méme un effet, une transformation au
sujet de laquelle la question de cause s’éveille 4 nouveau.
Nous ne pouvons pas davantage constater les derniers effets
d’'un événement; car chaque événement, méme d’entre les
moindres, agit dans une latitude infinie. On désigne tout le
domaine de connaissance de la vérité objective par le terme
de nature. La nature nous apparait nécessairement illimitée et
incommensurable. De quelque coté que nous cherchions & la
pénétrer, notre pensée plonge dans un abime sans fond. « Toute
tiche qu’'un homme entreprend avec sérieux, disait Geethe,
devient pour lui quelque chose d’infini. » On pourrait dire plus
exactement encore: Tout objet, une fois connu, nous ouvre la
tiche infinie d’un travail infini. L’étude de la nature dans ses
détails ne peut nous conduire & un résultat dernier, car cha-
que résultat pose de nouveaux problémes. Aucun savant ne
peut jamais atteindre la perfection totale de la science. Il doit
toujours se souvenir que ses connaissances présentes peuvent
étre dans 'avenir non seulement complétées, mais modifiées
par des connaissances nouvelles et plus étendues.

S’il en est ainsi, nous dira-t-on, il est impossible de trouver
dans la science aucune certitude, et la vérité est tout au plus
pour elle un idéal inaccessible. En tout cas, répondrons-nous,
il existe dans la science une vérité inébranlablement établie :
la réalité des choses est conditionnée par les lois de la cause
et de la substance. C’est la loi naturelle, dont la vérité est tout
aussi indubitable que celle des lois de la logique et des mathé-
matiques, qui en dérivent. La loi naturelle n’est pas réelle au
méme titre que toute autre réalité; elle est la condition de la
réalité de tout ce qui existe dans le temps. Nous devons donc
la distinguer de toute réalité temporelle comme des lois qui
sont uniquement valables dans le temps. C’est dire que la loi
naturelle, universelle, est éternelle.

Il est des lors impossible de démontrer la réalité d’un objet
ou d’'un événement indépendant de la loi naturelle. Si quel-
qu’un le tentait, il devrait commencer par changer la consti-
tution méme de I'esprit humain. Pareille entreprise serait un



232 THEODORE RIVIER

acte de folie. On ne peut sans égarement se mouvoir dans un
cercle de représentations contradictoires aux lois mémes de
notre entendement.

Les résultats auxquels nous venons d’aboutir sont-ils com-
patibles avec les postulats de la foi chrétienne ? Cette question
ne peut manquer de se poser au croyant. Il n’est pas rare alors
que linflexibilité de la loi naturelle le remplisse d’effroi. Les
conclusions que nous avons données paraitront & plusieurs
entachées de naturalisme et antichrétiennes. Quoi qu’il en soit,
cette idée de la loi naturelle est une vérité inébranlable; or le
chrétien ne saurait trembler devant la vérité. Au reste, il ne
servirait & rien de vouloir nous y tromper: si, pour sauve-
garder notre foi religieuse, nous mettions en doute la valeur
de la loi naturelle, celle-ci n’en déterminerait pas moins, né-
cessairement, dans I’ensemble de notre vie, notre pensée et
notre activité, D’autre part, cette conception de la vérité objec-
tive est un résultat de l'influence méme du christianisme sur
le développement de lesprit humain. Nulle autre religion ne
lui permettait la liberté nécessaire pour la saisir. La foi chré-
tienne est seule assez forte pour subsister dans le coeur des
hommes malgré I'évidence de la loi naturelle. Jésus seul nous
a montré la votte du ciel assez élevée au-dessus de ce monde
pour que le chrétien puisse laisser la science y parcourir libre-
ment la route infinie que lui ouvre l'idée de la loi naturelle.
Cette derniére, enfin, est sur deux points en corrélation étroite
avec la pensée chrétienne. Tout d’abord la conviction que la
nature est soumise & des lois immuables, qui nous en garan-
tissent 'ordre et réglent les relations des choses, cette convic-
tion est la condition nécessaire de toute activité humaine.
Celle-ci serait inconcevable en face d’un chaos livré aux jeux
du hasard. Or le christianisme n’existe pas sans le travail de
Iindividu; c’est seulement en travaillant que 'homme arrive 2
la domination del’esprit sur la nature. La pensée de la conti-
nuité du réel a donc droit de cité dans le sein du christianisme.
Il en est & peu prés de méme au sujet de la vérité scientifique
de I'infinitude de la nature. Les croyants de toutes les époques
ont vu dans 'immensité de 'univers un témoignage de la toute-



LA VERITE DE LA RELIGION CHRETIENNE 233

puissance de leur Dieu. Plus un chrétien se pénétrera de I'in-
commensurabilité des ccuvres de son Pére, mieux il compren-
dra la profondeur de la parole du psalmiste: « Les cieux
racontent la gloire de Dieu, et ’étendue donne & connaitre I'ou-
vrage de ses mains?!. »

Est-ce & dire que 'effroi que ressent le fidéle en présence de
la loi naturelle n’ait pas saraison d’étre? Au contraire. On ne
peut, en effet, se contenter ici d’analogies. La loi naturelle est
la norme inflexible de la réalité. Il faut donc se demander com-
ment les pensées fondamentales de la foi chrétienne se com-
portent vis-a-vis de cette norme ; il faut savoir si elles font
partie de cette réalité ou n’ont avec elle qu’un rapport lointain.

Lorsqu’au dix-huitieme siecle, la tempéte de I’ Aufklarurg
ébranlait ’édifice de la société politique et religieuse, les meil-
leurs esprits défendaient encore trois pensées chrétiennes fon-
damentales. Ceux-14 méme qui avaient vu s’effondrer leur foi
croyaient encore d’ordinaire a I’existence de Dieu, & la liberté
de la volonté et & 'immortalité de I’ame. C’étaient pour eux
des vérités a I’abri de toute critique, des évidences acquises a
la raison humaine. Ce préjugé fut certainement alors une
source de grandes bénédictions pour beaucoup de gens. Mais
si I'on essayait aujourd’hui d’en défendre la valeur, on rendrait
un mauvais service a 'Eglise. Ce point de vue ne soutient pas
I'examen de la science moderne. Celle-ci, forte des progres
accomplis depuis un siecle, conteste la vérité objective de ces
trois affirmations.

Notre Dieu n’appartient pas au domaine de la réalité scienti-
fique et ne peut par conséquent y étre trouvé. Il faut se l'a-
vouer, malgré ce que cet aveu peut avoir de pénible & certains
esprits. La réalité des choses est dans les rapports constants
de cause et d’effet qu’elles soutiennent entre elles. Or, il nous
est impossible de démontrer les effets de notre Dieu dans la
nature, de maniére a satisfaire aux critéres scientifiques.
« Notre Dieu est tout-puissant, disait Luther, mais il est & ce
point tout-puissant que les hommes peuvent le traiter de
néant. » Luther avait raison. Si le chrétien affirme qu’il percoit

+ Pa. XIX, L



234 THEODORE RIVIER

dans ce monde les effets de la sagesse ou de la puissance di-
vines, 1l ne peut contraindre personne & les y reconnaitre
avec lui. D’autre part, nous ne supportons pas qu’on parle
de cause de notre Dieu; car il est pour nous indépendant et
libre de toute détermination. Il est donc impossible de prouver
Iexistence du Dieu du christianisme & I'aide des seuls cri-
téres de la réalité objective.

Ceux-ci sont également impuissants & démontrer la liberté
de la volonté. Affirmer cette liberté, c’est prétendre que les
actes de la volonté n’ont d’autre cause qu'elle-méme; au
point de vue scientifique, c’est dire qu’ils n’en ont point. Im-
possible d’avouer plus clairement que l'acte libre n’est pas
constatable comme tel dans la nature. Si donc 'homme peut
ne faire aucun cas de Dieu, il peut tout aussi bien traiter sa
liberté de pure illusion. Cependant les actes que nous attri-
buons & la volonté libre sont constatables dans la réalité. 11
n’en est point ainsi des activités de I’dme aprés la mort phy-
sique. La foi chrétienne n’affirme pas méme & propos de I’ame
immortelle, comme & propos de Dieu, qu’elle voit ses mani-
festations dans le monde. Elle avoue I’absence de toute rela-
tion naturelle entre 'dme et la nature aprés la destruction
du corps; elle voit méme dans leur séparation la délivrance
d’un fardeau, sous le poids duquel I'dme soupirait ici-bas.
Aucune donc de ces trois vérités chrétiennes fondamentales :
existence de Dieu, liberté de la volonté et immortalité de
I’ame, n’appartient au domaine de la réalité susceptible d’étre
prouvée. C’est dire qu’aucun des objets de la foi chrétienne
n’a part & la vérité objective.

Ces résultats justifient-ils la méfiance que la piété de nos
jours éprouve si souvent & 'égard des sciences? Non. La loi
naturelle, avons-nous vu, n’est point leur invention, mais bien
la loi éternelle de tout entendement. Ces conclusions doivent
beaucoup plutot satisfaire notre sentiment intime de disciples
du Christ. Elle détruisent en effet pour toujours les preuves
traditionnelles de I’existence de Dieu, qui rétablissaient dans
le christianisme une sorte d’aristocratie intellectuelle. Elles
nous rappellent que l'assurance de la foi évangéliqgne ne se



LA VERITE DE LA RELIGION CHRETIENNE 235

fonde pas sur la conscience de pouvoir prouver son objet par
la logique, auquel cas I’Evangile ne serait pas la bonne nou-
velle annoncée aux humbles, mais le privilege des hommes
cultivés, seuls capables de fournir de pareilles démonstrations.
Loin donc de déplorer que la science nous conduise a ces
résultats, ou de chercher & entraver sa marche en réclamant
d’elle des arguments & 'appui du christianisme, nous procla-
mons que les objets de la foi chrétienne n’ont aucune part ala
vérité objective.

§ 4. La vérité subjective.

Il y a quelque six cents ans les grands scolastiques avaient
proclamé I’harmonie parfaite de la science et de la foi; ils les
avalent étroitement unies sous la domination souveraine de
l'autorité ecclésiastique. Pendant des siecles, l'influence de
leurs travaux favorisa I'idée que l'ignorance seule peut étre
incrédule, tandis que le savoir véritable conduit nécessaire-
ment ’homme & Dieu. Mais le génie de ces quelques hommes,
malgré sa grandeur imposante, n’a point arrété la marche de
Iesprit humain. La science, prenant peu & peu conscience
d’elle-méme, a fini par se donner une base éternelle que nul
effort de la subtilité humaine ne saurait désormais ébranler.
IX’n mettant tout U'ensemble de la réalité démontrable sous la
dépendance absolue de la loi naturelle, elle a brisé pour tou-
jours l'union que les scolastiques avaient construite entre la
science et la fol.

Pour toujours, disons-nous. En effet, tant que la science
s'occupait de spéculations sans intérét pour la vie pratique,
elle restait la propriété privée de quelques-uns. Mais dés que
ses résultats ont transformé la vie de la société, ses idées di-
rectrices ont gagné sur les esprits une influence & laquelle
personne ne saurait se soustraire. Guidée depuis un siecle
environ par la loi naturelle, la science a conduit 'homme a
une domination sur la nature, dont les progres sont d’une im-
portance capitale pour la vie de 'humanité. Nos conditions
d’existence en sont chaque jour transformées. Nous profitons



236 THEODORE RIVIER

tous de ce nouvel état de choses. En participant aux bienfaits
que cette culture nouvelle enfante, nous nous soumettons
involontairement & la pensée qui I'a produite. Ce doit étre
aussi le cas pour le chrétien.

Mais, pendant qu’il se rend & la vérité de la loi naturelle, le
chrétien ne peut trouver les objets de sa foi dans le domaine
de la vérité objective. Lui sera-t-il donc impossible de ramener
a l'unité ce qu’il sait et ce qu’il croit? La religion et la science
constituent-elles donc un dualisme insoluble ? Telle est la
question redoutable que se pose la société moderne. Bien des
gens déplorent que la foi chancelle dans le monde contempo-
rain. Ils voudraient étre chrétiens et déclarent pourtant que
cela leur est impossible. Demandez-leur pourquoi ; ils vous en
donneront ordinairement la raison suivante. La théologie et
I'Eglise leur paraissent affirmer la vérité de bien des choses
dont la science doit contester la réalité, car elles sont contre-
dites par la loi naturelle. La religion ne pourrait donc subsis-
ter, leur semble-t-il, qu’a une condition : il faudrait que la
science lui concédat la réalité de ces choses que la lol natu-
relle lui interdit d’envisager comme réelles. Or ce serait 1a,
disent-ils, un compromis auquel leur conscience leur défend
de se soumettre.

Un pareil compromis est évidemment défendu. Mais cette
offense & la conscience est inévitable aussi longtemps que la
théologie et I’Eglise maintiendront de prés ou de loin la fiction
d’un lien entre la science et la fol. Cette fiction cadrait avec la
conception ecclésiastique du moyen 4age. Rome était alors
assez puissante pour étoufler dans le feu des buchers les ten-
tatives d’émancipation de la science. L’idée meére de la scolas-
tique doit étre irrévocablement abandonnée par I'Eglise du
dix-neuvieme siécle, qui a renoncé 4 la domination universelle
sur I’esprit humain. Nous ne voulons donc point que la science
préte & notre fol le secours de ses faiblesses. De semblables
compromis causent un juste tort a la religion. Nous réclamons
de la sience la déclaration claire et nette qu’elle ne trouve

dans son champ d’observations aucune trace des objets de
notre foi.



LA VERITE DE LA RELIGION CHRETIENNE 237

En résulte-t-il que ceux-ci n’appartiennent point au domaine
de la réalité ? Et, puisque la vérité n’est autre chose que la
connaissance de la réalité susceptible d’étre prouvée, la foi
chrétienne n’a-t-elle point de part & la vérité ? C’est bien la
conclusion qui semble au premier abord s’imposer; on a vu
- certaines Ames pieuses la tirer avec une satisfaction maladive.
Cependant le chrétien ne peut se satisfaire ainsi. Il ne cherche
point dans sa foi I'illusion d’un beau réve éphémeére, mais une
pleine et entiere certitude. Il doit donc s’efforcer de saisir le
christianisme dans sa vérité, et ne point étre satisfait qu’il n’y
soit parvenu. C’est aussi ce que nous allons entreprendre par
une voie trés différente de celle qu’on a trop suivie jusqu’ici.
Il pourra méme sembler au premier abord qu’elle doive abso-
lument éloigner du but. Nous voulons en effet prouver la vé-
rité du christianisme, quoiqu’il n’ait rien a faire avec la vérité
objective. Et nous procéderons en examinant un obstacle qui
entrave la recherche scientifique au cours de ses investiga-
tions. Nous serons ainsi conduits a la conception de la vérité
a laquelle participent les religions, et le christianisme avant
elles toutes.

Un des buts évidents de toute méthode scientifique est de
garantir le travail du chercheur, par des régles sagement éta-
blies, des perturbations qui pourraient en diminuer ou en dé-
truire la valeur. Ces perturbations proviennent de diverses
causes. Elles peuvent résulter d’'un désordre interne de tel ou
tel organe de l'observateur. Chacun est par exemple sujet &
voir des choses qu’il n’est pas possible de faire rentrer dans le
domaine de la réalité; tout homme a des illusions d’optique.
Et si c’est le cas de I'ceil & I’état sain, c’est a plus forte raison
celui de I'ceil malade. Les obstacles de ce genre ont des causes
pathologiques. D’autres résultent de faits se passant dans 1’étre
intime du chercheur; ces derniers vont plus particuliérement
nous occuper. Tout homme, en effet, croit facilement ce qu’il
désire, c’est-a-dire est enclin a trouver dans le domaine de la
réalité ce qu’il voudrait y voir. Tout observateur sait avec
quel soin il doit continuellement veiller & ne point trouver au
terme de ses efforts les seuls résultats qu’il souhaite. Nos



238 THEODORE RIVIER

désirs individuels troublent donc souvent notre connaissance
de la réalité objective. La vertu spécifique du savant est d’y
renoncer par amour pour la veérité.

Cependant ces désirs en eux-meémes ne sont pas dénués de
toute veérité. Leur contenu n’est en aucune relation logique
avec la réalité objective; mais il la dépasse. Ces désirs ont
leur vérité particuliére : expressions de I’espérance d’un étre
vivant, ils sont pleine vérité pour l'individu qui les porte en
lui. Personne ne peut, sans étre victime d’une illusion, cher-
cher & se persuader qu’il n’a point de désirs et qu’il est abso-
lument satisfait de ce qu’il posséde. L’homme, parce qu’il a
des besoins, ne vit que pour autant qu’il s’éleve au-dessus de
la réalité présente par la puissance vitale de son étre. Il se
construit nécessairement une image de I’avenir, qu’il voudrait
voir réalisée. Cette image, qui est toujours une espérance, a
son entiére vérité pour U'individu qui I’a formée ; il voit en elle
Iexpression d’'une juste aspiration vers la vie et vers l'épa-
nouisserment de son étre. Nous venons d’obtenir par la une
nouvelle notion de la vérité. La vérité, avons-nous dit précé-
demment, est la connaissance de la réalité. Nous disons main-
tenant avec tout autant de raison : la vérité est I’expression de
I’aspiration de 'étre vivant vers la vie (Wahr ist die Lebens-
hoffnung des Lebendigen.) Nous avions défini la vérité objec-
tive ; nous venons de définir la vérité subjective.

En face de la vérité objective, tous les hommes prennent
une position pareille. Doués d’une raison identique en ses lois,
ils connaissent tous la réalité des choses dans les relations
constantes qu’elles soutiennent entre elles. Dans l'intuition de
la vérité subjective, au contraire, chaque individu est isolé.
Je puis seul, en effet, savoir comment mes désirs et mes espé-
rances résultent de ma force vitale et de mes besoins particu-
liers. Je connais seul le droit & la réalité de ces désirs et de
ces espérances, et par conséquent la vérité des pensées dans
lesquelles je les exprime. La science donc, connaissance meé-
thodique de la réalité objective, a une valeur universelle
et inébranlable. Sa méthode a pour but de la protéger contre
les perturbations que peut lui causer la vie subjective de l'indi-



LA VERITE DE LA RELIGION CHRETIENNE 239

vidu. La vérité subjective au contraire est accessible & celui-la
seul qui la saisit en lui-méme, comme issue de sa propre vita-
lité.

Mais alors, nous dira-t-on, la vérité subjective mérite-t-elle
le nom de vérité ? N'est-elle pas plutdt une imagination sans
contenu, entravant la connaissance du réel? Il est néanmoins
une idée a4 laquelle 'homme attribue une inébranlable vérite,
et qui n’a cependant qu'une vérité subjective. Chaque individu
croit & sa propre existence d’étre vivant et & I'identité de son
moi. Or cette certitude ne résulte chez personne d’un examen
par lequel on rechercherait les relations constantes de son
existence propre avec son entourage, c’est-a-dire avec d’autres
phénoménes. Nous sommes bien plutdt persuadés que nous
resterions encore nous-mémes, quand tout notre entourage,
et par conséquent toutes nos conditions d’existence seraient
transformées. Cette conviction remarquable que nous avons
de notre vie propre, individuelle, contredit aux lois de la vérité
objective. Tout homme cependant la maintient fermement. Et
il a raison. En effet 'homme ne se sent pas plus étranger dans
le domaine de la vérité subjective que dans celui de la vérité
objective. S'il découvre cette derniére dans la nature, il trouve
celle-14 dans la vie historique de I’humanité. Lui enlever la
veérité subjective serait lui enlever la vie spécifiquement hu-
maine ; car la puissance active dans I'histoire n’est point ce
que 'homme est d’aprés une observation objective, mais ce
qu’il pense ou veut étre. Déclarer la vérité subjective une ima-
gination sans contenu, c’est donc prétendre que I'histoire de
I’'humanité n’est qu'un jeu sans réalité. Il est insensé, nous
I’avons vu, de vouloir découvrir dans la nature quelque chose
d’indépendant de la loi naturelle. Ce n’est pas un moindre
signe de folie que de contester la vérité de la persuasion sub-
jective de I'individu. Nier I’histoire n’est certes pas moins in-
sensé que nier la nature.

Nous affirmons maintenant que la vérité du christianisme
fait partie, non point de la vérité objective, mais de la vérité
subjective. C’est, semble-t-il, placer la religion du Christ sur
un terrain des plus incertains. Car si la vérité subjective n’a



240 THEODORE RIVIER

pas de rapport avec laréalité démontrable, il parait en résulter
que le christianisme ne peut étre communiqué. Or un tel chris-
tianisme ne serait en tout cas point le christianisme primitif,
historiquement réel et actif dans I’humanité.

§ 5. Comment la vérité subjective peut étre communiquée.

Si la vérité du christianisme est subjective, les pensées chré-
tiennes ne sont point vraies pour étre soumises a la loi natu-
relle, mais pour étre d’accord, chez des individus particuliers,
avec les buts que ceux-ci se posent dans leur vie subjective.
On nous répondra peut-étre qu’il en est dans ce cas de la vé-
rité chrétienne comme des préjugés auxquels I’homme est
soumis dans telles et telles conditions données. Ces préjugés
n’ont de valeur et ne sont compréhensibles que pour ceux qui,
placés dans les mémes conditions, se proposent les mémes
buts. Votre christianisme, nous dira-t-on, ne peut étre com-
pris que des chrétiens. De fait il en est bien ainsi. Mais d’autre
part, le christianisme se propage par la persuasion. Il prétend
s’imposer aux hommes comme une vérité susceptible d’étre
communiquée & tous. Si ’art exige pour étre compris un sens
esthétique qui n’est jamais que le priviléege de quelques-uns,
le christianisme ne s’adresse pas au sens religieux d’'une mino-
rité. Il veut étre un message de vérité et de salut universel. Le
premier probleme qu’il pose & ses disciples est donc celui-ci :
Comment la vérité subjective peut-elle étre communiquée ? Ce
probléme, la théologie doit le résoudre.

Lorsque nous voulons faire part & quelqu’un d’une vérité
objective, lui prouver par exemple la réalité d’'un événement,
nous cherchons & lul montrer dans quels rapports constants
de cause et d’effet cet objet se trouve vis-a-vis de son entou-
rage. Nous avons la confiance de persuader autrui par ce
moyen; car nous sommes certains que la loi naturelle est la
condition de la réalité, et qu’elle a sa valeur universelle pour
tout entendement. Il est donc possible de communiquer la
vérité objective, parce qu’elle repose sur une loi éternelle,
également valable pour toute intelligence. On ne peut pro-



LA VERITE DE LA RELIGION CHRETIENNE 21

céder de la méme maniere pour faire part d'une vérité subjec-
tive. Une conviction personnelle, en effet, n’a point sa raison
d’étre dans une loi éternelle, mais dans la force vitale d’un in-
dividu particulier. Or cette force n’est point éternelle, mais
passagere comme lui. Si nous entreprenons de nous conquérir
une place dans la société, notre confiance dans le succés a
pour nous-mémes une vérité subjective. Nous savons la force
de nos résolutions, les moyens dont nous disposons pour les
mener 4 bonne fin. Mais cette force peut diminuer chaque
jour, les circonstances peuvent s’opposer a nos efforts, et
nous jeter en fin de compte dans un irrémédiable décourage-
ment. Qu'en sera-t-il alors de notre ambition précédente ?
Nous n’y verrons plus, et personne n’y verra plus avec nous,
qu'une illusion détruite par les faits. S’il ne pouvait en étre
autrement de la vérité subjective, elle ne serait jamais que le
privilege de quelques favorisés. Il serait impossible d’en faire
part, car elle risquerait & tout instant de se heurter aux lois
universelles de la réalité objective.

Pour que la vérité subjective elit une valeur universelle et
pour qu’elle fit susceptible d’étre communiquée, elle devrait
remplir deux conditions. Elle devrait étre ’expression de la
persuasion personnelle, non point d’'un étre passager, mais
d’un étre éternel. Elle devrait en second lieu posséder un con-
tenu que la vérité objective, soit la science du réel, serait inca-
pable de contredire. Admettons que nous ayons tous part a
une vie éternelle: nous pourrions avoir des buts personnels
communs en accord avec elle. Les espérances d’'un homme
mortel ne peuvent étre universellement valables, parce que la
mort de cet individu annule leur vérité subjective. Il en serait
autrement de la persuasion personnelle d’un étre éternel ; elle
aurait une vérité éternelle comme la vie de cet étre aurait
une durée éternelle.

Pour remplir la seconde condition, la conviction personnelle
devrait avoir pour objets des réalités étrangeres au domaine de
la vérité naturelle. Elle ne risquerait point alors d’étre & tout
moment contredite par celle-ci; la vérité subjective court tou-
jours ce danger lorsque la persuasion de lindividu a pour

THEOL. ET PHIL. 1888, 16



242 THEODORE RIVIER

objet le domaine de la réalité objective, ou lorsqu’il se con-
tente de la simple croyance la ol le savoir est possible. Il est
vral (que nous nous mouvons toujours dans des espérances
subjectives se rapportant aux réalités de ce monde. Mais I'ex-
périence nous montre que ces espérances ne peuvent, dans la
plupart des cas, étre satisfaites dans ce monde. Qui vit dans les
réves est bientot victime des circonstances.

Les résultats auxquels nous sommes parvenus terminent les
considérations théoriques qui nous étaient nécessaires. Résu-
mons-les briévement. La vérité objective repose sur la loi na-
turelle. Les conceptions chrétiennes ne peuvent et ne veulent
avoir aucune part & cette vérité objective. Le christianisme ne
prétend qu’d la vérité subjective ; il ne veut exister que sous
la forme de conviction personnelle. Nous venons enfin d’ex-
poser les deux conditions nécessaires 4 la valeur universelle
de la vérité subjective. Pour étre universellement valable,
celle-ci devrait étre issue de la force vitale d’'un étre éternel;
elle devrait en second lieu étre la connaissance de réalités
situées hors du domaine de la réalité objective 1. Ces deux con-

! On a accusé M. Herrmann de dualisme. M. Henry Appia (La théologie
naturelle et le neokantisme théologique, 1836) a dit de sa théorie: « Clest
renouveler en définitive la théorie d’Occam sur les deux vérités, et im-
poser & la pensée une contradiction principielle. » (P. 106.) Cette accusa-
tion est fausse; les développements ci-dessus 'auront, croyons-nous, suf-
fisamment montré. M. Herrmann rend attentif & la dualité de nos prin-
cipes de connaissanceet i la différence des deux réalités qu'ils pergoivent.
Mais il ne défend point, comme le dit M. Appia, « de chercher & com-
prendre ce qu'il appelle la «réalité susceptible d'étre vécue, » et & la
mettre en rapportavec 'ensemble de nos autres connaissances. » (P. 106.y
Il y a une conception qui donne & I’esprit humain I'unité du savoir et de
la foi. M. Appia l'a tres bien dit lui-méme en exposant les idées de
M. Herrmann : « Dans la conception chrétienne, ¢’est ce qui doit étre (das
Seinsollende), le royaume de Dieu, ou 'organisme des esprits moraux,
qui est la supréme réalité, et la nature y est entierement subordonnée:
(’est dans cette subordination complete que se résout pour la foi 'oppo-
sition des deux terwmes. » (P. 54.) M. Herrmann ne prétend donc point que
I'opposition de ces deux réalités soit insoluble en soi ; mais il affirme que
le chrétien seul est capable de la résoudre. La science de la nature ne
peut trouver la solution du dilemme, par la bonne raison que celui-ci
n'existe pas pour elle. C'est ainsiqu'il faut comprendre certaines expres-



LA VERITE DE LA RELIGION CHRETIENNE 243

ditions sont étranges, la premiere surtout. Le christianisme, en
tant que fait historique, prétend pourtant les remplir.

Il I'a prétendu des le début de son apparition au milieu des
pauvres et des humbles de cette terre. Selon la parole de Jésus!,
on doit naitre de nouveau, recevoir une vie toute différente de
la vie naturelle, pour voir le royaume de Dieu, c’est-i-dire
pour étre en état de saisir la vérité de lafoi chrétienne. D’apreés
le langage du Nouveau Testament, ceux qui ont acquis
cette foi possedent déja présentement la vie éternelle 2. Dieu
leur révéle des choses qu’aucun ceiln’a vues, qu’aucune oreille
n’a entendues, et qui ne sont venues 4 la pensée d’aucun
homme 3. C’est dire & la fois que le chrétien ne peut com-
prendre la vérité des pensées de la fol que par la force d’une
vie nouvelle, et que le monde auquel elles se rapportent est
situé bien au deli de toute réalité susceptible d’étre démontrée
a ’homme naturel.

§ 6. La vie éternelle.

La vérité du christianisme reste donc incompréhensible a
tout homme qui n’a point de part a la vie éternelle. Qu’est-ce
que la vie éternelle ? Le Nouveau Testament ne nous en donne
aucune définition. La signification doit donc pouvoir en étre
révelée & 'homme par les expériences quela vérité chrétienne
produit en lui. Son sens ne peut d’ailleurs étre difficile & saisir,
puisque les simples et les ignorants doivent étre capables.de
le faire.

sions de M. Herrmann, que M. Appia releve en passant et sans autres
explications (Ibid. p. 68) : « Herrmann, écrit-il, prétend quelque part que
I'on peut étre & la fois matérialiste et chrétien. » M. H. Bois (De la certi-
tude chrétienne, 1387, p. 326, note) s’en €étonne avec raisom, tout en citant
les mémes termes. Nous les prions 'un et l'autre de relire le passage
duquel est tirée cette citation, peu fidtle en son isolement du contexte.
(Revue de théologie et de philosophie, année 1834, article de M. Astié: Du
role de la métaphysique en théologie, analyse de l'ouvrage de W. Herr-
mann, p. 434 seq.) Celui-ci explique suffisamment ce que le professeur de
Marbourg a voulu dire.

! Jean III, 3

2Jean V,24; VI, 40; 1 Jean V, 11-13.

#1 Cor. 11; &



244 THEODORE RIVIER

La vie éternelle est sans doute immortelle. Le Nouveau
Testament promet & celui qui en posséde les éléments consti-
tutifs qu’il ne verra jamais la mort 1. Il I'oppose fréquemment
a celle-ci et la nomme vie véritable. L’existence terrestre en
effet, dont chaque pas est un pas vers la mort, ne mérite pas
ce nom.

La vie éternelle, en second lieu, est promise & ’homme. On
pourrait donc, semble-t-il, la définir : 'immortalité de ’homme.
Mais cette conclusion serait précipitée. En effet, si I'immor-
talité est un caractére de la vie éternelle, elle ne la constitue
point. L’homme porte en lui une foule d’éléments qui ne peu-
vent durer toujours, et qui meurent nécessairement, méme
chez I'individu dont la participation & la vie éternelle est as-
surée. Prenons un exemple. Un homme trouve une satisfaction
compléte dansles jouissances sensibles et la poursuite de buts
terrestres : il ne pourravivre immortellement dans cette situa-
tion intérieure. Ces jouiss"ances, qui constituent sa vie, ne
peuvent durer a jamais ; une occupation comme celle d’aug-
menter sa fortune a nécessairement des limites. Admettons
méme que les conditions extérieures qui sont indispensables
a I'apaisement de ces désirs matériels, pussent étre renou-
velées apres la mort pour I'éternité : la capacité de jouir ne
pourrait pas 'étre et durer toujours. Un tel homme ne peut
donc étre immortel, 1° parce qu’il ne posséde aucun contenu
de vie susceptible d'immortalité, 2° parce qu’il n’est pas dans
un milieu capable de nourrir une vie immortelle. La nature,
en effet, qui procure &’homme les moyens d’alimenter son exis-
tence terrestre, lui donne la mort par ces mémes facteurs. En
nous nous nourrissant elle absorbe nos forces. Chaque moment
de la vie de 'organisme est le résultat et la cause de transfor
mations, qui préparent la décomposition finale. Affirmer I'im-
mortalité de cet organisme ne serait qu’affirmer 'immortalité
d’éléments nécessairement périssables. Aussi longtemps donc
qu’'on ne connait & 'homme un milieu d’existence différent de
de celui d’ici-bas, il est absurde d’affirmer son immortalité.

La vie éternelle que promet le christianisme doit par consé-

t Jean VIII, 51.



LA VERITE DE LA RELIGION GHRETIENNE 245

quent posséder un contenu impérissable de vie. Il lui faut, en
second lieu, un milieu capable de la nourrir sans cesse. La vie
éternelle est donc bien vie immortelle; mais I'immortalité
en est beaucoup moins I’élément principal que la conséquence
nécessaire de son contenu. Enfin le croyant ne doit pas en at-
tendre le don dans un avenir lointain. Il n’ale droit de compter
sur un au delad que s’il posséde la vie éternelle déja sur cette
terre, tout au moins dans ses débuts. Luther est pleinement
d’accord avec le Nouveau Testament quand il dit & ce sujet :
« Si je ne recois pas la vie éternelle ici-bas, je ne la recevrai
jamais. »

Ces conclusions, loin de résoudre la question, la rendent en-
core plus pressante. Qu’est-ce en effet que ce contenu impé-
rissable de vie? Qu’est-ce que ce milieu capable de le nourrir?
Surtout : Comment pouvons-nous parvenir & I’'un et a 'autre ?
Existe-il une voie qui nous y conduise? Le christianisme ré-
pond affirmativement. Le chemin qui méne & la vie est diffi-
cile; la porte qui y donne accés est étroite.

§ 7. Le chemin de la vie éternelle.

Il doit nous conduire & la possession d’'un contenu de vie
duquel nous ne nous lassions jamais, mais dont la profondeur
inépuisable puisse nous faire vivre éternellement. Nous n’y
parvenons pas en nous abandonnant & ce qui nous est natu-
rellement agréable et précieux. Nous I'obtenons a la seule con-
dition de nous ployer sous un fardeau, que les hommes seuls
entre toutes les créatures se voient imposer.

Il est un fardeau que nous portons en commun avec tous
les étres vivant dans ce monde. On le nomme généralement
la destinée. Des lois immuables mesurent & chacun sa part de
bonheur ou de malheur et jusqu’a la durée de sa vie. Celle-ci
dépend de la loi naturelle, qui en détermine seule les condi-
tions. La loi naturelle est éternelle. Tout ce qui vit ici-bas est
par conséquent prisonnier dans 'organisme de la nature. Au-
cune force vitale, si vigoureuse qu’elle soit, ne peut en briser
les limites. Désirer que l'ordre naturel n’existit pas équivau-



246 THEODORE RIVIER

drait pour I'étre vivant dans ce monde & souhaiter de ne point
exister. Nous dépendons donc, avec tout ce qui nous entoure,
d'une loi éternelle, et cela sans possibilité de révolte. Mais
I’lhomme doit vouloir lui-méme 1'éternel, et en faire le contenu
de sa vie, au lieu de le souffrir sous la forme d’'une destinée.
Il devient conscient de cette obligation des qu’il percoit la loi
morale et en saisit la signification.

Pour qui veut étre chrétien et avoir part & la vie éternelle,
tout dépend de la compréhension de ce point. L’une des plus
belles prophéties de I’évangile y trouve son accomplissement.
Ce sont 1a les choses qui restent souvent cachées aux sages et
aux intelligents, et que Dieu révele aux petits et aux ignorants
dans toute leur profondeur !. Les vérités morales, qui posent
au penseur et au philosophe les problemes les plus difficiles,
peuvent étre absolument claires aux cceurs simples. Aussi
n’est-1l point rare de voir le plus grand déréglement du juge-
ment moral se faire jour tans les cercles cultivés de la société,
tandis qu’un homme ignorant concoit le bien de la facon la
plus nette, avec sa signification pour tous les hommes.

Que sont donc les obligations morales et quel est leur sens?
Telle est la question & laquelle nous avons maintenant a ré-
pondre.

Nous connaissons tous par une longue expérience une suite
de préceptes qui nous deviennent fortement désagréables si
nous les transgressons, et qui, sinous leur obéissons, nous pro-
curent, au contraire, une satisfaction et une assurance remar-
quables. Nous devons tous nous avouer que nous avons manqué
a la vérité dans tel ou tel cas; que nous avons menti, sinon
direclement, du moins indirectement ; que nous nous somines
créé un avantage la ot nous aurions dit avoir égard aux droits
d’autrui; que I'impulsion de la convoitise nous a fait parfois
dépasser les limites de l'ordre et de la discipline morale. Ces
aveux, et maints autres, bralent notre conscience. Ces actes,
nous le sentons bhien, constituent en nous un amoindrissement
de vie, un dépérissement.

Ces préceptes nous ont été donnés par 1'éducation. Nous

f Math. X1, 25.



LA VERITE DE LA RELIGION CHRETIENNE 47

avons toutefois acquis dés lors la maturité nécessaire pour en
comprendre les droits. Ils s’expriment de facons fort diverses,
mais ont tous au fond le méme sens. Et ce sens caché de 'obli-
gation morale, aucune tradition ne peut nous lerévéler. Nous
devons le découvrir nous-mémes par lactivité morale, en
expérimentant l'influence de ces obligations sur notre étre
intime.

Quand nous avons surmonté une tentation au prix de péni-
bles combats, nous nous sentons intérieurement fortifiés d’'une
fagon toute particuliere. Nous nous disons involontairement
que nous venons de mettre le pied sur un terrain solide, que
cette victoire nous a placéssur une base éternelle. Quand, en-
gagés dans une contestation avec d’autres hommes, nous
avons conscience de défendre contre eux les droits d’un prin-
cipe moral, nous sommes portés par une assurance (ue nous
n’éprouvons a ce point en aucune autre occasion. Nous savons
en effet que notre cause, quelle que soit lissue de la lutte ac-
tuelle, sera triomphante un jour, parce que ses droits [sont
éternels. Quand enfin, placés dans des circonstances données,
nous nous rendons clairement compte du devoir que cette si-
tuation nous crée, ce devoir a toujours pour nous la significa-
tion suivante : il ne nous apparait pas seulement comme 1’ex-
pression de notre pensée et de notre vqlonté, mais encore
comme l'expression de ce que tous les hommes doivent penser
et vouloir dans toutes les circonstances possibles. Or ce quelque
chose d’indépendant de toutes les circonstances possibles est
évidemment éternel. Nous découvions par conséquent sur
cette vole le sens caché de 'obligation morale. Elle nous dit :
Tu dois vouloir I'éternel et en faire le contenu de ta vie.

De pareilles expériences sont & 1a portée de tout homme qui
veut étre en relations morales avec Dieu et avec ses semblables.
Mais on peut encore arriver d’'une autre maniere a discerner
la signification de l'obligation morale. Celle-ci produit chez
ceux qui reconnaissent ses droits un résultat des plus éton-
nants : elle les force & statuer la liberté de leur volonté. Toute
obligation morale, avons-nous dit, exige de nous l’accomplisse-
menl du devoir, comme de quelque chose de nécessaire pour



248 THEODORE RIVIER

tous les hommes et dans toutes les circonstances. Il ne nous
est donc pas possible d’en reconnaitre les droits et la valeur
pour nous-meémes, sans en conclure inévitablement que nous
sommes libres. Car ce qui doit étre fait dans tous les cas pos-
sibles ne peut I’étre que par une volonlé indépendante du mi-
lieu qui I'entoure, c’est-a-dire par une volonté libre. Mais dans
le domaine de la nature, la dépendance de ’objet de son milien
est la condition de sa réalité. En affirmant donc la réalité de
notre liberté, nous affirmons la réalité de quelque chose
d’étranger a la nature. La liberté n’appartient pas & la réalité
objective, mais & la réalité de quelque chose d’éternellement
vivant. Cette idée de la liberté n’est point le résultat d’'une obser-
vation méthodique du monde. Elle est la conclusion d’un juge-
ment que nous portons sur nous-mémes en suite de notre
reconnaissance de la loi morale. La loi morale, pour autant
que nous la jugeons vraie, nous révele donc le caractéere sur-
naturel et éternel de notre propre étre.

Partout ol les hommes ont commencé a former une société
organisée, ce qu’ils ne peuvent faire sans avoir saisi d’'une ma-
niére ou d’une autre 'idée du bien, ils croient & la liberté de
la volonté. Ce fait est d’'une grande valeur. Il prouve en effet
que, méme en dehors du christianisme, tous les hommes qui
ne sont pas moralement enfants ou dégradés affirment la réalité
du surnaturel. Certains philosophes nient la liberté; mais leurs
négations tendent d’ordinaire uniquement & prouver qu’elle
ne peut étre démontrée. Dans la pratique les déterministes se
savent libres. Toute vie dans la société repose sur l'idée de
liberté. La loi morale, sans laquelle il n’y a ni histoire, ni na-
tion, ni famille, contraint 'homme & la poser.

Ces considérations ne sont point encore la solution du pro-
bléme. En effet, la loi morale nous révéle notre liberté et la
nécessité de donner a4 notre vie un contenu éternel, indépen-
dant des circonstances naturelles. Mais lorsque nous voulons
nous mettre 4 'ceuvre, elle ne nous est d’aucun secours. Elle
ne serait capable de nous aider que si nous ne la connaissions
pas seulement dans son caractére inconditionnel, mais si nous
pouvions trouver notre joie dans ses ordres et dans leur ac-



LA VERITE DE LA RELIGION CHRETIENNE 249

complissement. Pour que le christianisme nous apporte réelle-
ment la vie éternelle, il faut donc qu’il nous procure cette
joie-l1a. Il nous la donne, et nous aurons & le prouver. Mais
nous devons auparavant nous rendre compte du fait suivant:
c’est la religion chrétienne, seule et la premiére, qui a con-
vaincu les hommes de leur incapacité totale & trouver par eux-
memes leur joie dans le bien. Le christianisme leur a, par
consequent, montré d’'une maniére évidente qu’ils sont exclus
de la vie éternelle, si du moins il n’existe pas pour eux de
salut.

§ 8. L'exclusion de la vie éternelle.

Rien ne produit une émotion profonde et salutaire chez les
dépravés comme la charité d’'un vrai chrétien, qui se met en
relation avec eux. On en a souvent fait la remarque. Le contact
d’une personnalité morale et sereine leur révele le degré de
leur propre misére, La distance qui sépare un homme moral
d’un homme corrompu peut parfois nous paraitre immense.
Elle n’est pourtant jamais comparable & l'abime que le chré-
tien constate entre ses propres forces et ses devoirs. Plus la
pureté morale d’'un homme est grande, plus il sent I'impuis-
sance de sa volonté devant une pareille tiche. Plus nous aspi-
rons au bien, plus celui-ci s’éleve au-dessus de nous.

Notre société moderne refuse avec amertume d’admettre
cette vérité ; elle conteste toujours 'affirmation que le chrétien
seul puisse vouloir le bien. Elle voit, en effet, dans cette pré-
tention une offense 4 ce qu’elle se connait de plus noble, &
Padmiration enthousiaste qu’elle professe pour la grandeur
morale. Elle sait d’ailleurs que beaucoup de soi-disant chré-
tiens ne remplissent point leurs devoirs. Nous n’en mainte-
nons pas moins notre affirmation : aucun homme ne peut faire
le bien par les seules forces de sa volonté. Pour le prouver, il
nous faut connaitre la signification chrétienne de laloi morale,
Pexpression chrétienne du bien. Toutes les obligations mora-
les, nous I’'avons vu, ont un méme sens; elles commandent &
I’homme de détourner sa pensée de ce monde passager pour



200 THEODORE RIVIER

vouloir ce qui est éternel. Incompréhensible pour qui ne
connait aucune lutte sérieuse avec le devoir, cette affirmation
est confirmée par I'expérience de tous ceux qui se sont réelle-
ment mesurés avec lui. Mais nous pouvons la présenter sous
une forme plus concrete, a la portée de tous.

Jésus nous a découvert le sens caché de I'obligation morale,
en nous disant: « Tu aimeras ton prochain comme toi-méme 1. »
Disciples de Christ, nous sommes en ¢état de le comprendre ;
car nous savons mieux que toute autre chose & quel point
nous nous aimons nous-mémes. Nous connaissons tous l'im-
pulsion irrésistible et insatiable quinous pousse a fuir la dou-
leur et & chercher le plaisir. Selon la parole de Jésus, le
bonheur et le malheur de notre prochain doivent aussi puis-
samment nous impressionner que notre propre bonheur et
notre propre malheur. Cet amour nous est ordonné a 'égard
de tous ceux avec lesquels les circonsiances nous mettent en
rapport. Nous devons souffrir avec eux de leurs souffrances;
nous efforcer méme de jouir de leurs joies, ce qui est beaucoup
plus difficile. C’est alors seulement que nous accomplissons la
loi de Christ et voulons réellement le bien.

Il est aisé de déduire de 14 le but moral supréme, l'idéal que
I'obéissance i la loi morale doit réaliser parmi les hommes. Si
ceux-ci arrivaient & se placer les uns vis-a-vis des autres dans
les relations qu’ordonne cette parole du Seigneur, ils forme-
raient entre eux une communauté entierement pénétrée d’a-
mour réciproque. Ils vivraient dans des rapports de personne
4 personne, au sein desquels la crainte et la haine disparai-
traient devant la charité. Ce but final éternel de toutes choses,
idéal constant de 'activité morale, nous montre en quoi con-
siste la bonté morale de la volonté ; il nous révele 'essence du
bien. Le bien moral est dans la joie que nous fait éprouver une
pareille communion des hommes les uns avec les autres, et
dans le désir de travailler & sa réalisation. Telle est la loi du
Christ, la pensée essentielle de ’Evangile. On n’est pas chré-
tien si 'on n’est pas capable d’accomplir ce bien. On n’est &

t Math. XI1X, 19; XXII, 39 ; Marc XII. 31.



LA VERITE DE LA RELIGION CHRETIENNE 251

plus forte raison pas chrétien, sil’on n’a pas saisi cette obliga-
tion comme le but final et I’expression parfaite de la loi morale
éternelle s’adressant &4 notre volonté.

Jésus nous ordonne I'amour, ainsi compris, a I’égard de tout
homme que les circonstances mettent en rapport avec nous.
Nous devons chercher & nouer méme avec le méchant des re-
lations personnelles, dans lesquelles nous fassions sa joie et
lui la notre. Nous ne savons pas si le péché ne recouvre pas
en luil quelque bien, auquel notre charité pourra rendre la vie.
Jésus nous commande cet amour méme envers un ennemi.
Nous devons savoir qu'il se rend plus malkeureux qu'il ne
nous rend malheureux nous-meémes, qu’il a dés lors besoin de
notre compassion et de notre secours.

I’homme, disions-nous, est incapable de vouloir le bien par
ses propres forces. Aprés ce tableau de Pamour du prochain,
cette affirmation paraitra peut-étre moins dénuée de vérité
gu'on ne le dit généralement. Avant d’en donner la preuve,
nous devons encore examiner une objection. ’oll savez-vous,
nous demandera-t-on sans doute, que le commandement de
'amour du prochain est 'expression parfaite et définitive du
bien moral? A cette question les chrétiens répondent ordinaire-
ment qu’ils croient & la vérité de la parole de leur Maitre, et
que leur conscience leur en rend témoignage. Cette réponse
est insuffisante. Ce n’est pas assez pour nous d’entrevoir la
vérité du christianisme ; il nous faut la connaitre. Il nous faut
étre en état de comprendre et de prouver pourquoi le com-
mandement du Christ est réellement l’expression pure du
devoir dont la loi morale exige I'accomplissement en toutes
circonstances.

Cette démonstration serait impossible, si nous connaissions
seulement lalol morale comme les ordres d’une puissance supé-
rieure, & laquelle nous devrions nous soumettre sans saisir ses
droits. De pareils ordres, en effet, pourraient étre innombra-
bles. Ils ne se justifieraient pas devant notre conscience. Il
nous serait donc impossible de les ramener & un commande-
ment unique et déterminé, qui plit étre envisagé comme la
seule expression valable et nécessaire de 'obligation morale.



252 THEODORE RIVIER

Mais la loi morale n’est point 'ordre incompréhensible d’un
étre tout-puissant. On ne lul obéit pas en se soumettant aveu-
glément & elle. Celui-l2 seul est capable de l'accomplir qui a
conscience de sesdroits éternels, ou quitout au moins les en-
trevoil; les individus libres, personnels, sont seuls en état de
faire le bien. Quand un certain nombre d’individus libres
reconnaissent leur obligation de vouloir ce qui est incondi-
tionnellement nécessaire, ce devoir a toujours pour eux la
signification suivante : ils concoivent que leur volonté et leur
activité doivent étre dominées par un but universellement
valable, par un but dont tous les hommes sont obligés comme
eux de se proposer l'accomplissement dans toutes les circon-
stances possibles. On s’imagine sans peine qu'un étre tout-
puissant efit pu prescrire un but quelconque & lactivité de
I'homme. Mais un tel but n’aurait jamais une valear univer-
selle que par la violence de celui qui laurait imposé, et non
point de par la volonté autonome d’étres personnels. Si donc
nous ne voulons réellement le bien qu’aprés en avoir reconnu
librement la nécessité, la loi morale exige aussi que nous
concevions librement la valeur universelle de son but. Qu'un
ensemble d’individus tentent de concevoir ce but moral uni-
versel, ils ne peuvent raisonnablement le concevoir que dans
leur communauté morale. Celle-ci seule, en effet, peut étre
leur but commun; car elle seule peut étre le but proposé a
Pactivité libre de chacun d’eux, dans toutes les circonstances.
En tant donc que nous avons conscience de devoir nous fixer
a nous-mémes le but partout valable de notre activité, et de
devoir le poursuivre librement, nous concevons ce but dans la
communion morale d’étres personnels.

Mais s’il en est ainsi, nous avons prouvé que le commande-
ment chrétien de 'amour du prochain est 'expression la plus
simple de la loi morale. Il n’existe, en effet, de communion de
personne & personne que par I'amour réciproque, par lequel
I'individu trouve sa joie dans le bonheur d’autrui au méme
degré que dans le sien propre. (’est donc bien la perfection
morale que Jésus a préchée aux hommes.

Nous sentons immédiatement la valeur éternelle du précepte



LA VERITE DE LA RELIGION CHRETIENNE 253

chrétien de 'amour du prochain. Nous sentons aussi qu’une
vie passée dans une communion parfaite de personnes possé-
derait quelque chose d’inépuisable, capable de la nourrir éter-
nellement. Cependant un sentiment n’est pas une certitude.
Celle-ci nous est maintenant acquise; car, nous venons de le
montrer, I'idée d’une obligation universellement valable nous
conduit & nous proposer le but méme dont le commandement
de 'amour du prochain exige de nous 'accomplissement.

Mais cette certitude ne nous donne point la force d’accom-
plir la loi morale et chrétienne. Plus au contraire son contenu
nous devient évident, plus nous sommes forcés de nous avouer
notre impuissance & lui obéir. Nous sommes bien en état de
faire quelque bien aux hommes que les circonstances mettent
en rapport avec nous. Mais le commandement du Christ nous
prescrit bien davantage. [l nous ordonne de trouver notre joie
dans la vie personnelle de tout homme avec lequel nous som-
mes en relations extérieures. Notre devoir n’est pas seulement
la bienfaisance, mais 'amour ; non seulement des intentions
de paix et d’équité & I’égard de nos semblables, mais une
communion personnelle avec eux, dans laquelle leur bonheur
devienne notre propre bonheur. Or aucun effort de volonté ne
peut nous donner cet amour. Lorsqu'un homme nous est
antipathique, nous blesse par sa maniére d’étre ou son activité,
nous obéissons naturellement au désir de nous éloigner de
lui. Nos résolutions sont impuissantes 4 nous amener & trouver
notre joie dans nos relations avec lui. Nous sommes donc inca-
pables de 'aimer; car 'amour est essentiellement joie dans la
vie personnelle du prochain. Si tels sont nos sentiments &
I’égard de notre ennemi, pouvons-nous avoir plus d’amour
pour ceux vers lesquels nous pousse une inclination naturelle?
Nullement. Avoir de l'affection pour les siens n’est pas encore
les aimer. Cette affection n’est trop souvent que le désir de
posséder & tel moment donné ce qui nous est utile ou agréable.
Et quand ce qui nous attirait vers autrui disparait ou devient
habitude, ce soi-disant amour disparait aussi. Un pareil pen-
chant, variant dans ses objets, n’a rien de commun avec
Pamour du prochain qu’exige la loi morale. D’ailleurs 'amour,



204 LA VERITE DE LA RELIGION CHRETIENNE

comme l'estime, ne se commande pas; il est toujours éveillé
par I'impression de la personnalité d’autrui. Nous voyons a ce
seul fait que le commandement de Jésus est au-dessus de nos
forces.

(est dire qu’il nous est absolument impossible de nous don-
ner & nous-mémes un contenu de vie qui soit susceptible de
durer éternellement, capable de remplir une vie éternelle.

(A suivre.)




	La vérité de la religion Chrétienne : un cours de M. le professeur W. Herrmann

