Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 21 (1888)

Artikel: Piété et théologie : réponse a M. le professeur Astié
Autor: Narbel, H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379428

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379428
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PIETE ET THEOLOGIE
REPONSE A M. LE PROFESSEUR ASTIE!

PAR

H. NARBEL

Cher et honoré maitre,

Les articles que vous venez de faire paraitre successivement
dans la Revue de théologie ne passeront peut-étre pas pour des
articles de polémique. Vous n’avez attaqué personne, et, en
vous adressant au public en général, vous n’avez donné a per-
sonne ep particulier le droit de vous répondre. Mais ceux qui
aiment & vous lire et qui y sont accoutumés, n'ont pas de
peine & discerner ol vont vos conseils et & qui s’adressent vos
critiques. Ne rien répondre aux conseils serait sans doute pa-
raitre en faire peu de cas, ce qui supposerait beaucoup de
présomption ; ne rien répliquer aux critiques serait se donner
Pair de les accepter toules. J’avoue que nous n’en sommes pas
13, encore que beaucoup doivent nous toucher.

J’aurais & cceur de marquer en toute franchise les points sur
lesquels vous me paraissez avoir trouvé juste et dit & notre
public des vérités que nous avions tous besoin d'entendre. Je
voudrais aussi, non pas, croyez-le bien, pour le simple plaisir
de détourner sur la téte des autres des coups qui nous étaient
destinés, mais pour saisir I'occasion de nous expliquer une

' Voir les articles intitulés: Les rédsultats pratiques dela critique. Un
Ecossais pieux et hérétique, et Les prédicateurs, ce qu'ils sont et ce qu'ils
dotvent étre, dans les numéros 1, 2, 3,4 et 6 de la Revue de Théologie de
1887.



202 H. NARBEL

bonne fois, faire la part des responsabilités, chercher méme
parmi vos critiques justes celles qui se sont trompées d’adresse
et, cela va sans dire, indiquer celles que nous ne pouvons, en
conscience, accepter.

Mais, nous en tenir simplement & nous défendre, fiit-ce en
prenant l'offensive, ce serait faire une ceuvre stérile, et hien
peu digne du persévérant effort que vous faites pour triompher
de la surdité de quelques-uns. Vous nous avez donné avec assez
de clarté, dans vos articles, non passi ’on veut, votre systéme,
mais votre pensée inspiratrice, pour que nous puissions utile-
ment montrer ce que nous en acceptons sans reserve, et ce
qui nous parait au moins incomplet. Nous y aurons gagné de
notre coté la satisfaction de ne pas contribuer & faire, autour
des appels d’'une voix que nous respectons, un silence qui ne
pourrait étre que lache et intéressé, et de ne pas compliquer
des divergences d’opinion de ces malentendus qu'une fausse
réserve entretient plus que tout autre chose.

En demandant & la direction de la Revue de théologie la per-
mission de vous répondre, je ne me dissimulais pas que ma
tiche n’était pas facile. Je sens mieux encore maintenant
qu’elle est positivement dangereuse 4 plus d’un point de vue.
Vous ne nommez personne, et, enrelevant vos critiques quand
rien ne m’y oblige, je m’expose a4 paraitre avoir mauvaise con-
science.

Vous avez en vue des hommes, un certain groupe religieux.
Quels sont ces hommes ? quelle est cette école? Vous ne 'avez
guére définie qu’en la jugeant, et les jugements sont tels que
c’est vraiment aller par plaisir au-devant des coups que de se
classer soi-méme, sans y étre expressément invité, parmi ces
gens-1a. Il y a au moins de la naiveté & avoir l'air de réclamer
une place parmi ceux dont vous nous dites que « ne pouvant
ni mourir ni se transformer, ils en sont réduits & encombrer la
voie, » parmi ceux que vous définissez « gens pleins de res-
pect, d’'une piété exagérée pour toutes les doctrines, les insti-



PIETE ET THEOLOGIE 203

tutions du passé, et qui s’épuisent & galvaniser ce passé par
des réveils artificiels comme eux-mémes. »

Dans ce public vous vous en prenez surtout aux conducteurs,
ou soi-disant tels, & ceux qui, au moins par devoir profession-
nel, ont fait connaissance avec une théologie plus libérale,
avec la critique dontils ne peuvent ignorer les résultats. A
ceux-la, vous reprochez leur ésotérisme, leurs réticences, leur
pratique de deux doctrines, I'une officielle et en harmonie avec
les convictions de leurs troupeaux, 'autre, qu’ils n’osent pro-
duire au grand jour, et qu’ils se contentent d’exposer sous le
manteau de la cheminée. Vous les rendez coupables de 1I'éloi-
gnement que la foule manifeste pour I’église, du fossé qui se
creuse entre les gens instruits et le gros des troupeaux main-
tenus dans une ignorance qui n’est nullement sancta simplici-
tas. Vous nous les montrez résolus & s’épargner les déboires
qui attendent les hommes capables de rompre en visiére a ces
conducteurs officieux « qui se croient trés orthodoxes parce
qu’ils seront d’une ignorance exemplaire, pourvus d’un esprit
trés étroit, de beaucoup de zele sans connaissance et d’une
langue d’aspic. » Si je vous ai bien compris, vous distinguez
parmi eux les malins, vrais saint Pierre 4 Antioche, « théolo-
giens diplomates et chefs de file opportunistes, » et les simples,
orthodoxes de tradition, catholiques sans le savoir, défenseurs
pieux d’une dogmatique aujourd’hui insoutenable, qui, faule
de foi dans la force intrins¢que de la vérité, se réfugient dans
le retour de Christ et « dans les espérances d’'un royaume de
Dieu & la Mahomet, devenu le dernier mot de I’école. »

En vérité, il faut plus que de la bonne volonté, il faut, je ré-
péte le mot, de la naiveté, pour se donner l'air, en prenant
leur défense, de se ranger parmi des gens dont vous faites un
tel tableau. Encoren’est-il pas siir que ce role ingrat n’entraine
pas d’autres inconvénients. kin acceptant comme fondés quel-
ques-uns de vos reproches, je vais peut-étre compromettre,
et mécontenter s’ils me font ’honneur de me lire, ceux dont
je me conslitue ainsi le défenseur officieux sans qu’aucun d’eux
me ’ait demandé.

Voila peut-étre l'inconvénient d’envelopper dans un juge-



204 H. NARBEL

ment sommaire, sans les désigner d’'une maniere suffisamment
claire, les hommes auxquels on a des vérités & faire entendre.

Mais je ne voudrais pas pour toutes ces raisons me dérober
a la tiche que j'al assumeée, peut-étre un peu a ’étourdie, et
faire semblant de ne pas savoir & (ui vous en voulez, pour me
dispenser d’accueillir des reproches dont quelques-uns sont
parfaitement fondés. Il y a sous les gronderies d’Alceste un
accent (ui a je ne sais quoi de tendre et de cordial. Ceux qui
vous ont peu pratiqué sont les seuls ad trouver que votre style
mancue d’onction et que la charité ne perce pas dans vos cen-
sures. On sent que ceux sur qui vous frappez vous tiennent de
prés et sont un peu de la famille. Plus d’un de ceux & qui vous
faites la legon n’a jamais cessé de se sentir en communion es-
sentielle avec vous. Il a applaudi & vos chauds enthousiasmes
comme & vos ardentes indignations, il a été souvent plus édifié
que scandalisé de vos hardiesses, et n’a guere ouvert un de
vos écrits sans éprouver la sensation vivifiante de I'air qu’on
respire sur les hauteurs.

Mais beaucoup de ceux que vous honorez de votre amitié
ont trompé vos espérances. Vous leur reprocheriez volontiers,
suivant une expression que vous avez un jour employée, de ne
pas « oser étre théologiens. » Vous les trouvez tiédes pour des
questions qui vous passionnent, préoccupés ailleurs, surtout
vous les trouvez timides. (Vest eux au fond que vous rendez
responsables de I'isolement oil s’est éteint un le Savoureux. Au
lieu de faire I’éducation des esprits, ils ont été occupés avant
tout & ménager des préjugcs. Je vais essayver de parler en leur
nom, et si en le faisant je dis: nous, ce ne sera pas seulement
a la fagon de l'avocat défendant son client dont quelquefois le
sort ne le touche guére. L’identification sera beaucoup plus
intime.

Vos critiques les plus graves me paraissent malheureuse-
ment aussi les plus fondées. Vous nous accusez d’avoir subs-
titué la dogmatique et le mécanisme a la vie,la tradition al’ex-
périence inlime de la vérité, et d’etre beaucoup plus soucieux
de conserver le vase que de maintenir intacte la liqueur géné-
reuse qui le remplit.



PIETE ET THEOLOGIE 205

Je ne songe pas méme A faire valoir ici comme circonstance
atténuante une raison qui n’est qu’un fait d’expérience et non
pas une excuse, c’est qu’'avec le temps tout groupe religieux
s’expose & tomber sous le coup d’une telle accusation. Vous
étes trop bon spiritualiste pour revendiquer pour la « mystique
rationnelle » elle-méme la puissance de garantir ses adeptes
contre de tels accidents. Toute méthode est exposée i de-
venir infidéle & elle-méme. Je serais méme disposé & accentuer
votre reproche en le précisant. Avant d’étre dogmatique, notre
erreur a été d’abord religieuse, et elle pourrait bien avoir con-
sisté dans un manque plus ou moins inconscient de sincérité
envers nous-mémes. Si nous en sommes venus i attacher a la
formule dogmatique une importance exagérée ou a entourer la
lettre des Ecritures d’un faux respect que certainement les Ré-
formateurs n’ont pas connu, c¢’est que nous nous cramponnions
a la lettre & mesure que nous nous accoutumions a formuler
nos sentiments & I'aide des paroles d’autrui. Nous avons man-
qué a cette reglesireligieuse : Se montrer toujours absolument
tel qu’on est. Je parle ici de nous, c’est-a-dire des hommes de
la seconde et de la troisieme génération du Réveil. Chez ceux
de la premiére, le respect, méme excessif, de la lettre, avait
une cause bien plus personnelle, et s’alliait, au fond, avec
plus d’'indépendance dogmatique. Il ne serait pas malaisé de
prouver que M. Gaussen lui-méme est mort convaincu qu’il
n’avait jamais cherché & formuler une théorie de I'inspiration.

Mais chez ses successeurs, la cause que je signale a agi, je
crois, avec force. Les affirmations les plus originales de la
Bible sont devenues une monnaie banale. Puis, 'expression
religieuse de notre foi n’étant plus parfaitement d’accord avec
nos sentiments, nous nous sommes accoutumeés a faire de méme
pour la formule dogmatique. Pourquoi aurait-on été plus ri-
goureux pour 'une que pour l'autre? Nous avons oublié que
Iinspiration ayant une fois créé sa forme, il fallait & chaque
inspiration nouvelle une forme nouvelle a certains égards.
Mais d’ailleurs on n’étail plus inspiré, comment serait-on resté
original ? Nous avons ainsi contracté 'habitude d’entrer dans
la dogmatique d’autrui, parce que nous avions laissé ce qu’il y



206 H. NARBEL

avait de plus intime et de plus sacré dans nos sentiments reli-
gieux s’exprimer dans une langue étrangere. De la, en parti-
culier, si vous le voulez, les imperfections grossiéres de nos
théories bibliques que nous reconnaissons, croyez-le bien,
plus franchement et plus volontiers que vous ne semblez 'ad-
mettre. Nous ne nous serions sans doute pasimaginé que la
meilleure maniére d’honorer la Bible était d’en faire un code
sl nous n’avions pas contracté ’habitude de mettre en consigne
les expressions de notre foi et de nos expériences religieuses.
Voila notre faute, et assurément nous la payons cher.

Une fois cette premiére faute commise, tout le reste en dé-
coulait presque fatalement. Certes, du moment guon était
entré dans cette voie, les excuses n’ont pas manqué pour y
perséverer. Si je lesreleve ici, ce n’est pas pour diminuer nos
torts, mais uniquement pour demeurer dans la vérité. Il v a
eu, pour rester dans 'orniere, de bonnes et de mauvaises rai-
sons, sl bien enchevétrées les unes dans les autres qu’on nous
voit presque tous occupés & les démeéler sans que le résultat
soit bien visible. Méme les indignations d’Alceste n’ont pas
encore fait, dans ce nceud gordien, 'effet de ’épée d’Alexandre.

Il est trés regrettable que le vrai esprit scientifique, le sens
critique, nous ait manqué, & nous ou & nos prédécesseurs,
au point de ne pas sentir que les affirmations orthodoxes des
péres du Révell ne tenalent pas, comme nous nous l'imagi-
nions, par un lien organique & leur chaude, sincére et active
piété. Mais pourquol faut-il qu’au moment ot le malentendu
elit pu se dissiper, les représentants d’une théologie plus libé-
rale aient quelquefois agi comme s’ils tenaient & le perpétuer,
en négligeant, & quelques trés honorables exceptions pres, de
maintenir les manifestations de leur piété personnelle et de
leur zéle chrétien au niveau de leur culture scientifique? On
compterait surses doigts les hommes qui, comme le pere Bost,
protestaient contre les étroitesses dogmatiques du Révell, en
continuant & s’inspirer de son souffle initial. Nous sommes



PIETE ET THEOLOGIE 207

encore malades des blessures que nous avons recues de ce
coteé-la, et quant aux hommes qui, dans nos troupeaux, tenaient
avant tout et sans préjugés a la vie chrétienne, on les a vus se
replier les uns apreés les autres sur l'orthodoxie, comme des
enfants qui se hatent de rentrer & la maison, un jour d’hiver ou
il fait froid.

Sans doute, une culture intellectuelle donnée aux troupeaux
et fait beaucoup pour dissiper cette impression. Nous avons
essayé de suivre le conseil que vous-méme ou un de vos amis
nous avez donné, d’user de la prudence nécessaire, tout en
jugeant le moment venu « de prendre corps a corps les diffi-
cultés qui entourent les 1dées courantes sur l'inspiration des
Ecritures. »

Mais qu’est-il arrivé ? Tandis que nous entreprenions une
tdche rendue plus difficile par le préjugé dont je parle, et aussi
par lignorance de la Bible au sein de nos populations, tandis
que nous ne refusions pas, a l'occasion, de nous compro-
mettre, des hommes qui eux ne risquaient rien, semblaient
faire & dessein de nous rendre la tiche plus délicate. Je ne veux
pas dire qu’ils en aient eu lintention, qu’ils aient cherché a
nous contrecarrer dans I’éducation de nos troupeaux; je ne
leur préte aucun calcul de ce genre ; il n’en ont fait aucun, ni
bon ni mauvais ; ils ont suivi, dans leur cabinet, le fil de leurs
déductions, comme si les questions religieuses se traitaient &
la maniére d’un probleme d’algébre, comme sile peuple de nos
églises, comme si les simples n’existaient pas. Je crois bien
qu’ils ne faisaient pas absolument de I'art pour l'art, je veux
admettre qu’ils se préoccupaient d’éclairer I’Eglise, mais ils
ont paru oublier que la premiére condition pour persuader
quelqu’un, c’est de se mettre & son point de vue, de s’enquérir
de ses besoins, de sa maniere de penser et méme de sentir.
Que j’en ai vues dans les brochures et dans les journaux, de
ces dissertations, sur 'autorité des Ecritures entre autres, deé-
bitant avec beaucoup de gravité de véritables truismes, combat-
tant comme étant celles du peuple des erreurs formelles dont
la plupart des lecteurs populaires ne se doutaient pas, persis-
tant & s’en tenir & des généralités, ou bien 4 des questions de



208 H. NARBEL

méthode, celles précisément que les hommes étrangers aux
études théologiques ne savent juger que par les résultats.

Il est certain, par exemple, qu'un bon livre populaire sur
I’histoire de la révélation, I'histoire du régne de Dieu, comme
il en existe tant en Allemague, nous et rendu bien plus de
services que ces introductions aux livres bibliques & tendance
radicale ou conservatrice, n’importe, traitant les notions d’au-
thenticité, de crédibilité, et les autres & un point de vue théo-
rique, abstrait, formel, tout a4 fait en dehors de I'histoire des
faits et des idées qui aurait vivement intéressé et peut-éire
éclairé le public.

Mais surtout ce qui a manqué, et souvent d’'une maniére
criante, ¢c’est I'intelligence des besoins et de la maniére de rai-
sonner du peuple chrétien. On semblait le traiter en enfant
entété, qu’il fallait & tout prix détourner du culte aveugle de
la lettre des Ecritures, et au lieu de lui faire sentir la valeur
spirituelle d’une conception plus religieuse de celles-ci, on
s’est fait passer & ses yeux pour des profanes contre lesquels
il avait & défendre sa foi & la révélation elle-méme. Des
hommes qui se disaient théologiens auraient di mieux com-
prendre que les principes de Schleiermacher sont descendus
profond dans le sol de I'Eglise et qu’on y sent vivement que la
connaissance doit étre en rapport intime avec la piété.

J’al rencontré bien peu de laiques instruits et méme peu de
gens du peuple pieux qui attachassent une importance quel-
conque a la formule de Pinspiration. On pouvait s’exprimer
devant eux sur ce point avec une grande liberté sans les scan-
daliser. Ce qui les choquait cruellement dans les traités dont
je parle, ce n’était pas, comme on se I'imaginait gratuitement,
la hardiesse d’'une pensée dont l'audace n’avait d’ordinaire
rien de bien effrayant, c’était la perpétuelle tendance a traiter
le sujet par voie de restriction et de négation, c’était le senti-
ment d’insécurité ol les laissaient des théories qui, au lieu de
naitre d’'un principe spirituel et fécond comme une plante
jeune poussant du sol, se présentaient uniquement comme une
orthodoxie plus ou moins ébranchée. Et quand l'insucces est
venu, que les troupeaux sont allés ailleurs, on s’est plaint



PIETE ET THEOLOGIE 209

souvent avec amertume de linintelligence d’'un public avec
lequel il n’y avait décidément rien & faire. N'eQt-il pas été plus
sage de convenir qu'on se trouvait en face d’un fait qui a son
analogie dans le monde des appétits ? L’affamé qui se jettera sur
la nourriture la plus grossiére ne touchera pas une pierre. Le
peuple, si désireux qu’iltat de connaissances religieuses. a tou-
jours préféré le pain indigeste d’un enseignement sectaire, & la
pierre d'une science qui quelquefois n’était pas méme une
demi-science.

Le fait que, sur certains points de critique, d’histoire, de
méthode, nous étions d’accord avec ces théologiens, parmi
lesquels il en est de fort estimables, n’était pas pour nous faci-
liter la tdche. Peut-étre avons-nous été trop préoccupés de
marquer ce qui nous séparait d’eux, du moment que les théo-
riciens valaient mieux que les théories, mais nous ne pouvions
en conscience taxer de sot préjugé la défiance dont ils étaient
les objets. Nous avions ludans ’Evangile: « Elles ne suivront
point un étranger, au contraire, elle le fuiront, parce qu’elles
ne connaissent pas la voix des étrangers, » et sans vouloir,
Dieu nous en garde ! contester le titre de disciples du Maitre &
tous ceux qui avaient entrepris de faire ainsi I’éducation intel-
lectuelle de notre peuple chrétien, nous étions bien obligés de
dire que si les brebis ne les écoutaient pas, c’est qu'a force de
solliciter les étrangers d’entrer dans la bergerie, ils avaient
fini par prendre leur accent et leur voix.

Et puis, j'allais oublier les journaux ! Je ne veux pas en dire
du mal, mais ils nous en ont fait. Vous avez fort bien dépeint
ces hommes, sur lesquels il faut avouer que vous frappez avec
une prédilection toute particuliére, hommes gu’on ménage
dans certains milieux, non parce qu'on respecte leur piété, ni
méme parce qu'on craint de froisser inutilement leurs scru-
pules, mais parce qu’on les redoute, peu savants, mais au
verbe haut et tranchant; ces prétendus simples, comme vous
dites, qui, tout en affichant de dédaigner la théologie, en ont
une et fort exclusive. Mais ces hommes, je vous prie, & quelle
école se sont-ils formés? Quels sont les péres de ces pro-
phéetes ? — Je vous dis que ce sont les journaux religieux. Les

THEOL. ET PHIL. 1388, 14



210 H. NARBEL

journaux ! Ne craignez pas que j’en parle avec amertume. Le-
quel de nous en aurait le droit ? Qui est-ce qui, aujourd’hui,
n’y a pas écrit? Mais c’est justement qu’on y contracte des
habitudes de plume d’autant plus ficheuses qu’elles sont plus
étrangéres au caractére personnel de lécrivain... Ou est-il
admis qu’on parlera pertinemment de ce qu’on ignore? Ou
tranche-t-on d’un mot une uestion ardue? Ou trouvera-t-on
préconisées des solutions qui se recommandent par leur sim-
plicité.., & défaut d’autre chose, c’est vraiment le cas de le
dire? Ou cultive-t-on comme un genre le ton d’autorité qui en
impose au vulgaire ? Ou traite-t-on son public & la fols comme
un enfant ignorant qqu’on morigéne et comme un enfant gité
qu’on flatte ? — Pardonnons au journal, en raison du bien sé-
rieux qu’il a fait en plus d’un domaine, tout le mal qu’il a fait &
la théologie, & I’étude sérieuse et approfondie des questions!

Vous le voyez, les excuses ne nous manquent pas. Notre
tiche était ardue. Nous étions mal armés pour U'entreprendre.
On ne nous a pas aidés, au contraire. Trois gros obstacles. Que
vouliez-vous que nous fissions contre trois? Et pourtant nous
ne sommes pas morts.

La meilleure preuve, c’est que nous faisons notre confession.
Il me semble que, pour un groupe religieux, reconnaitre ses
torts, c’est affirmer & la fois son existence et son droit & I'exis-
tence, puisqu’'un aveu de ce genre engage I'avenir. Il faut pour
cela, il est vrai, que la confession ne soit pas une simple
affaire individuelle, mais si je ne me trompe, ce que je vous
dis ici résume assez fidélement des pensées que J’ai entendu
exprimer chez nous de plusieurs cotés.

Toutefois, confession, apologie ou comme vous voudrez I’ap-
peler, Pexposé que je vous fais ici, est aprés tout un retour
vers le passé, et comme tel, une ceuvre stérile. Je le sens vive-
ment, je vous l'assure, et c’est ce qui m’a rendu plus bref que
le sujet ne I'etit comporté. Rien n’ennuie le public, méme le
public restreint et choisi quilit une revue de théologie, comme
la défense de gens qui expliquent pourquoiils n’ont pas réussi.
(Vest bien la le reproche que vous nous adressez, n’est-ce pas ?



PIETE ET THEOLOGIE 211

Notre faute, & vos yeux, consiste & n’avoir pas su réconcilier de
bons esprits de notre génération avec I’Evangile, & avoir peut-
étre accru leurs préjugés. Je vous avoue que si je n’avais eu
d’autre mission que de nous défendre contre ce reproche, le
silence m’elit cotité assurément, mais j’aurais, apres tout, pré-
féré me taire.

Mais, nous avons mieux a faire qu’a récriminer sur le passé.
Il y a un mot & dire, sinon sur l'avenir et pour esquisser un
programme, au moins, sans vouloir regarder plus loin que
I’heure présente, pour déterminer ce que nous sommes arrives
a sentir et & vouloir. Cela suffira, je crois, pour marquer les
obligations que nous vous avons, les points sur lesquels nous
sommes actuellement d’accord avec vous, et ceux sur lesquels
il est assez peu probable que nous nous rencontrions cormnple-
tement avec vous dans 'avenir.

Je crois qu’a cette heure nous souhaitons sincérement étre
nous-mémes. Vous nous avez beaucoup aidés & découvrir com-
bien nous le sommes peu et combien nous l'avons peu été.
Vous ne nous avez pas rendus infidéles au souvenir des
hommes du réveil, mais vous nous avez accoutumés a la pen-
sée que ceux qui aspirent & étre leurs continuateurs doivent
faire leur compte de se séparer d’eux sur beaucoup de points.
Et pourtant, si naturelle et élémentaire ‘qu’elle soit, cette
pensée risque bien d’éclaircir nos rangs, de nous effrayer en
nous montrant combien notre tiche est, & maint égard, plus
délicate que la leur. Il est bien autrement difficile d’étre les
continuateurs authentiques d’'un mouvement qui a éLé bon, que
les réformateurs d’un état de choses mauvais. Plus leur passé
dont il nous faut nous détacher sur quelques points est respec-
table, plus leur foi, quitenda s'immobiliser & ’heure présente,
a été A son heure, jeune et vivante, plus nous aurons de peine
a sortir de leur ombre pour contempler le méme soleil qui a
réjoui leur regard. Je crains beaucoup pour nous cette illusion
d’optique qui, & distance transforme un 1initiateur qui a été



212 H. NARBEL

comme tel, un homme nouveau, en un conservateur qui veut
étre simplement un maitre.

Nous n’avons pas assez oublié nos origines pour méconnaitre
que le seul moyen d’étre nous-meémes, ce n’'est pas de nous
battre les flancs pour étre originaux, mais d’obéir 4 une inspi-
ration. Seulement, nous ne voulons pas chercher celle-ci en
dehors de I'esprit de vie. La Jumiére de la vie ne se sépare pas
pour nous du salut qui est en Christ.

Le salut & son tour n’est pas I'acceptation d’une orthodoxie,
mais I'union personnelle avec le Fils de Dieu, et le renouvel-
lement intérieur & son image. Le Nouveau Testament ne sera
pas pour nous un code ; les paroles de Christ, les exemples de
ses apoOtres seront pour nous una inspiration, une regle inté-
rieure, et non pas une collection de préceptes. A cet égard
nous serons d’'accord, vous et nous. Je vous demanderai tout a
I’heure la permission de marquer en quoinotre conception des
Ecritures nous parait différer trop de la votre pour que nous
puissions conserver grand espoir de nous entendre compléte-
ment avec vous.

Plus nous avons besoin d’étre nous-mémes, plus nous avons
peur d’un des fruits de lintellectualisme religieux, I'émiette-
ment de I'esprit sectaire. Je ne songe pas un instant & mettre
le pied sur le terrain ecclésiastique. Nous avons suffisamment
éprouvé quelle communion intime peut exister entre des &mes
qu’abritent des dénominations diverses, et quelles divergences
irréductibles peuvent se perpétuer sous une confraternité exté-
rieure. Assez peu d’accord sur les formes et les institutions du
royaume de Dieu, nous convenons sans hésiter qu’aucune de ces
formes ne doit étre élevée assez haut pour devenir un obstacle
a 'unité spirituelle. Nous ne concevons pas d’autre unité que
celle-ci, mais celle-ci, nous en avons pris la passion, en voyant
de combien de faiblesses nos divisions ont été pour nous la
source, & combien de mesquines jalousies, de manques de
droiture, de procédés honteux elles onl condamné des esprits
de qui on et mieux attendu. Cette passion de l'unité par le
lien de I’esprit qui n’essaye pas de triompher & coups de pro-
cés de doctrine est, je pense, moins dangereuse que celle d e



PIETE ET THEOLOGIE 213

I'unité extérieure, mais je pense aussi qu’elle a le droit de ne
pas étre moins ardente. En la recherchant nous tdcherons
d’étre conséquents, et nous envisagerons comme étant des
notres plutdot ceux qui la réalisent sans en parler que ceux
qui la préchent sans savoir la pratiquer. Nous nous senlirons
plus d’accord au fond avec le pieux disciple de M. Gaussen,
dat-il ne pas nous épargner les anathémes et enseigner que le
soleil tourne autour de la terre, qu'avec le théologien éclairé
qui dira sur le spiritualisme d’excellentes choses, mais qui mé-
prisera intérieurement « ces gens-1a, » et si nous voulons I'u-
nité, nous ticherons avant tout de bannir du milieu de nous le
pharisaisme qui y fait obstacle.

Dans ce sens, si vous le voulez, nous serons piétistes. L’épi-
théte que vous avez, sinon inventée, du moins popularisée a
notre détriment, n’a rien en soi qui puisse nous déplaire, et je
vousavoue que ladistinction que vous faites entre le piétisme
qui pour vous représente le passé, et le mysticisme qui & vos
yeux figure avenir, me parait une affaire de mots dont nous
pouvons sans inconvénient renvoyer le réglement & plus
tard, quand le plus pressant aura été fait.

Nous chercherons de notre mieux a étre courageux, plus que
nous ne 'avons été trop souvent. Nous ticherons d’apprendre
d I’école d’Alceste qu’il faut savoir résister en face méme aux
gens pieux, méme quand ils essayent, pour faire ménager leurs
préjuges, de se donner pour des faibles ; mais nous ticherons
aussi de garder la meilleure part de notre coarage pour dire la
vérité a4 ceux qui font de leurgrand savoir une orthodoxie & peu
présaussi séche et un peu plus orgueilleuse que celle duXVIIe
siécle. Nous nous permettrons de trouver quaprés tout il
est moins criminel de calculer quelle est celle des sept trom-
pettes qui vient de sonner, et de demander si les journaux reli-
gieux, les facultés de théologie et les clergés ne seraient pas
« les trois esprits immondes semblables & des grenouilles, »
que de scandaliser les faibles par l'alliance étroite d'un esprit
rigoureusement scientifique et d’un cceur sans charité.

Mais le fait méme que nous marquons ainsinotre accord sur
le terrain religieux avec des hommes dont nous n’hésitons pas



214 H. NARBEL

atrouverla théologie puérile, vous montrera suffisamment com-
bien nous nous rencontrons avec vous sur une question qui
vous tient fort & cceur: la distinction entre la foi et la théo-
logie.

J'espere ne pas vous compromettre et de ne pas faire de
vous « le piétiste malgré lui» en constatant cette unité de senti-
ments. Un jour qu’on vous reprochait de faire dépendre le
réveil de I’Eglise d’une rénovation de la théologie, vous avez
répondu qu’on faisait de la théologie pour apprendre & s’en
passer. Parcle ol seule l'ignorance pourrait voir un simple
paradoxe, et qui revient & dire, si je ne me trompe, que la dog-
matique n’est génante pour la foi que quand elle aspire i se
confondre avec cette derniere, ce qu’on a, il est vrai, toujours
la disposition & faire chez nous.

Il me semble que 'accord sur ce point a une grande portée,
car tout ce que vous avez reproché au piétisme moderne re-
vient plus ou moins a I'adcusation d’avoir substitué¢ la dogma-
tique & la vie, ce qui ne peut guére signifier autre chose que
d’avoir identifié I'une & 'autre.

Nous sommes tous convenus, vous comme nous, que la dog-
matique doit procéder de la piété, aspirer seulement & la for-
muler, s’y adapter avec une fidélité croissante et, naturellement,
se transformer & mesure que la vie progresse. Nous acceptons
par la méme les uns et les autres les diversités de nos dogma-
tiques ; elles varieront en effet, non pas parce que notre con-
ception de la piété sera essentiellement différente, mais sim-
plement parce que nos formules seront autres suivant les indi-
vidus et suivant les Eglises, qui aurontrecu des dons différents
et percevront autrement les mémes vérités, comme vous le
marquez au reste dans votre apologue final; la tiche de la
dogmatique étant dans ce cas de rendre ses formules le plus
religieuses et par la le plus compréhensives possibles.

Outre cet accord essentiel, il serait chimérique de vouloir
en poursuivre un autre, car réclamer une dogmatique iden-
tique serait une contradiction, la négation méme du principe
qui nous est commun. Si donc, tout a la fois, nous sommes
d’accord sur la méthode, et si d’autre part, ainsi que nous ve-



PIETE ET THEOLOGIE 215

nons de le voir, nous n’avons pas lieu de nous préoccuper de
nos diversités dans la maniére de formuler notre piété, quelle
divergence de quelque importance peut-il encore exister entre
nous ? J’ai cherché & m’en rendre compte, et je ne sais sije
parviendrai & bien marquer cette différence, plutot formelle
1l est vral, que fondamentale, mais qul n’en a pas moins son
importance, puisqu’elle me parait tenir, sinon a la conception
méme de la vérité religieuse, du moins a sa définition.

Nous concevons un peu autrement que vous les limites du
domaine sur lequel s’étendent les expériences de la piété
chrétienne. Vous le bornez exclusivement & I’élément moral et
religieux. Nous, tout en partant de 14, nous I’étendons en une
certaine mesure a la sphére intellectuelle, estimant que c’est
le seul moyen de ne pas sacrifier des éléments importants de
la vérité religieuse et morale. Je n’ai pasla moindre prétention
d’épuiser ce grand sujet, mais je voudrais préciser ma pensée
par un petit nombre d’exemples, en choisissant les points sur
lesqquels le désaccord de nos deux conceptions me parait res-
sortir avec le plus de clarté.

Sur la notion de I'autorité, en général, nous ne voulons re-
connaitre comme vous d’autres droits que ceux de la vérité.
Tout ce que I'Ecossais nous dit & ce sujet rencontre notre
plein assentiment, et, comme lui, nous trouvons coupables et
hypocrites, dit cejugement retomber un peu sur nous-memes,
les tentatives des théologiens de plier les faits & des théories
préconcgues, sur l'inspiration des Ecritures par exemple. La
confiance en une autorité religieuse, qu’il s’agisse de celle des
apotres, de la Bible ou de telle autre, consiste non pas & croire
que cette autorité posséde un pouvoir quelconque sur la vérité
pour la faire ou la déterminer, mais & admettre qu’elle est d’ac-
cord avec la vérité. Dans ce sens, nous disons comme vous
qu’il n’y a pas d’autorité en matiére intellectuelle. Je vous as-
sure qu'une des alliances qui nous paraissent les plus compro-
mettantes est celle des hommes pour qui le principe formel de
Vautorité constitue 'essentiel de la religion, de ceux pour qui
la vérité ne vaut que par des appuis extérieurs, de ceux qui,
catholiques, disent avec J. de Maistre: « Peu importe la ma-



216 H. NARBEL

niére dont on définit un dogme, 'essentiel c’est qu’on le défi-
nisse, » ou, protestants, feraient avant tout de la religion un
refuge pour la paresse d’esprit.

(est d’'une tout autre maniére, et & un tout autre point de
vue, que nous concevons qu’une autorité religieuse, celle de
Jésus-Christ par exemple, s’étende & certains égards jusqu’a la
sphere intellectuelle. C’est parce que nous ne voyons pas la
limite de ces deux domaines. La distinction que vous établissez
entre I’élément moral et religieux d’une part, ’élément intel-
lectuel de 'autre, me parait, je vous l'avoue, une abstraction.
Prétendre ici tracer une limite absolue, c’est, nous semble-t-il,
méconnaitre la relation qui existe entre les diverses facultés
humaines, c’est ne pas tenir compte suffisamment de ce fait
proclamé par I'histoire de 1’esprit humain que les impulsions
de la conscience ont toujours été fécondes pour l'intelligence,
et que I'illumination intérieure et spirituelle réagit sur la con-
naissance. C’est ne pas rester complétement fidéle au principe
que vous-méme avez si vigoureusement revendiqué, que le
savoir sans vie n’est pas un savoir digne de ce nom, et que
des lors savoir et vie sont unis par un lien organique qu’il ne
faut pas déchirer par une distinction purement logique et abs-
traite.

Il est parfaitement vrai que notre foi elle-méme en une auto-
rité religieuse quelconque implique & priori une certaine limi-
tation de cette derniere. L’ascendant religieux qu’exerce sur
nous un de nos semblables est fait pour une bonne part de
la confiance que cet homme ne cherchera pas & sortir de sa
compétence, ne s’ingérera pas dans un domaine étranger,
n’affirmera que ce qu’il sait, en un mot ne substituera pas a
I’autorité de la vérité son autorité personnelle. L’autoritarisme
est I'ennemi de 'autorité. Telle est au fond la nature de notre
confiance en Jésus-Christ lui-méme. Plus notre foi en lui
dépendra, comme il convient, de I’expérienceintime desa puis-
sance pour sauver et pour sanctifier, plus elle reposera sur
la conviction de sa sainteté parfaite, plus aussi nous serons
disposés 4 admettre d’instirci que 'enseignement de vérites
purement intellectuelles et scientifiques sera étranger & son



PIETE ET THEOLOGIE 217

ministére. Mais je dis purement intellectuelles, car il est cer-
tain que I'enseignement de Jésus-Christ renferme des proposi-
tions qui, religieuses de leur essence, sont des affirmations
positives, supposent un savoir, peuvent étre ’objet de théories,
en un mot, rentrent par quelques points dans la connaissance
intellectuelle. Celles-]a tirent précisément leur valeur du fait
qu’elles se présentent, non comme des déductions logiques,
mais comme un témoignage indissolublement uni a la cons-
cience de son union parfaite avec le Pére. Prenez les enseigne-
ments sur sa personne, sur sesrelations avec le monde invisible,
sur le développement futur de son Royaumne, faites la part aussi
large que vous voudrez aux expressions symboliques ou poé-
tiques, comme dit Schlelermacher, faites si vous le voulez
la part de la tradition, il restera suffisamment parmi les décla-
rations de Jésus-Christ dont l'authenticité ne fait pour vous
comme pour nous pas 'ombre d’un doute, des assertions qui
rentrent dans la catégorie dont je parle. Je dirai méme que ce
sont les paroles de ce genre qui portent souvent le cachet
le plus frappant d’authenticité. Il ne servirait ici de rien de
répondre avec 1’Ecossais : « Cette facon de raisonner im-
plique plusieurs problémes préalables qu’il faudrait d’abord
résoudre... Dans quelle mesure la divinité du Christ a-t-elle
été voilée quand il a pris notre nature. Que faut-il penser de
ces expressions: « I s’est fait pauvre, il a crit en sagesse, il a
été fait en toutes choses semblable & ses fréres? » — Car nous
concevons parfaitement que, dans son abaissement, le Christ
ait pu ignorer, comme il I'a dit lui-méme, des choses & la con-
naissance desquelles les hommes ne peuvent arriver que par
un travail long et spécial de l'intelligence ou en recourant &
des informations. Mais il n’en est alors que plus frappant que
tandis qu’il s’abstenait d’affirmer certaines choses, il en est
d’autres qu’il énoncait de toute la force de son autorité. Il ne
nous reste donc que cette double alternative : Ou bien Jésus a
affirmé, sur les poinls que j’ai énumérés tout & I’heure, des
choses qu’il ne pouvait savoir, sachant qu’il ne pouvait les sa-
voir, et alors que reste-t-il de son autorité morale et religieuse,
que reste-t-il de sa sainteté parfaite? On voit, au reste, ce



218 H. NARBEL

qu'elle devient dans la pensée de ceux qui lui dénient cette
autorité-1a. Ou bien ces vérités, intellectuelles et métaphysiques
par quelque coté, tiennent & sa conscience divine. Il les a pro-
clamées parce gu’elles étaient, avec cette conscience, dans
une relation difficile sans doute & saisir pour nous, mais étroite
et indissoluble, et nous voyouns par 1A qu’il est impossible de
tracer, comme vous paraissez le vouloir, une frontiére rigou-
reuse entre le domaine moral et religieux et le domaine intel-
lectuel et métaphysique.

Il ya un ordre de faits o1 cette impossibilité me parait sur-
tout saisissable, et ot I'on ne peut maintenir votre distinction
qu’en supprimant des éléments essentiels de ’enseignement
du Maitre. Vous comprenez que je veux parler de I'eschato-
logie. Je reconnais que le sujet n’est pas facile & aborder, en
partie par le fait de nos propres erreurs, qui constituent une
des pages humiliantes de ’histoire de la théologie protestante,
comme le montrent des articles parus en méme temps que
les votres dans cette méme Revue. Mais je veux surmonter I’em-
barras qu’on pourrait éprouver a traiter un tel sujet devant un
homme qui a parlé si spirituellement de Papias, et d’ailleurs
m’en tenir a Pessentiel. Si vous n’avez guere touché a 'eschato-
logie dans vos articles, vous en avez souvent parlé ailleurs, et
I'importance que nous attachons i ce sujet est un des reproches
que vous nous avez adressé avec le plus d’insistance.

Vous voudriez, si je ne me trompe, réduire la partie positive
de l'enseignement eschatologique du Nouveau Testament &
la simple certitude de notre immortalité et de notre réunion
personnelle avec Christ et avec nos fréres rachetés. Il est per-
mis de demander d’abord si, méme réduite & ces simples pro-
portions, la foi & nos destinées futures ne dépasse pas les affir-
mations purement religieuses, etsi, ici, la limite dont j’ai parlé
ne s’efface pas entiérement. Mais j"aime mieux vous demander
si en fait c’est & cela que se réduit le contenu positif des ensei-
gnements du Christ; s’il n’a pas esquissé un programme escha-
tologique beaucoup plus détaillé, par exemple dans les para-
boles du Royaume des cieux, ¢’est-a-dire dans 'une des parties
4 la fois les plus populaires et les plus certainement authen-



PIETE ET THEOLOGIE 219

tiquesde son enseignement et si la confiance que nous avons
dans la parole du Christ, dans son autorité religieuse, ne s’y
trouve pas impliquée ?

Sur la valeur religieuse de l'eschatologie elle-méme j’invo-
queral au besoin le témoignage de Rothe que vous aimez &
citer.

« La pensée du jugement devient pour le serviteur de la
Parole plus sérieuse, plus vivante, plus eflrayante méme,
quand il se la représente comme liée au retour du Seigneur...
Le retour du Seigneur va de pair avec l'accomplissement de
son régne. Il est bon pour le prédicateur de I'Evangile de
graver profondément dans son esprit la pensée de cette mani-
festation de la gloire de Christ. Elle lui rendra la confiance
quand il se verratroublé par le doute dans une vocation comme
la sienne, qui est tout entiére une vocation de foi... L’espé-
rance du retour de Christ est-elle vraiment aujourd’hui si
commune, est-elle vivante, ferme, énergique, comme au pre-
mier temps de I'Eglise ol on attendait journellement 'appari-
tion de Jésus-Christ ? Pourtant, pour étre vraiment efficace, il
faut qu’elle n’ait rien perdu de cette énergie. Cette espérance
suppose d’ailleurs bien d’autres articles de foi, et elle appar-
tient & un ordre de conceptions que le christianisme abstrait
et spiritualiste de notre temps a fort négligé 1. »

Mais je ne voudrais pas faire porter sur ce point trés spécial
le poids de notre discussion. Je n’ai cité I'eschatologie qu’a
titre d’exemple, en cherchant & montrer comment c’est notre
conception de la piété elle-méme et du domaine sur lequel elle
doit s'étendre, et non pas un besoin de dogmatisme ou un
instinet traditionnel qui nous porte & assigner a l'autorité nor-
mative de la Parole de Jésus-Christ une place plus grande
que celle que vous paraissez lui faire dans votre point de vue.

Il ne me reste presque plus de temps et de place pour vous
parler d’un sujet que vous vous attendiez peut-étre a4 me voir
traiter longuement, puisque vous vous y étes beaucoup arreté,
notre conception des Ecritures. Mais aprés ce qui vient d’étre

! Rothe, Entwiirfe zu den Abendandachten iiber die Driefe Pauli an Ti-
motheuws und Titus, pag. 259, 260,



220 H. NARBEL

dit, cela me semblerait assez superflu, et, si je ne me trompe,
nous pourrons nous contenter de guelques mots. D’abord, vous
trouveriez chez nous des hommes avec lesquels vous vous en-
tendriez sans peine. Ce n’est certainement pas dans nos rangs
qu’il faut chercher les représentants de la théorie mécanique
et littérale de l'inspiration que vous vous étes surtout attaché
A combattre. Vous les rencontreriez plutot a cette heure parmi
les représentants de l'orthodoxie traditionnelle avec lesquels
personne, je crois, jusqu’d ce jour, ne s’est avisé de nous con-
fondre. Je vous avouerai méme qu’on a trouvé parmi nous que
la montre de votre sympathique Ecossais retardait un peu et
qu’ll s’attachait & combattre des conceptions bien surannées,
gui ont a peu pres disparu, au moins dans la partie masculine
de nos troupeaux. Quand nous revendiquons l'autorité de la
Bible, ce n’est plus, je crois, pour en faire un manuel de géo-
logie ou d’histoire ancienne. Cet homme excellentnous demande
si « tout en maintenant la réalité de la nature divine et de la
nature humaine de Christ, on ne pourrait pas arriver & quelque
chose comme le point suivant : pour tout ce qui concerne la
morale, le bien et le mal, la sainteté, la justice, 'amour, Jésus-
Christ s’est montré infailliblement fidele & lanature de son Pére,
mais quant aux détails de I'histoireancienne et quant 4 d’autres
questions purement humaines, il aurait puisé ses informations
A la méme source ouverte i ses fréres. » Quand il nous demande
cela, il nous propose avec quelque timidité une solution qui,
je pense, a généralement prévalu parmi nous. Mais il nous fait
I'effetde n’avoir pas suffisamment précisé ses alternatives.
Qu’il s’agisse de l'autorité de la Bible ou de celle de Jésus-
Christ, et vous accordez que les deux questions sont étroite-
ment connexes, puisque 'autorité du Maitre et celle des apotres
sont, sinon semblables, au moins de méme nature, nous
sommes arrétés par une tout autre difficulté que celle qui l'a
préoccupé. Nous nous demandons non pas si lautorité en
question s’étend & des informations d’histoire ancienne ou de
sciences naturelles, mais si les assertions du Christ et de ses
apotres doivent ou non faire foi pour nous, alors qu’elles por-
tent sur des choses qui, tout en tenant intimement & Pessence



PIETE ET THEOLOGIE 221

de la religion, rentrent dans le domaine des faits, sont impor-
tantes & connaitre et en méme temps ne peuvent faire I’objet
d’un savoir humain, comme I’avenir de I'Eglise et du monde,
les relations du monde invisible, ses forces spirituelles, par
exemple 'existence des anges et des démons, et bien d’autres
points encore. Voila la question que nous avons résolue par
I'affirmative et sur laquelleil nous semble que votre conception
doit vous suggérer une réponse différente de la nbtre, et en
tout cas moins catégorique. Cest la différence que j’ai cherché
a faire ressortir.

Est-ce 14 tout ce qui nous sépare? Serais-je parvenu, en
insistant sur ce point, & dire au juste ce qui nous empéche
d’étre complétement d’accord ? Ou bien cetle divergence théo-
rique tiendrait-elle, en fin de compte, & une différence de tem-
pérament religieux ? Ou enfin, est-ce que le méme sentiment
qui m’a mis la plume &la main, et dont vous vous doutez hien,
m’a conduit & me dissimuler la portée de nos dissentiments?
J'ose croire que non, si j’en juge par l'impression que m’ont
fait éprouver, méme les traits dirigés contre nous et ou nul
d’entre nous, j’en suis sir, n’aura senti la main d’'un ennemi.




	Piété et théologie : réponse à M. le professeur Astié

