
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 21 (1888)

Artikel: La prière d'après le nouveau testament

Autor: Goens, F.-C.-J. van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379426

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379426
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA PRIÈRE D'APRÈS LE NOUVEAU TESTAMENT

F.-C.-J. VAN GOENS

S'il est de fait que la prière occupe dans la vie chrétienne
une place tellement importante que celui qui renonce à la
prière, renonce au christianisme, il faut convenir aussi qu'il y
a une grande différence dans les prières de ceux qui se

réclament du nom de Jésus-Christ. Autre est la prière du catholique

et autre celle du protestant libéral et autre celle du
méthodiste. Priera-t-on seulement Dieu ou bien aussi le Christ et
d'autres médiateurs? Le fera-t-on debout ou à genoux, à heure
et jour fixes ou seulement quand le cœur y pousse? Quelle est
l'efficace de la prière? extérieure, sensible, même miraculeuse
ou bien uniquement intérieure, spirituelle, psychologiquement
déterminée? On le voit, la prière peut devenir ici une pomme
de discorde très sérieuse. Ajoutons que telle bizarrerie qui
se manifeste dans le domaine chrétien passe aisément aux

yeux du monde pour un phénomène essentiellement chrétien
et discrédite l'Evangile, tandis que des mouvements réactionnaires

dans le sens du catholicisme ou du piétisme en appellent
à leur légitimité scripturaire. Par toutes ces considérations on

se sent engagé à remonter à la source d'où la vie chrétienne
a coulé et à interroger le Nouveau Testament sur la nature de

la prière chrétienne.
C'est ce que la Société de la Haye pour la défense de la

religion chrétienne a senti en mettant au concours la question de

la doctrine de la prière selon le Nouveau Testament, et en



152 F.-C.-J. VAN GOENS

couronnant le mémoire de M. Paul Christ, qui lui sert de

réponse L

Nous nous proposons d'offrir à nos lecteurs les résultats
essentiels auxquels aboutit ce mémoire distingué. Mais avant d'y
passer nous avons une remarque à faire. On se tromperait en

s'imaginant que la Société de la Haye ne couronne que les
mémoires inspirés par la même tendance théologique. On n'a qu'à
confronter celui de M. Schlatter2 avec celui de M. Christ. Le

premier mémoire est celui d'un théologien érùdit, conservateur,

mystique, au style lourd et diffus ; le second est celui
d'un théologien savant, libéral, rationnel, au style limpide et

coulant. Cependant si l'un et l'autre ont remporté le prix, c'est

que les directeurs demandent à rendre justice à tout point de

vue qui annonce à la fois l'intérêt pour la religion chrétienne
et la compétence scientifique. C'est ce qui a valu le prix à

M. Paul Christ, ci-devant pasteur évangélique, actuellement
archiviste à Coire (Grisons, Suisse). Nous avons ici devant nous
l'œuvre d'un théologien qui, en fait de critique, est l'élève de

Baur et de Volkmar, en fait de dogmatique celui de Biedermann,

et en matière religieuse, celui de H. Lang, mais, selon

sa déclaration expresse, sans jamais y perdre son indépendance3.

C'est dire qu'avant d'entrer en matière notre auteur
s'est expliqué en critique sur la valeur comparative des écrits
dont se compose le Nouveau Testament.

Il faut d'abord, dit-il, s'adresser à Jésus d'après les synoptiques

et notamment d'après Marc; et ici, pour démêler autant

que possible la vérité, il importe de constater les déclarations
qui offrent une empreinte d'originalité, exempte de nuances
judéo-chrétiennes ou pauliniennes et permettent de demander
à quelle source ces déclarations seraient dues, si elles ne
remontaient pas à Jésus. Ajoutons cependant que mainte parole

1 Die Lehre vom Gebet nach dem Neuen Testament. Ein Beitrag zur Kent-
niss und Würdigung des ursprünglichen Citristenthums. Von der Haager
Gesellschaft zur Vertheidigung der christlichen Religion gekrönte
Preisschrift von Paul Christ. Leiden, E.-J. Brill, 1886.

2 Voir Revue, 1886, N° 1, La foi d'après les synoptiques.
3 P. 12, coll., p. 99.



LA PRIÈRE D'APRÈS LE NOUVEAU TESTAMENT 153

portant ces nuances a pu être dans l'origine une parole de

Jésus, quoique la distinction soit difficile à faire. Il faudra donc
souvent se contenter du vraisemblable ou du possible.

La doctrine de Paul sur la prière se puise dans les quatre
épîtres capitales dont la critique a unanimement reconnu
l'authenticité, celles aux Romains, aux Corinthiens et aux Galates.

Les épîtres aux Philippiens, à Philemon, aux Thessaloniciens
sont douteuses. Ne datent que de la première moitié du second
siècle les épîtres aux Ephésiens, aux Colossiens et les pastorales.

L'épître aux Hébreux écrite après l'an 100, probablement
durant la persécution sous Trajan, fait beaucoup de concessions

au judéo-christianisme. Les deux épîtres de Pierre
appartiennent au second siècle; la seconde notamment nous ramène

au milieu de ce siècle.

Marc, Luc et les Actes ont un caractère paulinien ; l'Apocalypse

un caractère judéo-chrétien très prononcé, lequel offre
une nuance plus mitigée dans Matthieu et dans l'épître de

Jacques.

Enfin l'Evangile et les trois épîtres qui portent en tête le

nom de Jean sont les plus récents des livres du Nouveau
Testament et s'élèvent au-dessus de la lutte du paulinisme et du

judéo-christianisme. Si ces écrits sont, d'une part, les plus
éloignés à plusieurs égards de la doctrine originelle de Jésus,
il faut dire d'autre part qu'ils ont saisi l'essence du christianisme

dans sa profondeur et ont donné à l'œuvre de Jésus

l'expression la plus sublime. Nous avons ici le point culminant
du développement doctrinaire du Nouveau Testament.

Tels sont les résultats critiques qui servent de base à l'exposition

qui va suivre. Plusieurs théologiens, au reste libéraux
comme M. Christ, auront à cet égard leurs réserves à faire.
Mais dit-il (p. 12), je ne pouvais donner que ma conviction que
je n'impose à personne. Heureusement, ajoute-t-il, la divergence

aura ici beaucoup moins de conséquences pratiques
qu'on ne se l'imaginerait au premier abord.



154 F.-C.-J. VAN GOENS

1

La première question qui se présente est celle-ci : quel est,
selon le Nouveau Testament, l'objet de l'adoration

C'est Dieu seul (Math. IV, 10); ni les anges (Apoc. XIX, 10),
ni les apôtres (Act. X, 25), ni Marie (Luc, XI, 27, 28). C'est
notamment comme Père que Dieu doit être invoqué (Math. VI,
9 ; Luc XI, 2). C'est aussi sous ce nom que Jésus l'a invoqué
(Gai. IV, 6; Rom. VIII, 15).

Qu'est-ce que le Nouveau Testament nous apprend à l'égard
de l'adoration de Jésus-Christ On n'en appellera pas au

trpocY.uvsh des mages (Math. II, 11) ; c'est l'hommage oriental
rendu au roi nouveau-né des Juifs. L'hébreu se sert du terme
correspondant pour marquer l'hommage que David rendit à

Jonathan (1 Sam. XX, 41). Le terme peut donc avoir pour objet
les hommes autant que Dieu. Il est dit Math. XXVIII, 17 que
les onze voyant Jésus ressuscité npo^mv-riiTav «ù™ L Le terme
étant équivoque et pouvant marquer l'honneur autant que
l'adoration, il faut suspendre le jugement. Observons cependant
que la tradition qui se rapproche le plus de la vérité historique,

celle de Marc, ne connaît rien qui permette l'adoration de
Jésus. Il ne connaît pas la nativité surnaturelle. C'est lui qui
nous a conservé cette parole significative de Jésus : pourquoi
m'appelles-tu bon Dieu seul est bon (Marc X, 10). C'est lui
en core qui nous représente Jésus tançant vertement(epßpipricip£mc)

un lépreux qui s'étant agenouillé devant lui continuait encore
après avoir été guéri cette attitude et se montrait plus disposé
à rendre grâces à Jésus qu'à bénir Dieu (Marc I, 43). C'est
Marc enfin qui présente (Marc XIII, 32) le ov51 ó uîôç que
Matthieu supprime et dont Luc ne dit rien. Ajoutons que les trois
synoptiques s'accordent à donner à Jésus le nom de Fils de

Dieu, c'est-à-dire de Messie en qui Dieu a mis toute son affection,

et celui de Fils de l'homme, c'est-à-dire de vrai homme
selon Daniel VII, 13. Notons enfin que tous les synoptiques

1 Nous ne citons pas le Kpocr/.-jvh<:a.vx£ç oàixbv (Luc XXIV,51 sq.). C'estune
addition postérieure. Cela a échappé à M. Christ, p. 23.



LA PRIÈRE D'APRÈS LE NOUVEAU TESTAMENT 155

nous représentent Jésus en Gethsémané absorbé dans le sentiment

d'un besoin tout humain d'appui céleste. Et il sera permis

de conclure que la npomtmiimi de Matth. XXVIII, 17 ne
s'accorde avec ces prémisses qu'à condition d'y voir un éton-
nement respectueux, un hommage admiratif, semblable à la

génuflexion de Pierre après la pêche miraculeuse (Luc V, 8),

plutôt qu'une adoration proprement dite.
Si les détails de la mort d'Etienne (Act. VII, 55,58,59) étaient

rigoureusement historiques, nous aurions une preuve de
l'adoration du Christ, peu d'années après sa mort et même au sein
des chrétiens hellénistes. Mais on est frappé ici de la coïncidence

exclusive du récit des Actes avec celui de l'Evangile de

Luc, et l'on se demande s'il n'est pas plus probable que l'auteur

des Actes — qui connaissait l'Evangile de Luc, s'il n'en
est pas l'auteur - se soit servi de ces détails qu'il ne l'est
qu'Etienne qui ne connaissait pas cet Evangile, les ait
employés. Dans l'affirmative, nous n'avons qu'une libre reproduction

des paroles de Jésus chez Luc par l'auteur des Actes et

nous constatons la présence de l'adoration du Christ peu après
l'an 100 dans les milieux pauliniens.

Mais les milieux pauliniens ne sont pas identiques avec Paul.
Ses quatre grandes épîtres authentiques font du Christ b fc-jxtpo;

a-jOpo>Ko; èç ov^avoû (1 Cor. XV, 47), l'homme primitif idéal, le

Fils de Dieu -mxù. t.-^mo. àymavviìt (Bom. I, 4), le chef de l'humanité

qu'il a renouvelée. Il n'y a pas lieu ici à l'adoration, pas

plus que dans Rom. IX, 5 ; 1 Cor. Vili, 61. L'intercession du

Christ exalté (Bom. VIII, 34) n'est que le symbole de l'efficace
continue de la rédemption accomplie sur la terre. Le im/chMxt
xb-j mptov ou xb bvopx roO xu/jiVj, I, X (Bom. X, 12 ; 1 Cor. I, 2)
n'entraîne pas nécessairement l'adoration ; le terme hébreu

correspondant Ü1D2 îOp s'applique non seulement à Dieu, mais

aussi aux hommes (Es. XLIV, 5) et signifie alors se réclamer
de ou bien louer, glorifier. 'E™«).ôt70«i sera donc l'équivalent
de bpoloydv xb-j y.ùpiov (Bom. X, 9) OU eraav Kiipio; 'lr,tio\ii{i Cor.XII,

1 On peut s'étonner que M. Christ n'ait pas senti le besoin de justifier
son affirmation par l'exégèse de ces deux passages si controversés,
surtout du premier.



156 F.-C.-J. VAN GOENS

3). N'oublions pas le passage de 2 Cor. XII, 8 où Paul dit qu'il
a prié jusqu'à trois fois le Seigneur, 7^0; tôv y.bpiov -napsxahtja,

pour que l'ange de Satan se retirât de lui. On se demande qui
est le xû/)ios? Est-ce Dieu ou Christ? Si Paul applique cette
qualification d'ordinaire au Christ, il s'en sert aussi pour désigner
Dieu (Rom. XIV, 6). Puis des passages comme Bom. I, 8-10

montrent jusqu'à l'évidence que Dieu est l'objet habituel de sa

prière, tandis que le Christ est l'intermédiaire du culte spirituel

et le dispensateur de l'esprit de prière.
Il en est autrement si, en quittant les quatre grandes épîtres,

nous nous adressons à d'autres moins authentiques. Que signifie
Philip. II, 10, ttï-j yóvu -/Àpixxu-j h râ ovo;*«-™ 'i-croi Tout le contexte
ramène à une adoration du Christ, d'autant plus que le vers. 6

lui attribue une nature égale à celle de Dieu. Mais c'est une
raison de douter de l'authenticité de cette épître et de l'attribuer

au commencement du second siècle1.
Les épîtres qui appartiennent à cette époque, celles aux

Ephésiens, aux Colossiens, aux Hébreux, les deux épîtres de

Pierre s'accordent à élever le Christ au-dessus de toutes les

hiérarchies des anges, lui prêtent les attributs de premier-né
de toute créature, celui en qui habite toute la plénitude de la

divinité, la splendeur de sa gloire, et cependant on chercherait
en vain des exemples ou des exhortations d'adoration. L'auteur
de l'épître aux Ephésiens prie « le Dieu de notre Seigneur
Jésus-Christ, le Père de gloire » (I, 16, 17) et « fléchit les genoux
devant le Père de notre Seigneur Jésus-Christ » (III, 14), tandis

que l'auteur de l'épître aux Hébreux (I, 6) représente le Christ
à son second avènement comme objet de l'adoration des anges.
comme s'il voulait trouver une compensation aux grands cris
et aux larmes qu'il avait attribués au Christ pendant les jours
de sa chair (V, 7).

1 On peut douter que l'adoration de Jésus-Christ se trouve exprimée
dans ce passage. 1° il est emprunté à Esa. LXV,23 (comp. Rom. XIV, 11)

où il est question de Dieu. 2° Pour que Jésus fût l'objet de la génuflexion
il fallait x-jxô) ou npbç «ùrôv au lieu de lv râ ovóukti Itjo-oO. (Voyez Rom.
XI, 4; XIV, 11; Eph. III, 14.) 3° Enfin xâprrstv s'emploie sans que l'objet

soit exprimé, s'il est évident que Dieu est désigné. (LXX ; 2 Chron.
XXIX, 29; comp. Esther III, 2.)



LA PRIÈRE D'APRÈS LE NOUVEAU TESTAMENT 157

L'Apocalypse tout en donnant des attributs divers au Christ
glorifié, ne signale cependant qu'une adoration ; mais elle
s'accomplit dans le ciel par les vingt-quatre anciens représentants
de l'Eglise ; éWav xat rrpo(ntùv»tT«v (V, 14). Remarquons que la
désignation du Christ comme agneau n'est qu'une image et que
toute la scène a lieu dans le ciel. Il en résulte que l'adoration
appartient aussi à l'image et qu'un tableau poétique de l'œuvre
et de la nature du Christ exalté sous la forme d'un culte céleste

ne saurait servir de mesure à un culte humain sur la terre.
Peut-on se représenter que l'auteur de l'Apocalypse ait voulu
recommander à l'adoration de la chrétienté un agneau immolé
ayant sept cornes et sept yeux Et ce qui se refuse à la
plastique et même à l'imagination, pourrait-il faire un chapitre de

la dogmatique Au reste, toutes les autres adorations de

l'Apocalypse s'adressent à Dieu.

Nous.interrogeons enfin les écrits johanniques. On s'attendrait

ici à une large moisson puisque l'auteur reconnaît en
Jésus-Christ la parole qui est Dieu, faite chair. Tout se réduit à

l'exclamation de Thomas convaincu de la résurrection de son
Maître et s'écriant : mon Seigneur et mon Dieu (Jean XX, 28.)
Du reste Jésus n'ambitionne ici d'autre honneur que celui de

servir d'intermédiaire à la prière de ses disciples : il prie pour
les siens et pour lui-même.

Résumons-nous. A l'exception d'un passage poétique de

l'Apocalypse, nous n'avons pas pu constater dans les plus anciens

documents, soit judéo-chrétiens, soit pauliniens, les traces de
l'adoration de Jésus-Christ. Nous avons même rencontré dans

le plus ancien Evangile un passage qui considère un procédé
pareil comme une entreprise contre les droits et l'honneur de

Dieu unique (Marc X, 18). Ce n'est qu'après l'an 100 que nous
constatons des traces indubitables comme dans les Actes.
Cependant les écrits les plus récents qui, en exaltant la divinité

du Christ, semblaient devoir insister sur son adoration,
n'en offrent que très peu d'exemples et n'en font l'objet ni d'un
ordre ni d'une recommandation. Ajoutons que le grand principe

chrétien, le rapport filial de l'homme avec Dieu, ne
présente guère de motif à adorer celui qui nous tend la main de



158 F.-C.-J. VAN GOENS

frère pour nous conduire vers la maison du Père. 11 sera donc

juste et légitime de n'invoquer que le Père céleste, au nom et

dans l'esprit de Jésus-Christ.

II

Après avoir vu à qui s'adresse la prière selon le Nouveau

Testament, nous devons rechercher ce qu'elle demande, quel
en est le contenu.

Commençons par les synoptiques. Ici se présente avant tout
l'oraison dominicale, parfaitement authentique à l'exception de

la fin qui manque dans les meilleurs manuscrits et dans la

plupart des pères grecs et latins. L'auteur en donne une très belle
exposition (p. 50-64) que nous aimerions reproduire, si nous
ne craignions d'abuser de la place qui nous est accordée dans

cette revue1. L'intention de Jésus était évidemment d'offrirà
ses disciples non une formule à apprendre par cœur, mais une
prière modèle destinée à marquer l'esprit dans lequel ses amis
avaient à prier. Après dix-huit siècles elle n'a rien perdu de sa

haute destination. Elle a encore l'avantage de nous manifester
la piété simple du christianisme primitif dans toute sa grandeur.

Elle est un de ses monuments les plus précieux et les

plus impérissables. Les innombrables commentaires en prose
1 Je me borne à relever l'explication que l'auteur donne des paroles :

remets-nous nos dettes, comme nous avons remis leurs dettes à ceux qui
nous doivent. (Math. VI, 12.) « La supposition est idéale et ne se réalise

que chez le chrétien accompli ; ainsi dans le fait elle devient une condition,
comme il est dit expressément vers 15. L'idée de condition détonne si
l'on songe à la doctrine de la justification paulinienne. Mais ce scrupule
s'évanouira si l'on écarte toute acception extérieure, comme celle de la
condition d'absolution chez le prêtre catholique et qu'on se renferme
dans la condition intérieure. Ne pas pardonner au semblable, c'est montrer

qu'on ne reconnaît et ne sent pas encore sa propre faute; sans cela
la conscience de notre propre faiblesse disposerait à l'indulgence envers
le prochain; c'est ne pas éprouver la repentance, sans laquelle il n'y a

pas de partlon ; c'est prouver qu'on n'a pas encore reçu soi-meme comme
un don du l'ère céleste, la charité qu'on refuse à son frère ; sans quoi l'on
agirait autrement par la joie de la gratitude. Ainsi ne pas pardonner au
prochain est une disposition du cœur qui exclut du pardon divin par
la simple raison qu'on ne saurait en concevoir la combinaison. •> (P. r>4.)



LA PRIÈRE D'APRÈS LE NOUVEAU TESTAMENT 159

et en vers en montrent l'inépuisable richesse. Elle constitue
enfin une confession commune à tous les chrétiens, si divisés

qu'ils soient d'ailleurs.
A l'instar de l'oraison dominicale, les autres prières du Nouveau

Testament se distinguent en général par ce spiritualisme
qui met en première ligne la cause de Dieu et le salut des

hommes, sans étroitesse égoïste et sans eudémonisme
mesquin. Ainsi, pour nous renfermer encore dans les synoptiques,
Jésus promet à ceux qui-prient le Père céleste, misOpa âyioy (Luc
XI, 13), àya&à. (Math. VII, 11), c'est-à-dire le vrai bien opposé
à ce qui est faussement réputé tel, mais est au fond sans
valeur ou même nuisible. C'est ce qui exclut toute prière charnelle

de l'exhortation qui précède : demandez et il vous sera
donné ; cherchez et vous trouverez ; heurtez et il vous sera
ouvert (Math. VII, 4; Luc XI, 9)1. Le même esprit respire
dans l'exhortation à prier Dieu d'envoyer des ouvriers dans la

moisson (Math. IX, 38), dans l'action de grâce provoquée par
la révélation de l'Evangile aux simples (Math. XI, 25), dans

l'exhortation à veiller et à prier pour ne pas tomber dans la

tentation (Math. XXVI, 41), dans la prière du péager repentant
(Luc XVIII, 9).

Nous devons surtout fixer l'attention surla prière au nom de

Jésus-Christ, qui revient fréquemment dans le Nouveau Testament.

L'acception littérale, grossière : point de prière sans
l'addition du nom de Jésus, est évidemment déjà condamnée

par l'oraison modèle où le nom de Jésus brille par son absence.

Notons que cette formule se trouve toujours dans un rapport
étroit avec la vie de la communauté chrétienne. Là où il y en.

a deux ou trois assemblés en mon nom, je serai au milieu d'eux
(Math. XVIII, 20), c'est-à-dire la prière, partie de n'importe
quelle petite réunion chrétienne et relative à ses intérêts,
trouvera sa voie vers Dieu. La même pensée se retrouve Jean

XIV, 13, 14; XV, 16; XVI, 23. C'est surtout Marc IX, 37-41

qui importe ici. Il y est question d'un enfant reçu ferì xû ovipari

1 Gethsémané donne ici le commentaire authentique: si ce précepte a

pour objet les intérêts matériels, l'événement ne l'a pas vérifié pour le

consommateur de la foi, car la coupe n'a pas passé loin de lui.



160 F.-G.-J. VAN GOENS

pov, par la raison qu'il porte le nom de Christ, qu'il est chrétien

; puis d'un individu qui chasse des dénions xâ mipaxl aov

(c'est-à-dire symboliquement un homme qui en qualité d'envoyé

du Christ chasse l'idolâtrie en fondant des communautés
chrétiennes) ; enfin d'un verre d'eau donné aux disciples h ovipari
ôxi -/piuxoü ini, comme Paul offrit par ce motif les larges dons

qu'il avait recueillis à l'Eglise indigente de Jérusalem. Il
résulte de ces passages que prier au nom de Jésus-Christ, c'est

prier en homme qui porte son nom, est membre de sa

communauté, avec la vive conscience de la communion avec Jésus

et ses amis, et en vue des intérêts du royaume de Dieu. C'est

toujours encore une prière pour la cause de Dieu et le salut
des hommes. Cette prière-là sera certainement exaucée. (Math.
XVIII, 19 ; Jean XIV, 13,14). Ainsi la prière au nom de Jésus

revient à une prière faite dans son esprit. Une pareille prière
peut même se faire en dehors de la communauté qui professe
le nom de Jésus, en vertu d'un christianisme inconscient.

Il ne nous reste à relever dans l'Evangile de Jean que la

prière dite sacerdotale de Jésus au chap. XVII. Ce n'est pas
le Christ historique qui parle ici ; mais le Logos du second

siècle, un avec le Père non seulement dans l'acception
religieuse, mais encore dans le sens métaphysique. C'est ce qui
n'empêche pas cette prière d'être d'une élévation comparable
à celle de l'oraison dominicale, quoiqu'elle n'en ait ni la
concision, ni la simplicité. Il n'y a ici qu'un seul passage qui
nous arrête : « Je ne prie pas pour le monde, mais je prie pour
ceux que tu m'as donnés, parce qu'ils sont à toi. » (XVII, 9.)
Pourquoi cela? L'auteur n'a pas donné de réponse ; mais il
n'est pas difficile d'en fournir une qu'il accepterait1.

Dans les Actes et dans les Epîtres, nous trouvons à peu près
partout le but et l'effet spirituels de la prière. Les prières pour
les intérêts matériels, les actions de grâces pour les biens
terrestres, n'y occupent qu'une place relativement petite. Jésus

demande que la coupe s'éloigne de lui (Math. XXVI, 39);
1 Le monde, d'après le quatrième évangile, est double. Une partie peut

être sauvée. (I, 29; III, 17.) Mais une autre ne peut recevoir la vérité.
(XIV, 14.) C'est un dualisme éthique. Jésus ne prie pas pour le monde,



LA PRIÈRE D'APRÈS LE NOUVEAU TESTAMENT 161

Pierre prie pour la résurrection de Dorcas (Act. IX, 40); Paul
prie pour la guérison de Publius (XXVIII, 8); Jacques veut que
les anciens de l'Eglise prient pour le malade en vue de sa
guérison (V, 14); le chrétien rend grâces de la nourriture (Rom.
XIV, 6) ; Paul prie pour la délivrance de souffrances corporelles
(2 Cor. XII, 8) et en rend grâces (2 Cor. I, 10, 11) ; il recommande

la prière pour tous les besoins (Philip. IV, 6)1. Relevons

enfin les prières de l'Apocalypse inspirées par la
vengeance ou sollicitant des effets extérieurs miraculeux. Mais à

la réserve de ces prières, il faut convenir que celles du Nouveau

Testament qui ont pour objet les choses corporelles,
répondent à l'esprit dans lequel Jésus veut qu'on les sollicite et
peuvent servir encore sous ce rapport de modèle à la
chrétienté.

IU

Abordons maintenant l'efficacité de la prière suivant le Nouveau

Testament.
En général nous rencontrons dans ces écrits l'assurance

joyeuse la plus complète. Demandez et il vous sera donné, cherchez

et vous trouverez, heurtez et il vous sera ouvert. (Math.
VII, 7.) Si deux d'entre vous s'accordent sur la terre pour
demander quoi que ce soit, ils obtiendront de mon Père qui est

aux cieux tout ce qu'ils auront demandé. (Math. XVIII, 19.)
Nous avons cette pleine confiance en Dieu que, si nous
demandons quelque chose selon sa volonté, il nous écoute; et

parce qu'il ne prie que pour ceux qui peuvent profiter de sa prière. La
même pensée se retrouve 1 Jean V, 16 : U y a tel péché qui entraîne la

mort; je ne dis pas qu'on prie pour ce péché-là. Selon l'évangéliste deux

principes se combattent : Dieu dont l'essence est la lumière et le diable
dont les ténèbres constituent l'élément. Pascal a parfaitement rendu
l'idée du quatrième évangile en disant: « 11 y a deux mondes sur toute la
terre : le monde des enfants de Dieu qui forme un corps dont Jésus-Christ
est le chef et le roi ; et le monde ennemi de Dieu, dont le Diable est le

chef et le roi. (Lettres provinciales, XIV™ lettre.)
1 Rien de plus légitime. En effet, s'il est naturel de bénir Dieu de la

santé, ne le serait-il pas de lui demander la délivrance de la maladie,
mais toujours avec la pensée : si cela est conforme a sa volonté?

THÉOL. ET PHIL. 1888. 11



162 F.-C.-J. VAN GOENS

dès que nous savons qu'il nous écoute quoi que nous lui
demandions, nous savons que (c'est comme si) nous possédions
les choses que nous lui avons demandées. (1 Jean V, 14, 15.)

Nous aurons cependant ici à signaler quelques phénomènes
étranges. Ce sont d'abord deux paraboles conservées dans

Luc : celle de l'ami importun (XI, 5-8) qui voit sa prière exaucée

à force d'impudence, àvaîSeia; celle du juge inique qui finit
par céder aux instances de la veuve qui le presse de ses questions,

de peur qu'elle ne se jette sur lui et ne lui meurtrisse le
visage (Û7ra7TtKÇ»j fis) (Luc XVIII, 1-5). Ces paraboles forment un
contraste si frappant avec celles que Matthieu et Luc lui-même
nous ont transmises, que nous ne saurions nous empêcher de

leur assigner une origine plus récente. Et ce soupçon ne permet

plus de doute, du moins quant à la seconde parabole,
lorsque dans l'application il est question des élus qui crient
nuit et jour et vont être consolés par la prochaine parousie.
(Luc XVIII, 7, 8.)

Les exemples d'une efficacité miraculeuse de la prière abondent

dans les évangiles. C'est par la prière (Marc IX, 29), par
la prière et le jeûne (Math. XVII, 21) que le lunatique est

guéri. C'est à un texte pareil que s'est rattaché l'exorcisme qui
a joué un si grand rôle dans l'Eglise. Les paroles que Jésus

prononça à l'occasion du figuier maudit (Math. XXI, 18-22;
Marc XI, 12,14, 20, 26) annoncent également la conception de

l'efficace miraculeuse de la prière, non au service de l'égoïsme,
mais dans l'intérêt de la cause chrétienne. La même idée se

retrouve dans le récit de la multiplication des pains : il est dit
de Jésus : avaßltyac ùç xbv ovpavbv eùlbynaev (Marc VI, 41 ; Math.

XIV, 19; Luc IX, 16); ri^urrw«; (Jean VI, 11; Marc VIII, 6;
Math. XV, 36). En rapprochant les termes dont Marc (VI, 41)
se sert dans ce récit : Ixßäv xovç àpxovç eiHyriaev xcà xoersx).a<7Sv xai

ISt'Sou, de ceux dont il décrit la sainte cène (XIV, 22) ixßüv àpxov

soi.oyiiiiaç âltwsv xxî ê'Suxsv, il est impossible de méconnaître l'allusion

que l'évangéliste fait à la cène dans le récit de la
multiplication. Celle-ci est une copie de l'agape. Ce qui était image

pour Marc, est devenu histoire pour Matthieu, et image et
histoire à la fois pour Jean. Enfin, il faut signaler la parole que



LA PRIÈRE D'APRÈS LE NOUVEAU TESTAMENT 163

Jésus prononça au moment de son arrestation : crois-tu que
je ne puisse pas sur l'heure prier mon Père qui me donnerait
plus de douze légions d'anges? (Math. XXVI, 53.)Si cette parole
n'est pas due au Jésus historique, mais se ressent du judéo-
christianisme de Matthieu, nous y constatons l'idée chez la
primitive Eglise d'une puissance de la prière qui va jusqu'à compter

au besoin sur le secours du monde des esprits.
Les Actes enchérissent ici sur les Evangiles. Qu'on se

rappelle la prière à l'occasion du choix de Matthias (I, 24), celle
d'Ananias (IX, 10-19), celle de Corneille (X, 1, 9), celle de

Pierre (9 sq.), celle des amis de cet apôtre dans la maison de
Marie (XII, 12), celle de Paul dans le temple (XXII, 17), celle
de Paul à Malte (XXVIII, 8).

Il faut surtout citer Jacques V, 13-18. La prière combinée
avec l'onction d'huile est à la fois représentée comme un
moyen d'obtenir la guérison et le pardon des péchés. D'ordinaire,

dans le Nouveau Testament, c'est la foi individuelle qui
saisit la grâce divine; ici c'est l'intercession humaine, c'est une
foi étrangère qui se manifeste dans la prière. Cependant la

guérison de l'âme et du corps par la prière n'appartient pas
exclusivement aux presbytres, mais aussi aux autres membres
de la communauté ; priez les uns pour les autres afin que vous

soyez guéris (vers. 16). Ceux qui prétendent opérer des
guérisons corporelles par la prière ont évidemment l'autorité
canonique de cette épître pour eux. Que dis-je? Jacques va plus
loin encore. L'exemple d'Elie prouve que, selon cet auteur, la

prière peut commander aux vents et à la pluie, aux forces de

la nature.
Enfin, le Nouveau Testament attribue une efficacité extraordinaire

à la prière d'intercession, surtout lorsqu'elle se fait

par de grandes assemblées de chrétiens. Elle lui attribue une
influence à exercer sur Dieu et ainsi sur les destinées humaines.

(Eph. VI, 19.) Priez pour tous les saints et pour moi, afin

qu'il me soit donné d'annoncer hardiment l'Evangile. (Philip.
1,19.) Je sais que par vos prières et par le secours de l'Esprit
de Jésus-Christ, l'œuvre de mes rivaux tournera à mon salut.

(Philip. I, 19.) Priez pour nous, afin que Dieu nous ouvre une



164 F.-C.-J. VAN GOENS

porte pour parler. (Col. IV, 3.) Epaphras combat toujours pour
vous dans les prières afin que vous demeuriez fermes dans

tout ce que Dieu veut1. (Col. IV, 12.) Priez pour nous afin que
la parole du Seigneur ait son libre cours et que nous soyons
délivrés des hommes absurdes et méchants. (2 Thés. III, 1, 2.)
Je vous demande instamment de prier pour nous, afin que je
vous sois plus tôt rendu. (Hébr. XIII, 19.) Les expressions de

Paul dans les épitres les plus authentiques sont très énergiques.

Rom. XV, 30-32 : Je vous prie par notre Seigneur Jésus-

Christ et par l'amour que le Saint-Esprit opère dans les cœurs,
de combattre avec moi dans les prières pour moi à Dieu afin

que j'échappe aux rebelles en Judée et que l'assistance que je
porte à Jérusalem soit agréable aux saints, en sorte que, s'il
plaît à Dieu, je me rende chez vous avec joie et que je goûte
quelque repos avec vous. 2 Cor. 1,11 : Dieu nous délivrera de

ce danger mortel, si vous nous assistez de vos prières.
Assurément un chrétien sérieux n'objectera rien à la prière

d'intercession ; au contraire il la recommandera pour l'amour
de celui qui la fait ; elle prouve et excite l'amour fraternel ; elle

élève, soulage, calme les cœurs qui s'intéressent au bien-être
de leurs familles, de leurs compatriotes, de leurs coreligionnaires.

Mais nous ne saurions lui attribuer une efficacité directe
sur les destinées humaines -. Tout nous le défend, et les lois
invariables de la nature et l'inexorable enchaînement des évé-

1 11 est question de àywviÇEo-Qat et de iruvaywvtÇÉa-Oa.t èv Tat; npomvyjilç
(Col. IV, 12; Rom. XV, 30.) Faut-il entendre cela d'une lutte intérieure
avec Dieu, dont celle de Jacob offre le type? Ou bien d'une lutte
intérieure contre les puissances hostiles qu'il s'agit de vaincre et en faveur
d'un but qu'il importe d'atteindre? M. Christ a négligé d'expliquer ces

passages importants.
2 Sans doute, il y aune influence indirecte de la prière très sérieuse: si

Etienne n'avait pas prié, l'Eglise n'aurait pas eu un saint Paul. Si les
têtes rondes de Cromwell ne s'étaient pas agenouillés dans la plaine, ils
n'auraient pas remporté la victoire sur les cavaliers des Stuart. Mais
c'est la présence de Paul qui explique le premier cas et l'emploi des armes
qui réalise le second. Il s'agit de l'influence de la prière sans intermédiaire,

de celle de l'agriculteur qui prie, sur la pluie qu'il demande; de

celle du soldat qui prie, sur le sort de la bataille; de celle de la mère qui
prie, sur la vie de son enfant mourant. Si notre vie offre parfois des



LA PRIÈRE D'APRÈS LE NOUVEAU TESTAMENT 165

nements et la nature de Dieu. Nous n'admettons pas un Dieu
dont la prière humaine devrait déterminer le gouvernement ou
le changer; ce Dieu rappelle trop le monarque terrestre auquel
un des grands de son empire arrache une grâce pour tel ou
tel de ses sujets ou qui se laisse extorquer quelques concessions
à force de pétitions tumultueuses. C'est en vain, selon nous,
que l'humanité entière constituerait un immense camp-meeting
américain ou s'unirait pour assiéger le ciel par une semaine de

prières au nouvel an. Loin de nous de nier qu'il y a quelque
chose de beau, détendre, de touchant dans la foi qui espère, par
son intercession, assurer à une tête chérie une bénédiction
directe, la préserver ou la sauver. Mais la touchante beauté d'une
telle foi n'est pas encore une preuve de sa vérité. Il faut bien
se le dire : Dieu, l'Eternel, l'Immuable, souverainement sage et

juste, le Dieu de l'ordre, qui gouverne le monde d'après des

lois invariables qui sont l'expression de sa pensée et de sa

volonté, ne peut pas faire dépendre sa volonté et son gouvernement,

ses décrets et ses dispositions, dans quelque mesure que
ce soit, de la prière humaine ; il ne peut pas se faire le serviteur

des vœux de l'homme imparfait en se laissant guider et

exciter par lui. Ajoutons que mille fois les prières humaines se

croisent, en sorte que l'exaucement de l'une rend celui de

l'autre impossible. Aussi fa-t-on si bien senti, qu'on a tenté
une autre voie pour maintenir une certaine influence objective
de la prière sur la marche du monde. Dieu, dit-on, a fait rentrer

de toute éternité nos prières prévues et leur influence
dans l'ensemble de ses décrets; il a de toute éternité réglé
les lois de la nature de telle sorte qu'elles doivent s'accorder
avec le vœu de celui qui prie, dans tous les cas où une prière
doit être exaucée. Grâce à la providence divine, le plan du

monde ne changera pas à cause de la prière, mais sera formé
dès l'origine en vue du caractère prévu de la prière, digne ou

non digne d'être exaucée '. Mais ce sera toujours l'homme qui

coïncidences très curieuses, l'événement correspondant à la prière, on
devra toujours demander si ce qui est arrivé après la prière, l'est par elle.

C'est ce qui échappera toujours à la démonstration.
1 Cette idée se retrouve chez Origene, De oratione,6.



166 F.-C.-J. VAN GOENS

coopère à la détermination du plan du monde ; or cette
coopération est inadmissible, soit qu'on la place dans l'éternité
ou dans le temps. Il faudra donc se contenter de l'efficacité
subjective de la prière telle que Schleiermacher l'a exposée
dans un de ses sermons L

On se demande d'où vient au Nouveau Testament cette foi à

l'efficacité miraculeuse de la prière? La réponse est simple :

c'est un legs de l'Ancien Testament. On connaît la prière d'E-
liézer (Gen. XXIV), celle d'Isaac (Gen. XXV), celle de Moïse

(Ex. VIII, 8 sqq.), celle d'Elie (1 Rois XVII) à laquelle Jacques
fait allusion dans son épître. Nous n'en citons que quelques-
unes.

Ce n'est pas tout. Quant à Jésus, on se rappelle cette parole
significative : « Il ne sera point accordé de signe à cette
génération. » (Marc VIII, 12.) U est permis d'en conclure que Jésus

était assez élevé au-dessus de la foi vulgaire des Juifs, qu'il
n'attribuait pas de rôle au miracle dans sa propre vie et que les

vues grossières que nous trouvons dans les Actes et dans

Jacques lui répugnaient. Nous ne pensons pas cependant que
Jésus ait exclu une efficacité directe et extérieure de la prière.
Et cela se comprend. Esprit profondément religieux et non pas
philosophe, Jésus se mouvait dans le domaine des représentations,

non dans celui de la pensée pure, laquelle au reste ne
suffit pas non plus aux penseurs les plus conséquents pour saisir

le processus religieux. Or, les représentations religieuses
relèvent avant tout du cœur, qui cherche une expression
vivante à ses expériences ; et puis de l'imagination qui fournit à

l'objet de cette expérience une forme palpable pour s'exprimer.
Ainsi Dieu, quoique infini dans sa nature, est représenté d'après
l'analogie de la personnalité humaine, non comme la cause
absolue qui opère par les causes finies, mais comme un être qui
intervient dans la nature et l'histoire et se laisse à son tour
déterminer par des êtres finis. Ainsi encore la foi se représente
l'Esprit pur comme existant à côté du temps et du monde,
comme un sensible suprasensible ; elle personnifie des forces

1 Ueber die Kraft des Gebets, sofern es auf äussere Umstände gerichtet
ist. Predigten, I, S, 23, ff.



LA PRIÈRE D'APRÈS LE NOUVEAU TESTAMENT 167

et des principes et convertit des vérités et des rapports
religieux en événements extérieurs qui ne se sont passés qu'une
seule fois. Heureusement lareprésentation a ses inconséquences ;

grâce à sa souplesse et à son élasticité, ses images sont
flottantes ; et elle se corrige, dès que le sens religieux est choqué.
Ainsi elle unit l'absoluité de Dieu avec un analogue humain,
l'immanence de Dieu avec son extériorité et tombe dans des

contradictions, comme celles qui se constatent dans le conflit
de la Providence avec l'exaucement de la prière.

Grâce à la nature de la représentation religieuse, qui se corrige

toujours, nous pouvons nous dire d'accord avec Jésus dans
l'essentiel de la prière. Je n'en connais pas de preuve plus
convaincante que la prière de Jésus au jardin de Gethsémané,
prière modèle comme l'oraison dominicale ; celle-ci pour les

cas ordinaires de la vie; celle-là pour les heures de souffrance.
Elle nous apprend en quoi consiste la véritable efficacité de la

prière ; non dans les suites extérieures, mais dans une réaction
intime sur celui qui prie, dans son affermissement et sa consolation.

Elle nous apprend que, pour obtenir ces effets, l'homme
qui prie doit reconnaître la volonté divine, y ranger la sienne;
l'honorer ; l'aimer là même où elle contrarie les goûts et les

penchants naturels ; et se disposer à l'accomplir L
De Jésus nous passons à Paul. Ici nous avons le passage

classique de 2 Cor. XII, 1-10. L'apôtre a ce qu'il appelle une
écharde dans la chair, apparemment une grande souffrance

physique, peut-être l'épilepsie dont les paroxysmes violents
ont pu être en rapport avec ses visions.

D'accord avec tous ses contemporains, Paul attribue son mal
à un démon soumis aux ordres de Satan : « Il m'a été donné un

ange de Satan pour me souffleter. » Ici aussi se présente la

prière bien naturelle et bien légitime d'être délivré du mal

physique, d'autant plus que ce mal ne pouvait qu'entraver
l'œuvre de l'apôtre. Mais cette prière n'étant pas exaucée, Paul

se persuada qu'il devait se borner au bien suprême, à la grâce
divine qui avait guéri son cœur, assuré à son esprit la victoire

¦ * Nous trouvons de beaux développements sur la prière de Gethsémané,

p. 99-104.



168 F.-C.-J. VAN GOENS

sur les puissances malfaisantes et lui avait ouvert les trésors
inestimables du monde intérieur. Il vaplusloin : il reconnaît que
cette souffrance est divinement assortie à sa vocation et fait de

lui un instrument d'élite pour la diffusion du royaume de Dieu.
« Je préfère, dit-il, me glorifier de mes faiblesses, afin que
la force de Christ vienne reposer sur moi. » Ici encore, comme
chez Jésus, la prière ne produit pas de fruit extérieur, mais un
fruit intérieur infiniment supérieur.

Ce n'est pas seulement la souffrance qui éprouve les effets
bienfaisants de la prière, il faut en dire autant de la tentation.
« Veillez, disait Jésus, et priez que vous n'entriez point en
tentation car l'esprit est prompt, mais la chair est faible. »

(Matth. XXVI, 41.) Il en est de même de l'accomplissement des

devoirs, grands etpetits; laprière donne ici le sérieux, l'application,

la fidélité, l'énergie, le renoncement qui en sont
inséparables. Ce sont les dons d'un Dieu qui n'est pas loin de chacun

de nous, d'un Dieu en qui nous avons la vie, le mouvement
et l'être et qui descend comme un souffle céleste d'amour, de

vérité, de justice dans l'âme qui s'élève vers lui.

IV

Nous abordons maintenant une face de notre sujet, que nous
n'avons pu envisager jusqu'ici que d'une manière indirecte et

incomplète ; nous voulons parler de l'esprit de la prière d'après
le Nouveau Testament.

On connaît l'esprit inintelligent et grossier de la prière dans
les religions de la nature. Les adorateurs de Baal, aux prises
avec Elie, nous en fournissent un exemple frappant. (1 Rois

XVIII, 26-29.) Moins extravagants que les Orientaux, les Grecs

et les Romains n'avaient guère plus d'élévation dans leurs prières.

On se rappelle le langage que Chrêmes tient à sa femme
Sostrata chez Térence. (Heaut. V. 1, initio.)

Ohe jam desine deos, uxor, gratulando obtundere,
Tuam esse inventam gnatam : nisi illos ex tuo ingenio judicas,
Ut nil credas intelligere, nisi idem dictumst centies.



LA PRIÈRE D'APRÈS LE NOUVEAU TESTAMENT 169

La religion légale nous frappe surtout par l'absence du
sentiment. C'est l'habitude, la contrainte, le formalisme qui dominent.

On triomphe des ennuis par l'espoir d'obtenir gloire,
succès, crédit. De là hypocrisie. Nous nous représentons
involontairement le peuple juif sous le régime des Scribes et des

Pharisiens. Daniel prie trois fois le jour à genoux, les fenêtres
ouvertes (VI, 10). Les zélateurs de la loi, qui entourent Jésus,

prient debout dans les synagogues et aux coins des rues, afin
d'être vus des hommes (Matth. VI, 5) ; ils dévorent les maisons
des veuves, sous prétexte de faire de longues prières (Marc
XII, 40). Rappelons encore les cinq prières obligées du maho-
métan et la répétition fréquente du nom de Dieu, appelée Dzökr
et considérée comme une œuvre singulièrement méritoire. Il
n'y a que la machine à prier du bouddhisme qui l'emporte sur
ces pratiques insipides.

« Mais toi, quand tu pries, dit Jésus, entre dans ta chambre,
ferme ta porte à clef, et prie ton Père qui est en ce lieu secret,
et le Père qui voit ce qui est secret, te récompensera publiquement.

» (Math. VI, 6.) C'est-à-dire : fuis l'ostentation et les
occasions qui la provoquent; sois circonspect dansl'expression de ta

prière, vis-à-vis des autres, car il en est de la prière comme
de tout sentiment pur et élevé, elle a une grande pudeur, elle
est chaste et discrète. Puis, signalant les habitudes des païens :

« Quand vous priez, dit Jésus, n'usez point de vaines redites,
comme eux ; car ils pensent être exaucés en parlant beaucoup.
Ne leur ressemblez donc point, car votre Père sait de quoi vous
avez besoin avant que vous le lui demandiez. » (Math. VI, 4-8.)
C'est-à-dire : que votre prière soit réfléchie, pénétrée de Celui

qu'on prie et de ce qu'on lui demande, digne du Père des

lumières et des enfants de la lumière, brève, simple, substantielle '.
1 M. Christ a ici un grand scrupule : il s'étonne d'entendre parier Jésus

de la récompense (àwoSwo-Et) et même (si l'addition est authentique) de la
récompense èv ta fxvepü, a la parousie. 11 trouve que cette conception est
contraire à l'esprit de Jésus et incline à attribuer cette addition au
judéo-chrétien Matthieu. Il est certain que nous devons à celui-ci des
paroles que Jesus n'a pas pu prononcer. (Cf. Math. V, 18,19.) Mais, d'autre
part, Jésus parle ailleurs d'uu pi<rBb{ réservé aux fidèles persécutés et
rapporté également par Luc (VI, 23) qui était paulinien. On semble donc



170 F.-C.-J. VAN GOENS

En passant à Paul, la prière chrétienne s'offre à nous dans

toute son intimité. Nous voulons parler notamment du passage
difficile Rom. VIII, 26, 27. Comme nous possédons dit Paul,
par l'espérance ce que nous ne voyons pas, de même nous
pouvons prier ce que nous ne savons pas par l'Esprit de Dieu qui
nous conduit. Cet esprit inspire au faible mortel d'ineffables

soupirs au lieu de prières articulées. Mais le scrutateur des

cœurs sait en démêler le sens, parce que l'intercession de l'esprit

pour les saints (c'est-à-dire, pour les vrais fidèles qui
possèdent l'esprit, principe de leur vie nouvelle) se fait selon

l'ordre, selon la volonté de Dieu (x«rà fltôv). Ici la prière est si

bien chose du cœur, de l'esprit dans le fidèle, qu'elle peut se

contenter de soupirs intérieurs. Ces soupirs ont pour objet la
délivrance du corps (v. 23), mort à cause du péché (v. 10).
Est-ce là l'ascétisme qui déprécie le corps et en fait la prison
de l'âme Non, car, selon Paul, « le corps est le temple du

Saint-Esprit. » (1 Cor. VI, 19.) C'est le désir ardent d'être délivré

de toute entrave du fini pour jouir de la liberté glorieuse
des enfants de Dieu. On s'étonne peut-être que la prière, selon

Paul, doit être inspirée par l'esprit de Dieu et ne consiste même
alors qu'en soupirs muets. Sans doute la forme de la pensée
est d'un dualisme transcendant, surtout par cette intercession
auprès de Dieu (ùmpsvrvyxóvet), laquelle enfantera plus tard la
personnification de l'esprit de Dieu. Cependant, au fond, l'esprit
divin n'est pour le cœur de l'apôtre, pas plus que pour le chrétien

vivant, quelque chose d'étranger à l'essence de l'homme,
au contraire il appartient à sa nature, il est son principe supérieur

immanent, le divin, l'éternel en lui, lequel est devenu
maintenant son esprit dans toute la force du terme. C'est l'esprit

de l'homme, surtout comme raison et conscience, qui ne
se développe que lorsque l'esprit de Dieu se révèle à lui comme
lanormeetlaforce infinies et lui confère ainsi la véritable qualité
d'Esprit. C'est alors que la prière atteint à sa véritable hauteur
en nous inspirant cette aspiration à un monde supérieur de

l'Esprit, aspiration au langage à la fois muet et éloquent, com-

autorisé à en conclure que nous avons devant nous (Math. VI, 6,) une

tradition très ancienne.



LA PRIÈRE D'APRÈS LE NOUVEAU TESTAMENT 171

pris seulement par un Père qui lit dans le cœur de son enfant L
La même conception de la prière se trouve dans les écrits jo-
hanniques. Nous n'avons qu'à ouvrir le passage classique de

l'évangile IV, 23, 24. La vraie adoration, dit Jésus, ne s'inquiète
pas des lieux, Garizim ou Jérusalem, son élément est muop«

opposé à la chair, à l'extérieur, au matériel, à la nature
sensuelle et égoïste de l'homme (Jean III, 6; VI, 63) et ainsi lv aiybsia.

vérité, opposée à l'erreur et à l'illusion. Cela repose sur la
volonté de Dieu qui cherche, après tant d'adorations mensongères,

la vraie adoration. Celle-ci résulte de l'essence de Dieu.
rivjûpta ô Bsoç : Dieu est esprit ; sa nature est élevée au-dessus de

tout ce qui est fini, particulier, extérieur; c'est l'Infini,
l'Universel, qui embrasse et pénètre tout. Il faut l'adorer en esprit
et en vérité, dans une disposition uniquement dirigée vers ce
qui est essentiel et éternel; sans être lié à tel lieu ou à tel
moment, sans rites éblouissants, sans distinction de race, d'âge,
de condition, sans préjugés personnels ou nationaux; uniquement

appliqués à ce qu'il y a de meilleur en nous, raison,
conscience, cœur, volonté, nous ne devons demander à Dieu que
ce qui est bon élevé et juste sans permettre à l'égoïsme, à la
cupidité, à la sensualité, à la vengeance, de souiller notre prière.
Ce sera là adorer h àlnO-Ux, l'adoration vraie, sans erreur et sans

mensonge.
Ainsi Jésus, Paul et Jean s'accordent à caractériser la prière

de la manière la plus élevée.

En abordant l'essence de la prière il est inutile de s'arrêter à

ceux qui voient quelque chose d'essentiel dans les actes qui

1 On se rappelle ici involontairement la belle poésie de Vinet intitulée :

Les doutes dissipés (que je trouve dans l'étude d'E. Rambert : Alexandre
Vinet d'après ses poésies, p. 218-220), notamment dans cette strophe où

la voix de Dieu répond à la plainte du doute :

Ton infidélité le (Dieu) déclare infidèle,
Et dans ce même instant où ton cœur le trahit,
Dans le fond de ce cœur, obstinément rebelle,
C'est lui qui soupire et gémit-



172 F.-C.-J. VAN GOENS

l'accompagnent, tels que joindre les mains, le mouvement des

lèvres, la direction des yeux, la mine recueillie, la génuflexion.
Il importe davantage de s'adresser à ceux qui estiment que
c'est prier Dieu que de penser à lui. Mais la prière et la pensée
de Dieu ne sont pas synonymes. La prière commence là où la

pensée de Dieu et le sentiment de sa présence deviennent vifs
au point de sentir Dieu en face de nous, comme un autre moi,
de lui parler comme à une seconde personne. M. Hartmann * a

beau dire qu'il n'y a là qu'un simple pis aller invoqué par la
conscience religieuse, une fiction du théisme qui demande une

personne à qui s'adresser, un dialogue qui ne doit aboutir qu'à
un monologue; la conscience religieuse ne pourra jamais y
souscrire. Admettons que l'attribution de la personnalité à Dieu
soit théoriquement peu convenable ; dans nos rapports religieux
avec lui, pratiquement, Dieu, tant qu'il sera pour nous le Dieu

vivant, non confondu avec le monde, nous apparaîtra toujours
comme un autre moi, infiniment supérieur, et se manifestera
comme tel par la correspondance directe d'une réaction divine
intime à l'action humaine de la prière, d'un don divin à une
requête humaine ; ce sera l'union d'un fait subjectif et d'un fait
objectif dans un processus psychologique sans fiction. Si le moi
de l'Esprit absolu, dit Biedermann2, est une fiction, le moi de

l'homme l'est également, lorsqu'il se distingue comme esprit
de tout ce qui n'est pas esprit en lui. En revanche, si le moi de

l'esprit fini est une réalité, le moi de l'esprit absolu est la plus
1 Die Religion des Geistes, s. 320.
2 Protest. Kirchenz. f. d. Ev. Deutschland 1882, s. 1214. Qu'on me

permette d'ajouter ici le beau fragment de James Martineau. Hours of thought
on sacred things, [I, p. 285. « Si l'ordre fixe établi de Dieu fournit ìi la
vie son élément d'assujettissement et de discipline, ses occasions de
soumission muette et de respect tranquille, il faut dire aussi que les rapports
libres de Dieu avec l'âme responsable ouvrent le vrai champ à la piété, le
lieu d'une audience solitaire, le tête-a-tête d'esprit à esprit où le Père infini
s'individualise pour nous, recueille nos soupirs et introduit son souffle dans
notre volonté sympathique. Une pareille relation ne saurait avoird'autre
ni de plus haute évidence que celle d'une expérience consciente; mais cette
preuve convenable et seule possible est si abondante dans l'histoire et la
littérature religieuse de tous les siècles, qu'elle peut raisonnablement
réclamer le respect même do ceux qui y sont personnellement étrangers.



LA PRIÈRE D'APRÈS LE NOUVEAU TESTAMENT IV 3

haute des réalités; si la prière est une fiction, la religion l'est
aussi ; mais si la religion est une réalité la prière l'est également.

»

On peut donc dire qu'aux yeux du christianisme primitif
comme à ceux du christianisme contemporain, — à condition
que celui-ci reste fidèle à son origine historique et à son caractère

de religion de l'Esprit, — l'essence de la prière est un
commerce réciproque, direct et intime entre le moi humain et
le moi divin, fondé sur une conscience vivante de Dieu et s'é-
tendant à la pensée, au sentiment et à la volonté. La prière est
le point culminant de la vie religieuse l'expression la plus
directe du rapport religieux entre Dieu et l'homme, la religion
dans la religion.

Il en résulte que la prière ne saurait être un phénomène
isolé de la vie religieuse, ne se manifestant, par exemple, que
dans la détresse, mais qu'elle est un phénomène familier,
habituel, continu. Nous n'avons ici qu'à rappeler le ¦n-povxxpxzpeïv

£v Kpousoyx'n dans le Nouveau Testament (Act. 11,42; Rom. XII,
12; Eph. VI, 18; Col. IV, 2); ou bien le àStahî-xxaç TrpoasvxiaQxi

(1 Thess. I, 17); qualification hyperbolique, comme celle de

X<xîpeiv nivxoxz destinée à donner à la pensée la plus forte
expression.

La prière sera fervente, comme celle de Gethsémané. Elle
pouvait aller dans la primitive église j usqu'au fanatisme, comme
le prouve le y\naauïç )jxlûv, le \xlùv ™ Osa (1 Cor. XIV, 2) ; le

npoTe-j^uOxi ¦yX&xnrij (14) ; état extatique où le voOj, l'intelligence, se

tait (14); de là de grands désordres (23, 33). En soi le ¦vXwo-o-atç

Ixhiv est aux yeux de l'Apôtre une manifestation de la grâce
(1 Cor. XII, 10) et il bénit Dieu de posséder ce don plus que
les autres chrétiens (XIV, 8) ; mais il veut qu'on dégage le mé-

En effet, qu'y a-t-il de moins rationnel que de dire que Dieu est toujours
avec nous, mais que nous ne devons jamais lui parler? Comment donc

passerons-nous les années silencieuses avec lui? La religion ne peut pas
plus se passer de la prière, que la poésie ne peut se passer du langage
ou la musique de l'atmosphère. Elle expire dans le cœur invariablement
muet ; et partout où elle vit, ce n'est que par la foi habituelle, que comme
nous donnons de bonnes choses a nos enfants, à bien plus forte raison le
Père céleste donnera son Saint-Esprit à ceux qui le lui demandent. »



174 F.-C.-J. VAN GOENS

tal de ses scories dans l'intérêt de l'édification de l'Eglise et
insiste toujours sur la supériorité de la charité.

De plus elle doit être réfléchie. Paul veut que si la prière est
inspirée par l'esprit de Dieu qui s'est emparé de l'esprit de

l'homme, elle soit dirigée par l'intelligence : xS> -nveôpxxi xat râ
voî (1 Cor. XIV, 15). Pierre recommande la sobriété pour
vaquer à la prière, vtyxxt üc xxç npoaevxùç (1 Pierre V, 7). Cette

discipline morale est la condamnation de toutes ces surexcitations

sectaires qui déshonorent si souvent les assemblées
chrétiennes.

Mais c'est surtout la charité qui doit animer la prière. D'après
l'oraison dominicale, c'est d'un bout à l'autre le nous qui
remplace le moi, c'est-à-dire le sentiment de la communion fraternelle.

Ailleurs on recommande les requêtes, les prières, les

supplications, les actions de grâces <mkp nâvxw àvQpànuv (1 Pier.
II, 1). Sans doute l'auteur pensait encore ici à une efficacité
directe de l'intercession sur la marche des événements, car il
appuie la prière en faveur des empereurs romains par la pensée

qu'elle est un moyen d'assurer une vie paisible et tranquille
aux chrétiens. Pour nous, nous préférons recommander cette

intercession, comme manifestation de charité, comme
souvenir de la grande solidarité, comme moyen d'élargir, d'élever
et de réchauffer le cœur.

Il ne suffit pas, selon le Nouveau Testament, de prier pour
tous ; il faut aussi prier avec tous. On se rappelle la prière de

Jésus au milieu de ses disciples; celle de l'Eglise réunie (Act.
XII, 12 ; IV, 23 sqq.). L'Apocalypse compare l'Eglise au vrai
temple de Dieu où réside le Fils de l'homme glorifié au sein

du nouveau peuple de Dieu, représenté par les sept candélabres

d'or (Apoc. 1,12-20). La présence corporelle et
spirituelle de nos frères en prière rend plus palpable que nous ne

sommes pas seuls devant Dieu avec nos personnes et nos

intérêts ; rappelle ce que nous devons aux autres ; combat

l'indifférence pour leur sort, ranime et réchauffe la piété
languissante. La religion est amour et l'amour cherche la

communion.

Il faut plus. Il faut prier pour ses ennemis. L'ordre formel



LA PRIÈRE D'APRÈS LE NOUVEAU TESTAMENT 175

Math. V, 44 ; Luc VI, 27, 28 se trouve réalisé Luc XXIII, 34

et Act. VII, 60. On a contesté l'historicité rigoureuse des deux
derniers passages. Quant au premier, si Jésus n'a pas prononcé
cette parole, elle a été sans doute dans son cœur et dans sa

vie. Comment sans cela un homme qui ne respirait que mort
et menaces, comme Saul, aurait-il pu tenir le langage de Paul
tel que nous le trouvons Rom. XII, 14, 17, 19? — Quant à la

prière d'Etienne, elle présente des motifs sérieux de doute

(voir pag. 155) ; mais en tout cas, il faut dire qu'elle est digne
de cet eminent martyr et se justifie par l'impression profonde
qu'elle a faite sur le jeune homme aux pieds duquel les témoins
avaient posé leurs manteaux.

Malheureusement il y a dans le Nouveau Testament des
sentiments qui ne rappellent nullement ceux de Jésus et d'Etienne.
C'est d'abord l'Apocalypse VI, 10; XVI, 5, 6; XVIII, 20; XIX,
1-3, puis Paul Gai. I, 8; 1 Cor. XVI, 22; 2 Tim. IV, 14, ensuite
dans les Evangiles nous rencontrons le figuier maudit et
desséché (Marc XI, 12-14 ; 20-26) ; l'acte accompli ici par Jésus

rentre dans la catégorie de la prière sans en avoir la forme
(vers. 24). Remarquons qu'en annonçant au verset 14 la chute
du peuple juif, Jésus parle en juge, tandis qu'au verset 25
insistant sur l'amour, il indique le rôle de ses disciples. Ce qu'il
peut faire comme envoyé de Dieu n'appartient pas à ses disciples;

à eux la prière de la foi faite dans un esprit de charité L
En passant enfin aux écrits johanniques, nous ne nous attendons

pas à y voir une exception à la charité de la prière. Et

cependant, comme nous l'avons remarqué plus haut (pag. 160),

ces écrits respirent à la fois l'amour le plus élevé et un
dualisme absolu entre les enfants de Dieu et les enfants du diable

1 On donne à ce passage, ce me semble, un sens forcé. Il règne ici uno
confusion de plusieurs paroles de Jésus prononcées à différentes occasions.
11 n'y a pas de rapport entre l'acte symbolique du figuier maudit et la foi
qui transporte les montagnes ou la prière de la loi et le pardon des

offenses. Cet amalgame se retrouve, quoique moins étendu, chez Matthieu
XXI, 10-22. Il paraît être dû à la source commune des deux évangélistes
qui a accolé plusieurs articles hétérogènes dans une même section. Au
reste, ce phénomène se reproduit a chaque pas dans les synoptiques ; on
n'a qu'à se souvenir du sermon de la montagne.



176 F.-C.-J. VAN GOENS

(les incrédules). (Jean Vili, 38-45 ; 1 Jean III, 8-10.) Au lieu de

la prière pour tous les hommes (1 Tim. II, 1) nous entendons
dire à Jésus : « je ne prie pas pour le monde » (Jean XVII, 9)

et à ses disciples : il y a tel péché qui entraîne la mort : je ne

dis pas de prier pour ce péché-là (1 Jean V, 16). C'est dire qu'il
y a des pécheurs dont il faut désespérer et qu'il faut exclure
de la fraternité.

Concluons que le christianisme primitif veut que la prière
respire un esprit d'amour, quoiqu'une théorie alexandrine ou
la prépondérance de la faiblesse de la chair, ou bien enfin le

levain du judaïsme aient çà et là offusqué cet esprit. Tous les

auteurs n'ont pas réussi à reproduire le christianisme du Christ

qui est venu sauver et chercher ce qui était perdu (Luc IX. 10) '.
L'humilité est aussi un caractère de la prière. Il suffit de

signaler la parabole du pharisien et du péager (Luc XVIII, 9-
14). La forme est paulinienne, mais la justification se présente
ici sans la mort expiatoire du Christ ; la personne du Christ,
comme dans l'oraison dominicale, brille par son absence et
est remplacée par son principe, c'est-à-dire l'acquisition du
salut par la repentance et la confiance dans la miséricorde
divine. Quant à la prière, cette parabole nous apprend qu'il
suffit d'une connaissance et d'un aveu sérieux du péché pour
être exaucé, mais simples, sobres, sans exagération de paroles
et de gestes.

Nous n'avons pas à nous appesantir sur le respect, la
confiance et la résignation qui achèvent de caractériser la prière
d'après le Nouveau Testament. Il suffit ici de se rappeler
l'invocation de l'oraison dominicale et la prière de Gethsémané.

1 On ne s'en étonnera pas si l'on se rappelle combien les plus grands
chrétiens ont eu de peine à « prier pour ceux qui les persécutent. »

Ainsi une âme aussi religieuse que celle de Pascal dira : « les saints
comme David (Ps. Ll, 8), quand ils verront la punition des méchants
trembleront et en riront en même temps. Et Job en parle de même (XXII.
19), les justes verront leur ruine et s'en réjouiront; les innocents se moqueront

d'eux. » (Onzième lettre provinciale.)



LA PRIÈRE D'APRÈS LE NOUVEAU TESTAMENT 177

VI

La forme que la prière revêt d'après le Nouveau Testament
ne nous arrêtera pas longtemps.

Elle est simple et courte dans les paroles destinées à

l'exprimer.

Tous les lieux lui conviennent au besoin. Jésus prie sur
la montagne (Math. XIV, 23 ; Luc VI, 12,; IX, 26) ou bien dans
un lieu désert (Marc (I, 35). La primitive Eglise prie dans une
chambre haute (îmepûov, Act. I, 13), dans le temple ou la

synagogue. Si elle avait eu des temples à elle, elle n'aurait
apparemment donné ni dans le luxe en disant : à quoi bon cette
perte? (Math. XXVI, 8) ni dans le mépris de tout ornement en
se souvenant de la parole du Maître : elle a fait une bonne action
à mon égard (vers. 10).

Quant au temps de la prière, le Nouveau Testament ne connaît
pas d'heures fixes, comme celles des minarets, si ce n'est aux
repas (Rom. XIV, 6 ; Act. XXVII, 35 ; 1 Tim. IV, 4 sqq.) et
apparemment déjà le dimanche (1 Cor. XVI, 2; Act. XX, 7; Apocalypse

I, 10.)
Quant à la contenance de celui qui prie, nous trouvons que

le Christ lève les yeux, tandis que le péager les baisse. Celui-ci
se tient debout s'o-tw; (Luc XVIII, 13), comme ordinairement
les Juifs (Math. VI, 5 ; Marc XI, 25), tandis que Jésus et Paul

s'agenouillent (Math. XXVI, 39; Act. XX, 36; coll. Philip. II,
10, Eph. III, 14).

La tenue des femmes dans les assemblées a préoccupé Paul

et nous devons nous y arrêter un moment. Enfants du XIXe
siècle, nous nous trouvons ici devant des faits assez étranges.
D'abord, conformément aux habitudes orientales, l'apôtre
insiste sur la tête voilée des femmes autant que sur la tête découverte

des hommes dans les assemblées des fidèles, apparemment

à rencontre de quelques pauliniens radicaux qui voulaient
abolir l'usage adopté pour les femmes *. Ensuite on s'étonne

1 M. Renan (l'Apôtre Paul, pag. 381) dit : les femmes, ailleurs si

soumises, étaient dan9 l'Eglise de Corinthe audacieuses et réclamaient

THÉOL. ET PHIL. 1888. 12



178 F.-C.-J. VAN GOENS

de la vivacité que l'Apôtre met à prendre la défense du voile,
lorsqu'on songe à la manière libérale dont il traite la question
bien autrement importante de l'usage des viandes sacrifiées
aux idoles. Puis le principe de l'infériorité non seulement
graduelle mais encore qualitative de la femme : « l'homme est
l'image et la gloire de Dieu ; la femme est la gloire de l'homme »

(vers. 7) ne cadre guère avec cet autre principe énoncé par
le même Apôtre : « en Christ, il n'y a ni homme, ni femme,
car tous ne forment qu'une seule personne en Christ; » (Gai. III,
28). De plus, nous qui estimons que l'homme et la femme sont
créés l'un pour l'autre, nous avons de la peine à nous retrouver
dans une démonstration qui se puise dans un récit mythologique

de la Genèse (vers. 8) ou dans la thèse que « l'homme
n'a pas été créé pour la femme et que c'est la femme qui a été
créée pour l'homme. » (Vers. 9.) Enfin l'argument qui nous
paraît le moins concluant en faveur du voile est celui qui est tiré
des anges (vers. 10). Le voile de la femme marque sa dépendance

de l'homme et doit défendre les anges, témoins invisibles
du culte, d'être, comme autrefois (Gen. VI, 2), épris de belle
passion pour la beauté féminine. Mais au-dessus de ces discussions

antiques plane la question de la convenance en fait de culte
et de prière. Et ici chaque époque se distingue par ses usages
conventionnels. Nous, nous estimons qu'il est inconvenant que
l'homme qui prie garde son chapeau sur la tête, tandis que
le mahométan se déchausse avant d'entrer dans la mosquée.
Mais ce qui n'est pas arbitraire, c'est que chacun observe la
bienséance en fuyant autant la négligence dans l'habillement
que la parure excessive.

On a beaucoup débattu la question de la prière spontanée ou
libre et de la prière liturgique ou fixe. On sait que Milton détestait

celle-ci et condamnait le Prayer Book de l'Eglise anglicane
avec une grande chaleur dans sa Defensio pro populo anglicano.

La question était inconnue à l'Eglise primitive ; toutes

presque l'égalité avec les hommes. Elles voulaient prier tout hautet
prophétiser dans l'église, et cela sans voile, leurs longs cheveux déroulés,
rendant l'assemblée témoin de leurs extases, de leurs molles ivresses, de
leurs pieux abandons.



LA PRIÈRE D'APRÈS LE NOUVEAU TESTAMENT 179

les prières étaient d'inspiration momentanée ; nous ne voyons
pas qu'elle se soit servie de l'oraison dominicale x et si l'on
recourait à l'Ancien Testament, cela se faisait librement. Peut-
être cependant faut-il dire qu'à l'époque où les derniers écrits
du Nouveau Testament furent composés, dans la première
moitié du second siècle, la prière liturgique a trouvé une place,
du moins à l'occasion de l'administration des sacrements. Cela

résulte du chapitre IX de la AtSa^ri : « quant à l'Eucharistie,
rendez grâces ainsi; dites d'abord pour la coupe : Nous te ren.
dons grâce, ô notre Père, pour la sainte vigne de David, ton

serviteur, laquelle tu nous as fait connaître par Jésus, ton serviteur.

A toi soit la gloire aux siècles des siècles. Puis dites au
moment de la rupture du pain : nous te rendons grâce, ô notre
Père, pour la vie et la connaissance laquelle tu nous as révélée

par Jésus, ton serviteur. A toi soit la gloire aux siècles des

siècles De même que ce pain rompu était dispersé sur le haut
des collines et s'est trouvé rassemblé en un seul tout, qu'ainsi
ton Eglise soit rassemblée des extrémités de la terre dans ton

royaume ; en effet, à toi appartiennent la gloire et la puissance
que tu exerces par Jésus-Christ aux siècles des siècles. »

Si le Nouveau Testament ne décide rien à l'égard des prières
liturgiques, on peut demander ce que le principe chrétien permet

ou défend. Or si l'on songe que les prières sont souvent
d'un indispensable secours pour les individus, pour le culte
domestique et pour le culte public ; que le don de la prière
libre n'est pas accordé à tous; que notre temps n'est pas celui
de l'Eglise apostolique où l'Esprit Saint était si abondamment
répandu ; que tant de prétendus hommes de prière ne sont

que des bavards verbeux, il faut conclure que la prière libre
ne doit être ni interdite ni imposée. D'autre part-, disons qu'il
faut surveiller la prière liturgique et l'accommoder aux besoins

actuels, sans s'attacher obstinément aux anciennes formules

incomprises ou inacceptables. S'y refuser, c'est faire outrage

1 Je remarque que dans la AiSa^À rûv SeiSsxa ànoixàlu-j, chapitre VIII,
nous lisons : « priez comme le Seigneur l'a ordonné dans son Evangile; »

suit l'oraison dominicale. Puis il est ajouté : « priez ainsi trois fois pat-

jour. »



180 F -C.-J. VAN GOENS

à la sincérité et à l'intimité que Jésus veut pour la prière.
Ajoutons que si l'on insiste sur la prière liturgique, on respectera

la liberté en en autorisant plusieurs, conçues dans l'esprit
des différentes tendances qui régnent dans l'Eglise.

VII

La société qui a décerné le prix à M. Christ, avait désiré que
l'exposition de la doctrine de la prière d'après le Nouveau
Testament servit à faire connaître et apprécier le christianisme

primitif. C'est ce qui fait la conclusion de cet intéressant
mémoire.

L'exposition qui vient d'être donnée nous apprend que
l'acception de la prière dans le christianisme primitif renferme

un élément imparfait et par conséquent passager. Nous ne
saurions admettre la prière ni comme une œuvre méritoire à titre
de récompense, ni comme'un siège à former contre Dieu pour
lui extorquer des grâces, ni comme un amulette, un charme

capable de produire des effets surnaturels, ni comme une
expression de l'esprit vindicatif ou d'une charité exclusive. La
véracité nous fait un devoir de l'affirmer hautement et doit
nous préserver d'une estimation outrée du berceau de l'Eglise.
Mais il faut, d'autre part, qu'elle nous empêche de méconnaître
ce qu'il y a d'éternellement vrai, d'idéal au sein de toutes ces

imperfections et de confondre le trésor divin avec les vases de

terre qui le contiennent. Il faut apprécier la force étonnante,
la profondeur religieuse, l'élévation morale de la prière d'après
le Nouveau Testament. C'est dans cette école qu'il faut

apprendre la vie en Dieu ; c'est dans cette source qu'il faut puiser
pour obtenir l'esprit chrétien dans sa plénitude et sa fraîcheur;
c'est à ce feu que notre prière doit emprunter sa flamme, en
sorte qu'elle monte vers Dieu comme un sacrifice qu'il accepte
et qui lui est agréable. Le christianisme primitif, malgré les

grains de sable qui se mêlent aux grains d'or, demeure un
modèle d'esprit de prière vivante, d'une conscience religieuse
animée qui sanctifie tous les sentiments, tous les rapports,
tous les efforts. Si nous surpassons nos frères du premier siècle



LA PRIÈRE D'APRÈS LE NOUVEAU TESTAMENT 181

en fait de conception du monde, d'art et de science, d'industrie
et de commerce, il est pourtant un caractère de sa vie par
lequel il nous efface, c'est celui qui rapporte le monde et la vie
à Dieu comme à leur centre et qui y trouve un repos étranger
à notre cœur qui s'agite sur la périphérie. C'est ce caractère

qu'il importe à notre génération de saisir, et l'appréciation
historique, c'est-à-dire vraie, indépendante et fidèle du Nouveau

Testament pourra y contribuer efficacement.

1887


	La prière d'après le nouveau testament

