Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 21 (1888)

Artikel: La priere d'aprés le nouveau testament
Autor: Goens, F.-C.-J. van

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379426

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379426
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA PRIERE D’APRES LE NOUVEAU TESTAMENT

PAR

F.-C.-J. VAN GOENS

S’il est de fait que la priére occupe dans la vie chrétienne
une place tellement importante que celui qui renonce a la
priére, renonce au christianisme, il faut convenir aussi qu’il y
a une grande différence dans les priéres de ceux qui se ré-
clament du nom de Jésus-Christ. Autre est la priére du catho-
lique et autre celle du protestant libéral et autre celle du mé-
thodiste. Priera-t-on seulement Dieu ou bien aussi le Christ et
d’autres médiateurs ? Le fera-t-on deboutou & genoux, & heure
et jour fixes ou seulement quand le cceur y pousse 7 Quelle est
Pefficace de la priére ? extérieure, sensible, méme miraculeuse
ou bien uniquement intérieure, spirituelle, psychologiquement
déterminée ? On le voit, la priére peut devenir ici une pomme
de discorde trés sérieuse. Ajoutons que telle bizarrerie qui
se manifeste dans le domaine chrétien passe aisément aux
yeux du monde pour un phénomeéne essentiellement chrétien
et discrédite I'Evangile, tandis que des mouvements réaction-
naires dans le sens du catholicisme oudu piétisme en appellent
a leur légitimité scripturaire. Par toutes ces considérations on
se sent engagé 4 remonter i la source d’ou la vie chrétienne
a coulé et a interroger le Nouveau Testament sur la nature de
la priére chrétienne.

C’est ce que la Société de la Haye pour la défense de la reli-
gion chrétienne a senti en mettant au concours la question de
la doctrine de la priéere selon le Nouveau Testament, et en



152 F.-C.-J. VAN GOENS

couronnant le mémoire de M. Paul Christ, qui lui sert de ré-
ponse 1.

Nous nous proposons d’offrir & nos lecteurs les résultats es-
sentiels auxquels aboutit ce mémoire distingué. Mais avant d’y
passer nous avons une remarque a faire. On se tromperait en
s’imaginant que la Société de la Haye ne couronne que les mé-
moires inspirés par la méme tendance théologique. On n’a qu’a
confronter celui de M. Schlatter 2 avec celui de M. Christ. Le
premier mémoire est celui d’'un théologien érudit, conserva-
teur, mystique, au style lourd et diffus; le second est celui
d’un théologien savant, libéral, rationnel, au style limpide et
coulant. Cependant si I’un et 'autre ont remporté le prix, c’est
que les directeurs demandent & rendre justice 4 tout point de
vue qui annonce 2 la fois I'intérét pour la religion chrétienne
et la compétence scientifique. C’est ce qui a valu le prix &
M. Paul Christ, ci-devant pasteur évangélique, actuellement
archiviste & Coire (Grisons, Suisse). Nous avons ici devant nous
I’ceuvre d’un théologien qui, en fait de critique, est I’éléeve de
Baur et de Volkmar, en fait de dogmatique celui de Bieder-
mann, et en matiére religieuse, celui de H. Lang, mais, selon
sa déclaration expresse, sans jamais y perdre son indépen-
dance3. C’est dire qu’avant d’entrer en matiere notre auteur
s’est expliqué en critique sur la valeur comparative des écrits
dont se compose le Nouveau Testament.

Il faut d’abord, dit-il, s’adresser & Jésus d’apreés les synop-
tiques et notamment d’apres Marc; et ici, pour déméler autant
que possible la vérité, il importe de constater les déclarations
qui offrent une empreinte d’originalité, exempte de nuances
judéo-chrétiennes ou pauliniennes et permettent de demander
a quelle source ces déclarations seraient dues, si elles ne re-
montaient pas & Jésus. Ajoutons cependant que mainte parole

U Die Lehre vom Gebet nach dem Neuen Testament. Ein Beitrag zur Kent-
niss und Wiirdigung des urspriinglichen Christenthums. Von der Haager
Gesellschaft zor Vertheidigung der christlichen Religion gekronte
Preisschrift von Paul Christ. lL.eiden, E.-J. Brill, 1886,

2 Voir Revue, 1886, N° 1, La foi d’apres les synoptiques.

3. 12, eoll,, 1. 99.



LA PRIERE D’APRES LE NOUVEAU TESTAMENT 155

portant ces nuances a pu étre dans lorigine une parole de Jé-
sus, quoique la distinction soit difficile & faire. Il faudra donc
souvent se contenter du vraisemblable ou du possible.

La doctrine de Paul sur la priére se puise dans les quatre
épitres capitales dont la critique a unanimement reconnu ’au-
thenticité, celles aux Romains, aux Corinthiens et aux Galates.
Les épitres aux Philippiens, & Philémon, aux Thessaloniciens
sont douteuses. Ne datent que de la premiére moitié du second
siecle les épitres aux Ephésiens, aux Colossiens et les pasto-
rales.

L’épitre aux Hébreux écrite aprés I'an 100, probablement
durant la persécution sous Trajan, fait beaucoup de conces-
sions au judéo-christianisme. Les deux épitres de Pierre appar-
tiennent au second siécle ; la seconde notamment nous rameéne
au milieu de ce siécle.

Marc, Luc et les Actes ont un caractére paulinien; I’Apoca-
lypse un caractére judéo-chrétien trés prononcé, lequel offre
une nuance plus mitigée dans Matthieu et dans ’épitre de Jac-
ques.

Enfin I'Evangile et les trois épitres qui portent en téte le
nom de Jean sont les plus récents des livres du Nouveau Tes-
tament et s’élévent au-dessus de la lutte du paulinisme et du
judéo-christianisme. Si ces écrits sont, d’'une part, les plus
éloignés a plusieurs égards de la doctrine originelle de Jésus,
il faut dire d’autre part qu’ils ont saisi ’essence du christia-
nisme dans sa profondeur et ont donné & 'ceuvre de Jésus
I’'expression la plus sublime. Nous avons ici le point culminant
du développement doctrinaire du Nouveau Testament.

Tels sont les résultats critiques qui servent de base & 'expo-
sition qui va suivre. Plusieurs théologiens, au reste libéraux
comme M. Christ, auront & cet égard leurs réserves & faire.
Mais dit-il (p. 12), je ne pouvais donner que ma conviction que
je n’impose & personne. Heureusement, ajoute-t-il, la diver-
gence aura ici beaucoup moins de conséquences pratiques
qu’on ne se 'imaginerait au premier abord.



154 TF.-C.-J. VAN GOENS

I

La premiére question qui se présente est celle-ci: quel est,
selon le Nouveau Testament, 'objet de Uadoration ?

(’est Dieu seul (Math. IV, 10); ni les anges (Apoc. XIX, 10),
ni les apotres (Act. X, 25), ni Marie (Luc, XI, 27, 28). C’est no-
tamment comme Pére que Dieu doit étre invoqué (Math. VI,
9; Luc XI, 2). (’est aussi sous ce nom que Jésus 'a invoqué
(Gal. IV, 6; Rom. VIII, 15).

Qu’est-ce que le Nouveau Testament nous apprend & 'égard
de Uadoration de Jésus-Christ 2 On n’en appellera pas au
mpogrwvely des mages (Math. II, 41); c¢’est 'hommage oriental
rendu au roil nouveau-né des Juifs. L’hébreu se sert du terme
correspondant pour marquer 'hommage que David rendit &
Jonathan (1 Sam. XX, 41). Le terme peut donc avoir pour objet
les hommes autant que Dieu. Il est dit Math. XXVIII, 17 que
les onze voyant Jésus ressuscité mposexivnoay adtg 1. Le terme
étant équivoque et pouvant marquer '’honneur autant que I'a-
doration, il faut suspendre le jugement. Observons cependant
que la tradition qui se rapproche le plus de la vérité histori-
que, celle de Marc, ne connait rien qui permette 'adoration de
Jésus. Il ne connait pas la nativité surnaturelle. C’est lui qui
nous a conservé cette parole significative de Jésus: pourquoi
m’appelles-tu bon ? Dieu seul est bon (Marc X, 10). C’est lui
encorequinousreprésente Jésustancant vertement(éuppiunsdpevos)
un lépreux qui s’étant agenouillé devant lui continuait encore
aprés avoir été guéri cette attitude et se montrait plus disposé
a rendre grices & Jésus qu’a bénir Dieu (Marc I, 43). C’est
Mare enfin qui présente (Marc X1II, 32) le od8: ¢ vio; que Mat-
thieu supprime et dont Luc ne dit rien. Ajoutons que les trois
synoptiques s’accordent & donner & Jésus le nom de Fils de
Dieu, c’est-a-dire de Messie en qui Dieu a mis toute son affec-
tion, et celui de Fils de 'homme, c¢’est-a-dire de vrai homme
selon Daniel VII, 13. Notons enfin que tous les synoptiques

! Nous ne citons pas le mpogzuvigavres adrov (Lue XX1V,518q.). C'est une
addition postérieure. Cela a échappé & M. Christ, p. 23.



LA PRIERE D’APRES LE NOUVEAU TESTAMENT 155

nous représentent Jésus en Gethsémané absorbé dans le senti-
ment d’un besoin tout humain d’appui céleste. Et il sera per-
mis de conclure que la mposxbwa; de Matth. XXVIII, 17 ne
s’accorde avec ces prémisses qu’a condition d’y voir un éton-
nement respectueux, un hommage admiralif, semblable a la
génuflexion de Pierre aprés la péche mivaculeuse (Luc V, 8),
plutdt qu’une adoration proprement dite.

Si les détails de la mort d’Etienne (Act. V1I, 55, 58, 59) étaient
rigoureusement historiques, nous aurions une preuve de I'ado-
ration du Christ, peu d’années aprés sa mort et méme au sein
des chrétiens hellénistes. Mais on est frappé ici de la coinci-
dence exclusive du récit des Actes avec celui de ’Evangile de
Luc, et 'on se demande s’il n’est pas plus probable que I'au-
teur des Actes — qui connaissait ’Evangile de Luc, s’il n’en
est pas l'auteur - se soit servi de ces détails qu’il ne lest
gu'Etienne qui ne connaissait pas cet Evangile, les ait em-
ployés. Dans l'affirmative, nous n’avons qu'une libre reproduc-
tion des paroles de Jésus chez Luc par l'auteur des Actes et
nous constatons la présence de 'adoration du Christ peu aprés
I’an 100 dans les milieux pauliniens.

Mais les milieux pauliniens ne sont pasidentiques avec Paul.
Ses quatre grandes épitres authentiques font du Christ ¢ Ssiregog
wlpwro; & odpaved (1 Cor. XV, 47), 'homme primitif idéal, le
Fils de Dieu »uta nvilua dywmaives (Rom. I, 4), le chef de I’huma-
nité qu’il a renouvelée. Il n’y a pas lieu ici & I'adoration, pas
plus que dans Rom. IX, 5; 1 Cor. VIII, 6. L’intercession du
Christ exalté (Rom. VIII, 34) n’est que le symbole de Iefficace
continue de la rédemption accomplie sur la terre. Le émwelsishu
oy xlptov OO Th ovapa Tob xupiow, I, X (Rom. X, 12 1 Cor. I, 2) n’en-
traine pas nécessairement I'adoration; le terme hébreu cor-
respondant DZZJ:L NI s’applique non seulement & Dieu, mais
aussi aux hommes (Es. XLIV, 5) et signifie alors se réclamer
de ou bien louer, glorifier. Exwasislu sera donc I'équivalent
de opoloyeiv oy xipov (Rom. X, 9) ou elmeiv Kigeog Inaods (1 Cor.XII,

1 On peut s’étonner que M. Christ n’ait pas senti le besoin de justifier

son affirmation par 'exégese de ces deux passages si controversés, sur-
tout du premier.



156 F.-C.-J. VAN GOENS

3). N'oublions pas le passage de 2 Cor. XII, 8 ot Paul dit qu’il
a prié jusqu’a trois fois le Seigneur, mpos tov xVpov wapexddeon,
pour que 'ange de Satan se retirdt de lui. On se demande qui
est le xipg? Est-ce Dieu ou Christ ? Si Paul applique cette qua-
lification d’ordinaire au Christ, il s’en sert aussi pour désigner
Dieu (Rom. XIV, 6). Puis des passages comme Rom. I, 8-10
montrent jusqu’a 'évidence que Dieu est I’objet habituel de sa
priére, tandis que le Christ est I'intermédiaire du culte spiri-
tuel et le dispensateur de I'esprit de priere.

Il en est autrement si, en quittant les quatre grandes épitres,
nous nous adressons 4 d’autres moins authentiques. Que signifie
Philip. II, 10, w2 yivw xdpmrew év t6 dvopare Tasou ? Tout le contexte
ramene 4 une adoration du Christ, d’autant plus que le vers. 6
lui attribue une nature égale & celle de Dieu. Mais c’est une
raison de douter de I'authenticité de cette épitre et de l'attri-
buer au commencement du second siecle .

Les épitres qui appartiennent & cette époque, celles aux
Ephésiens, aux Colossiens, aux Hébreux, les deux épitres de
Pierre s’accordent & élever le Christ au-dessus de toutes les
hiérarchies des anges, lui prétent les attributs de premier-né
de toute créature, celui en qui habite toute la plénitude de la
divinité, la splendeur de sa gloire, et cependant on chercherait
en vain des exemples ou des exhortations d’adoration. L’auteur
de I’épitre aux Ephésiens prie « le Dieu de notre Seigneur Jé-
sus-Christ, le Pére de gloire » (I, 16, 17) et « fléchit les genoux
devantle Pére de notre Seigneur Jésus-Christ » (IIL, 14), tandis
que Pauteur de I’épitre aux Hébreux (I, 6) représente le Christ
a son second avenement comme objet de 'adorationdes anges,
comme s’il voulait trouver une compensation aux grands cris
et aux larmes qu’il avait attribués au Christ penidant les jours
de sa chair (V, 7).

' On peut douter que I'adoration de Jésus-Christ se trouve exprimée
dans ce passage. 1° il est emprunté i Esa. LXV,23 (comp. Rom. XIV, 11)
oti il est question de Dieu. 2° Pour que Jésus fiit I'objet de la génuflexion
il fallait «oté) ou wpog adrov au lieu de év ':'r;] DUOLLATL Tnao0, (Voyez Rom.
XI,4; X1V, 11; Eph. LI, 14.) 3° Enfin zaprtzaw s'emploie sans que I'ob-
jet soit exprimé, s'il est évident que Dieu est désigné. (LXX ; 2 Chron.
XXI1X, 29; comp. Esther III, 2.)



LA PRIERE D’APRES LE NOUVEAU TESTAMENT 157

L’Apocalypse tout en donnant des attributs divers au Christ
glorifié, ne signale cependant qu'une adoration ; maiselle s’ac-
complit dans le ciel par les vingt-quatre anciens représentants
de I'Eglise ; érmeouy xai mpoosxzivgoay (V, 14). Remarquons que la dé-
signation du Christ comme agneau n’est qu'une image et que
toute la scéne a lieu dans le ciel. Il en résulte que I’adoration
appartient aussi & 'image et qu’un tableau poétiquede 'ceuvre
et de la nature du Christ exalté souslaforme d’un culte céleste
ne saurait servir de mesure a4 un culte humain sur la terre.
Peut-on se représenter que 'auteur de I'Apocalypse ait voulu
recommander a 1'adoration de la chrétienté un agneau immolé
ayant sept cornes et sept yeux ? Et ce qui se refuse & la plas-
tique et méme & I'imagination, pourrait-il faire un chapitre de
la dogmatique 7 Au reste, toutes lesautres adorationsde I’Apo-
calypse s’adressent & Dieu.

Nous. interrogeons enfin les écrits johanniques. On s’atten-
drait ici & une large moisson puisque 'auteur reconnait en Jé-
sus-Christ la parole qui est Dieu, faite chair. Tout se réduit a
I’exclamation de Thomas convaincu de la résurrection de son
Maitre et s’écriant : mon Seigneur et mon Dieu! (Jean XX, 28.)
Du reste Jésus n’ambitionne ici d’aulre honneur que celui de
servir d’intermédiaire & la priére de ses disciples : il prie pour
les siens et pour lui-méme.

Résumons-nous. A ’exception d’un passage poétique de I’A-
pocalypse, nous n’avons pas pu constater dans les plus anciens
docuinents, soit judéo-chrétiens, soit pauliniens, les traces de
I’adoration de Jésus-Christ. Nous avons méme rencontré dans
le plus ancien Evangile un passage qui considére un procédeé
pareil comme une entreprise contre les droits et I’honneur de
Dieu unique (Marc X, 18). Ce n’est qu’aprés I’an 100 que nous
constatons des traces indubitables comme dans les Actes. Ce-
pendant les écrits les plus récents qui, en exaltant la divi-
nité du Christ, semblaient devoir insister sur son adoration,
n’en offrent que trés peu d’exemples et n’en font 'objet ni d’'un
ordre ni d’'une recommandation. Ajoutons que le grand prin-
cipe chrétien, le rapport filial de I'homme avec Dieu, ne pré-
sente guére de motif & adorer celui qui nous tend ia main de



158 F.-C.~-J. VAN GOENS

frére pour nous conduire vers la maison du Pére. Il sera donc
juste et légitime de n’invoquer que le Pere céleste, au nom et
dans l'esprit de Jésus-Christ,

I

Aprés avoir vu a qui s’adresse la priére selon le Nouveau
Testament, nous devons rechercher ce qu’elle demande, quel
en est le contenu.

Commencons par les synoptiques. Ici se présente avant tout
I'oraison dominicale, parfaitement authentique a 'exception de
la fin qui manque dans les meilleurs manuscrits et dans la plu-
part des péresgrecs et latins. L’auteur en donne une trés belle
exposition (p. 50-6%4) que nous aimerions reproduire, si nous
ne craignions d’abuser de la place qui nous est accordée dans
cette revue!. L’intention de Jésus était évidemment d’offrir &
ses disciples non une formule & apprendre par coeur, mais une
priere modele destinée & marquer lesprit dans lequel ses amis
avaient & prier. Apres dix-huit siecles elle n’a rien perdu de sa
haute destination. Elle a encore I'avantage de nous manifester
la piété simple du christianisme primitif dans toute sa gran-
deur. Elle est un de ses monuments les plus précieux et les
plus impérissables. Les imnombrables commentaires en prose

1 Je me borne & relever 'explication cque I'anteur donne des paroles :
remets-nous nos dettes, comme nous avons remis leurs dettes & ceux qui
nous dotvent. (Math. VI, 12.) « Lia supposition est idéale et ne se réalise
que chez le chrétien accompli; ainsi dans le fait elle devient une condition,
comme il est dit expressément vers. 15. ['idée de condition détonne si
I'on songe & la doctrine de la justification paulinienne. Mais ce scrupule
s'évanouira si l'on écarte toute acception extérieure, comme celle de la
condition d’absolution chez le prétre catholique et qu’on se renferme
dans la condition intérieure. Ne pas pardonner au semblable, c¢’est mon-
trer qu'on ne reconnait ct ne sent pas encore sa propre faute; sans cela
la conscience de notre propre faiblesse disposerait & l'indulgence envers
le prochain; ¢'est ne pas éprouver la repentance, sans laquelle il n’y a
pas de pardon ; ¢’est prouver qu'on n'a pas encore regu soi-méme comme
un don du Pere céleste, la charité qu’on refuse i son frive ; sans quoi 'on
agirait autrement par la joie de la gratitude. Ainsi ne pas pardonner au
prochain est une disposition dn ewur qui exclut du pardon divin par
la simple raison qu'on ne saurait en concevoir la combinaison. » (P, 6d.)



LA PRIERE D'APRES LE NOUVEAU TESTAMENT 159

et en vers en montrent I'inépuisable richesse. Elle constitue
enfin une confession commune a tous les chrétiens, si divisés
qu’ils soient d’ailleurs.

A l'instar de 'oraison dominicale, les autres priéres du Nou-
veau Testament se distinguent en général par ce spiritualisme
qui met en premiére ligne la cause de Dieu et le salut des
hommes, sans étroitesse égoiste et sans eudémonisme mes-
quin. Ainsi, pour nous renfermer encore dans les synoptiques,
Jésus promet & ceux qui prient le Pere céleste, mvedua dywov (Luc
X1, 13), dyada (Math. VII, 11), c’est-a-dire le vrai bien opposé
a4 ce qui est faussement réputé tel, mais est au fond sans va-
leur ou méme nuisible. C’est ce qui exclut toute priere char-
nelle de 'exhortation qui précede: demandez et il vous sera
donné; cherchez et vous trouverez; heurtez et il vous sera
ouvert (Math. VII, 4; Luc XI, 9)1. Le méme esprit respire
dans I’exhortation & prier Dieu d’envoyer des ouvriers dans la
moisson (Math. IX, 38), dans I'action de grice provoquée par
la révélation de I’Evangile aux simples (Math. XI, 25), dans
Pexhortation & veiller et & prier pour ne pas tomber dans la
tentation (Math. XXVI, 41), dans la priere du péager repentant
(Luc XVIIL, 9).

Nous devons surtout fixer I’attention surla priére au nom de
Jésus- Christ, qui revient fréquemment dans le Nouveau Testa-
ment. L’acception littérale, grossiére: point de priére sans
I'addition du nom de Jésus, est évidemment déja condamnée
par 'oraison modeéle olile nom de Jésus brille par son absence.
Notons que cette formule se trouve toujours dans un rapport
étroit avec la vie de la communauté chrétienne. La ou il y en
a deux ou trois assemblés en mon nom, je serai au milieu d’eux
(Math. XVIII, 20), c’est-a-dire la priére, partie de n’importe
quelle petite réunion chrétienne et relative & ses intéréts,
trouvera sa voie vers Dieu. La méme pensée se retrouve Jean
XIV, 13, 14; XV, 16; XVI, 23. C’est surtout Marc IX, 37-41
qui importe idi. Il y est question d’'un enfant recu émi =5 dvipari

1 Gethsémané donne ici le commentaire authentique: si ce précepte a
pour objet les intéréts matériels, 'événement ne 1'a pas vérifié pour le
consommatenr de la fol, car la coupe n’a pas passé lomn de lui.



160 F.-G.-J. VAN GOENS

pov, par la raison qu’il porte le nom de Christ, qu’il est chré-
tien ; puis d’un individu qui chasse des démons 5 dvipari cov
(c’est-a-dire symboliquement un homme qui en qualité d’en-
voyé du Christ chasse I'idolatrie en fondant des communautés
chrétiennes); enfin d’un verre d’eau donné aux disciples év dvépar:
&re ypotob éoté, comme Paul offrit par ce motif les larges dons
qu’il avait recueillis & I'Eglise indigente de Jérusalem. Il ré-
sulte de ces passages que prier au nom de Jésus-Christ, c’est
prier en homme qui porte son nom, est membre de sa com-
munauté, avec la vive conscience de la communion avec Jésus
et ses amis, et en vue des intéréts du royaume de Dieu. C'est
toujours encore une priére pour la cause de Dieu et le salut
des hommes. Cette priere-1a sera certainement exaucée. (Math.
XVIII, 19 ; Jean XIV, 13,14). Ainsi la priére au nom de Jésus
revient & une priere faite dans son esprit. Une pareille priére
peut méme se faire en dehors de la communauté qui professe
le nom de Jésus, en vertu d'un christianisme inconscient.

Il ne nous reste a relever dans I’Evangile de Jean que la
priere dite sacerdotale de Jésus au chap. XVII. Ce n’est pas
le Christ histerique qui parle ici; mais le Logos du second
siecle, un avec le Pére non seulement dans l'acception reli-
gieuse, mais encore dans le sens métaphysique. C’est ce qui
n’empéche pas cette priere d’étre d’une élévation comparable
a celle de I'oraison dominicale, quoiqu’elle n’en ait ni la con-
cision, ni la simplicité. Il n’y a ici qu'un seul passage qui
nous arréte : «Jene prie pas pour le monde, mais je prie pour
ceux que tu m’as donnés, parce qu’ils sont & to1. » (XVII, 9.)
Pourquoi cela? L’auteur n’a pas donné de réponse; mais il
n’est pas difficile d’en fournir une qu’il accepterait?.

Dans les Actes et dans les Epitres, nous trouvons a peu preés
partout le but et I'effet spirituels de la priére. Les priéres pour
les intéréts matériels, les actions de grices pour les biens ter-
restres, n’y occupent qu’'une place relativement petite. Jésus
demande que la coupe s'éloigne de lui (Math. XXVI, 39);

' Le monde, d’apres le quatrieme évangile, est double. Une partie peut
étre sauvée. (I, 29; III, 17.) Mais une autre ne peut recevoir la vérité.
(X1V, 14.) C'est un dualisme éthique. Jésus ne prie pas pour le monde,



LA PRIERE D'APRES LE NOUVEAU TESTAMENT 161

Pierre prie pour la résurrection de Dorcas (Act. IX, 40); Paul
prie pour la guérison de Publius (XXVIII, 8); Jacques veut que
les anciens de I’Eglise prient pour le malade en vue de sa gué-
rison (V, 14); le chrétien rend grdces de la nourriture (Rom.
X1V, 6) ; Paul prie pour la délivrance de souffrances corporelles
(2 Cor. XII, 8) et en rend graces (2 Cor. I, 10, 11) ; il recom-
mande la priére pour tous les besoins (Philip. IV, 6)1. Rele-
vons enfin les prieres de I’Apocalypse inspirées par la ven-
geance ou sollicitant des effets extérieurs miraculeux. Mais &
la réserve de ces priéres, il faut convenir que celles du Nou-
veau Testament qui ont pour objet les choses corporelles, ré-
pondent a 'esprit dans lequel Jésus veut qu’on les sollicite et
peuvent servir encore sous ce rapport de modeéle a la chré-
tienté.

I

Abordons maintenant 'efficacité de la priére suivant le Nou-
veau Testament.

En général nous rencontrons dans ces écrits l’assurance
joyeuse la plus compléte. Demandez et il vous sera donné, cher-
chez et vous trouverez, heurtez et il vous sera ouvert. (Math.
VII, 7.) Si deux d’entre vous s’accordent sur la terre pour de-
mander quoi que ce soit, ils obtiendront de mon Pére qui est
aux cieux tout ce qu’ils auront demandé. (Math. XVIII, 19.)
Nous avons cette pleine confiance en Dieu que, si nous de-
mandons quelque chose selon sa volonté, il nous écoute; et

parce qu'il ne prie que pour ceux qui peuvent profiter de sa priére. La
méme pensée se retrouve 1 Jean V, 16: 11 y a tel péché qui entraine la
mort; je ne dis pas qu'on prie pour ce péché-la. Selon I'évangéliste deux
principes se combattent : Dieu dont 1'essence est la lumiere et le diable
dont les ténkbres constituent 1'élément. Pascal a parfaitement rendu
I'idée du quatrieme évangile endisant: « 1l y a deux mondes sur toute la
terre : le monde des enfants de Dieu qui forme un corps dont Jésus-Christ
est le chef et le roi ; et le monde ennemi de Dieu, dont le Diable est le
chef et le roi. (Lettres provinciales, X1V™e lettre.)

! Rien de plus légitime. En effet, s'il est naturel de bénir Dieu de la
santé, ne le serait-il pas de lui demander la délivrance de la maladie,
mais toujours avec la pensée: si cela est conforme & sa volonté?

THEOL. ET PHIL. 1888. 11



162 F.-C.-J. VAN GOENS

dés que nous savons qu’il nous écoute quoi que nous lui de-
mandions, nous savons que (c’est comme si) nous possédions
les choses que nous lui avons demandées. (1 Jean V, 14, 15.)

Nous aurons cependant ici & signaler quelques phénomeénes
étranges. Ce sont d’abord deux paraboles conservées dans
Luc : celle de 'ami importun (XI, 5-8) qui voit sa priére exau-
ceée aforce d’impudence, avaidax ; celle du juge inique qui finit
par céder aux instances de la veuve qui le presse de ses ques-
tions, de peur qu’elle ne se jette sur lui et ne lui meurtrisse le
visage (bmomusi pe) (Luc XVIII, 1-5). Ces paraboles forment un
contraste si frappant avec celles que Matthieu et Luc lui-méme
nous ont transmises, que nous ne saurions nous empécher de
leur assigner une origine plus récente. Et ce soup¢on ne per-
met plus de doute, du moins quant & la seconde parabole,
lorsque dans ’application il est question des élus qui crient
nuit et jour et vont étre consolés par la prochaine parousie.
(Luc XVIII, 7, 8.)

Les exemples d’une efficacité miraculeuse de la priere abon-
dent dans les évangiles. C’est par la priere (Marc IX, 29), par
la priere et le jetine (Math. XVII, 21) que le lunatique est
guéri. C’est & un texte pareil que s’est rattaché I’exorcisme qui
a joué un si grand role dans I’Eglise. Les paroles que Jésus
prononc¢a & l'occasion du figuier maudit (Math. XXI, 18-22;
Marc XI, 12, 14, 20, 26) annoncent également la conception de
Pefficace miraculeuse dela priére, non au service de I’égoisme,
mais dans I'intérét de la cause chrétienne. La méme idée se
retrouve dans le récit de la multiplication des pains : il est dit
de Jésus: dvaﬁléxpag glg TOV OUPXVOY EVAGYNTEV (Marc VI, 41; Math.
XIV, 19; Luc IX, 16); edyupwotnoxs (Jean VI, 11; Marc VIII, 6;
Math. XV, 36). En rapprochant les termes dont Marc (VI, 41)
se sert dans ce récit: dafBiv Tovg apTods ebdoynaey xad xatéxdacey wai
£3idov, de ceux dont il décrit la sainte céne (XIV, 22) dxfdv dprov
eddoyhras Eelagey xat Ewxev, 11 est impossible de méconnaitre lallu-
sion que I'évangéliste fait &4 la céne dans le récit de la multi-
plication. Celle-ci est une copie de ’agape. Ce qui était image
pour Marc, est devenu histoire pour Matthieu, et image et his-
toire & la fois pour Jean. Enfin, il faut signaler la parole que



LA PRIERE D’APRES LE NOUVEAU TESTAMENT 1€3

Jésus prononc¢a au moment de son arrestation : crois-tu que
je ne puisse pas sur 'heure prier mon Pére qui me donnerait
plus de douze légions d’anges ? (Math. XXVI, 53.) Si cette parole
n’est pas due au Jésus historique, mais se ressent du judéo-
christianisme de Matthieu, nous y coustatons I’idée chez la pri-
mitive Eglise d’une puissance de la priére qui vajusqu’a comp-
ter au besoin sur le secours du monde des esprits.

Les Actes enchérissent ici sur les Evangiles. Qu’on se rap-
pelle la priere & l'occasion du choix de Matthias (I, 24), celle
d’Ananias (IX, 10-19), celle de Corneille (X, 1, 9), celle de
Pierre (9 sq.), celle des amis de cet apdtre dans la maison de
Marie (XII, 12), celle de Paul dans le temple (XXII, 17), celle
de Paul & Malte (XXVIII, 8).

Il faut surtout citer Jacques V, 13-18. La priére combinée
avec l'onction d’huile est & la fois représentée comme un
moyen d’obtenir la guérison et le pardon des péchés. D’ordi-
naire, dans le Nouveau Testament, c¢’est la foi individuelle qui
saisit la grice divine; ici ¢’est 'intercession humaine, c’est une
foi étrangére qui se manifeste dans la priére. Cependant la
guérison de ’dme et du corps par la priére n’appartient pas
exclusivement aux presbytres, mais aussi aux autres membres
de la communauté ; priez les uns pour les autres afin que vous
soyez guéris (vers. 16). Ceux qui prétendent opérer des gué-
risons corporelles par la priére ont évidemment I'autorité ca-
nonique de cette épitre pour eux. Que dis-je? Jacques va plus
loin encore. L’exemple d’Elie prouve que, selon cet auteur, la
priére peut commander aux vents et & la pluie, aux forces de
la nature.

Enfin, le Nouveau Testament attribue une efficacité extraor-
dinaire & la priére d’intercession, surtout lorsqu’elle se fait
par de grandes assemblées de chrétiens. Elle lui attribue une
influence & exercer sur Dieu et ainsi sur les destinées humai-
nes. (Eph. VI, 19.) Priez pour tous les saints et pour moi, afin
qu’il me soit donné d’annoncer hardiment I’Evangile. (Philip.
I, 19.) Je sais que par vos priéres et par le secours de I'Esprit
de Jésus-Christ, 'ccuvre de mes rivaux tournera & mon salut.
(Philip. I, 19.) Priez pour nous, afin que Dieu nous ouvre une



164 F.-C.-J. VAN GOENS

porte pour parler. (Col. IV, 3.) Epaphras combat toujours pour
vous dans les prieres afin que vous demeuriez fermes dans
tout ce que Dieu veut!. (Col. IV, 12.) Priez pour nous afin que
la parole du Seigneur ait son libre cours et que nous soyons
délivrés des hommes absurdes et méchants. (2 Thes. III, 1, 2.)
Je vous demande instamment de prier pour nous, afin que je
vous sois plus tot rendu. (Hébr. XIII, 19.) Les expressions de
Paul dans les épitres les plus authentiques sont trés énergi-
ques. Rom. XV, 30-32: Je vous prie par notre Seigneur Jésus-
Christ et par 'amour que le Saint-Esprit opére dans les cceurs,
de combattre avec moi dans les priéres pour moi a Dieu afin
que jJ’échappe aux rebelles en Judée et que Passistance que je
porte & Jérusalem soit agréable aux saints, en sorte que, s’il
plait & Dieu, je me rende chez vous avec joie et que je golte
quelque repos avec vous. 2 Cor. 1,11 : Dieu nous délivrera de
ce danger mortel, s1 vous nous assistez de vos priéres.
Assurément un chrétien sérieux n’objectera rien & la priere
d’intercession ; au contraire il la recommandera pour 'amour
de celui qui la fait; elle prouve et excite 'amour fraternel ; elle
éleve, soulage, calme les coeurs qui s’intéressent au bien-étre
de leurs familles, de leurs compatriotes, de leurs coreligion-
naires. Mais nous ne saurions lui attribuer une efficacité directe
sur les destinées humaines 2. Tout nous le défend, et les lois
invariables de la nature et I'inexorable enchainement des évé-

111 est question de aywvileafur et de guvaywwliclon év tals wposeuyuis
(Col. 1V, 12; Rom. XV, 30.) Faut-il entendre cela d'une lutte intérieure
avec Dieu, dont celle de Jacob offre le type? Ou bien d'une lutteinté-
rievre contre les puissances hostiles qu’il s’agit de vaincre et en faveur
d’un but qu'il importe d’atteindre? M. Christ a négligé d’expliquer ces
passages importants.

2 Sans doute, 1l y a une influence indirecte de la priere tres sérieuse: si
Etienne n’avait pas prié, 'Eglise n’aurait pas eu un saint Paul. Siles
tétes rondes de Cromwell ne §’étaient pas agenouillés dans la plaiune, ils
n’auraient pas remporté la victoire sur les cavaliers des Stuart. Mais
c’est la présence de Paul qui explique le premier cas et 'emploides armes
qui réalise le second. Il s'agit de l'influence de la priére sans intermé-
diaire, de celle de l'agriculteur qui prie, sur la pluie qu'il demande; de
celle du soldat qui prie, sur le sort de la bataille; de celle de la mere qui
prie, sur la vie de son enfant mourant. Si notre vie offre parfois des



LA PRIERE D'APRES LE NOUVEAU TESTAMENT 165

nements et la nature de Dieu. Nous n’admettons pas un Dieu
dont la priere humaine devrait déterminer le gouvernement ou
le changer; ce Dieu rappelle trop le monarque terrestre auquel
un des grands de son empire arrache une gréice pour tel ou
tel de ses sujets ou qui se laisse extorquer quelques concessions
a force de pétitions tumultueuses. C’est en vain, selon nous,
que 'humanité entiére constituerait un immense camp-meeting
ameéricain ou s’unirait pour assiéger le ciel par une semaine de
priéres au nouvel an. Loin de nous de nier qu’il y a quelque
chose de beau, de tendre, de touchant dansla foi qui espere, par
son intercession, assurer a une téte chérie une bénédiction di-
recte, la préserver ou la sauver. Mais la touchante beauté d’une
telle foi n’est pas encore une preuve de sa vérité. Il faut bien
se le dire : Dieu, I’Eternel, 'Ilmmuable, souverainement sage et
juste, le Dieu de 'ordre, qui gouverne le monde d’apres des
lois invariables qui sont ’expression de sa pensée et de sa vo-
lonté, ne peut pas faire dépendre sa volonté et son gouverne-
ment, ses décrets et ses dispositions, dans quelque mesure que
ce soit, de la priere humaine; il ne peut pas se faire le servi-
teur des veeux de 'homme imparfait en se laissant guider et
exciter par lui. Ajoutons que mille fois les priéres humaines se
croisent, en sorte que l’exaucement de l'une rend celul de
Iautre impossible. Aussi l'a-t-on si bien senti, qu'on a tenté
une autre voie pour maintenir une certaine influence objective
de la priere sur la marche du monde. Dieu, dit-on, a fait ren-
trer de toute éternité nos prieres prévues et leur influence
dans ’ensemble de ses décrets; il a de toute éternité réglé
les lois de la nature de telle sorte qu’elles doivent s’accorder
avec le voeu de celui qui prie, dans tous les cas ol une priere
doit étre exaucée. Grice a la providence divine, le plan du
monde ne changera pas & cause de la priére, mais sera formé
deés l'origine en vue du caractére prévu de la priere, digne ou
nondigne d’étre exaucée . Mais ce sera toujours ’homme qui

coincidences tres curieuses, I'événement correspondant & la priére, on
devra toujours demander si ce qui est arrivé aprés la pridre, Lest par elle.
C'est ce qui échappera toujours & la démonstration.

! Cette idée se retrouve chez Origene, De oratione, 6.



166 F.-C.~J, VAN GOENS

coopére 4 la détermination du plan du monde ; or cette coo-
pération est inadmissible, soit qu’'on la place dans I'éternité
ou dans le temps. Il faudra donc se contenter de I'efficacité
subjective de la priére telle que Schleiermacher I'a exposée
dans un de ses sermons 1.

On se demande d’ol1 vient au Nouveau Testament cette foi &
I'efficacité miraculeuse de la priere? La réponse est simple :
c’est un legs de ’Ancien Testament. On connait la priere d’E-
liézer (Gen. XXIV), celle d'Isaac (Gen. XXV), celle de Moise
(Ex. VIII, 8 sqq.), celle d’Elie (1 Rois XVII) & laquelle Jacques
fait allusion dans son épitre. Nous n’en citons que quelques-
unes.

Ce n’est pas tout. Quant & Jésus, on se rappelle cette parole
significative : « Il ne sera point accordé de signe a cette géné-
ration. » (Marc VIII, 12.) Il est permis d’en conclure que Jésus
était assez élevé au-dessus de la foi vulgaire des Juifs, qu’il
n’attribuait pas de role au miracle dans sa propre vie et que les
vues grossiéres que nous trouvons dans les Actes et dans Jac-
ques lui répugnaient. Nous ne pensons pas cependant que Jé-
sus ait exclu une efficacité directe et extérieure de la priere.
Et cela se comprend. Esprit profondément religieux et non pas
philosophe, Jésus se mouvait dans le domaine des représenta-
tions, non dans celui de la pensée pure, laquelle au reste ne
suffit pas non plus aux penseurs les plus conséquents pour sai-
sir le processus religieux. Or, les représentations religieuses
relevent avant tout du cceur, qui cherche une expression vi-
vante & ses expériences; et puis de 'imagination qui fournit &
I'objet de cette expérience une forme palpable pour s’exprimer.
Ainsi Dieu, quoique infini dans sa nature, est représenté d’apres
I’analogie de la personnalité humaine, non comme la cause ab-
solue qui opére par les causes finies, mais comme un étre qui
intervient dans la nature et 1’histoire et se laisse & son tour
déterminer par des étres finis. Ainsi encore la foi se représente
IEsprit pur comme existant 4 &0té du temps et du monde,
comme un sensible suprasensible; elle personnifie des forces

t Ueber die Kratt des Gebets, sofern es auf fiussere Umstiinde gerichtet
ist. Predigten, I, S, 23, ff.



LA PRIERE D’APRES LE NOUVEAU TESTAMENT 167

et des principes et convertit des vérités et des rapports reli-
gieux en événements extérieurs qui ne sesont passés qu'une
seule fois. Heureusement lareprésentation a sesinconséquences;
grace a sa souplesse et & son élasticité, ses images sont flot-
tantes; et elle se corrige, dés que le sensreligieux est choqué.
Ainsi elle unit I’absoluité de Dieu avec un analogue humain,
I'immanence de Dieu avec son extériorité et tombe dans des
contradictions, comme celles qui se constatent dans le conflit
de la Providence avec 'exaucement de la priére.

Gréce & la nature de la représentation religieuse, qui se cor-
rige toujours, nous pouvons nous dire d’accord avec Jésus dans
I'essentiel de la priére. Je n’en connais pas de preuve plus con-
vaincante que la priere de Jésus au jardin de Gethsémané,
priére modele comme l'oraison dominicale; celle-ci pour les
cas ordinaires de la vie; celle-1& pour les heures de souffrance.
Elle nous apprend en quoi consiste la véritable efficacité de la
priére ; non dans les suites extérieures, mais dans une réaction
intime sur celui qui prie, dans son affermissement et sa conso-
lation. Elle nous apprend que, pour obtenir ces effets, ’homme
qui prie doit reconnaitre la volonté divine, y ranger la sienne;
Ihonorer; l'aimer 1A méme ol elle contrarie les gofits et les
penchants naturels; et se disposer & 'accomplir 1.

De Jésus nous passons & Paul. Ici nous avons le passage clas-
sique de 2 Cor. XII, 1-10. L’apdtre a ce qu’il appelle une
écharde dans la chair, apparemment une grande souffrance
physique, peut-étre I’épilepsie dont les paroxysmes violents
ont pu étre en rapport avec ses visions.

D’accord avec tous ses contemporains, Paul attribue son mal
4 un démon soumis aux ordres de Satan: « Il m’a été donné un
ange de Satan pour me souffleter. » Ici aussi se présente la
priére bien naturelle et bien légitime d’étre délivré du mal
physique, d’autant plus que ce mal ne pouvait qu’entraver
I'ceuvre de I’apodtre. Mais cette priére n’étant pas exaucée, Paul
se persuada qu’il devait se borner au bien supréme, a la grice
divine qui avait guéri son cceur, assuré & son esprit la victoire

- 1 Nous trouvons de beaux développements surla priere de Gethsémané,
p. 99-104.



168 ¥.-C.-J. VAN GOENS

sur les puissances malfaisantes et lui avait ouvert les trésors
inestimables du monde intérieur. Il vaplusloin : il reconnait que
cette souffrance est divinement assortie & sa vocation et fait de
lui un instrument d’élite pour la diffusion du royaume de Dieu.
« Je préfere, dit-il, me glorifier de mes faiblesses, afin que
la force de Christ vienne reposer sur moi. » Ici encore, comme
chez Jésus, la priere ne produit pas de fruit extérieur, mais un
fruit intérieur infiniment supérieur.

Ce n’est pas seulement la souffrance qui éprouve les effets
bienfaisants de la priere, il faut en dire autant de la tentation.
« Veillez, disait Jésus, et priez que vous n’entriez point en ten-
tation, car l'esprit est prompt, mais la chair est faible. »
(Matth. XXVI, 41.) Il en est de méme de 'accomplissement des
devoirs, grands et petits; la priére donne ici le sérieux, 'appli-
cation, la fidélité, I’énergie, le renoncement qui en sont insé-
parables. Ce sont les dons d’un Dieu qui n’est pas loin de cha-
cun de nous, d’un Dieu en qui nous avons la vie, le mouvement
et ’étre et qui descend comme un souffle céleste d’amour, de
vérité, de justice dans I’ame qui s’éléve vers lui.

IV

Nous abordons maintenant une face de notre sujet, que nous
n’avons pu envisager jusqu’ici que d’une maniere indirecte et
incompléte ; nous voulons parler de 'esprit de la priére d’apreés
le Nouveau Testament.

On connait 'esprit inintelligent et grossier de la priére dans
les religions de la nature. Les adorateurs de Baal, aux prises
avec Elie, nous en fournissent un exemple frappant. (1 Rois
XVIII, 26-29.) Moins extravagants que les Orientaux, les Grecs
et les Romains n’avaient guére plus d’élévation dans leurs prie-
res. On se rappelle le langage que Chrémes tient & sa femme
Sostrata chez Térence. (Heaut. V. 1, initio.)

Ohe jam desine deos, uxor, gratulando obtundere,
Tuam esse inventam gnatam : nisi illos ex tuo ingenio judicas,
Ut nil credas intelligere, nisiidem dictumst centies.



LA PRIERE D’'APRES LE NOUVEAU TESTAMENT 169

La religion légale nous frappe surtout par I'absence du senti-
ment. (’est 'habitude, la contrainte, le formalisme qui domi-
nent. On triomphe des ennuis par l'espoir d’obtenir gloire,
succes, crédit. De 14 hypocrisie. Nous nous représentons invo-
lontairement le peuple juif sous le régime des Scribes et des
Pharisiens. Daniel prie trois fois le jour a4 genoux, les fenétres
ouvertes (VI, 10). Les zélateurs de la loi, qui entourent Jésus,
prient debout dans les synagogues et aux coins des rues, afin
d’étre vus des hommes (Matth. VI, 5); ils dévorent les maisons
des veuves, sous prétexte de faire de longues priéres (Marc
XII, 40). Rappelons encore les cing prieres obligées du maho-
métan et la répétition fréquente du nom de Dieu, appelée Dzokr
et considérée comme une ceuvre singulierement méritoire. Il
n’y a que la machine & prier du bouddhisme qui 'emporte sur
ces pratiques insipides.

« Mais toi, quand tu pries, dit Jésus, entre dans ta chambre,
ferme ta porte & clef, et prie ton Pére qui est en ce lieu secret,
et le Pére qui voit ce qui est secret, le récompensera publique-
ment. » (Math. VI, 6.) C'est-a-dire : fuis 'ostentation et les occa-
sions qui la provoquent; sois circonspect dansl’expression de ta
priere, vis-a-vis des autres, car il en est de la priére comme
de tout sentiment pur et élevé, elle a une grande pudeur, elle
est chaste et discréte. Puis, signalant les habitudes des paiens:
« Quand vous priez, dit Jésus, n’usez point de vaines redites,
comme eux ; car ils pensent étre exauceés en parlant beaucoup.
Ne leur ressemblez donc point, car votre Pere sait de quoi vous
avez besoin avant que vous le lui demandiez. » (Math. VI, 4-8.)
(C’est-a-dire : que votre priére soit réfléchie, pénétrée de Celui
qu’on prie et de ce qu’on lui demande, digne du Pére des lu-
mieres et desenfantsde lalumiére, bréve, simple, substanticlle!.

! M. Christ a ici un grand scrupule: il s'étonne d'entendre parler Jésus
de la récompense (amodcioe) et méme (si 'addition est authentique) de la
récompense év 7¢ pavepd, & la parousie. 11 trouve que cette conception est
contraire & l'esprit de Jésus et incline & attribuer cette addition au ju-
déo-chrétien Matthieu. [1 est certain que nous devons h celui-ci des pa-
roles que Jesus n’a pas pu prononcer. (Cf. Math. V, 18, 19.) Mais, d'autre

part, Jésus parle aillenrs d’un psfb; réservé aux fideles persécutés et rap-
porté également par Luc (VI, 23) qui était paulinien. On semble donc



170 ¥.-G.-J. VAN GOENS

En passant & Paul, la priere chrétienne s’offre & nous dans
toute son intimité. Nous voulons parler notamment du passage
difficile Rom. VIII, 26, 27. Comme nous possédons, dit Paul,
par I’espérance ce que nous ne voyons pas, de méme nous pou-
vons prier ce que nous ne savons pas par I’Esprit de Dieu qui
nous conduit. Cet esprit inspire au faible mortel d’ineffables
soupirs au lieu de priéres articulées. Mais le scrutateur des
cceurs sait en déméler le sens, parce que l'intercession de 1'es-
prit pour les saints (c’est-a-dire, pour les vrais fideles qui pos-
sédent l'esprit, principe de leur vie nouvelle) se fait selon
Pordre, selon la volonté de Dieu (xara 6etv). Ici la priére est si
bien chose du cceur, de I'esprit dans le fidele, qu’elle peut se
contenter de soupirs intérieurs. Ces soupirs ont pour objet la
délivrance du corps (v. 23), mort & cause du péché (v.10).
Est-ce la I'ascétisme qui déprécie le corps et en fait la prison
de ’dme ? Non, car, selon Paul, « le corps est le temple du
Saint-Esprit. » (1 Cor. VI, 19.) C’est le désir ardent d’étre déli-
vré de toute entrave du fini pour jouir de la liberté glorieuse
des enfants de Dieu. On s’étonne peut-étre que la priére, selon
Paul, doit étre inspirée par I’esprit de Dieu et ne consiste méme
alors qu’en soupirs muets. Sans doute la forme de la pensée
est d’'un dualisme transcendant, surtout par cette intercession
aupres de Dieu (vmepevruyyave), laquelle enfantera plus tard la
personnification de ’esprit de Dieu. Cependant, au fond, I’esprit
divin n’est pour le coeur de I'apotre, pas plus que pour le chré-
tien vivant, quelque chose d’étranger & 'essence de I'homme,
au contraire il appartient & sa nature, il est son principe supé-
rieur immanent, le divin, I’éternel en lui, lequel est devenu
maintenant son esprit dans toute la force du terme. C’est I'es-
prit de 'homme, surtout comme raison et conscience, qui ne
se développe que lorsque ’esprit de Dieu se révele & lui comme
lanormeetlaforce infinies et lui confére ainsi la véritable qualité
d’Esprit. C’est alors que la priére atteint 4 sa véritable hauteur
en nous inspirant cette aspiration 4 un monde supérieur de
I’Esprit, aspiration au langage & la fois muet et éloquent, com-

autorisé i en conclure que nous avons devant nous (Math. VI, 6,) une
tradition tres ancienne.



LA PRIERE D'APRES LE NOUVEAU TESTAMENT 171

pris seulement par un Pére qui lit dans le cceur de son enfant 1.
La méme conception de la priére se trouve dans les écrits jo-
hanniques. Nous n’avons qu’a ouvrir le passage classique de
Iévangile IV, 23, 24. La vraie adoration, dit Jésus, ne s’inquiéte
pas des lieux, Garizim ou Jérusalem, son élément est mvsdux
opposeé & la chair, & I'extérieur, au matériel, 4 la nature sen-
suelle et égoiste de ’homme (Jean III, 6; VI, 63) et ainsi év anbeix
vérité, opposée a I'erreur et a lillusion. Cela repose sur la vo-
lonté de Dieu qui cherche, aprés tant d’adorations mensongé-
res, la vraie adoration. Celle-ci résulte de I’essence de Dieu.
Ilvebpa o feds © Diew est esprit; sa nature est élevée au-dessus de
tout ce qui est fini, particulier, extérieur; c’est I'Infini, I"Uni-
versel, qui embrasse et pénétre tout. Il faut 'adorer en esprit
et en vérité, dans une disposition uniquement dirigée vers ce
qui est essentiel et éternel ; sans étre 1ié & tel lieu ou & tel mo-
ment, sans rites éblouissants, sans distinction de race, d’age,
de condition, sans préjugés personnels ou nationaux; unique-
ment appliqués & ce qu’il y a de meilleur en nous, raison, con-
science, cceur, volonté, nous ne devons demander 4 Dieu que
ce qui est bon, élevé et juste sans permettre & I'égoisme, & la
cupidité, & la sensualité, & la vengeance, de souiller notre priere.
Ce sera la adorer & anfsix, ’'adoration vraie, sans erreur et sans
mensonge.

Ainsi Jésus, Paul et Jean s’accordent & caractériser la priére
de la maniére la plus élevée.

"f

En abordant I’essence de la priére il est inutile de s’arréter &
ceux qui voient quelque chose d’essentiel dans les actes qui

! On se rappelle ici involontairement la belle poésie de Vinet intitulée :
Les doutes dissipés (que je trouve dans l'étude d’E. Rambert : Alexandre
Vinet d’aprés ses poédsies, p. 218-220), notamment dans cette strophe ot
la voix de Dieu répond & la plainte du doute:

Ton infidélité le (Dieu) déclare infidele,

Et dans ce méme instant olt ton ceeur le trahit,
Dans le fond de ce ceeur, obstinément rebelle,
Cest lui qui soupire et gémit.



172 F.-C.-J. VAN GOENS

I’accompagnent, tels que joindre les mains, le mouvement des
lévres, la direction des yeux, la mine recueillie, la génuflexion.
Il importe davantage de s’adresser & ceux qui estiment que
c’est prier Dieu que de penser a lui. Mais la priére et la pensée
de Dieu ne sont pas synonymes. La priére commence 14 ol la
pensée de Dieu et le sentiment de sa présence deviennent vifs
au point de sentir Dieu en face de nous, comme un autre moi,
de lul parler comme & une seconde personne. M. Hartmann! a
beau dire qu’il n’y a 1a qu'un simple pis aller invoqué par la
conscience religieuse, une fiction du théisme qui demande une
personne & qui s’adresser, un dialogue qui ne doit ahoutir qu’a
un monologue; la conscience religieuse ne pourra jamais y
souscrire. Admettons que l'attribution de la personnalité & Dieu
soit théoriquement peu convenable ; dans nosrapportsreligieux
avec lui, pratiquement, Dieu, tant qu’il sera pour nous le Dieu
vivant, non confondu avec le monde, nous apparaitra toujours
comme un autre moi, infiniment supérieur, et se manifestera
comme tel par la correspondance directe d’une réaction divine
intime & l'action humaine de la priere, d’un don divin & une
requéte humaine; ce sera ’'union d’un fait subjectif et d’un fait
objectif dans un processus psychologique sans fiction. Sile moi
de I'Esprit absolu, dit Biedermann 2, est une fiction, le moi de
I’homme 'est également, lorsqu’il se distingue comme esprit
de tout ce qui n’est pas esprit en lui. En revanche, si le moi de
Pesprit fini est une réalité, le moi de I'esprit absolu est la plus

1 Die Religion des Geistes, s. 320.

2 Protest. Kirchenz. f. d. Ev. Deutschland 1832, s. 1214. Qu'on me per-
mette d’ajouter ici le beau fragment de James Martineaw, Hours of thought
on sacred things, I, p. 235. « 51 T'ordre fixe établi de Dien fournit & la
vie son élément d'assujettissement et de discipline, ses occasions de sou-
mission muette et de respect tranquille,il faut dire aussi que les rapports
libres de Dieu avec I'ime responsable ouvrent le vrai champ & la piété, le
lien d'une audience solitaire, le téte-i-téte d'esprit a esprit ol le Pere infini
s'individualise pour nous, recueille nos soupirs et introduit son souffle dans
notre volonté sympathique. Une pareille relation ne saurait avoir d’autre
ni de plns haute évidence que celle d'une expérience consciente; mais cette
preuve convenable et seule possible est s1 abondante dans I'histoire et la

littérature religiense de tous les siecles, qu'elle peut raisonnablement ré-
clamer le respect méme de ceux qui y sont personnellement étrangers.



LA PRIERE D'APRES LE NOUVEAU TESTAMENT 173

haute des réalités; si la priére est une fiction, la religion I’est
aussl ; mais si la religion est une réalité , la priére I'est égale-
ment. »

On peut donc dire gqu'aux yeux du christianisme primitif
comme & ceux du christianisme contemporain, — & condition
que celui-ci reste fidele & son origine historique et & son carac-
tere de religion de I'Esprit, — 1’essence de la priére est un
commerce réciproque, direct et intime entre le moi hbumain et
le moi divin, fondé sur une conscience vivante de Dieu et s’é-
tendanl & la pensée, au sentiment et & la volonté. La priére est
le point culminant de la vie religieuse, ’expression la plus di-
recte du rapport religieux entre Dieu et 'homme, la religion
dans la religion.

Il en résulte que la priére ne saurait étre un phénoméne
1s0lé de la vie religieuse, ne se manifestant, par exemple, que
dans la détresse, mais qu’elle est un phénomeéne familier, ha-
bituel, continu. Nous n’avons ici qu’a rappeler le mpooraptepeiv
év mposevyai; dans le Nouveau Testament (Act. I, 42; Rom. XII,
12; Eph. VI, 18; Col. IV, 2); ou bien le adudeintos mposeiyzadu
(1 Thess. I, 17); qualification hyperbolique, comme celle de
xeipew mavror: destinée & donner A la pensée la plus forte ex-
pression.

La priére sera fervente, comme celle de Gethsémané. Elle
pouvait aller dansla primitive église jusqu’au fanatisme, comme
le prouve le ylwosuic dadeiv, le dodeiv to f:5 (1 Cor. XIV, 2); le
mposelyeabu Yooy (14) ; état extatique ol le wods, 'intelligence, se
tait (14); de 1a de grands désordres (23, 33). En soi le plwooxis
Jedeiv est aux yeux de I'Apotre une manifestation de la grace
(1 Cor. XII, 10) et il bénit Dieu de posséder ce don plus que
les autres chrétiens (XIV, 8); mais il veut qu’'on dégage le mé-
En effet, qu'y a-t-il de moins rationnel que de dire que Dieu est toujours
avec nous, mais que nous ne devons jamais lui parler? Comment donc
passerons-nous les années silencieuses avec lui? La religion ne peut pas
plus se passer de la priere, que la poésie ne peut se passer du langage
ou la musique de 'atmosphere. Elle expire dans le cceor invariablement
muet ; et partout ol elle vit, ce n’est que par la foi habituelle, que comme

nous donnons de bonnes choses h nos enfants, a bien plus forte raison le
Pere céleste donnera son Saint-Esprit & ceux qui le lui demandent. »



174 F.-C.-J. VAN GOENS

tal de ses scories dans l'intérét de I’édification de I'Eglise et
insiste toujours sur la supériorité de la charité.

De plus elle doit étre réfléchie. Paul veut que si la priére est
inspirée par l'esprit de Dieu qui s’est emparé de l'esprit de
I’homme, elle soit dirigée par l'intelligence : 1§ mvedpare xai v
vt (1 Cor. XIV, 15). Pierre recommande la sobriété pour
vaquer & la priere, vajars eis vas mpogeuyes (1 Pierre V, 7). Cette
discipline morale est la condamnation de toutes ces surexcita-

tions sectaires qui déshonorent si souvent les assemblées chré-
tiennes.

Mais c’est surtout la charité qui doit animer la priére. D’aprés
I’oraison dominicale, c’est d’un bout & 'autre le nous qui rem-
place le moi, c’est-a-dire le sentiment de la communion frater-
nelle. Ailleurs on recommande les requétes, les priéres, les
supplications, les actions de graces imép ndvrwy avbpidmwy (1 Pier.
II, 1). Sans doute l'auteur pensait encore ici & une efficacité
directe de I'intercession sur la marche des événements, car il
appuie la priere en faveur des empereurs romains par la pensée
qu’elle est un moyen d’assurer une vie paisible et tranquille
aux chrétiens. Pour nous, nous préférons recommander cette
intercession, comme manifestation de charité, comme sou-
venir de la grande solidarité, comme moyen d’élargir, d’élever
et de réchauffer le cceur.

I1 ne suffit pas, selon le Nouveau Testament, de prier pour
tous; il faut aussi prier avec tous. On se rappelle la priere de
Jésus au milieu de ses disciples; celle de 'Eglise réunie (Act.
XII, 12; IV, 23 sqq.). L’Apocalypse compare I’Eglise au vrai
temple de Dieu ou réside le Fils de 'homme glorifié au sein
du nouveau peuple de Dieu, représenté par les sept candé-
labres d’or (Apoc. I, 12-20). La présence corporelle et spiri-
tuelle de nos fréres en priere rend plus palpable que nous ne
sommes pas seuls devant Dieu avec nos personnes et nos
intéréts ; rappelle ce que nous devons aux autres; combat
Iindifférence pour leur sort, ranime et réchauffe la piété
languissante. La religion est amour et 'amour cherche la com-
munion.

Il faut plus. Il faut prier pour ses ennemis. L’ordre formel



LA PRIERE D'APRES LE NOUVEAU TESTAMENT 175

Math. V, 44; Luc VI, 27, 28 se trouve réalisé Luc XXIII, 34
et Act. VII, 60. On a contesté 'historicité rigoureuse des deux
derniers passages. Quant au premier, si Jésus n’a pas prononcé
cette parole, elle a été sans doute dans son cceur et dans sa
vie. Comment sans cela un homme qui ne respirait que mort
et menaces, comme Saul, aurait-il pu tenir le langage de Paul
tel que nous le trouvons Rom. XII, 14, 17, 197 — Quant a la
priere d’Etienne, elle présente des motifs sérieux de doute
(voir pag. 155); mais en tout cas, il faut dire qu’elle est digne
de cet éminent martyr et se justifie par 'impression profonde
qu’elle a faite sur le jeune homme aux pieds duquel les témoins
avaient posé leurs manteaux.

Malheureusement il y a dans le Nouveau Testament des sen-
timents qui ne rappellent nullement ceux de Jésus et d’Etienne.
C’est d’abord I’Apocalypse VI, 10; XVI, 5, 6; XVIII, 20; XIX,
1-3, puis Paul Gal. I, 8; 1 Cor. XVI, 22; 2 Tim. IV, 14, ensuite
dans les Evangiles nous rencontrons le figuier maudit et des-
séché (Marc XI, 12-14; 20-26); 'acte accompli ici par Jésus
rentre dans la catégorie de la priére sans en avoir la forme
(vers. 24). Remarquons qu’en annong¢ant au verset 14 la chute
du peuple juif, Jésus parle en juge, tandis qu’au verset 25 in-
sistant sur ’amour, il indique le role de ses disciples. Ce qu’il
peut faire comme envoyé de Dieu n’appartient pas 4 ses disci-
ples; & eux la priére de la foi faite dans un esprit de charité 1.

En passant enfin aux écrits johanniques, nous ne nous atten-
dons pas & y voir une exception a la charité de la priere. Et
cependant, comme nous I’avons remarqué plus haut (pag. 160),
ces écrits respirent A la fois 'amour le plus élevé et un dua-
lisme absolu entre les enfants de Dieu et les enfants du diable

! On donne & ce passage, ce me semble, un sens forcé. Il regne ici une
confusion de plusieurs paroles de Jésus prononcées i diftérentes occasions.
11 n’y a pas de rapport entre I'acte symbolique du figuier maudit et la foi
qui transporte les montagnes ou la pritre de la foi et le pardon des
offenses. Cet amalgame se retrouve, quoique moins étendu, chez Matthien
XXI, 10-22. 11 parait étre dii & la source commune des deux évangélistes
qui a accolé plusieurs articles hétérogenes dans une méwe section. Au
reste, ce phénomene se reproduit & chaque pas dans les synoptiques; on
n'a qu’'d se souvenir du sermon de la montagne.



176 F.-C.~-J. VAN GOENS

(les incrédules). (Jean VIII, 38-45; 1 Jean III, 8-10.) Au lieu de
la priere pour tous les hommes (1 Tim. II, 1) nous entendons
dire & Jésus : « je ne prie pas pour le monde » (Jean XVII, 9)
et & ses disciples : il y a tel péché qui entraine la mort: je ne
dis pas de prier pour ce péché-la (1 Jean V, 16). C’est dire qu’il
v a des pécheurs dont il faut désespérer et qu’il faut exclure
de la fraternité.

Concluons que le christianisme primitif veut que la priére
respire un esprit d’amour, quoiqu’une théorie alexandrine ou
la prépondérance de la faiblesse de la chair, ou bien enfin le
levain du judaisme aient ¢ et 1& offusqué cet esprit. Tous les
auteurs n’ont pas réussi a reproduire le christianisme du Christ
qui est venu sauver et chercher ce qui était perdu (Luc IX. 10) 1.

L’humilité est aussi un caractére de la priére. Il suffit de
signaler la parabole du pharisien et du péager (Luc XVIII, 9-
14). La forme est paulinienne, mais la justification se présente
icl sans la mort expiatoire du Christ; la personne du Christ,
comme dans 'oraison dominicale, brille par son absence et
est remplacée par son principe, c’est-a-dire 'acquisition du
salut par la repentance et la confiance dans la miséricorde
divine. Quant & la priére, cette parabole nous apprend qu’il
suffit d’'une connaissance et d’un aveu sérieux du péché pour
éire exaucé, mais simples, sobres, sans exagération de paroles
et de gestes.

Nous n’avons pas & nous appesantir sur le respect, la con-
fiance et la résignation qui achévent de caractériser la priére
d’aprés le Nouveau Testament. Il suffit ici de se rappeler l'in-
vocation de 'oraison dominicale et la priére de Gethsémané.

10On ne g’en étonnera pas si 'on se rappelle combien les plus grands
chretiens ont eu de peine & « prier pour ceux qui les persécutent. »
Ainsi une ame aussi religieuse que celle de Pascal dira : « les saints
comme David (Ps. LI, 8), quand ils verront la punition des méchants
trembleront et en riront en méme temps. Et Job en parle de méme (XXII
19), les justes verront leur ruine et s'en »éjouiront ; les innocents se moge-
ront d’eux. » (Onzieme lettre provinciale.)



LA PRIERE D'APRES LE NOUVEAU TESTAMENT 177

VI

La forme que la priére revét d’aprés le Nouveau Testament
ne nous arrétera pas longtemps. ‘

Elle est simple et courte dans les paroles destinées a 'ex-
primer.

Tous les lieux lui conviennent au besoin. Jésus prie sur
la montagne (Math. XIV, 23; Luc VI, 12; IX, 26) ou bien dans
un lieu désert (Marc (I, 35). La primitive Eglise prie dans une
chambre haute (imepgov, Act. I, 13), dans le temple ou la syna-
gogue. Si elle avait eu des temples & elle, elle n’aurait appa-
remment donné ni dans Je luxe en disant : & quoi bon cette
perte ? (Math. XXVI, 8) ni dans le mépris de tout ornement en
se souvenant de la parole du Maitre : elle a fait une bonne action
a mon égard (vers. 10).

Quant au temps de la priére, le Nouveau Testament ne connait
pas d’heures fixes, comme celles des minarets, si ce n’est aux
repas (Rom. XIV, 6 ; Act. XXVII, 35; 1 Tim. IV, 4 sqq.) et appa-
remment déja le dimanche (1 Cor. XVI, 2; Act. XX, 7; Apoca-
lypse I, 10.)

Quant a la contenance de celui qui prie, nous trouvons que
le Christ léve les yeux, tandis quele péager les baisse. Celui-ci
se tient debout ¢srag (Luc XVIII, 13), comme ordinairement
les Juifs (Math. VI, 5; Marc XI, 25), tandis que Jésus et Paul
s’agenouillent (Math. XXVI, 39; Act. XX, 36; coll. Philip. II,
10, Eph. III, 14).

La tenue des femmes dans les assemblées a préoccupé Paul
et nous devons nous y arréter un moment. Enfants du XIXe
siécle, nous nous trouvons ici devant des faits assez étranges.
D’abord, conformément aux habitudes orientales, 'apotre in-
siste sur la téte voilée des femmes autant que sur la téte décou-
verte des hommes dans les assemblées des fideles, apparem-
ment & 'encontre de quelques pauliniens radicaux qui voulaient
abolir I'usage adopté pour les femmes 1. Ensuite on s’étonne

! M. Renan (U Apdtre Paul, pag. 381) dit : les femmes, ailleurs si sou-
mises, étaient dans 1’Eglise de Corinthe audacieuses et réclamaient

THEOL. ET PHIL. 1838, 12



178 F.-C.-J. VAN GOENS

de la vivacité que ’'Apodtre met & prendre la défense du voile,
lorsqu’on songe & la maniére libérale dont il traite la question
bien autrement importante de l'usage des viandes sacrifiées
aux ldoles. Puis le principe de l'infériorité non seulement gra-
duelle mais encore qualitative de la femme : « ’hormnme est
I'image et la gloire de Dieu; la femme estlagloire de 'homme »
(vers. 7) ne cadre guére avec cet autre principe énoncé par
le méme Apotre : « en Christ, il n'y a ni homme, ni femme,
car tous ne forment qu'une seule personne en Ghrist; » (Gal. III,
28). De plus, nous qui estimons que 'homme et la femme sont
créés 'un pour ’autre, nous avonsde la peine & nous retrouver
dans une démonstration qui se puise dans un récit mytholo-
gique de la Geneése (vers. 8) ou dans la thése que « 'homme
n’a pas été créé pour la femme et que c’est la femme qui a été
créée pour 'homme. » (Vers. 9.) Enfin 'argument qui nous pa-
rait le moins concluant en faveur du voile est celui qui est tiré
des anges (vers. 10). Le voile de la femme marque sa dépen-
dancede I'homme et doit défendre les anges, témoins invisibles
du culte, d’étre, comme autrefois (Gen. VI, 2), épris de belle
passion pour la beauté féminine. Mais au-dessus de ces discus-
sions antiques planela question de la convenance en fait de culte
et de priére. Et ici chaque époque se distingue par ses usages
conventionnels. Nous, nous estimons qu’il est inconvenant que
I'homme qui prie garde son chapeau sur la téte, tandis que
le mahométan se déchausse avant d’entrer dans la mosquée.
Mais ce qui n’est pas arbitraire, c’est que chacun observe la
bienséance en fuyant autant la négligence dans I’habillement
que la parure excessive.

On a beaucoup débattu la question de la priére spontanée ou
libre et de la priére liturgique ou fixe. On sait que Milton détes-
tait celle-ci et condamnait le Prayer Book de I'kglise anglicane
avec une grande chaleur dans sa Defensio pro populo angli-
cano. La question était inconnue a4 I'Eglise primitive; toutes

presque I'égalité avec les hommes. Elles voulaient prier tout haut et pro-
phétiser dans 1'église, et cela sans voile, leurs longs cheveux déroulés,
rendant 'assemblée témoin de leurs extases, de leurs molles ivresses, de
leurs pieux abandons.



LA PRIERE D'APRES LE NOUVEAU TESTAMENT 179

les priéres étaient d’inspiration momentanée; nous ne voyons
pas qu’elle se soit servie de l'oraison dominicale ! et si I'on
recourait & I’Ancien Testament, cela se faisait librement. Peut-
étre cependant faut-il dire qu’a ’époque ou les derniers écrits
du Nouveau Testament furent composés, dans la premiére
moitié du second siécle, la priére liturgique a trouvé une place,
du moins & I'occasion de 'administration des sacrements. Cela
résulte du chapitre IX de la Awdayn : « quant & UEucharistie,
rendez graces ainsi; dites d’abord pour la coupe : Nous te ren._
dons gréace, 0 notre Pére, pour la sainte vigne de David, ton
serviteur, laquelle tu nous as fait connaitre par Jésus, ton servi-
teur. A toi soit la gloire aux siecles des siécles. Puis dites au
moment de la rupture du pain: nous te rendons grace, 06 notre
Pere, pour la vie et la connaissance laquelle tu nous as révélée
par Jésus, ton serviteur. A toi soit la gloire aux siecles des
siecles | De méme que ce pain rompu était dispersé sur le haut
des collines et s’est trouvé rassemblé en un seul tout, qu’ainsi
ton Eglise soit rassemblée des extrémités de la terre dans ton
royaume ; en effet, & toi appartiennent la gloire et la puissance
que tu exerces par Jésus-Christ aux siécles des siécles. »

Si le Nouveau Testament ne décide rien & ’égard des priéres
liturgiques, on peut demander ce que le principe chrétien per-
met ou défend. Or si 'on songe que les prieres sont souvent
d’un indispensable secours pour les individus, pour le culte
domestique et pour le culte public; que le don de la priere
libre n’est pas accordé i tous; que notre temps n’est pas celul
de 'Eglise apostolique ot I'Esprit Saint était si abondamment
répandu; que tant de prétendus hommes de priére ne sont
que des bavards verbeux, il faut conclure que la priére libre
ne doit étre ni interdite ni imposée. D’autre part, disons qu’il
faut surveiller la priére liturgique et 'accommoder aux besoins
actuels, sans s’attacher obstinément aux anciennes [ormules
incomprises ou inacceptables. S’y refuser, c¢’est faire outrage

! Je remarque que dans la Awayn wév dwdexe amortodwy, chapitre VIII,
nous lisons : « priez comme le Seigneur ’a ordonné dans son Evangile; »
suit l'oraison dominicale. Puis 1l est ajouté : « priez ainsi trois fois par
jOur. »



180 F.-C.-J. VAN GOENS

a la sincérité et a lintimité que Jésus veut pour la priére.
Ajoutons que si I'on insiste sur la priéere liturgique, on respec-
tera la liberté en en autorisant plusieurs, concues dans I'esprit
des différentes tendances qui régnent dans I'Eglise.

VII

La société qui a décerné le prix & M. Christ, avait désiré que
I’exposition de la doctrine de la priere d’aprés le Nouveau
Testament servit & faire connaitre et apprécier le christianisme
primitif. C’est ce qui fait la conclusion de cet intéressant mé-
moire.

L’exposition qui vient d’étre donnée nous apprend que
I'acception de la priére dans le christianisme primitif renferme
un élément imparfait et par conséquent passager. Nous ne sau-
rions admettre la priére ni comme une ceuvre méritoire a titre
de récompense, ni comme un siege a former contre Dieu pour
lui extorquer des grices, ni comme un amulelte, un charme
capable de produire des effets surnaturels, ni comme une ex-
pression de I'esprit vindicatif ou d’une charité exclusive. La
véracité nous fait un devoir de l'affirmer hautement et doit
nous préserver d’une estimation outrée du berceau de I'’Eglise.
Mais il faut, d’autre part, qu’elle nous empéche de méconnaitre
ce qu’il y a d’éternellement vrai, d’idéal au sein de toutes ces
imperfections et de confondre le trésor divin avec les vases de
terre qui le contiennent. Il faut apprécier la force étonnante,
la profondeur religieuse, 'élévation morale de la priere d’aprés
le Nouveau Testament. C'est dans cette école qu’il faut ap-
prendre la vie en Dieu ; c¢’est dans cette source qu’il faut puiser
pour obtenir esprit chrétien dans sa plénitude et sa fraicheur;
c’est & ce feu que notre priere doit emprunter sa flamme, en
sorte qu’elle monte vers Dieu comme un sacrifice qu’il accepte
et qui lui est agréable. Le christianisme primitif, malgré les
grains de sable qui se mélent aux grains d’or, demeure un mo-
deéle d’esprit de priere vivante, d’une conscience religieuse
animée qui sanctifie tous les sentiments, tous les rapports,
tous les efforts. Si nous surpassons nos fréres du premier siécle



LA PRIERE D’APRES LE NOUVEAU TESTAMENT 181

en fait de conception du monde, d’art et de science, d’industrie
et de commerce, il est pourtant un caractére de sa vie par
lequel il nous efface, c’est celui qui rapporte le monde et la vie
a4 Dieu comme & leur centre et qui y trouve un repos étranger
& notre coeur qui s’agite sur la périphérie. C’est ce caractere
qu’il importe & notre génération de saisir, et ’appréciation his-
torique, c’est-a-dire vraie, indépendante et fidéle du Nouveau
Testament pourra y contribuer efficacement.

1387




	La prière d'après le nouveau testament

