Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 21 (1888)

Artikel: La théologie d'Albert Ritschl : exposée dans son enchainement logique
[suite]

Autor: Emery, Louis

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379424

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379424
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA THEOLOGIE D’ALBERT RITSCHL

EXPOSEE DANS SON ENCHAINEMENT LOGIQUE
PAR

LOUIS EMERY !

La doctrine de Dieu.

VI

Nous avons vuque les religions s’efforcent de résoudre I'op-
position dans laquelle se trouve I'homme, en étant, d’'un coté,
partie dumonde naturel et astreint & ses lois, de I’autre coté, per-
sonne spirituelle aspirant d s’élever au-dessus du monde et as’en
rendre indépendant. Cette opposition, les religions la résol-
vent par la foi a ’'existence de puissances supérieures, douées
de volonté, et capables de secourir I'homme, de le mettre en
état de résister & 'oppression de la nature et de la dominer.
Dans la religion chrétienne, ces puissances supérieures, douées
de volonté et capables de secourir 'homme, sont au nombre
d’une seule; en d’autre termes, la foi chrétienne n’admet
I’existence que d’un seul Dieu, elle est monothéiste.

Cette affirmation chrétienne, biblique, de I'existence d’un
Dieu unique peut-elle étre démontrée vraie par voie scienti-
fique ou philosophique? — Ritschl le croit, bien que sa mé-
thode de démonstration differe de la méthode usuelle, et qu’il
repousse absolument I’emplol des preuves traditionnelles de

! Voir les livraisons de juillet et de septembre 1837.



LA THEOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 53

I'existence de Dieu. Celles-ci, on le sait, sont au nombre de
trois, connues sous le nom de preuves cosmologique, téléolo-
gique et ontologique. L’argument cosmologique conclut de la
série des causes et des effets, dans laquelle les choses se pré-
sentent a4 nous, a l'existence d’une cause premiere, qui elle-
méme n’est pas effet, et qui est par conséquent Dieu. L’argu-
ment téléologique conclut que la série desmoyens et des buts,
dans laquelle sont ordonnées les choses, aboutit & un but der-
nier, qui lui-méme n’est plus moyen, qui est par conséquent
Dieu. Ritschl admet parfaitement que la conception chrétienne
de Dieu, comme notre Pére en Jésus-Christ, implique les
notions de cause premiére et de but dernier de tout ce qui
est. Mais, considérées en elle-mémes et indépendarament de
I'idée chrétienne de Dieu, ces deux notions de la cause pre-
micre et du but dernier ne nous conduisent pas au deld du
monde, n’aboutissent par conséquent pas & la conception
chrétienne, religieuse de Dieul. En effet, 'idée d’une causa
sut qui est en méme temps une causa omnium, est identique
a I'idée d’une substance du monde; ce n’est pas autre chose
que la pluralité des choses considérées dans leur unité. Orc’est
la une notion gui n’est pas la notion religieuse de Dieu ; car
si, pour nous expliquer les relations réciproques des choses,
nous sommes obligés de considérer le monde comme une
unité, par conséquent comme une substance, celle-ci se con-
coit plus clairement sous la forme d’une loi géncrale, prési-
dant & la coexistence des choses diverses, que sous la forme
d’une cause premiére. \

L’argument téléologique présente des défauts analogues.
A supposer méme que l'expérience nous montre toutes
choses concourant & un méme but, — démonstration difficile
a faire, si elle est possible, — I'idée d’un but dernier de toutes
les choses existantes n’est pas identique a 'idée chrétienne de
Dieu. La notion métaphysique d’un but du monde, qui clot la

tLe Dieun qu'il faut démontrer comme réel ou possible, c’est le Dieu
que réclame la foi religieuse, c’est le Dieu congu comme garantissant
ici-bas aux croyants une position qui leur permette de se poser comme
des personnalités spirituelles indépendantes de la nature.



54 LOUIS EMERY

série des moyens, ne dépasse pas I'idée du monde, dont elle
ne fait qu’exprimer l'unité. Du reste, méme en admettant
provisoirement que I'argument cosmologique et 'argument té-
léologique aboutissent & la notion chrétienne de Dieu, ils n’en
auraient pas moins besoin d’'un complément pour prouver,
au sens complet du mot, 'existence de Dieu. Ils n’exprime-
raient, en effet, que cette pensée, & savoir que si 'on veut
connaitre le monde comme un tout, il faut nécessairement
concevoir Dieu comme la cause premiére et le but dernier de
ce tout. Mais rien ne nous garantit que quelque chose de réel
corresponde a cette pensée.

C’est précisément cette lacune que la scolastiqne a cherché
a combler au moyen de l'argument ontologique. On connait
cet argument. Dieu est I’étre en comparaison duquel on n’en
peut concevoir un plus parfait ; or existence est un élément de
la perfection ; doncDieu existe. Inutile de s’arréter & démontrer
que cette conclusion n’a de valeur que pour notre pensée, qui
a posé comme vérité nécessaire la mineure du syllogisme :
I’existence est un élément de la perfection. Or, une idée peut
étre parfaite sans que 'objet auquel s’applique cette idée soit
parfait, tout comme nous pouvons avoir une idée imparfaite
d’un objet ou d’un étre parfait. ’argument ontologique, sous
la forme indiquée par Anselme, ne prouve donc rien. Il ne
prouve pas davantage sous la forme que Iui a donnée Descartes,
forme qu’on peut ramener au syllogisme suivant: nous
avons l'idée d’un étre infini: cette idée ne peut étre le pro-
duit d’un étre fini, puisqu’elle ne renferme en elle aucune
négation, aucune détermination ; donc elle ne peut avoir été
produite en nous que par I’étre infini. Ainsi I'idée d’un étre
infini prouve la réalité de celui-ci. Kant a fait de cet argument
une critique aussi spirituelle que probante, en observant que
I'idée de cent écus n’a pas plus de réalité que celle d’'un écu.
La preuve de Descartes n’en est pas moins encore fréquemn-
ment employée de nos jours, comme si elle était un produit
de la raison théorique, tandis qu’elle n’est qu’un produit de
la foi religieuse cherchant a s’expliquer elle-méme.

Le tort commun des arguments précédents est, aux yeux de



LA THEOLOGIE D’ALBERT RITSCHL 1517}

Ritschl, de n’aboutir — et encore — qu’a la nécessité de con-
sidérer le monde comme un tout régi par une loi supréme.
Or cette loi supréme n’est|point identique & l'idée religieuse
de Dieu. La connaissance ou la foi religieuse rattache l'idée
de Dieu au fait que '’homme se distingue de la nature et qu’il
peut se rendre indépendant de celle-ci avec le secours de
Dieu. Par conséquent tout essai de démontrer 'existence du
Dieu réclamé par la foi religieuse devra prendre pour point
de départ cette distinction personnelle de 'homme d’avec la
nature, cette aspiration du premier & maintenir son indépen-
dance et sa valeur propre en regard de la seconde. Clest la
ce qu’a fait Kant, et de 14 la qualification de morale donnée
4 sa preuve de l'existence de Dieu. En voici, en deux mots, le
résume :

Il existe ici-bas des étres raisonnables, soumis & des lois
morales, et considérant leur activité propre, conforme & ces
lois, non seulement comme leur but particulier mais comme
le but final du monde. Si l'activité morale est le but final du
monde, le bonheur doit étre le résultat de cette activité, doit
étre impliqué dans cette activité. Le souverain bien doit donc
consister dans l'union de la vertu et du bonheur, du bien
moral et du bien physique. Le souverain bien — ce but de
I’étre raisonnable — embrasse donc les deux sphéres de I'exis-
tence, le monde moral et le monde physique, lesquels sont
régis par des lois différentes. Dans ces conditions, 'obtention
du souverain bien ne peut dépendre ni de I'usage de notre
liberté, ni du jeu des causes naturelles. Nous sommes ainsi
obligés d’admettre l’existence d’un auteur moral du monde
physique, auteur qui nous prescrive larecherche du souverain
bien conformément & la loi morale, et nous donne la possibi-
lité de l'obtenir. En d’autre termes, il est nécessaire de con-
cevoir Dieu comme la garantie de 1'obligation morale ol nous
sommes de chercher le souverain bien dans I'union du bon-
heur avec la vertu, c’est-a-dire dans la domination sur le
monde de la nature.

L’idée de Dieu, & laquelle aboutit la preuve kantienne,
correspond bien & la notion religieuse, chrétienne de Dieu.



56 LOUIS EMERY

Le Dieu de Kant est bien la puissance morale qui garantit
homme une position supérieure, convenant & sa valeur mo-
rale et formant le but final du monde. Remarquons, en second
lieu, que la preuve kantienne n’est pas le simple résultat de la
réflexion de la connaissance religieuse sur l’enchainement
de ses éléments. Son point de départ, c’est I'appréciation de
la conduite morale libre, c’est 'espoir de 'union de la vertu et
du bonheur, appréciation et espoir qui sont posés et concus par
I’esprit humain indépendamment de toute idée de Dieu. Notons
enfin quaux yeux de Kant la preuve de I'existence de Dieu
et la notion de Dieu elle-méme n’ont de valeur que pour la
raison pratique, tout comme la notion d’'un but final n’existe
que pour une volonté libre se déterminant d’aprés des reégles
morales, et n’est nullement la résultante de 'observation des
lois de la nature. Ainsi, la notion de Dieu, & laquelle aboutit
la preuve morale, n’a pour la raison théorique aucune valeur,
pas méme celle d’une hypothése destinée & expliquer un
groupe donné de phénomeénes. Elle n’est qu’une conviction
dela raison pratique, c’est-a-dire une nécessité de pensée pour
qui admet la réalité de la liberté morale et I'idée connexe d’un
but final du monde. Elle est donc, en derniére analyse, une
affaire de foi. Vraie pour la raison pratique, 'existence de Dieu
n’est ni rejetée, ni admise par la raison théorique; elle est
simplement ignorée.

L’esprit humain peut-il se contenter d’une preuve de
Pexistence de Dieu qui n’ait de valeur que pour le seul em-
ploi pratique de saraison? L’idée la plus essentielle & 'homme
religieux, celle qui détermine toute sa vie, peut-elle étre
ignorée de sa raison théorique? Les vérités morales et les
vérités scientifiques doivent-elles et peuvent-elles rester dans
son esprit absolument sans relation les unes avec les autres
et incapables de se résoudre dans une unité supérieure?
Ritschl et le commun des mortels ne le pensent pas. Aussi
bien le premier, tout en s’inspirant de la pensée kantienne,
a-t-il cherché & franchir I’abime statué par le pnilosophe de
Koeenigsberg entre les deux modes de la raison. Il I'a franchi,
croit-il, de la maniére suivante:



LA THEOLOGIE D ALBERT RITSCHL o7

Si l'activité morale est bien une réalité, il faut admettre que
la connaissance de ce mode particulier d’activité constitue
une branche spéciale de la connaissance théorique, au méme
titre que les autres modes d’activité de I'étre humain. La
connaissance théorique doit reconnaitre comme données pri-
mordiales et la réalité de la nature et la réalité de la vie
spirituelle, et par suite le caractére obligatoire des lois pro-
pres & chacun des deux domaines. Elle doit admettre que la
vie spirituelle, dans la mesure ou elle est engagée dans la vie
de la nature, est soumise aux lois du mécanisme, mais que
son caractere spécifique vis-a-vis de la nature se manifeste
dans des lois également spécifiques. La connaissance des lois
qui régissent la vie spirituelle dans ce qu’elle a de particulier
est elle-méme une connaissance théorique. En d’autres termes,
la connaissance des lois de la raison pratique et théorique a
droit au titre de science théorique ou scientifique. Il n’est
donc pas juste de séparer absolunent la raison pratique de
la raison théorique et de les opposer I'une a I'autre.

Quelle est maintenant la loi essentielle, caractéristique de
la vie spirituelle, le trait dominant au sein des diverses ten-
dances et impulsions du sentiment, de lintelligence et de la
volonté? C’est, d’apres Ritschl, 'instinct religieux, mais I'in-
stinct religieux entendu dans son sens le plus général, & savoir
comme l'aspiration & devenir une personnalité indépendante
de la nature, & se poser, en tant qu’esprit, comme but et & ne
considérer la nature que comme un moyen. C'est 1a la loi
fondamentale de la vie spirituelle, loi dont la connaissance
scientifique doit reconnaitre la vérité et maintenir la valeur,
sous peine de méconnaitre le caractére spécifique de cette
sphére particuliere de l'existence. Tant que la vie spirituelle
n’est considérée qu’en elle-méme, cette loi n’a qu’une portée
subjective et pratique. Mais la connaissance théorique a aussi
pour tiche de chercher une loi supérieure, présidant & la
coexistence de la nature et de I’esprit. Cette tiche s’impose déja
par le fait que toute connaissance de la nature part de la suppo-
sition pratique, consciente ou inconsciente, que la nature existe
en vue de l'esprit. Comment cette tiche sera-t-elle résolue?



58 LOUIS EMERY

A cette question Ritschl répond, sans hésiter, par I'ad-
mission de la réalité de 'idée chrétienne de Dieu et pas autre-
ment. Pour qu’en effet la loi fondamentale de la vie spirituelle,
conformément a laquelle l'esprit se pose comme but per-
manent et final en face de la nature, ne soit pas une illusion
de notre esprit, mais une vérité, il faut que la nature soit
réellement un moyen créé en vue d’'un but spirituel. Pour
qu’il en soit ainsi, il faut admettre I'existence d’un Dieu-
esprit, ayant créé la nature en vue d’un but réalisable seule-
ment par des esprits, et dirigeant toutes choses en vue de
la réalisation de ce but. Il faut que le Dieu des chrétiens
existe. Qu’est-ce en effet que le Dieu révélé par Jésus-
Christ? — (’est le Dieu personnel, c’est le Dieu-amour qui
a posé comme but final du monde le royaume des cieux,
c’est-a-dire une société d’étres spirituels obéissant & des lois
morales. Ou bien la raison théorique doit renoncer & com-
prendre la cause et la loi de la coexistence de la nature et de
la vie spirituelle, et rejeter comme une illusion le trait distinc-
tif de cette derniere, ou bien elle doit reconnaitre la réalité
de l'existence de Dieu comme un postulat scientifiquement
nécessaire. Tel est le dilemme que Ritschl envisage comme
inéluctable et qu’il propose comme preuve de la réalité du
Dieu postulé par la foi religieuse.

VII

La conception chrétienne de Dieu comme auteur spirituel,
moral du monde implique la notion de personnalité. Par con-
séquent. pour établir d’une maniere incontestable le caraciére
scientifique de l'idée chrétienne de Dieu, il faut encore prou-
ver que l'attribut de la personnalité peut étre appliqué 4 Dieu
sans contradiction. De tout temps, mais surtout depuis Spi-
nosa et son fameux axiome: omnis determinatio est negatio,
on a opposé l'une i l'autre les deux notions de personnalité
et d’absoluité. Il n’en pouvait guére étre autrement, si l'on
considére le sens que le langage philosophique attache ordi-
nairement a ces deux mots. Sous le nom d’absolu on entend



LA THEOLOGIE D’ALBERT RITSCHL 59

généralement une substance sans limite ni détermination
d’aucune sorte, idée qui revient en réalité & celle de l'espace
illimité. Par le terme de personnalité, d’étre personnel, on
désigne, au contraire, I'étre se saisissant comme unité vis-a-vis
d’an autre étre. Sclon Ritschl, cette seconde définition est
incomplete. Sans doute un homme ne peut avoir le sentiment
de sa personnalité sans se distinguer par la méme d’autrui.
Mais si la personnalité suppose cette distinction, elle est
davantage que cette simple distinction: le langage ordinaire
le prouve. Qui entend-on désigner, en effet, dans le public,
par ce mot de personnalité?... l'individu dont l’horizon in-
tellectuel et le cercle d’action sont restreints autant que pos-
sible &4 sa seule personne ?.... pas le moins du monde. L'indi-
vidu passe pour avoir une personnalité d’autant plus forte
que son intelligence est plus vaste, que sa faculté de sentir
est accessible 4 des 1mpressions plus hétérogénes, que sa
volonté est plus apte & transformer les choses, & diriger les
personnes et les événements. Plus l'individu se distingue de
ce qui I'entoure et le domine, plus sa personnalité est déve-
loppée, plus elle possede d’originalité. Ce n’est pas I'imper-
sonnalité, mais la personnalité ou l'originalité de 'esprit qui
est Ja forme dans laquelle se présentent et le plus haut degré
de réceptivité et le plus haut degré d’influence sur les hommes
et sur les choses. Plus une personnalité est intense, plus
elle devient maitresse de la nature et capable de la faire servir
a ses fins. Pour se convaincre de la vérité de ces affirmations,
il suffit de considérer I'échelle des créatures ; cette échelle
nous montre que le développement de la personnalité est la
mesure méme du développement général des étres, que
I’homme n’est devenu le roi de la création que parce qu’il est
parvenu seul a la personnalité, en prenant pleinement con-
science de lui-méme. Si le but de 'homme est d’arriver & ne
plus se laisser dominer par les impressions de son milieu,
mais & les faire concourir & son propre développement spiri-
tuel, il n’y arrive que dans la mesure ol sa personnalité est
plus forte, ou plutdt, sa personnalité est accentuée dans la
mesure méme ol il y arrive.



60 LOUIS EMERY

(’est la personnalité, ce caractére de l'étre spirituel, qui
permet & 'homme de faire jusqua un certain point I’expé-
rience de Déternité. Qu’est-ce en effet que 'éternité? — La
définir comme ’absence du temps (die Zeitlosigkeit), ou comme
le temps sans commencement ni fin, c’est la définir par des
termes incompréhensibles pour notre esprit, car nous ne
pouvons penser en faisant abstraction du temps. Il nous faut
donc une autre définition du temps. L’idée du temps nous
est fournie par le fait que nous distinguons nos sensations
et nos représentations les unes des autres, que nous les clas-
sons d’apres leur rapport de causalité. D’autre part, nous
suspendons, pour ainsi dire, 'action du temps, lorsque nous
réduisons des paroles prononcées ou entendues successive-
ment & 'unité du jugement, un certain nombre de jugements
a l'unité du concept, un certain nombre de concepts a I'unité
d’une conception du monde. Cetie suppression du temps, ou,
pour parler plus justement, cette élévation de Pesprit au-
dessus de la succession, est déja un exemple de ce qu’on
peut appeler I'éternité de 'esprit. Cette éternité apparait avec
encore plus d’évidence dans le pouvoir propre & la volonté de
déterminer toute une série d’actes d’apres le but final qu’elle
s’est proposé. Ces expériences de la vie spirituelle nous ame-
nent a définir ’éternité comme la puissance de Uesprit sur le
temps.

Cette puissance de Pesprit sur le temps n’est que relative
chez 'homme, d’abord parce que son esprit reste toujours a
quelque degré conditionné par la nature de son milieu, en-
suite parce qu’il lui est impossible d’arriver & une connaissance
compléte de ce qui 'entoure et de lui-méme. L’homme devient
une personnalité, il n’est pas une personnalité. [’absolue in-
dépendance ne pouvant étre reconnue qu’au Créateur de
toutes choses, & Celuil qui sait tout et de qui tout dépend, il
s’ensuit que la notion de personnalité, bien loin de ne pas
pouvoir s’appliquer a Dieu, ne peut s’appliquer complétement
et véritablement qu’a lui. Dieu ne devient pas une person-
nalité, il est la persounnalité par excellence, il est la person-
nalité absolue, en ce sens qu’il domine tout et qu'il n’est



LA THEOLOGIE D’ ALBERT RITSCHL 61

dominé par personne, qu’il peut, s’il le veut, tout conditionner
et n’étre conditionné par rien.

(Pest parce qu’il est la personnalité que Dieu est éternel
dans un sens qui ne peut appartenir qu’a lui. Il est éternel,
parce qu’il saisit tout dans l'unité de son jugement et 'unité
de son intention. Il est éternel, parce qu’il connait également
bien le passé, le présent et ’avenir, mais non, comme ’en-
seigne la théologie traditionnelle, parce qu’il est hors du
temps, que le passé, le présent et 'avenir se présentent a lui
sur un méme plan. Dieu ne peut étre hors du temps, puisque
son but final, le royaume de Dieu, ne peut se réaliser que
dans le temps. Seulement, le temps n’a pas pour lui la signi-
fication qu’il a pour nous. Sar qu’ill est de la réalisation de son
but final, Dieu voit continuellement cette réalisation dans la
réalisation des moyens intermédiaires. L’homme est impatient
d’atteindre le but qu’ill se propose parce qu’il n’est pas sur
d’atteindre ce but, parce qu’il ne peut voir dans les moyens
employés par lul en vue de ce but des gages assurés de
réussite : Dieu peut étre patient, parce qu’il est éternel, parce
que dans la réalisation des parties il percoit la réalisation du
tout.

Pour étre siar de la réalisation de ce tout, pour pouvoir
conditionner le monde sans étre nécessairement conditionné
par lui, 11 faut que le monde soit dépendant de Dieu, ce que
Ritschl a cherché & démontrer par sa preuve de ’existence
de Dieu. Mais dire que le monde est dépendant de Dieu, c’est
dire que le monde ne peut pas étre éternel au méme sens
que Dieu, que le monde a été créé dans le temps. Le terme
d’éternité a donc, appliqué & Dieu, encore un second sens:
celui d’existence sans commencement ni fin. On peut dire
par conséquent que Dieu est éternel dans deux sens: dans
un sens absolu, en ce que son existence n’a ni commencement
ni fin; dans un sens relatif, en ce que son esprit, dominant
I’enchainement des causes et des effets, n’est pas soumis aux
limites du temps. Ainsi, en tant que le monde devient dans
les choses particulieres, Dieu ne peut se représenter son cours
que sous la forme du temps, et il y a aussi pour lul un passé



62 LOUIS EMERY

et un avenir. D’autre part, en tant que les choses particu-
lieres sont des parties enchainées entre elles par 'unité du
but (Theile der Zweckverbindung der Welt), elles sont toutes
également réelles et présentes aux yeux de Dieu, qui voit
I’enchainement complet des causes et des effets. Il n’y aura
donc rien de contradictoire dans cette double proposition,
qui sera affirmée dans le paragraphe suivant: le royaume de
Dieu est compris dans le but de Dieu comme le terme corré-
latif de sa volonté-amour ; d’aprés notre expérience historique,
ce royaume ne se réalise que successivement. Si Dieu a élu
I’Eglise avant la fondatior du monde, c’est que le but est
concu avant les moyens.

VIII

Nous venons de voir que la notion du Dieu personnel, que
réclame la foi religieuse et auquel aboutit la preuve ritsch-
lienne de l'existence de Dieu, ne renferme aucun élément
contradictoire, capable d’infirmer cette preuve. L’affirmation
de la personnalité de Dieu, peut donc, selon Ritschl, étre
considérée comme une affirmation théorique et scientifique,
suffisante pour donner a la théologie le titre de science. La
foi religieuse ne saurait cependant se contenter d’affirmer
purement et simplement la personnalité de Dieu, vu que la
personnalité n’est qu'un mode de lexistence, sans valeur
réelle tant qu’elle n’a pas un contenu déterminé. Or, qui dit
foi religieuse, religion, statue par ld méme un rapport, une
communauté quelconque de I'homme avec Dieu, de Dieu
avec '’homme. Ce qui détermine la nature d’'une communauté
quelconque, c’est la nature du but poursuivi en commun par
les membres de la communauté, car la lol de la conduite des
membres de la communauté dépend de la nature du but pour-
suivi. Si la destination du genre humain comprend son union
spirituelle avec Dieu (ainsi que le montre le caractére uni-
versel et caractéristique pour Iesprit humain de linstinct
religieux), cette destination ne saurait étre sans relation avec
le but de Dieu, le contenu de la volonté divine. Par consé-



LA THEOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 63

quent, la foi religieuse réclame la connaissance du contenu
de la volonté de Dieu, de ses intentions & I’égard du genre
humain 1.

Selon la foi chrétienne, ce contenu de la volonté divine,
ce but divin nous est révélé dans la personne de Jésus-Christ,
et nulle part ailleurs. C’est donc Dieu révélé en Jésus-Christ
qui est la source de connaissance (der Erkenntnissgrund) de
la théologie chrétienne; c’est la vie et les enseignements de
Jésus-Christ, tels qu’ils nous sont rapportés dans les Evan-
giles, c’est 'influence qu’il a exercée sur ses contemporains
et, par leur intermédiaire, sur les générations subséquentes,
qui nous révelent I'intention de Dieu & I'égard du genre hu-
main, sa volonté. Si c’est la volonté qui est I’essence de la
personnalité, si ce sont les intentions, le but final d’un étre
qui en margue le mieux la nature — ce qu’on ne saurait
mettre en doute — 1l s’ensuit que connaitre la volonté de
Dieu, c’est connaitre Dieu lui-méme, dans la mesure ou il est
connaissable & autrui. Or Jésus-Christ nous révele la volonté
de Dieu comme étant une volonté d’amour, Dieu comme étant,
par conséquent, amour. D’aprés la conception chrétienne,
I'amour est ainsi I'attribut essentiel de Dieu, attribut géné-
rateur de tous les autres.

Il est parfaitement certain que pour la foi religieuse la parti-
cularité, la détermination, est un élément essentiel de sa
conception de la divinité. Mais est-ce qu’un pareil concept
de Dieu est soutenable scientifiquement ? C’est ce que nient

1 Cette analyse de la foi religieuse fait trés bien comprendre pourquoi
la religion naturelle est la moins naturelle de toutes les religions, et cela
parce qu’elle est un produit de I'intellect seul et non de I'instinct reli-
gieux. La religion naturelle va jusqu'a affirmer la personnalité de Dieu,
mais elle ne donne point de contenu positif & cette personnalité. Les
religions historiques, au contraire, attribuent a la divinité une volonté
positive, déterminée dans une certaine direction; de lia leur nom de
religions positives. Ce contenu positif de la volonté divine ne pouvant
étre déduit par voie rationnelle, ou congoit que toutes les religions histo-
riques en appellent & une révélation divine, et que celle-ci prenne un
caractere d’autant plus déterminé que la religion occupe un degré supé-
rieur dans I'histoire religieuse de 'humanité.



64 LOUIS EMERY

les partisans de 'adage omnis determinatio est negatio, en se
servant des mémes arguments avancés contre l'idée de la
personnalité de Dieu. A ces arguments Ritschl objecte le
raisonnement suivant : Déterminer une chose, la particulariser,
c’est toul simplement la distinguer des autres choses. Si donc
I'idée de la particularité ne peut s’appliquer & la personnalité
de Dieu, Dieu ne peut étre distinct des choses, ni les choses
de Dieu. Nous arrivons alors & ce dilemme : ou bien tout est
Dieu, ou bien tout est monde; ou bien la différence des
choses entre elles et leur différence d’avec la substance géné-
rale n’est qu’apparence, ou bien la croyance a un auteur in-
telligent d’un monde différent de lul et différent en soi n’est
qu’illusion. Mais nous avons dia admettre cette derniére cro-
yance comme nécessaire, pour expliquer le fait que dans un
monde, se distinguant en nature et vie spirituelle, les hommes
considérent leur union morale comme le but f{inal du monde.
Par couséquent il serait illogique de repousser l'idée de la
particularité en Dieu. Cette derniére idée s'impose encore par
I'impossibilité logique de nous représenter une personnalité,
c’est-a-dire une volonté, sans une direction déterminée vers
un but quelconque. La volonté personnelle de Dieu, consi-
dérée comme cause d’effets, ne peut étre congue que dans
une direction déterminée.

Ce n’est pas le tout que de démontrer que Dieu, en sa
qualité d’étre personnel, doit avoir une volonté dirigée vers
un but quelconque; il faut encore expliquer l'existence du
monde tel qu’il est, il faut montrer que le monde fait partie
intégrante du but méme de Dieu. Seule, la conception chré-
tienne d’un Dieu-amour permet de résoudre ce probleme.

Pour comprendre cet attribut de 'amour en Dieu, ou plus
justement ce Dieu-amour, il nous faut préalablement une no-
tion claire et distincte de l'amour en général. L’amour, dit
Ritschl, est la volonté qui, sous 'empire du sentiment de la va-
leur d’un objet, cherche ou bien & s’approprier cet objet, ou
bien a le faire progresser dans son genre particulier d’exis-
tence. Les objets de cet amour doivent étre nécessairement
de nature analogue & celle du sujet aimant, donc des per-



LA THEOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 65

sonnes spirituelles. Cet amour est une volonté constante dans
sa direction, car 'amour qui change d’objets est un caprice,
non de l'amour véritable. L’amour a pour but la réalisation
du but propre d’autrui. L'amour ne sera constant dans sa
direction que si le sujet aimant comprend dans son but A
lui le but particulier d’autrui.

Appliquons maintenant cette notion de l'amour a Dieu.
D’apres celle-1a, 'objet de l'amour divin ne pourra étre le
monde de la nature, mais ce sera ou bien un étre spirituel
ou bien un ensemble d’étres spirituels. Lequel des deux ? —
La réponse & cette question ne pouvant étre déduite de l'idée
méme de l'amour, il faut la chercher ailleurs, & savoir dans
le monde. Or le monde nous donne & connaitre non pas
un étre spirituel unique, mais une pluralité d’étres spiri-
tuels membres d’une méme espece. Cette considération nous
engage & voir 'objet de I'amour divin, non dans une per-
sonne unique, mals dans une pluralité d’esprits formant une
méme espéce (eine zur Gattung verbundene Vielheit von Gei-
stern).

Ici surgit une objection. L’objet aimé doit étre, avons-
nous vu, de nature analogue a celle du sujet aimant. Or Dieu,
en tant quauteur du monde, est au-dessus du monde ; dans
ce sens, il est surnaturel. Ensuite, il est un. Il faut done que
’objet de I'amour divin, pour étre analogue & son sujet, con-
stitue une unité, et que cette unité soit surnaturelle, au sens
ritschlien du terme. Comment la pluralité des esprits pourra-
t-elle arriver a former cette unité surnaturelle ? En tant que
pluralité, le genre humain est soumis aux mémes conditions
d’existence que les especes et genres divers de toutes les
créatures organiques: il est, & ce point de vue, analogue &
la nature, non a Dieu. Pour réduire cette pluralité & P'unité,
il faut comprendre le genre humain dans une unité différente
de son unité d’origine, donc dans une unité morale. L’histoire
nous montre des exemples d’unités morales dans la famille,
la classe, la nationalité, mais ces unilés sont relatives, tem-
poraires, limitées, reposant en derniere analyse sur des bases
naturelles, et I'unité qu’il nous faut, c’est une unité pouvant

THEOL. ET PHIL. 1883, 5



66 LOUIS EMERY

comprendre tout le genre humain, une unité indépendante des
conditions de la vie naturelle.

L’idée d’une pareille unité n’est pas autre chose que l'idée
chrétienne du royaume de Dieu, et ce n’est qu’avec I'appa-
rition de Jésus-Christ, le révélateur et le fondateur du roy-
aume de Dieu, que l'idée d’une unilté morale du genre hu-
maine a fait son apparition et a pris 'importance d’un facteur
historique dans le développement du genre humain. Qu’est-
ce en effet que le royaume de Dieu? C(’est 'union morale
du genre humain, réalisée par une conduite inspirée par
Pamour, c’est 'unité voulue de cette pluralité d’étres spiri-
tuels que le monde nous fait connaitre. Cette unité ne détruit
pas la pluralité naturelle, car elle est unité surnaturelle en
ce sens (u'elle ne trouve de limites ni dans la famille, ni
dans la nationalité, ni dans aucune autre forme de société
reposant sur des bases naturelles; elle est aussi surnaturelle
en ce sens que lasphére d’action de cette unité dépasse les
limites de la terre que nous habitons.

Unité surnaturelle, 'union des hommes dans le royaume
de Dieu peut étre proposée comme objet de lamour divin.
Dieu est donc amour, en ce que son but personnel est 'union
morale des hommes dans le royaume de Dieu.

Nous avons dit plus haut que l'amour a pour but la réali-
sation du but propre d’autrui, que 'amour n’est constant que
si le sujet aimant comprend dans son but & lui le but parti-
culier de l'objet aimé. L’amour de Dieu pour les hommes
doit donc se manifester en ceci que le but de Dieu, le royaume
de Dieu, implique la réalisation du butde 'homme. En d’autres
termes il faut que le royaume de Dieu soit pour les hommes
leur souverain bien, la satisfaction des aspirations caracté-
ristiques de I’humanité. Or quelle est Paspiration caracté-
ristique, essentielle de I'homme, son désir instinctif? c’est
I'aspiration & étre une personnalité libre, n’ayant d’autre loi
que celle de son esprit. C’est le désir de la liberte, 'auto-
nomie de la volonté. Il nous faut donc montrer comment le
royaume de Dieu satisfait chez 'homme son aspiration & l'in-
dépendance, a la liberté.



LA THEOLOGIE D’ALBERT RITSCHL 67

Une premieére question est & résoudre: qu’est-ce que la
liberté ? La liberté désigne ce qui différencie ’esprit personnel
de la nature, & laquelle il est uni par son organisation cor-
porelle et dont il recoit des impulsions motrices. La liberté
n’est donc pas quelque chose d’absolument indéfinissable.
Elle est bien plutdt quelque chose d’aussi défini que 1’en-
chainement naturel lui-méme. La liberté consiste d’abord
dans la détermination de soi-méme par des pensées générales
de finalitée. Par ce genre de détermination, I'esprit met une
limite & l'action des divers instincts et passions de D’étre
humain, et se manifeste comme une force opposée. L’esprit,
qui se détermine constamment d’aprés le méme but final,
est libre parce qu’il domine ses instincts individuels. Cette
liberté sera complete si le but final déterminant est d’un
contenu assez vaste pour lui subordonner tous les instincts
individuels et tous les buts moraux embrassant une sphére
particuliére (tels, par exemple, que la famille ou I’Ktat). Un
but final de telle nature nous est offert dans le royaume de
Dieu, et comme le royaume de Dieu est le but final du monde,
1l s’ensuit que la conduite prenant pour but la réalisation
du royaume de Dieu est une conduite libre au sens positif
du mot. La volonté humaine qui, dans le christianisme, est
dirigée sur le but final du royaume de Dieu, but qui domine
tous les motifs naturels et particuliers de la conduite, fait
ainsi l'expérience du plus haut degré concevable de liberté,
et cela & deux points de vue: tout d’abord par son motif su-
préme d’action, elle est indépendante de I’enchainement
naturel de la vie individuelle et sociale ; en second lieu, elle
est dirigée, dans toute sa conduite, par une libre connais-
sance de la loi morale, c’est-a-dire que les devoirs particuliers
ne sont pas imposés extérieurement au chrétien comme les
articles d’un code, mais déduits librement par lui du devoir
général de 'amour 1.

Cette liberté positive du chrétien n’exclut point la dépen-
dance de celui-ci vis-a-vis de Dieu, ce caractére spécifique
de la foi religieuse. Le royaume de Dieu, dans lequel nous

1 Vol. III, page 487.



63 LOUIS EMERY

expérimentons notre liberté, est en effet le terme corrélatif,
I’'objet de I'amour de Dieu, et, en cette qualité, compris dans
le but personnel de Dieu. Le royaume de Dieu, comme tout,
est donc dépendant de Dieu, et par conséquent aussi les in-
dividus dont il se compose. Le chrétien se sait dépendant de
Dieu de deux maniéres : d’abord en tant que créature et partie
du monde naturel, en second lieu, comme sujet de liberté
morale, puisqu’il n’acquiert cette liberté qu’en prenant pour
son but personnel le but méme de Dieu. Ainsi, la liberté
morale et la dépendance religieuse, loin de s’exclure, sont
solidaires I'une de l'autre, vérité amplement démontrée par
Iexpérience religieuse de tous les siécles.

Si Dieu est amour, s’'il manifeste cet amour en créant le
monde en vue de la réalisation du royaume de Dieu, on peut
dire que Dieu aime les hommes déja en tant que son intention
est de les faire entrer dans son royaume. Si les hommes sont
pécheurs, Dieu peut cependant les aimer en vue de leur
destination idéale. On ne voit pas pour quelle raison le péthé
serait un obstacle 4 cet amour, & moins que le péché ne fut
toujours et partout une opposition voulue et consciente au
but final de Dieu. Comme le péché n’atteint pas toujours ce
degré-la, que par suite un changement dans la direction de
la volonté est possible, I'amour de Dieu peut avoir pour objet
des hommes pécheurs. Mais le péché, qui consiste toujours
dans la poursuite d’un but autre que le but de Dieu, n’est
pas seulement immoralité (ce mot étant pris dans son sens
le plus vaste) il est aussi irréligiosité, car il implique le manque
de respect et de confiance & 'egard de Dieu. Pour établir ce
respect et cette confiance, dont I’absence est le fruit du péché,
il faudra que I’homme se sente pardonné. Ce n’est qu’a cette
condition que ’homme pourra donner comme but & sa volonté
la recherche et la possessinn du royaume de Dieu. Le pardon
des péchés sera donc une conséquence nécessaire de 'amour
de Dieu, si celui-ci a pour objet des hommes pécheurs. Le
pardon des péchés étant ainsi une condition nécessaire de la
réalisation du royaume de Dieu, dans la supposition d’un état
geéneéral de péché parmi les hommes, il n’est donc pas quelque



LA THEOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 69

chose de contradictoire & 'attribut divin de la justice. Du mo-
ment, en effet, que Dieu est essentiellement amour, la justice
ne saurait étre quelque chose d’opposé a l'amour : elle n’est
pas autre chose que la conduite normale et conséquente au
moyen de laquelle Dieu accomplit son dessein d’amour pour
le salut de I'humanité. De méme que la justice n’est qu'une
manifestation de 'amour, la colére de Dieu n’est qu'une ma-
nifestation de la justice : la colére divine désigne l'intention
de Dieu d’anéantir (vernichten) les homwes qui s’opposent
absolument & la réalisation du plan de Dieu.




	La théologie d'Albert Ritschl : exposée dans son enchainement logique [suite]

