
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 21 (1888)

Artikel: La théologie d'Albert Ritschl : exposée dans son enchainement logique
[suite]

Autor: Emery, Louis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379424

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379424
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LÀ THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL

EXPOSÉE DANS SON ENCHAINEMENT LOGIQUE

PAR

LOUIS EMERY1

La doctrine de Dieu.

VI

Nous avons vu que les religions s'efforcent de résoudre
l'opposition dans laquelle se trouve l'homme, en étant, d'un côté,

partie du monde naturel et astreint à ses lois, de l'autre côté,
personne spirituelle aspirant à s'élever au-dessus du monde et à s'en
rendre indépendant. Cette opposition, les religions la résolvent

par la foi à l'existence de puissances supérieures, douées
de volonté, et capables de secourir l'homme, de le mettre en

état de résister à l'oppression de la nature et de la dominer.
Dans la religion chrétienne, ces puissances supérieures, douées
de volonté et capables de secourir l'homme, sont au nombre
d'une seule ; en d'autre termes, la foi chrétienne n'admet
l'existence que d'un seul Dieu, elle est monothéiste.

Cette affirmation chrétienne, biblique, de l'existence d'un
Dieu unique peut-elle être démontrée vraie par voie scientifique

ou philosophique? — Ritschl le croit, bien que sa
méthode de démonstration diffère de la méthode usuelle, et qu'il
repousse absolument l'emploi des preuves traditionnelles de

1 Voir les livraisons de juillet et de septembre 1887.



LA THÉOLOGIE D:ALBERT RITSCHL 53

l'existence de Dieu. Celles-ci, on le sait, sont au nombre de

trois, connues sous le nom de preuves cosmologique, téléologique

et ontologique. L'argument cosmologique conclut de la

série des causes et des effets, dans laquelle les choses se

présentent à nous, à l'existence d'une cause première, qui elle-
même n'est pas effet, et qui est par conséquent Dieu. L'argument

téléologique conclut que la série des moyens et des buts,
dans laquelle sont ordonnées les choses, aboutit à un but
dernier, qui lui-même n'est plus moyen, qui est par conséquent
Dieu. Ritschl admet parfaitement que la conception chrétienne
de Dieu, comme notre Père en Jésus-Christ, implique les

notions de cause première et de but dernier de tout ce qui
est. Mais, considérées en elle-mêmes et indépendamment de

l'idée chrétienne de Dieu, ces deux notions de la cause
première et du but dernier ne nous conduisent pas au delà du

monde, n'aboutissent par conséquent pas à la conception
chrétienne, religieuse de Dieu1. En effet, l'idée d'une causa
sui qui est en même temps une causa omnium, est identique
à l'idée d'une substance du monde ; ce n'est pas autre chose

que la pluralité des choses considérées dans leur unité. Or c'est

là une notion qui n'est pas la notion religieuse de Dieu ; car
si, pour nous expliquer les relations réciproques des choses,

nous sommes obligés de considérer le monde comme une

unité, par conséquent comme une substance, celle-ci se conçoit

plus clairement sous la forme d'une loi générale, présidant

à la coexistence des choses diverses, que sous la l'orme

d'une cause première. v

L'argument téléologique présente des défauts analogues.
A supposer même que l'expérience nous montre toutes
choses concourant à un même but, — démonstration difficile
à faire, si elle est possible, — l'idée d'un but dernier de toutes
les choses existantes n'est pas identique à l'idée chrétienne de

Dieu. La notion métaphysique d'un but du monde, qui clôt la

' Le Dieu qu'il faut démontrer comme réel ou possible, c'est le Dieu

que réclame la foi religieuse, c'est le Dieu conçu comme garantissant
ici-bas aux croyants une position qui leur permette de se poser comme
des personnalités spirituelles indépendantes de la nature.



54 LOUIS EMERY

série des moyens, ne dépasse pas l'idée du monde, dont elle

ne fait qu'exprimer l'unité. Du reste, même en admettant

provisoirement que l'argument cosmologique et l'argument
téléologique aboutissent à la notion chrétienne de Dieu, ils n'en
auraient pas moins besoin d'un complément pour prouver,
au sens complet du mot, l'existence de Dieu. Ils n'exprimeraient,

en effet, que cette pensée, à savoir que si l'on veut
connaître le monde comme un tout, il faut nécessairement

concevoir Dieu comme la cause première et le but dernier de

ce tout. Mais rien ne nous garantit que quelque chose de réel
corresponde à cette pensée.

C'est précisément cette lacune que la scolastiqne a cherché
à combler au moyen de l'argument ontologique. On connaît
cet argument. Dieu est l'être en comparaison duquel on n'en

peut concevoir un plus parfait ; or l'existence est un élément de

la perfection ; doncDieu existe. Inutile de s'arrêter à démontrer

que cette conclusion n'a de valeur que pour notre pensée, qui
a posé comme vérité nécessaire la mineure du syllogisme :

l'existence est un élément de la perfection. Or, une idée peut
être parfaite sans que l'objet auquel s'applique cette idée soit
parfait, tout comme nous pouvons avoir une idée imparfaite
d'un objet ou d'un être parfait. L'argument ontologique, sous
la forme indiquée par Anselme, ne prouve donc rien. Il ne

prouve pas davantage sous la forme que lui a donnée Descartes,
forme qu'on peut ramener au syllogisme suivant : nous

avons l'idée d'un être infini : cette idée ne peut être le produit

d'un être fini, puisqu'elle ne renferme en elle aucune
négation, aucune détermination ; donc elle ne peut avoir été

produite en nous que par l'être infini. Ainsi l'idée d'un être
infini prouve la réalité de celui-ci. Kant a fait de cet argument
une critique aussi spirituelle que probante, en observant que
l'idée de cent écus n'a pas plus de réalité que celle d'un écu.

La preuve de Descartes n'en est pas moins encore fréquemment

employée de nos jours, comme si elle était un produit
de la raison théorique, tandis qu'elle n'est qu'un produit de

la foi religieuse cherchant à s'expliquer elle-même.
Le tort commun des arguments précédents est, aux yeux de



LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 55

Ritschl, de n'aboutir — et encore — qu'à la nécessité de

considérer le monde comme un tout régi par une loi suprême.
Or cette loi suprême n'est| point identique à l'idée religieuse
de Dieu. La connaissance ou la foi religieuse rattache l'idée
de Dieu au fait que l'homme se distingue de la nature et qu'il
peut se rendre indépendant de celle-ci avec le secours de

Dieu. Par conséquent tout essai de démontrer l'existence du

Dieu réclamé par la foi religieuse devra prendre pour point
de départ cette distinction personnelle de l'homme d'avec la

nature, cette aspiration du premier à maintenir son indépendance

et sa valeur propre en regard de la seconde. C'est là

ce qu'a fait Kant, et de là la qualification de morale donnée
à sa preuve de l'existence de Dieu. En voici, en deux mots, le
résumé :

Il existe ici-bas des êtres raisonnables, soumis à des lois

morales, et considérant leur activité propre, conforme à ces

lois, non seulement comme leur but particulier mais comme
le but final du monde. Si l'activité morale est le but final du

monde, le bonheur doit être le résultat de cette activité, doit
être impliqué dans cette activité. Le souverain bien doit donc
consister dans l'union de la vertu et du bonheur, du bien
moral et du bien physique. Le souverain bien — ce but de

l'être raisonnable —¦ embrasse donc les deux sphères de l'existence,

le monde moral et le monde physique, lesquels sont

régis par des lois différentes. Dans ces conditions, l'obtention
du souverain bien ne peut dépendre ni de l'usage de notre
liberté, ni du jeu des causes naturelles. Nous sommes ainsi

obligés d'admettre l'existence d'un auteur moral du monde

physique, auteur qui nous prescrive la recherche du souverain
bien conformément à la loi morale, et nous donne la possibilité

de l'obtenir. En d'autre termes, il est nécessaire de

concevoir Dieu comme la garantie de l'obligation morale où nous
sommes de chercher le souverain bien dans l'union du
bonheur avec la vertu, c'est-à-dire dans la domination sur le
monde de la nature.

L'idée de Dieu, à laquelle aboutit la preuve kantienne,
correspond bien à la notion religieuse, chrétienne de Dieu.



56 LOUIS EMERY

Le Dieu de Kant est bien la puissance morale qui garantit à

l'homme une position supérieure, convenant à sa valeur morale

et formant le but final du monde. Remarquons, en second

lieu, que la preuve kantienne n'est pas le simple résultat de la
réflexion de la connaissance religieuse sur l'enchaînement
de ses éléments. Son point de départ, c'est l'appréciation de

la conduite morale libre, c'est l'espoir de l'union de la vertu et

du bonheur, appréciation et espoir qui sont posés et conçus par
l'esprit humain indépendamment de toute idée de Dieu. Notons
enfin qu'aux yeux de Kant la preuve de l'existence de Dieu
et la notion de Dieu elle-même n'ont de valeur que pour la
raison pratique, tout comme la notion d'un but final n'existe

que pour une volonté libre se déterminant d'après des règles
morales, et n'est nullement la résultante de l'observation des

lois de la nature. Ainsi, la notion de Dieu, à laquelle aboutit
la preuve morale, n'a pour la raison théorique aucune valeur,
pas même celle d'une hypothèse destinée à expliquer un

groupe donné de phénomènes. Elle n'est qu'une conviction
de la raison pratique, c'est-à-dire une nécessité de pensée pour
qui admet la réalité de la liberté morale et l'idée connexe d'un
but final du monde. Elle est donc, en dernière analyse, une
affaire de foi. Vraie pour la raison pratique, l'existence de Dieu
n'est ni rejetée, ni admise par la raison théorique; elle est

simplement ignorée.
L'esprit humain peut-il se contenter d'une preuve de

l'existence de Dieu qui n'ait de valeur que pour le seul emploi

pratique de sa raison'' L'idée la plus essentielle à l'homme
religieux, celle qui détermine toute sa vie, peut-elle être

ignorée de sa raison théorique Les vérités morales et les

vérités scientifiques doivent-elles et peuvent-elles rester dans

son esprit absolument sans relation les unes avec les autres
et incapables de se résoudre dans une unité supérieure?
Ritschl et le commun des mortels ne le pensent pas. Aussi
bien le premier, tout en s'inspirant de la pensée kantienne,
a-t-il cherché à franchir l'abîme statué par le pnilosophe de

Kœnigsberg entre les deux modes de la raison. Il l'a franchi,
croit-il, de la manière suivante:



LA THÉOLOGIE D ALBERT RITSCHL 57

Si l'activité morale est bien une réalité, il faut admettre que
la connaissance de ce mode particulier d'activité constitue
une branche spéciale de la connaissance théorique, au même
titre que les autres modes d'activité de l'être humain. La
connaissance théorique doit reconnaître comme données
primordiales et la réalité de la nature et la réalité de la vie

spirituelle, et par suite le caractère obligatoire des lois propres

à chacun des deux domaines. Elle doit admettre que la

vie spirituelle, dans la mesure où elle est engagée dans la vie
de la nature, est soumise aux lois du mécanisme, mais que
son caractère spécifique vis-à-vis de la nature se manifeste
dans des lois également spécifiques. La connaissance des lois

qui régissent la vie spirituelle dans ce qu'elle, a de particulier
est elle-même une connaissance théorique. En d'autres termes,
la connaissance des lois de la raison pratique et théorique a

droit au titre de science théorique ou scientifique. Il n'est
donc pas juste de séparer absolument la raison pratique de

la raison théorique et de les opposer l'une à l'autre.
Quelle est maintenant la loi essentielle, caractéristique de

la vie spirituelle, le trait dominant au sein des diverses
tendances et impulsions du sentiment, de l'intelligence et de la

volonté? C'est, d'après Ritschl, l'instinct religieux, mais
l'instinct religieux entendu dans son sens le plus général, à savoir

comme l'aspiration à devenir une personnalité indépendante
de la nature, à se poser, en tant qu'esprit, comme but et à ne

considérer la nature que comme un moyen. C'est là la loi
fondamentale de la vie spirituelle, loi dont la connaissance

scientifique doit reconnaître la vérité et maintenir la valeur,
sous peine de méconnaître le caractère spécifique de cette
sphère particulière de l'existence. Tant que la vie spirituelle
n'est considérée qu'en elle-même, cette loi n'a qu'une portée
subjective et pratique. Mais la connaissance théorique a aussi

pour tâche de chercher une loi supérieure, présidant à la

coexistence de la nature et de l'esprit. Cette tâche s'impose déjà

par le fait que toute connaissance de la nature part de la supposition

pratique, consciente ou inconsciente, que la nature existe
en vue de l'esprit. Comment cette tâche sera-t-elle résolue?



58 LOUIS EMERY

A cette question Ritschl répond, sans hésiter, par
l'admission de la réalité de l'idée chrétienne de Dieu et pas autrement.

Pour qu'en effet la loi fondamentale de la vie spirituelle,
conformément à laquelle l'esprit se pose comme but
permanent et final en face de la nature, ne soit pas une illusion
de notre esprit, mais une vérité, il faut que la nature soit
réellement un moyen créé en vue d'un but spirituel. Pour

qu'il en soit ainsi, il faut admettre l'existence d'un Dieu-

esprit, ayant créé la nature en vue d'un but réalisable seulement

par des esprits, et dirigeant toutes choses en vue de

la réalisation de ce but. Il faut que le Dieu des chrétiens
existe. Qu'est-ce en effet que le Dieu révélé par Jésus-

Christ? — C'est le Dieu personnel, c'est le Dieu-amour qui
a posé comme but final du monde le royaume des cieux,
c'est-à-dire une société d'êtres spirituels obéissant à des lois
morales. Ou bien la raison théorique doit renoncer à

comprendre la cause et la loi de la coexistence de la nature et de

la vie spirituelle, et rejeter comme une illusion le trait distinc-
tif de cette dernière, ou bien elle doit reconnaître la réalité
de l'existence de Dieu comme un postulat scientifiquement
nécessaire. Tel est le dilemme que Ritschl envisage comme
inéluctable et qu'il propose comme preuve de la réalité du

Dieu postulé par la foi religieuse.

VII

La conception chrétienne de Dieu comme auteur spirituel,
moral du monde implique la notion de personnalité. Par

conséquent, pour établir d'une manière incontestable le caractère

scientifique de l'idée chrétienne de Dieu, il faut encore prouver

que l'attribut de la personnalité peut être appliqué à Dieu

sans contradiction. De tout temps, mais surtout depuis
Spinosa et son fameux axiome: omnis determinano est negatio,
on a opposé l'une à l'autre les deux notions de personnalité
et d'absoluité. Il n'en pouvait guère être autrement, si l'on
considère le sens que le langage philosophique attache
ordinairement à ces deux mots. Sous le nom d'absolu on entend



LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 59

généralement une substance sans limite ni détermination
d'aucune sorte, idée qui revient en réalité à celle de l'espace
illimité. Par le terme de personnalité, d'être personnel, on

désigne, au contraire, l'être se saisissant comme unité vis-à-vis
d'un autre être. Selon Ritschl, cette seconde définition est

incomplète. Sans doute un homme ne peut avoir le sentiment
de sa personnalité sans se distinguer par là même d'autrui.
Mais si la personnalité suppose cette distinction, elle est

davantage que cette simple distinction: le langage ordinaire
le prouve. Qui entend-on désigner, en effet, dans le public,
par ce mot de personnalité?... l'individu dont l'horizon
intellectuel et le cercle d'action sont restreints autant que
possible à sa seule personne?.... pas le moins du monde. L'individu

passe pour avoir une personnalité d'autant plus forte

que son intelligence est plus vaste, que sa faculté de sentir
est accessible à des impressions plus hétérogènes, que sa

volonté est plus apte à transformer les choses, à diriger les

personnes et les événements. Plus l'individu se distingue de

ce qui l'entoure et le domine, plus sa personnalité est

développée, plus elle possède d'originalité. Ce n'est pas l'imper-
sonnalité, mais la personnalité ou l'originalité de l'esprit qui
est la forme dans laquelle se présentent et le plus haut degré
de réceptivité et le plus haut degré d'influence sur les hommes
et sur les choses. Plus une personnalité est intense, plus
elle devient maîtresse de la nature et capable de la faire servir
à ses fins. Pour se convaincre de la vérité de ces affirmations,
il suffit de considérer l'échelle des créatures ; cette échelle

nous montre que le développement de la personnalité est la

mesure môme du développement général des êtres, que
l'homme n'est devenu le roi de la création que parce qu'il est

parvenu seul à la personnalité, en prenant pleinement
conscience de lui-même. Si le but de l'homme est d'arriver à ne

plus se laisser dominer par les impressions de son milieu,
mais à les faire concourir à son propre développement spirituel,

il n'y arrive que dans la mesure où sa personnalité est

plus forte, ou plutôt, sa personnalité est accentuée dans la

mesure même où il y arrive.



60 LOUIS EMERY

C'est la personnalité, ce caractère de l'être spirituel, qui
permet à l'homme de faire jusqu'à un certain point l'expérience

de l'éternité. Qu'est-ce en effet que l'éternité? — La
définir comme l'absence du temps (die Zeitlosigkeit), ou comme
le temps sans commencement ni fin, c'est la définir par des

termes incompréhensibles pour notre esprit, car nous ne

pouvons penser en faisant abstraction du temps. Il nous faut
donc une autre définition du temps. L'idée du temps nous
est fournie par le fait que nous distinguons nos sensations
et nos représentations les unes des autres, que nous les classons

d'après leur rapport de causalité. D'autre part, nous
suspendons, pour ainsi dire, l'action du temps, lorsque nous
réduisons des paroles prononcées ou entendues successivement

à l'unité du jugement, un certain nombre de jugements
à l'unité du concept, un certain nombre de concepts à l'unité
d'une conception du monde. Cette suppression du temps, ou,
pour parler plus justement, cette élévation de l'esprit au-
dessus de la succession, est déjà un exemple de ce qu'on
peut appeler l'éternité de l'esprit. Cette éternité apparaît avec

encore plus d'évidence dans le pouvoir propre à la volonté de

déterminer toute une série d'actes d'après le but final qu'elle
s'est proposé. Ces expériences de la vie spirituelle nous amènent

à définir l'éternité comme la puissance de l'esprit sur le

temps.
Cette puissance de l'esprit sur le temps n'est que relative

chez l'homme, d'abord parce que son esprit reste toujours à

quelque degré conditionné par la nature de son milieu,
ensuite parce qu'il lui est impossible d'arriver à une connaissance

complète de ce qui l'entoure et de lui-même. L'homme devient
une personnalité, il n'est pas une personnalité. L'absolue
indépendance ne pouvant être reconnue qu'au Créateur de

toutes choses, à Celui qui sait tout et de qui tout dépend, il
s'ensuit que la notion de personnalité, bien loin de ne pas
pouvoir s'appliquer à Dieu, ne peut s'appliquer complètement
et véritablement qu'à lui. Dieu ne devient pas une personnalité,

il est la personnalité par excellence, il est la personnalité

absolue, en ce sens qu'il domine tout et qu'il n'est



LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 61

dominé par personne, qu'il peut, s'il le veut, tout conditionner
et n'être conditionné par rien.

C'est parce qu'il est la personnalité que Dieu est éternel
dans un sens qui ne peut appartenir qu'à lui. Il est éternel,
parce qu'il saisit tout dans l'unité de son jugement et l'unité
de son intention. Il est éternel, parce qu'il connaît également
bien le passé, le présent et l'avenir, mais non, comme
l'enseigne la théologie traditionnelle, parce qu'il est hors du

temps, que le passé, le présent et l'avenir se présentent à lui
sur un même plan. Dieu ne peut être hors du temps, puisque
son but final, le royaume de Dieu, ne peut se réaliser que
dans le temps. Seulement, le temps n'a pas pour lui la
signification qu'il a pour nous. Sûr qu'il est de la réalisation de son
but final, Dieu voit continuellement cette réalisation dans la
réalisation des moyens intermédiaires. L'homme est impatient
d'atteindre le but qu'il se propose parce qu'il n'est pas sûr
d'atteindre ce but, parce qu'il ne peut voir dans les moyens
employés par lui en vue de ce but des gages assurés de

réussite: Dieu peut être patient, parce qu'il est éternel, parce
que dans la réalisation des parties il perçoit la réalisation du
tout.

Pour être sûr de la réalisation de ce tout, pour pouvoir
conditionner le monde sans être nécessairement conditionné

par lui, il faut que le monde soit dépendant de Dieu, ce que
Ritschl a cherché à démontrer par sa preuve de l'existence
de Dieu. Mais dire que le monde est dépendant de Dieu, c'est
dire que le monde ne peut pas être éternel au même sens

que Dieu, que le monde a été créé dans le temps. Le terme
d'éternité a donc, appliqué à Dieu, encore un second sens:
celui d'existence sans commencement ni fin. On peut dire

par conséquent que Dieu est éternel dans deux sens : dans

un sens absolu, en ce que son existence n'a ni commencement
ni fin; dans un sens relatif, en ce que son esprit, dominant
l'enchaînement des causes et des effets, n'est pas soumis aux
limites du temps. Ainsi, en tant que le monde devient dans
les choses particulières, Dieu ne peut se représenter son cours
que sous la forme du temps, et il y a aussi pour lui un passé



62 LOUIS EMERY

et un avenir. D'autre part, en tant que les choses particulières

sont des parties enchaînées entre elles par l'unité du

but (Theile der Zweckverbindung der Welt), elles sont toutes

également réelles et présentes aux yeux de Dieu, qui voit
l'enchaînement complet des causes et des effets. Il n'y aura
donc rien de contradictoire dans cette double proposition,
qui sera affirmée dans le paragraphe suivant : le royaume de

Dieu est compris dans le but de Dieu comme le terme corrélatif

de sa volonté-amour ; d'après notre expérience historique,
ce royaume ne se réalise que successivement. Si Dieu a élu

l'Eglise avant la fondation du monde, c'est que le but est

conçu avant les moyens.

VIII

Nous venons de voir que la notion du Dieu personnel, que
réclame la foi religieuse et auquel aboutit la preuve ritsch-
lienne de l'existence de Dieu, ne renferme aucun élément

contradictoire, capable d'infirmer cette preuve. L'affirmation
de la personnalité de Dieu, peut donc, selon Ritschl, être
considérée comme une affirmation théorique et scientifique,
suffisante pour donner à la théologie le titre de science. La
foi religieuse ne saurait cependant se contenter d'affirmer
purement et simplement la personnalité de Dieu, vu que la

personnalité n'est qu'un mode de l'existence, sans valeur
réelle tant qu'elle n'a pas un contenu déterminé. Or, qui dit
foi religieuse, religion, statue par là même un rapport, une
communauté quelconque de l'homme avec Dieu, de Dieu

avec l'homme. Ce qui détermine la nature d'une communauté

quelconque, c'est la nature du but poursuivi en commun par
les membres de la communauté, car la loi de la conduite des

membres de la communauté dépend de la nature du but poursuivi.

Si la destination du genre humain comprend son union
spirituelle avec Dieu (ainsi que le montre le caractère
universel et caractéristique pour l'esprit humain de l'instinct
religieux), cette destination ne saurait être sans relation avec
le but de Dieu, le contenu de la volonté divine. Par consé-



LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 63

quent, la foi religieuse réclame la connaissance du contenu
de la volonté de Dieu, de ses intentions à l'égard du genre
humain L

Selon la foi chrétienne, ce contenu de la volonté divine,
ce but divin nous est révélé dans la personne de Jésus-Christ,
et nulle part ailleurs. C'est donc Dieu révélé en Jésus-Christ
qui est la source de connaissance (der Erkenntnissgrund) de
la théologie chrétienne; c'est la vie et les enseignements de

Jésus-Christ, tels qu'ils nous sont rapportés dans les Evangiles,

c'est l'influence qu'il a exercée sur ses contemporains
et, par leur intermédiaire, sur les générations subséquentes,
qui nous révèlent l'intention de Dieu à l'égard du genre
humain, sa volonté. Si c'est la volonté qui est l'essence de la

personnalité, si ce sont les intentions, le but final d'un être
qui en marque le mieux la nature — ce qu'on ne saurait
mettre en doute — il s'ensuit que connaître la volonté de

Dieu, c'est connaître Dieu lui-même, dans la mesure où il est
connaissable à autrui. Or Jésus-Christ nous révèle la volonté
de Dieu comme étant une volonté d'amour, Dieu comme étant,
par conséquent, amour. D'après la conception chrétienne,
l'amour est ainsi l'attribut essentiel de Dieu, l'attribut
générateur de tous les autres.

Il est parfaitement certain que pour la foi religieuse la
particularité, la détermination, est un élément essentiel de sa

conception de la divinité. Mais est-ce qu'un pareil concept
de Dieu est soutenable scientifiquement C'est ce que nient

1 Cette analyse de la foi religieuse fait très bien comprendre pourquoi
la religion naturelle est la moins naturelle de toutes les religions, et cela

parce qu'elle est un produit de l'intellect seul et non de l'instinct
religieux. La religion naturelle va jusqu'à affirmer la personnalité de Dieu,
mais elle ne donne point de contenu positif à cette personnalité. Les

religions historiques, au contraire, attribuent a la divinité une volonté
positive, déterminée dans une certaine direction ; de là- leur nom de

religions positives- Ce contenu positif de la volonté divine ne pouvant
être déduit par voie rationnelle, ou conçoit que toutes les religions
historiques en appellent a une révélation divine, et que celle-ci prenne un
caractère d'autant plus déterminé que la religion occupe un degré supérieur

dans l'histoire religieuse de l'humanité.



64 LOUIS EMERY

les partisans de l'adage omnis determinano est negatio, en se

servant des mêmes arguments avancés contre l'idée de la

personnalité de Dieu. A ces arguments Ritschl objecte le

raisonnement suivant : Déterminer une chose, la particulariser,
c'est tout simplement la distinguer des autres choses. Si donc

l'idée de la particularité ne peut s'appliquer à la personnalité
de Dieu, Dieu ne peut être distinct des choses, ni les choses

de Dieu. Nous arrivons alors à ce dilemme : ou bien tout est

Dieu, ou bien tout est monde ; ou bien la différence des

choses entre elles et leur différence d'avec la substance générale

n'est qu'apparence, ou bien la croyance à un auteur
intelligent d'un monde différent de lui et différent en soi n'est

qu'illusion. Mais nous avons dû admettre cette dernière

croyance comme nécessaire, pour expliquer le fait que dans un
monde, se distinguant en nature et vie spirituelle, les hommes
considèrent leur union morale comme le but final du monde.

Par conséquent il serait illogique de repousser l'idée de la

particularité en Dieu. Cette dernière idée s'impose encore par
l'impossibilité logique de nous représenter une personnalité,
c'est-à-dire une volonté, sans une direction déterminée vers
un but quelconque. La volonté personnelle de Dieu, considérée

comme cause d'effets, ne peut être conçue que dans

une direction déterminée.
Ce n'est pas le tout que de démontrer que Dieu, en sa

qualité d'être personnel, doit avoir une volonté dirigée vers
un but quelconque ; il faut encore expliquer l'existence du
monde tel qu'il est, il faut montrer que le monde fait partie
intégrante du but même de Dieu. Seule, la conception
chrétienne d'un Dieu-amour permet de résoudre ce problème.

Pour comprendre cet attribut de l'amour en Dieu, ou plus
justement ce Dieu-amour, il nous faut préalablement une
notion claire et distincte de l'amour en général. L'amour, dit
Ritschl, est la volonté qui, sous l'empire du sentiment de la
valeur d'un objet, cherche ou bien à s'approprier cet objet, ou
bien à le faire progresser dans son genre particulier d'existence.

Les objets de cet amour doivent être nécessairement
de nature analogue à celle du sujet aimant, donc des per-



LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 65

sonnes spirituelles. Cet amour est une volonté constante dans

sa direction, car l'amour qui change d'objets est un caprice,
non de l'amour véritable. L'amour a pour but la réalisation
du but propre d'autrui. L'amour ne sera constant dans sa

direction que si le sujet aimant comprend dans son but à

lui le but particulier d'autrui.
Appliquons maintenant cette notion de l'amour à Dieu.

D'après celle-là, l'objet de l'amour divin ne pourra être le
monde de la nature, mais ce sera ou bien un être spirituel
ou bien un ensemble d'êtres spirituels. Lequel des deux —
La réponse à cette question ne pouvant être déduite de l'idée
même de l'amour, il faut la chercher ailleurs, à savoir dans

le monde. Or le monde nous donne à connaître non pas
un être spirituel unique, mais une pluralité d'êtres spirituels

membres d'une même espèce. Cette considération nous

engage à voir l'objet de l'amour divin, non dans une
personne unique, mais dans une pluralité d'esprits formant une
même espèce (eine zur Gattung verbundene Vielheit von
Geistern).

Ici surgit une objection. L'objet aimé doit être, avons-
nous vu, de nature analogue à celle du sujet aimant. Or Dieu,
en tant qu'auteur du monde, est au-dessus du monde ; dans

ce sens, il est surnaturel. Ensuite, il est un. Il faut donc que
l'objet de l'amour divin, pour être analogue à son sujet,
constitue une unité, et que cette unité soit surnaturelle, au sens
ritschlien du terme. Comment la pluralité des esprits pourra-
t-elle arriver à former cette unité surnaturelle En tant que
pluralité, le genre humain est soumis aux mêmes conditions
d'existence que les espèces et genres divers de toutes les
créatures organiques : il est, à ce point de vue, analogue à

la nature, non à Dieu. Pour réduire cette pluralité à l'unité,
il faut comprendre le genre humain dans une unité différente
de son unité d'origine, donc dans une unité morale. L'histoire
nous montre des exemples d'unités morales dans la famille,
la classe, la nationalité, mais ces unités sont relatives,
temporaires, limitées, reposant en dernière analyse sur des bases

naturelles, et l'unité qu'il nous faut, c'est une unité pouvant
THÉOL. ET PHIL. 1888. 5



66 LOUIS EMERÏ

comprendre tout le genre humain, une unité indépendante des

conditions de la vie naturelle.
L'idée d'une pareille unité n'est pas autre chose que l'idée

chrétienne du royaume de Dieu, et ce n'est qu'avec l'apparition

de Jésus-Christ, le révélateur et le fondateur du
royaume de Dieu, que l'idée d'une unité morale du genre
humaine a fait son apparition et a pris l'importance d'un facteur

historique dans le développement du genre humain. Qu'est-
ce en effet que le royaume de Dieu C'est l'union morale
du genre humain, réalisée par une conduite inspirée par
l'amour, c'est l'unité voulue de cette pluralité d'êtres spirituels

que le monde nous fait connaître. Cette unité ne détruit
pas la pluralité naturelle, car elle est unité surnaturelle en

ce sens qu'elle ne trouve de limites ni dans la famille, ni
dans la nationalité, ni dans aucune autre forme de société

reposant sur des bases naturelles ; elle est aussi surnaturelle
en ce sens que la sphère d'action de cette unité dépasse les

limites de la terre que nous habitons.

Unité surnaturelle, l'union des hommes dans le royaume
de Dieu peut être proposée comme objet de l'amour divin.
Dieu est donc amour, en ce que son but personnel est l'union
morale des hommes dans le royaume de Dieu.

Nous avons dit plus haut que l'amour a pour but la
réalisation du but propre d'autrui, que l'amour n'est constant que
si le sujet aimant comprend dans son but à lui le but
particulier de l'objet aimé. L'amour de Dieu pour les hommes

doit donc se manifester en ceci que le but de Dieu, le royaume
de Dieu, implique la réalisation du but de l'homme. En d'autres

termes il faut que le royaume de Dieu soit pour les hommes

leur souverain bien, la satisfaction des aspirations
caractéristiques de l'humanité. Or quelle est l'aspiration
caractéristique, essentielle de l'homme, son désir instinctif? c'est

l'aspiration à être une personnalité libre, n'ayant d'autre loi

que celle de son esprit. C'est le désir de la liberté, l'autonomie

de la volonté. Il nous faut donc montrer comment le

royaume de Dieu satisfait chez l'homme son aspiration à

l'indépendance, à la liberté.



LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 67

Une première question est à résoudre : qu'est-ce que la
liberté? La liberté désigne ce qui différencie l'esprit personnel
de la nature, à laquelle il est uni par son organisation
corporelle et dont il reçoit des impulsions motrices. La liberté
n'est donc pas quelque chose d'absolument indéfinissable.
Elle est bien plutôt quelque chose d'aussi défini que
l'enchaînement naturel lui-même. La liberté consiste d'abord
dans la détermination de soi-même par des pensées générales
de finalité. Par ce genre de détermination, l'esprit met une
limite à l'action des divers instincts et passions de l'être
humain, et se manifeste comme une force opposée. L'esprit,
qui se détermine constamment d'après le même but final,
est libre parce qu'il domine ses instincts individuels. Cette

liberté sera complète si le but final déterminant est d'un
contenu assez vaste pour lui subordonner tous les instincts
individuels et tous les buts moraux embrassant une sphère
particulière (tels, par exemple, que la famille ou l'Etat). Un
but final de telle nature nous est offert dans le royaume de

Dieu, et comme le royaume de Dieu est le but final du monde,
il s'ensuit que la conduite prenant pour but la réalisation
du royaume de Dieu est une conduite libre au sens positif
du mot. La volonté humaine qui, dans le christianisme, est

dirigée sur le but final du royaume de Dieu, but qui domine
tous les motifs naturels et particuliers de la conduite, fait
ainsi l'expérience du plus haut degré concevable de liberté,
et cela à deux points de vue: tout d'abord par son motif
suprême d'action, elle est indépendante de l'enchaînement
naturel de la vie individuelle et sociale ; en second lieu, elle
est dirigée, dans toute sa conduite, par une libre connaissance

de la loi morale, c'est-à-dire que les devoirs particuliers
ne sont pas imposés extérieurement au chrétien comme les

articles d'un code, mais déduits librement par lui du devoir
général de l'amour L

Cette liberté positive du chrétien n'exclut point la dépendance

de celui-ci vis-à-vis de Dieu, ce caractère spécifique
de la foi religieuse. Le royaume de Dieu, dans lequel nous

'Vol. III, page 487.



68 LOUIS EMERY

expérimentons notre liberté, est en effet le terme corrélatif,
l'objet de l'amour de Dieu, et, en cette qualité, compris dans

le but personnel de Dieu. Le royaume de Dieu, comme tout,
est donc dépendant de Dieu, et par conséquent aussi les

individus dont il se compose. Le chrétien se sait dépendant de

Dieu de deux manières : d'abord en tant que créature et partie
du monde naturel, en second lieu, comme sujet de liberté
morale, puisqu'il n'acquiert cette liberté qu'en prenant pour
son but personnel le but même de Dieu. Ainsi, la liberté
morale et la dépendance religieuse, loin de s'exclure, sont
solidaires l'une de l'autre, vérité amplement démontrée par
l'expérience religieuse de tous les siècles.

Si Dieu est amour, s'il manifeste cet amour en créant le
monde en vue de la réalisation du royaume de Dieu, on peut
dire que Dieu aime les hommes déjà en tant que son intention
est de les faire entrer dans son royaume. Si les hommes sont

pécheurs, Dieu peut cependant les aimer en vue de leur
destination idéale. On ne voit pas pour quelle raison le péóhé
serait un obstacle à cet amour, à moins que le péché ne fût
toujours et partout une opposition voulue et consciente au
but final de Dieu. Comme le péché n'atteint pas toujours ce

degré-là, que par suite un changement dans la direction de

la volonté est possible, l'amour de Dieu peut avoir pour objet
des hommes pécheurs. Mais le péché, qui consiste toujours
dans la poursuite d'un but autre que le but de Dieu, n'est

pas seulement immoralité (co mot étant pris dans son sens
le plus vaste) il est aussi irréligiosité, car il implique le manque
de respect et de confiance à l'égard de Dieu. Pour établir ce

respect et cette confiance, dont l'absence est le fruit du péché,
il faudra que l'homme se sente pardonné. Ce n'est qu'à cette
condition que l'homme pourra donner comme but à sa volonté
la recherche et la possessinn du royaume de Dieu. Le pardon
des péchés sera donc une conséquence nécessaire de l'amour
de Dieu, si celui-ci a pour objet des hommes pécheurs. Le
pardon des péchés étant ainsi une condition nécessaire de la
réalisation du royaume de Dieu, dans la supposition d'un état
général de péché parmi les hommes, il n'est donc pas quelque



LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 69

chose de contradictoire à l'attribut divin de la justice. Du

moment, en effet, que Dieu est essentiellement amour, la justice
ne saurait être quelque chose d'opposé à l'amour : elle n'est

pas autre chose que la conduite normale et conséquente au

moyen de laquelle Dieu accomplit son dessein d'amour pour
le salut de l'humanité. De même que la justice n'est qu'une
manifestation de l'amour, la colère de Dieu n'est qu'une
manifestation de lajustice: la colère divine désigne l'intention
de Dieu d'anéantir (vernichten) les hommes qui s'opposent
absolument à la réalisation du plan de Dieu.


	La théologie d'Albert Ritschl : exposée dans son enchainement logique [suite]

