
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 21 (1888)

Artikel: La philosophie de Qohéleth [suite]

Autor: Revel, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379423

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379423
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LÀ PHILOSOPHIE DE QOHÉLETH

ALBERT REVEL1

III

V, 1-7. « Veille bien sur ta démarche quand tu te rends à la maison

de Dieu; s'en approcher pour obéir vaut mieux que les sacrifices

des sots, dont pas un ne se doute qu'il fait mal. Ne sois pas
empressé à ouvrir la bouche, et que ton cœur ne se hâte pas de
proférer des paroles en présence de Dieu ; car Dieu est dans le ciel et
toi tu es sur la terre. Que tes paroles soient donc en petit nombre.
Car tout comme le rêve provient d'un excès de besogne, ainsi la
voix du sot s'annonce par un flux de paroles.

» Quand tu fais un vœu à Dieu ne tarde pas à l'accomplir, car
Dieu n'a aucun gré des sots. Acquitte ton vœu; mieux vaut ne pas
faire de vœux que d'en faire et de ne pas les acquitter. Ne permets
pas à ta bouche de faire pécher ta chair; et ne va pas dire à
l'envoyé : « c'était une erreur ; » pourquoi Dieu s'irriterait-il de tes
paroles, et ferait-il échouer l'œuvre de tes mains Tas de paroles, tas
de rêves et de vanités. Crains Dieu I »

« Le ton change. L'auteur parle à la seconde personne; il
veut instruire les autres. Jusqu'ici il s'est plutôt entretenu avec
lui-même. Son discours prend davantage les allures du genre
gnomique. » (M. Reuss.) Mais il ne perd pas de vue l'idée générale

; ici encore il veut mettre à nu la vanité de certains actes

humains, et il applique sa pénétrante analyse à un sujet d'une

importance exceptionnelle, qu'il aborde pour la première fois :

la manifestation du sentiment religieux.

1 Voir pour le premier article la livraison de septembre 1887.



LA PHILOSOPHIE DE QOHÉLETH 29

Rien de plus simple, rien de plus clair que les principes
énoncés par l'auteur. Il commence par nous inviter à mesurer
prudemment notre démarche quand nous allons à la maison de

Dieu, c'est-à-dire quand nous nous rendons au temple pour
prendre part au culte. L'avis n'est pas superflu, car le maintien
du fidèle, aux abords du culte, en dit plus long qu'on ne pense ;

il témoigne du sérieux ou de la légèreté avec laquelle on

s'approche de « la présence de Dieu. » L'auteur, à l'exemple de

tous les prophètes, traite de sottise ou de folie un culte purement

rituel ; on ne s'approche pas de Dieu pour se livrer à des

semblants ou à des simagrées, mais avec la détermination
d'obéir à sa volonté, ce qui vaut mieux que tous les sacrifices
des sots. « Le sot n'est donc pas simplement l'imbécile (le
nigaud), mais celui qui dévie de la bonne voie... Les notions de

sagesse et de sottise, dans la littérature philosophique et morale

des Hébreux, ne se bornent pas à l'élément intellectuel,
mais impliquent toujours aussi un élément religieux et moral. »

(M. Reuss.) Celui-là est un sot qui s'imagine se mettre bien avec
le bon Dieu en accomplissant un rite ; mais, s'il se doutait qu'il
fait mal, il ne serait plus un sot.

Autre folie : l'absence de recueillement. Le sot croit bien
faire en s'empressant d'ouvrir la bouche, autrement dit : en

se hâtant d'ouvrir l'écluse à un flot de paroles. Il s'agit
principalement de la prière, qui ne consiste pas à faire beaucoup de

phrases ; peu de mots suffisent ; si l'on est réellement « en
présence de Dieu, » et pénétré du sentiment que Dieu nous est
aussi supérieur que les cieux sont élevés au-dessus de la terre
(comp. Esa. LV, 8, 9), il ne pourra nous venir à l'esprit de

nous le rendre attentif par notre loquacité. C'est précisément
ce que Christ a enseigné, lui aussi, dans le « sermon sur la
montagne. » (Math. VI, 7.) Il n'est pas douteux, non plus,
que cet avertissement ne doive s'étendre à toute espèce de

verbiage religieux ; et, pour le dire en passant, c'est à cernerne
verbiage que Christ fait allusion dans saint Matthieu XII, 36,
37, et que saint Jacques, dans son épître, fait une guerre sans
merci. Notre auteur qualifie ce verbiage en l'appelant « la voix
du sot, » et en le comparant au rêve qui provient * d'une



30 A. REVEL

surexcitation de l'activité, c'est-à-dire à une chose absolument
vaine et dénuée de valeur. » (M. Reuss.)

En troisième lieu, l'auteur réprouve la légèreté avec laquelle,
de son temps, on faisait des vœux, quitte à les oublier ensuite

ou à retarder le plus possible leur accomplissement. Il paraît
que les actes de ce genre ne coûtaient rien, tant qu'il s'agissait

de promettre, et que les sots, peuple nombreux, ne se
souciaient guère de tenir parole. Les vœux devaient consister
surtout en une promesse d'offrande ou de sacrifice1 dont il
fallait prévenir les prêtres du temple ; le moment venu, on

alléguait souvent un futile prétexte pour s'en dispenser, ou bien

on se permettait de dire à l'envoyé des prêtres que sa

réclamation était mal fondée et qu'il y avait eu erreur. Or, par le

vœu, l'on contracte un engagement sacré, une obligation
religieuse vis-à-vis de Dieu ; y manquer, c'est mentir et attirer sur
soi la colère divine et la malédiction du travail; Dieu ne permet

pas qu'on se moque de lui : ô Seô; où p^-umpl^xai. (Gal. VI, 7.).
En résumé, la manifestation du sentiment religieux requiert

le sérieux du maintien, l'obéissance à la volonté divine, le

recueillement dans la maison de prière, la sobriété du langage,
le respect des engagements contractés. Hors de ces conditions
élémentaires, il n'y a que du verbiage, un tas de rêves et de

vanités. « Crains Dieu * La crainte de Dieu, c'est la sagesse.

(Job XXVIII, 28.)
Cette page est fort belle ; mais, en voulant l'expliquer,

M. Renan en a fait la caricature. Lui qui reproche justement à

Voltaire d'avoir pratiqué « l'exégèse de la polissonnerie, » il
s'est livré, en cet endroit, à une exégèse fantaisiste qui côtoie
la frivolité. A l'entendre, l'invitation à s'observer, quand on va
à la maison de Dieu, reviendrait à dire : Mets-y de la réflexion,

n'y va pas à tort et à travers. Est-ce là le ton de l'auteur du

livre, ou le grincement d'une pochette? Mais continuons : « Il
faut donc, avec tout le monde, aller au temple et pratiquer le

d Gen. XXVili, 22 : la dîme; 1 Sam. I, 11 : consécration d'un premier-
né ; Lèv. XXV1I : personnes, bétail, maisons, champs, récoltes ; Am. Il,
11,12 ; Act. X Vili, 18 ; XXI, 24 ; naziréat temporaire. — Quant au principe
même, voy. Deut. XX HI, 22-24.



LA PHILOSOPHÉLE DE HTHQOEI 31

culte établi ; mais ici, comme en toute chose, il faut éviter
l'excès. On importune Dieu par des vœux trop répétés ; on
donne aux prêtres des droits sur soi ; craindre Dieu, voilà le

culte véritable. Les dévots sont les plus insupportables des sots.

L'impie est un fou ; il brave Dieu, il s'expose au danger le plus
terrible ; mais le pietiste est un nigaud qui assomme Dieu par
ses prières et lui déplaît en croyant l'honorer. » Tout cela est

très parisien, sans doute ; mais on dirait Voltaire traduisant en

vers légers la grave et mâle poésie dantesque. Nous serions
curieux de savoir si M. Renan se propose d'insérer ce passage
dans le « paroissien » qu'il rêve d'offrir un jour aux belles
dames finement gantées qui pratiquent « le culte établi. »

V. 8-19. « Si tu vois dans la province l'oppression du pauvre et
la violation du droit et de lajustice, ne t'en étonne point; c'est que
les grands ont des grands qui les surveillent, et qu'au-dessus d'eux
il y a des grands encore. Mais avec tout cela l'avantage de la terre
c'est que le roi même est servi par la glèbe.

» Celui qui aime l'argent n'en est pas rassasié, et celui aime l'opulence

n'en tire aucun profit. Cela aussi est une vanité I Plus
s'augmente la fortune, plus se multiplient ceux qui la grugent ; et quel
avantage en retire le propriétaire si ce n'est de voir la chose de ses

yeux Doux est le sommeil du laboureur, qu'il mange peu ou
beaucoup ; mais la satiété ne permet pas au riche un paisible
sommeil.

» Il y a une triste affaire que j'ai vue sous le soleil : c'est la richesse
gardée par le possesseur pour son propre héritier. Que cette richesse
vienne à périr par quelque fâcheuj accident, et au fils qu'il a engendré

il ne reste plus rien à prendre; tel qu'il est sorti du sein de sa
mère, tout nu, il s'en ira comme il était venu, sans emporter dans sa
main une parcelle de son labeur. C'est bien là une triste affaire ; de
la même façon qu'il était venu, il s'en va ; et quel profit lui revient-
il d'avoir jeté au vent son labeur? Même il aura passé toutes ses

journées dans une humeur sombre, dans un redoublement de
chagrin, de malaise et d'irritation.

» Voici ce que j'ai vu, moi, de bon : c'est une belle chose (pour
l'homme) de manger, de boire et de jouir, durant le nombre des

jours de vie que Dieu lui a donnés, de tout le labeur auquel il s'est
livré sous le soleil. Oui, voilà son lot ; tout homme à qui Dieu a
donné des richesses et des trésors, et a permis d'en jouir et d'en
prendre sa part et de se réjouir de son labeur (doit se dire) : c'est là
un don de Dieu Car il ne pense pas beaucoup à (la brièveté) des

jours de sa vie, lorsque Dieu lui accorde la joie de son cœur. »



32 A. REVEL

La liaison de ce morceau avec le précédent est impossible à

découvrir; mais il importe peu, au fond, que l'Ecclesiaste ne

présente pas un enchaînement rigoureux et ne soit pas une
œuvre logique et parfaitement suivie. Il suffit qu'on aperçoive
le lien de chaque morceau avec le thème principal ; et à cette
condition jamais l'auteur ne défaut. Comment, en effet, de la

manifestation du sentiment religieux sa pensée est-elle venue
s'arrêter sur la vanité de la fortune en argent et sur la folie de
thésauriser? Il n'y a là aucune transition logique, pas même

une association quelconque des idées ; mais, au milieu de cette
divagation apparente, l'auteur ne perd jamais de vue son but,
qui est de ramener toutes les observations de détail à la distinction

fondamentale entre la sagesse et la sottise. Cette distinction,

il vient de la tracer nettement dans la sphère du sentiment
religieux; il va la poursuivre dans un autre ordre de faits, sans

s'inquiéter des transitions.
Ce qui le préoccupe tout d'abord, c'est le triste état de la

société, l'oppression du pauvre, la négation du droit et de la

justice. (Cf. IV, 1.) Mais, dit-il, il ne faut pas s'en étonner; la

cause principale de cette mauvaise administration de la
province (le mot de province est caractéristique) réside dans la

hiérarchie féodale et gouvernementale. La surveillance des

grands par les grands n'est qu'un instrument d'oppression ; les

agents du pouvoir, aux divers degrés de l'échelle administrative,

sont complices les uns des autres. Mais avec tout cela, la
base de la société subsiste, car ses intérêts reposent sur la
cultivation du sol, et le pouvoir royal lui-même est en quelque
sorte serf de la glèbe. Heureux le laboureur1 Son sommeil est

doux, tandis que l'insatiable amour de l'argent (auri sacra
fames) ne connaît pas la vraie jouissance, fait surgir une nuée de

parasites, empêche de dormir (II, 23), n'est pas à l'abri de mille
accidents fâcheux, est bafoué par la mort et ne laisse après lui
que le souvenir de sombres et tristes journées.

Ce tableau si vrai présente une analogie remarquable avec
la philosophie de l'apôtre Paul. (1 Tim. VI, 6-10, 17-19 ; cf.

1 0 fortunato* nimium, sua si bona norint, Agricolas! (Virg. Georg. II,
458.)



LA PHILOSOPHIE DE QOHÉLETH 33

Phil. IV, 6, 14, 12.) L'auteur de l'Ecclesiaste connaît, lui aussi,
le prix inestimable de la jouissance paisible qui rapporte tout
à Dieu ; la satisfaction des besoins matériels (le manger et le

boire), le fruit des labeurs, la richesse, les jours heureux, il
faut regarder tout cela comme un don de Dieu. Voilà le vrai
lot et la vraie sagesse. La jouissance n'est pas le but, mais le

moyen ; il ne faut pas travailler pour jouir, mais il faut savoir

jouir en travaillant, et rien ne contribue davantage à l'acquisition

de cette rare science que la pensée de Dieu à qui l'on est

redevable de tout.

VI, 1-12. « Encore un mal que j'ai vu sous le soleil, et qui pèse
lourdement sur l'humanité. 11 y a tel homme à qui Dieu a donné
richesses, trésors, honneurs, qui ne manque de rien de ce qu'il
désire, et à qui Dieu ne permet pas d'en jouir, si bien qu'un étranger
en jouit à sa place. Voilà une vanité et une triste affaire! Quand
même un homme aurait engendré une centaine de fils, qu'il eût vécu
beaucoup d'années, et qu'il eût prolongé la durée de son existence,
si son âme ne s'est point rassasiée de prospérité, je dis que l'avorton

est plus heureux que lui, car venu dans le vide il s'en va dans
les ténèbres et son nom est recouvert par la nuit ; il n'a pas même
vu le soleil, il n'a rien su, il n'a pas même eu de sépulture; mais il
y a plus de repos de son côté que du côté de cet autre qui, dût-il
vivre deux mille ans sans jouir du bonheur, ne s'en va pas moins
au même endroit où tous s'acheminent.

» Tout le labeur de l'homme est pour sa bouche ; et pourtant
l'appétit n'est pas satisfait. Quelle est donc la supériorité du sage
sur le sot? ou celle de l'homme humble qui sait marcher en
présence des vivants C'est qu'il vaut mieux voir de ses yeux que
de céder à l'entraînement des désirs, ce qui est une vanité et une
pâture de vent. Ce qui existe a dès longtemps reçu un nom ; l'on
sait ce que l'homme vaut et qu'il ne peut tenir tête à plus fort que
lui. Oui, abondance de paroles, abondance de vanités, quel profit
pour l'homme Qui sait ce qui est bon pour l'homme durant la vie,
durant le peu de jours de cette vie passagère qu'il traverse comme
une ombre Qui peut dire à l'homme ce qui après lui se passera
sous le soleil? »

Il avait été question, dans le morceau précédent, des hommes
riches qui jamais ne se rassasient de thésauriser, malgré tous
les mécomptes et toutes les déceptions, qui se rendent malheureux

par leur propre avidité et se trouvent ensuite exposés à

la perte soudaine de leurs biens. Il s'agit maintenant de ceux
THÉOL. ET PHIL.



34 A. REVEL

qui, tout en étant au faîte des richesses et des honneurs, sont
incapables d'en jouir, parce que Dieu leur a refusé la jouissance,
et l'a réservée, en leur lieu et place, à des étrangers. L'auteur
ne dit pas pourquoi la jouissance est refusée ; il se borne à

constater le fait, qui peut être diversement expliqué « par la
maladie, ou par des travers d'esprit, ou par des passions
inquiètes. » (M. Reuss.) Le possesseur de ces richesses n'a donc

pas pu, ou il n'a pas su en jouir ; et cette privation ne saurait
être compensée ni par un accroissement colossal de la famille
ni par une longévité indéfinie. Il vaudrait mieux ne pas vivre
du tout que de vivre ainsi ; le sort de l'avorton est infiniment
préférable (cf. Job III, 16). Nous voilà donc ramenés à l'idée
de la jouissance, qui joue un rôle important dans les considérations

de l'auteur. D'où vient que l'appétit de la jouissance,

pour le commun des mortels, n'est jamais satisfait et rassasié?
C'est que l'homme (terme collectif) poursuit la jouissance
comme un but ; et. comme nous l'avons déjà vu dans le morceau

précédent, il ne devrait pas en être ainsi. De là une
nouvelle antithèse entre le sage et le sot ; le sage, c'est l'homme
humble qui sait se conduire parce qu'il a des yeux dans sa tète

(II, 14), qu'il connaît la valeur de l'homme, qu'il sait se

soumettre à l'ordre immuable établi de Dieu (III, 14), et qu'il ne
se perd pas dans un flux de paroles vaines (cf. V, 7); le sot est
celui qui cède à l'entraînement des désirs, qui court après le
vent (c'est-à-dire après ce qu'il ne peut atteindre), et qui ne
sait pas ce qu'il y a de mieux pour cette vie passagère qu'il
traverse comme une ombre. (Cf. Jacq. IV, 14.) D'après M. Reuss,
« les réflexions tristes reprennent (ici) le dessus ; » mais si

tristesse il y a, elle est dans le fond bien plus que dans la

forme. Quant à la façon dont M. Renan a interprété les versets

VI, 9-12, on ne peut rien dire si ce n'est qu'elle ressemble à une
haute voltige.

IV

VII, 1-29. « Mieux vaut une bonne réputation qu'une huile
précieuse ; et mieux vaut le jour de la mort que celui de la naissance.

* Mieux vaut aller à une maison de deuil qu'à une maison de



LA PHILOSOPHIE DE QOHÉLETH 35

festin ; car là est le terme de tout homme, et les vivants prendront
la chose à cœur. Mieux vaut la tristesse que le rire ; car la tristesse
du visage est bonne pour le cœur. Le cœur des sages est dans la
maison de deuil ; et le cœur des sots est dans la maison de joie.

» Mieux vaut écouter la réprimande du sage que la chanson des
sots ; car tel qu'un feu d'épines crépitant sous la chaudière, tel est
le rire du sot, et cela aussi est une vanité.

> L'oppression pousse le sage à la folie, et les présents corrompent

le cœur.
•> Mieux vaut la fin d'une chose que son commencement.
» Mieux vaut longanimité qu'un esprit hautain. Nesois pas prompt

à t'emporter, car l'emportement réside dans le sein des sots.
» Garde-toi de dire : Comment se fait-il que les jours d'autrefois

valaient mieux que ceux d'à présent ?Une pareille question n'est rien
moins que sage.

» Sagesse vaut un héritage et mieux encore, pour ceux qui voient
le soleil ; car l'abri de la sagesse vaut l'abri de l'argent, et la science
a cet avantage que la sagesse donne vie à celui qui la possède.

» Considère l'œuvre de Dieu : qui peut redresser ce qu'il a fait
courbe Au jour du bonheur, sois heureux ; et au jour du malheur,
réfléchis; l'un aussi bien que l'autre est l'œuvre de Dieu, et la raison

en est que l'homme n'ait rien à trouver après lui.
» J'ai tout vu pendant les jours de ma vaine existence. Tel juste

périt par sa justice ; et tel scélérat coule de longs jours dans sa
méchanceté. Ne sois pas juste à l'excès, et n'affecte pas trop de sagesse ;

pourquoi te ruinerais-tu Ne sois pas méchant à l'excès, et ne fais
pas le sot; pourquoi mourrais-tu avant le temps Il est bon de
s'attacher à ceci et et de ne pas lâcher cela, car celui qui craint Dieu
échappe à toutes les difficultés ; la sagesse donne au sage plus de
force que n'en donnent dix capitaines à une ville.

i Non, il n'y a pas, sur la terre, d'homme juste qui fasse le bien
sans pécher. Ne fais pas attention non plus à tous les propos qu'on
débite, de peur que tu n'aies à entendre ton esclave te maudire; car
bien des fois, tu le sais, tu as toi-même proféré des malédictions
contre les autres.

» J'ai examiné tout cela en sage. Je me suis dit : Allons, plus de

sagesse encore Mais elle est restée loin de moi. Ce qui est dans le
lointain, se rapprochera-t-il Ce qui est tout au fond, tout au fond,
pourra-t-on l'atteindre? Quant à moi,je me suis appliqué de cœur à

connaître, à sonder, à chercher la sagesse et la raison des choses, et
à me convaincre que la méchanceté est une insanité et la déraison
une folie ; et ce que j'ai trouvé, moi, de plus amer que la mort, c'est
la femme, elle dont le cœur n'est que filets et pièges et dont les
mains sont des chaînes; lui échapper, c'est un bonheur qui vient de

Dieu, mais le pécheur s'y laisse prendre. Voilà, dit le Qohéleth, ce

que, tout compte fait, j'ai réussi à trouver : ce que j'ai cherché de

toute mon âme, je ne l'ai pas trouvé ; j'ai bien trouvé un homme



36 A. REVEL

sur mille, mais pas une femme entre elles toutes. Au surplus, voici
ce que j'ai trouvé : c'est que Dieu a fait l'homme droit, et eux sont
à l'affût de machinations sans fin. »

Le ton change de nouveau. Sans perdre de vue son sujet,
l'auteur enfile négligemment des maximes détachées, des

réflexions décousues, des apophthegmes incohérents; mais

toujours persiste l'antithèse fondamentale de la sagesse et de la
sottise. Les douze premiers versets, par la répétition de la
formule mieux vaut,... ont une physionomie à eux ; on pourrait
les intituler « les préférences du sage. » L'auteur, dit M. Reuss,
renchérit exprès sur les antithèses et frise à dessein le paradoxe.

Il est, en effet, paradoxal de pousser le sérieux jusqu'à
recommander la <neJ)pumx (la triste figure) comme un signe de

la santé morale (v. 3). D'autre part, la pensée est profondément

religieuse ; pour l'Ecclesiaste comme pour le poète du

livre de Job (II, 10), les jours de bonheur et les jours de
malheur sont également l'œuvre de Dieu, œuvre immuable à

laquelle il faut nous soumettre. L'auteur ne s'explique pas là-
dessus ; sa vue est bornée par l'étroit horizon de notre
existence terrestre, après laquelle il n'y a rien à attendre de

nouveau ; mais il est permis de croire que dans cette
alternance de joies et de douleurs il discernait un plan divin
d'éducation. Plus bas (v. 15-19), il semble recommander la morale

du juste milieu : pas trop de justice, pas trop de méchanceté

; et c'est peut-être le plus risqué des paradoxes de

l'écrivain. Mais, à y regarder de près, il veut simplement nous
mettre en garde contre les excès du rigorisme ; et l'on ne saurait

nier que l'affectation d'une justice méticuleuse est un
travers insupportable, car il n'y a pas, sur terre, d'homme juste
au sens absolu du mot (v. 20). Au surplus, il est évident que
les notions relatives de justice et de méchanceté, au sens
vulgaire, sont déterminées par la loi ; et comme la loi rend
obligatoires une foule de devoirs que la philosophie morale ne

peut placer au même plan, le sage a bien raison de s'élever
contre le rigorisme et de chercher l'équilibre moral dans un
principe unique et supérieur. La crainte de Dieu étant la seule
chose nécessaire, c'est par elle seule que nous pouvons échap-



LA PHILOSOPHIE DE QOHÉLETH 37

per aux excès, au rigorisme et au relâchement ; et de la sorte
la sagesse nous est présentée comme une force, une puissance

qui peut soutenir la comparaison avec la défense la mieux
organisée. La sagesse offre même une plus grande garantie que
la justice, car celle-ci n'existe nulle part, ici-bas, dans sa

perfection. Ne relève donc pas les mauvais propos qui mettent en

doute ta propre justice ; car ta conscience ne peut t'absoudre du

reproche d'avoir parlé toi-même inconsidérément (v. 20-22).
Enfin l'auteur jette un coup d'œil rétrospectif (v. 23-29) sur le

résultat de ses propres investigations. Il s'est appliqué à étudier
les faits avec sagesse ; en d'autres termes, il a fait le meilleur
usage possible de ses facultés intellectuelles et morales, afin
de chercher l'explication des choses, la sagesse objective, la

vérité en un mot. Mais il n'a pu l'atteindre, car elle est un trésor

profondément enfoui (cf. Job XXVIII, 12 ss.) et par là
même inaccessible Alors il s'est rabattu sur le problème purement

moral des caractères de la méchanceté et de la déraison
humaine ; et, tout compte fait, qu'a-t-il trouvé? Par une tournure

inattendue, il s'en prend au sexe féminin tout entier,
comme à un instrument de séduction et d'esclavage; l'idéal de

l'homme est rare, celui de la femme n'existe pas même.
L'implacable misogyne admet, il est vrai, un peu plus loin (IX, 9),

que la félicité conjugale est un élément de la jouissance au sein
du travail ; mais ici, il juge le beau sexe en bloc, tout en lui
accordant les circonstances atténuantes ; le Créateur n'est pour
rien dans cet état de choses, ce sont les hommes qui se trouvent

en faute, car ils ont renié leur droiture originelle pour
inventer des machinations (des roueries, dit M. Renan) sans fin.
Et si le pessimisme de l'auteur, à l'égard des femmes, se donne

pleine carrière, il ne faut pas oublier non plus que les mœurs
de l'Orient ne lui donnaient que trop raison ; où aurait-il pu
trouver l'idéal si ardemment désiré? L'Evangile seul est
capable de le créer et d'en faire une réalité vivante.

VIII, 1-IX, 10. « Qui est pareil au sage, et qui sait le mot de tout
La sagesse d'un homme fait briller son visage ; mais le visage
insolent est haïssable.

» Sois attentif à la bouche du roi, à cause du serment prêté à



38 A. REVEL

Dieu. Ne sors pas précipitamment de sa présence ; ne persiste pas
dans des propos désagréables; car il fait tout ce qu'il veut. La
parole du roi c'est une puissance ; et qui lui dira : Que fais-tu Celui
qui s'en tient à l'ordre reçu n'encourra pas de disgrâce; un cœur
sage connaît le moment favorable et les voies légales, car en toute
chose il y a un moment favorable et des voies légales. Or ce qui
aggrave la situation de l'homme, c'est qu'il ignore absolument ce

qui doit arriver ; qu'en sera-t-il nul ne peut le lui dire. Personne
n'a pouvoir sur le vent pour emprisonner le vent ; personne n'a
pouvoir sur le jour de la mort ; il n'y a pas moyen de s'échapper le
jour de la bataille ; et la fraude ne sauve pas le coupable.

» J'ai vu tout cela, et j'ai appliqué ma pensée à tout ce qui se fait
sous le soleil, dans un temps où l'homme domine sur l'homme pour
son malheur. Ainsi j'ai vu des méchants qu'on allait enterrer ; le
convoi se mettait en marche, en s'éloignant du lieu saint, tandis que
dans la ville on faisait l'éloge de leurs actions. Encore une vanité!
Parce que la sentence contre les méfaits ne s'exécute pas promptement,

le cœur humain s'enhardit à mal faire. Tel pécheur commet
le mal cent fois et jouit d'une longue vie, et cependant je sais que le
bonheur est réservé à ceux qui craignent Dieu et qui craignent sa

présence ; que le bonheur ne saurait ótre le partage du méchant;
que celui-ci n'a pas longtemps à vivre et que ses jours sont comme
une ombre, parce qu'il n'a nulle crainte de la présence de Dieu.
Il y a une vanité dans ce qui se passe sur la terre ; c'est qu'il y a
des justes qui sont traités selon les œuvres des méchants, et des

méchants qui sont traités selon les œuvres des justes. « Encore une
vanité, » me suis-je dit. Alors j'ai chanté les louanges de la joie, car
il n'y a, sous le soleil, rien de bon pour l'homme que de manger, de

boire, de se réjouir, et c'est là tout ce qui lui reste de son labeur
durant les jours de vie que Dieu lui a donnés sous le soleil.

» M'appliquant à connaître la sagesse et à examiner tout ce qui
se passe sur la terre, — quand même jour et nuit l'on dût refuser
le sommeil à ses yeux, — j'ai vu que dans toute l'œuvre de Dieu il
n'est pas possible à l'homme d'arriver à la compréhension de ce

qui arrive sous le soleil. Quelque labeur, quelque recherche que
l'homme s'impose, il ne réussit pas à trouver ; et tel sage qui
prétend en savoir quelque chose, n'est pas capable d'y parvenir.

» Je me suis donc appliqué à faire le tour des choses, et j'ai vu
que les justes et les sages, et leurs actes, sont dans la main de Dieu,
l'amour aussi bien que la haine; l'homme ne sait rien de tout ce

qui se passe devant ses yeux ; tout peut arriver à tous ; un même
sort peut échoir au juste et au méchant, à l'homme pur et à l'homme
impur, à celui qui sacrifie comme à celui qui ne sacrilie pas, à

l'homme de bien comme au pécheur, à celui qui prête serment
comme à celui qui redoute de jurer. Voilà le mal dans tout ce qui
arrive sous le soleil, c'est qu'un même sort puisse échoir à tous.
Aussi bien le cojur des fils d'Adam se remplit de méchanceté et de



LA PHILOSOPHIE DE QOHÉLETH 39

folie leur vie durant; et après cela, on va rejoindre les morts. Cela
vaut-il mieux? A tous les vivants il reste l'espérance, car un chien
vivant vaut mieux qu'un lion mort. Les vivants, du moins, savent
qu'ils mourront, tandis que les morts ne savent rien. Pour eux, plus
de récompense, car leur mémoire est oubliée. Leurs amours, leurs
haines, leurs rivalités ont péri depuis longtemps ; et il n'y a plus
désormais de part pour eux en tout ce qui arrive sous le soleil.

» Sus doncl mange ton pain en liesse, et bois ton vin gaiement,
puisque Dieu a fait prospérer tes affaires. Que toujours tes habits
soient blancs, et que les parfums ne cessent de couler sur ta tête.
Jouis de la vie avec la femme que tu aimes, tous les jours de cette
vie passagère que Dieu t'a donnée sous le soleil ; car voilà ton lot,
dans cette vie laborieuse que tu passes sous le soleil. Toute affaire
qui se présente à la portée de ta main, fais-la au mieux de tes
forces ; car il n'y aura ni activité, ni pensée, ni savoir, ni sagesse
dans le Sheol où tu vas aller. »

Dans le morceau précédent, l'auteur avait fait l'éloge de la

sagesse ; mais il avait fini par constater que, malgré toute son

application, le but demeure inaccessible ; l'explication des

choses luì échappe, et toujours il se trouve arrêté par des

énigmes insolubles. La sagesse est sans pareille, mais qui peut
savoir le mot de tout? Dans une nouvelle série de réflexions,
l'auteur s'attache précisément à indiquer les limites que nous

pose notre ignorance. (VIII, 1-8.)
U y a tout d'abord, dans l'ordre social, le mystère de la

puissance royale, despotique et irresponsable. La sagesse devra
consister à faire preuve d'une prudence consommée, à veiller
soigneusement sur les actes et sur les paroles, à ne pas faire
de questions indiscrètes, à ne pas discuter les ordres reçus, à

savoir choisir les moments et les voies et moyens, à savoir
attendre patiemment sans s'aventurer à prévenir l'heure et

sans vouloir pénétrer l'avenir. Cette situation politique, dit
M. Reuss, prouverait au besoin, à elle seule, que ce n'est pas
Salomon qui parle. On n'imagine pas le despote rédigeant lui-
même un code diplomatique à l'intention de ses sujets, et

déplorant ensuite le malheur du temps où l'homme domine
sur l'homme. (VIII, 9.) Le sage qui a vu tout cela et qui a dû

envelopper sa pensée de si nombreuses précautions, a dû vivre
sous un gouvernement où la liberté de la parole était sévèrement

réprimée. Or, rien de pareil ne s'est jamais vu à aucune



40 A. REVEL

époque de la monarchie israélite ; de David à Sédéchias, le

franc parler n'a jamais manqué de représentants, ainsi que le

prouve l'histoire du prophétisme. L'époque de la domination

persane est, entre toutes, celle qui répond le mieux à la

description ; et elle explique également l'usage du mot
province (V, 7) qui sert à désigner la Palestine en tant que
circonscription judiciaire de l'empire.

En ce temps d'oppression (III, 16 ; IV 1-3 ; X, 5-7) où les

lenteurs de la justice ne servent qu'à encourager le mal et
à lui assurer l'impunité (VIII, 11-12), le désordre est arrivé à

ce point que les méchants obtiennent une sépulture honorable
et des éloges publics, tandis qu'il y a des justes qui sont traités
selon les œuvres des méchants. (VIII, 10,11.) Est-il un renversement

comparable à celui-là Si l'auteur était sceptique, ce

serait ici l'occasion, ou jamais, de professer le scepticisme
quant au gouvernement moral de l'univers : comment lajustice

divine peut-elle tolérer un pareil spectacle? Eh bien, l'auteur

est tellement éloigné du scepticisme que, à cet endroit
même de sa description, il conclut contre toute apparence à la

certitude de la justice divine, au bonheur qui découle de la

crainte de Dieu, et à la jouissance qui accompagne le labeur
durant les jours de vie que Dieu nous accorde. Tout cela, il le
sait de science certaine (VIII, 12-15 : et cependant je sais...),
c'est-à-dire par l'expérience de la foi ; mais il lui est impossible
d'atteindre à la compréhension de l'œuvre de Dieu, car il ne

parvient pas à résoudre les énigmes et à concilier les antinomies.

(VIII, 16,17.) Ce qui, par dessus tout, le tourmente, c'est
la solution de l'énigme de la vie ; comment s'expliquer le fait
qu'un même sort puisse échoir à tous indifféremment? La mort
survient, et tout est fini, pour les justes comme pour les

méchants, pour les hommes de bien comme pour les pécheurs.
Voilà le fait brutal auquel se heurte sans cesse la pensée de

l'écrivain, et qui trouve son expression la plus énergique dans
le proverbe : « Un chien vivant vaut mieux qu'un lion mort. »

(IX, 1-6.) Après cela, quoi de plus admirable que la manière
dont l'écrivain se représente le bonheur de cette vie passagère?

Tout d'abord, c'est à Dieu qu'il le rapporte ; ensuite il le



LA PHILOSOPHIE DE QOHÉLETH 41

traduit en contentement et en félicité conjugale ; et enfin, il le
fait consister dans une vie laborieuse et dans la vaillance avec
laquelle, on déploie l'activité de la pensée et du savoir en de

sérieuses occupations. (IX, 7-10.)

IX, 11 XI, 6. « Je reviens à ce que j'ai vu sous le soleil. 11 ne
suffit pas d'être agile pour courir, ni d'être vaillant pour combattre,
ni d'être sage pour avoir du pain, ni d'être intelligent pour être
riche, ni d'être savant pour obtenir de la faveur : car tout cela
dépend du temps et des circonstances. Or l'homme ne connaît pas
plus son heure que les poissons pris au filet et les oiseaux pris au
piège ; comme eux, les fils d'Adam sont enlacés à l'heure fatale qui
fond sur eux à l'improviste.

» Voici un exemple de sagesse que j'ai vu sous le soleil, et qui m'a
paru avoir un cachet de grandeur. Il y avait une petite ville, de peu
d'habitants ; un grand roi marcha contre elle et l'assiégea, en
élevant contre elle de grands ouvrages de circonvallation. Or il se

trouva dans cette ville un homme pauvre et intelligent, et il fit si
bien qu'il la délivra parsa sagesse ; mais personne n'a gardé le
souvenir de cet homme pauvre. Alors je me dis : Mieux vaut sagesse
que force, mais la sagesse du pauvre est méprisée et ses paroles ne
sont pas écoutées. Les paroles des sages, écoutées en silence, valent
mieux que les clameurs d'un chef parmi les sots. La sagesse vaut
mieux que les engins de guerre ; mais un seul pécheur suffit pour
annuler beaucoup de bien.

•> Les mouches mortes infectent l'huile parfumée et la font
fermenter ; de même le prix de la sagesse et de la gloire est gâté par
un peu de folie.

» Le cœur du sage va à droite, le cœur du sot à gauche ; rien qu'à
voir le sot allonger le pas sur la route, on voit que le sens lui
manque ; et chacun de dire : Voilà un sot!

» Si la colèr.3 du souverain s'élève contre toi, garde ton assiette ;

le calme te préservera de grandes fautes.
» Il y a un abus que j'ai vu sous le soleil, une erreur qui

provient des autorités ; c'est que la sottise est placée très haut et les
notables sont assis en bas. J'ai vu des esclaves à cheval, et des

princes aller à pied comme des esclaves.
» Celui qui creuse une fosse y tombe ; celui qui démolit une

muraille, le serpent le mord ; celui qui extrait des pierres peut être
blessé; celui qui fend du bois en court les risques. Si le fer est
émoussé et le tranchant non aiguisé, il faut redoubler d'efforts ;

mais la sagesse a l'avantage du succès. Si le serpent mord, faute
d'avoir été charmé, pas de profit pour le charmeur

» Les paroles du sage ont de la grâce, mais les lèvres du sot le
conduisent à sa perte ; le début de ses discours n'est que sottise, et la
fin n'est qu'une triste insanité. Le sot a beau multiplier les paroles ;



42 A. REVEL

nul ne sait ce qui arrivera. Qui donc pourrait lui dire ce qui
adviendra après lui La fatigue des sots les éreinte, eux qui ne savent
pas même le chemin de la ville.

» Malheur à toi, pays qui as pour roi un jouvenceau, et dont les
princes s'attablent dès le matin! Heureux pays qui as un roi de
noble race, et dont les princes mangent à l'heure convenable, pour
réparer leurs forces, et non pour se gorger de boissons Par suite de
la paresse, la charpente s'effondre ; et, par suite des bras balants,
la pluie s'infiltre dans la maison ; on fait des repas pour se divertir,
le vin égaie la vie et l'argent répond à tout...

• Même en pensée, ne dis pas de mal du roi ; même au fond de ta
chambre à coucher, ne dis pas de mal du riche ; car l'oiseau du ciel
pourrait emporter le son de ta voix, et la gent ailée pourrait
rapporter ce que tu as dit.

» Jette ton pain à la surface des eaux : avec le temps, tu le retrouveras.

Fais-en sept parts et même huit ; car tu ne sais pas quel
malheur peut arriver sur la terre. Quand les nuages sont chargés
de pluie, ils crèvent; et quand un arbre tombe,au midi ou au nord,
l'endroit où il tombe, c'est l'endroit où il reste. A vouloir observer
le vent, on perd le moment des semailles ; à vouloir observer les

nuages, on manque l'heure de la moisson. De même que tu ignores
la route que suit le souffle de vie, quand se forment les os dans le
sein de la femme enceinte, de même tu ne sais rien de l'œuvre de

Dieu, dans tout ce qu'il fait. Dès le matin, fais tes semailles ; et le
soir ne laisse pas reposer ta main ; car tu ne sais pas du tout ce qui
réussira, ceci ou cela, ou si les deux sont également bons. »

Par une transition aisée et naturelle, l'auteur est amené à de

nouvelles réflexions. La réussite de notre activité passagère

(IX, 10) ne dépend pas de nos aptitudes, mais du temps et des

circonstances, c'est-à-dire de la volonté de celui qui a fixé le
terme fatal de tous nos efforts. (IX, 11-12.) — Les maximes qui
suivent sont, pour la plupart, de véritables meshalim, des

adages figurés, des sentences proverbiales, qui font ressortir
les avantages de la sagesse, l'imprévoyance et l'insanité de la
sottise. — L'exemple de la petite ville sauvée par l'intelligence
de l'homme pauvre, sert à prouver que sagesse vaut mieux

que force et engins de guerre ; mais ici le sage est oublié, et
ailleurs il n'est pas même écouté. (IX, 13-18 — La comparaison

des mouches mortes est assez transparente ; quant à

faire dire à l'auteur que le cœur du sage est placé à droite et

le cœur du sot à gauche, c'est vouloir l'assimiler à Sganarelle,
médecin malgré lui. « La droite et la gauche représentent ici



LA PHILOSOPHIE DE QOHÉLETH 43

comme partout la bonne et la mauvaise direction » (M. Reuss),
la tendance de l'esprit et de la volonté, la route que suit l'action
elle-même. (X, 1-3.) — L'auteur montre ensuite comment il
convient de supporter l'emportement d'un roi : le calme est la

meilleure réponse aux explosions de la colère, car il ne faut

pas se mettre dans son tort par des bravades ou par une
contradiction énergique. Il constate en même temps que, par la
faute d'un despotisme capricieux, le vrai mérite est méconnu
et les sots parviennent aux premières places. (X, 4-7.) — Avantages

de la prudence : dans tout ce qu'on fait, il faut prendre
des précautions, employer des moyens suffisants et saisir le

moment favorable ; le succès est à ces conditions. (X, 8-11.) —
La différence entre la sagesse et la sottise se montre aussi dans
les discours; le sot, dans sa loquacité, ne sait pas même ce

qu'il y a de plus élémentaire, le chemin frayé qui mène à la
ville. (X, 12-15.) M. Renan découvre ici une allusion aux
esséniens, qui évitaient le séjour des villes — Le contraste s'étend

plus loin, au pays assez malheureux pour avoir un roi tout
jeune et sans expérience^ entouré de princes qui ne songent
qu'à s'attabler du matin au soir, et au pays qui a le bonheur de

posséder une aristocratie honorable et un roi doué d'une vraie
noblesse morale. Sans travail et sans vigilance, la plus solide
construction menace de s'effondrer ; et là où règne la soif des

divertissements et des plaisirs de la table, et où domine la folie
des dépenses, il n'est pas difficile de prédire une ruine
prochaine. (X, 16-19.) — La règle do prudence renfermée dans

X, 20 rappelle le dicton : « Les murailles ont des oreilles, »

mais elle est exprimée d'une façon bien plus gracieuse. M. Renan

a eu la main lourde en y découvrant « une allusion aux
mouchards du temps » — Les dernières sentences (XI, 1-6) peuvent

se ramener sans effort à une pensée fondamentale, si l'on

y voit une nouvelle recommandation du travail et de l'activité.
Il faut, pour réussir, un courage entreprenant uni à la prudence

qui sait diviser les chances de pertes ; il importe de ne pas

perdre son temps à observer le vent et les nuages, sous peine
de manquer à la fois l'heure des semailles et de la moisson, et,
d'autre part, il convient de semer deux fois plutôt qu'une seule,



44 A. REVEL

ou, comme l'on dirait, de mettre deux cordes à son arc. Du

reste, il y a des chances contre lesquelles la prévoyance ne peut
rien, des lois immuables établies de Dieu. Ce n'est donc pas
l'homme qui est le maître du succès; la réussite est l'œuvre de

Dieu, qui règle toutes choses et qui exerce un contrôle par des

voies aussi mystérieuses que la formation de la vie elle-même
dans le sein de la femme. (Cf. Prov. XXX, 19 ; Ps. CXXXIX,
13 ss.)

XI, 7-XII, 8. « Qu'elle est douce la lumière1, et qu'il fait bon
voir le soleil Si un homme vit de nombreuses années, que
toujours il se réjouisse; mais qu'il n'oublie pas que les jours
ténébreux- seront nombreux à leur tour. Tout ce qui est arrivé est
vanité. Réjouis-toi, jeune homme, durant ta jeunesse, et goûte le
bonheur de tes belles années; marche dans les voies de ton cœur
et au gré de tes yeux, mais sache que de tout cela Dieu te
demandera compte. Bannis le chagrin de ton cœur, épargne le mal à
ta chair, car la jeunesse est une aurore passagère ; mais souviens-
toi de ton Créateur aux jours de ta jeunesse, avant que viennent
les jours du mal et qu'approchent les années dont tu diras : Rien
ne m'y plaît ; avant que s'obscurcissent le soleil et la lumière, la
lune et les étoiles1, et que les nuages remontent aussitôt après la
pluie1 ; alors que trébuchent les gardiens du logis-, que fléchissent
les hommes forts11, que chôment les meulières7 réduites à un petit
nombre, que se voilent les sentinelles aux fenêtres", que se ferment
les deux battants sur la rue:i et que vient à baisser le bruit de la
meule1"; alors qu'on se lève au chant du coq" et que s'affaiblissent
toutes les filles du chant12; alors qu'on craint les montées et que

1 II dolce lume (Dante)
2 Les ténèbres du Sheol. Qu'il se prépare à mourir.
'¦'• La vieillesse est comparée a l'hiver.
5 Dans la vieillesse, le ciel est toujours gris, comme dans la saison des

pluies.
5 Les jambes.
c Les bras.
7 Les dents.
8 Les pupilles des yeux.
'¦> Les oreilles.

10 L'affaiblissement de l'ouïe.
11 L'insomnie.
12 Les cordes vocales; affaiblissement de la voix.



LA PHILOSOPHIE DE QOHÉLETH 45

tout dans le chemin fait peur; alors que l'amandier est dédaigné1,
que la sauterelle donne des nausées2, et que la câpre ne produit
plus d'effet3; preuve que l'homme s'achemine vers sa demeure
éternelle et que dans la rue vont processionner les pleureuses à

gage ; avant que se rompe la chaînette d'argent et que se brise la
lampe d'or1, que le seau se disloque sur la fontaine, que la poulie5

roule dans la citerne, et que la poussière, faisant retour à la
terre, redevienne ce qu'elle était d'abord, tandis que le souffle fera
retour à Dieu qui l'a donné1'.

» Vanité des vanités, disait le Qohéleth ; tout est vanité. »

Parvenu au terme de ses enseignements sur les conditions
de l'existence terrestre et de l'activité humaine, l'auteur
résume sa philosophie « dans une page finale, la plus touchante
de tout le livre, et dans laquelle, tout en peignant avec une
poétique mélancolie les sombres horizons d'une vie qui va
s'éteindre, il conserve assez de force d'âme et de sérénité d'esprit

pour jeter encore un regard de joie sympathique sur les
beaux jours de son printemps. » (M. Reuss.) Un sage qui, malgré

les rudes expériences de la vie, aime la lumière, le soleil
et la joie des belles années, n'est pas arrivé, comme le prétend
M. Renan, au comble de la tristesse; il ne dit pas au jeune
homme : Amuse-toi au gré de ton caprice, mais il lui rappelle
avec une douce gravité la responsabilité humaine et le jugement

de Dieu. Que ce jugement, renfermé dans le cours de la
vie présente, ne soit pas tout celui dont parle la religion
chrétienne, cela n'est pas douteux ; mais encore est-il vrai de dire

que la religion chrétienne n'exclut nullement le fait que le jugement

commence dès ici-bas. La foi religieuse de l'auteur, la
foi si profondément implantée dans l'esprit du peuple juif,

1 L'amande étant trop dure pour les dents ébréchées.
2 Autrefois, comme aujourd'hui, quelques espèces de sauterelles étaient

un article comestible.
a La câpre est un apéritif et un stimulant. Perte de l'appétit.
4 La vie est comparée à une lampe d'or suspendue au plafond par une

chaînette d'argent, et les deux métaux représentent la vie comme un
objet des plus précieux.

5 Que le seau se disloque on que la poulie roule dans la citerne, il n'y
a plus moyen de puiser l'eau. C'en est fait de la vie.

0 Comp. Gen. 11,7; III, 19; Job. XXVIl, 3; XXXIII, 4; XXXIV, 14;
Ps. CIV, 29 ss.



46 A. REVEL

d'une rémunération providentielle dans les limites de l'existence

terrestre (comp. VIII, 11-13), peut s'appeler très imparfaite,

mais elle n'est pas illusoire ; car, d'après l'Evangile, le

jugement n'est pas tout entier réservé à l'autre vie, il se manifeste

en bien des manières dès l'heure présente. (Comp. Jean

III, 18, 19 ; XII, 31 ; Rom. I, 18, etc.) Ce qui rend si étroite la

conception de l'auteur, c'est qu'il ne sait rien de ce qui
dépasse le terme fatal de la vieillesse ; mais dans cet espace
resserré qu'assombrit la perspective du Sheol (II, 14-16 ; III, 2,19-
21 ; IV, 2 ; V, 14 ; VI, 3-6, 12 ; VII, 1 ; VIII, 8 ; IX, 1-6, 10, 12 ;

XI, 8; XII, 7), il a vu et observé, sans jamais abandonner sa

foi dans la puissance et la justice de Dieu. Les apparences les

plus contraires ne réussissent pas à ébranler sa conviction, et

par là sa foi est grande. Elle procède en droite ligne de celle
de Job, et nous touche peut-être davantage parce qu'elle est

aux prises avec toutes les difficultés et les petitesses, avec tous
les travers et les abus de la vie humaine. Elle est austère, mais
elle ne répudie pas la joie, sachant la goûter au sein de l'activité

la plus laborieuse ; et il est même étonnant de voir combien

une sagesse aussi matter of fact a le travail allègre. (II, 24-

26; III, 12, 13, 22 ; V, 11, 17, 18; VII, 14; VIII, 12, 15; IX, 7-
10 ; XI, 1-6.) Après cela, il faut aussi reconnaître que la foi de

l'écrivain, dans ce qui touche à la connaissance de Dieu, est
des plus élémentaires ; il ne connaît Dieu que sous le nom
d'Elohim. et sous les attributs de la puissance et de la justice.
Or le nom, par lui-même indéterminé, d'Elohim, et le caractère

des deux attributs qui l'accompagnent, créent, il est vrai,
chez l'homme le sentiment de la crainte religieuse et de la

dépendance absolue; mais ce sentiment, si protond qu'il puisse
être, ne peut tenir lieu des rapports plus intimes que la piété
découvre dans la fidélité de Jéhovah à ses promesses, dans sa

bonté miséricordieuse et compatissante, et dans la richesse
de sa grâce. La théologie du Qohéleth présente, par conséquent,

des lacunes considérables qui s'étendent à toute son

anthropologie; elle est onesided, elle n'envisage les choses

que d'un seul côté. Est-ce appauvrissement de la pensée
religieuse? A ne considérer que les rapports de l'Ecclesiaste avec



LA PHILOSOPHIE DE QOHÉLETH 47

la philosophie des Proverbes et du livre de Job, on serait tenté
de le croire; car cette philosophie plus ancienne ne s'attache

pas seulement à célébrer la justice et la puissance divines, elle
fait aussi le plus magnifique éloge de la sagesse de Dieu ; ce

qui tempère la thèse de l'absoluité, et ouvre des horizons plus
vastes. Dominé par l'idée de l'absolu immuable, l'Ecclesiaste
ne pouvait aboutir, dans la sphère de l'entendement humain
et dans le cercle des expériences de cette vie, qu'à l'extrême
opposé, c'est-à-dire à la conception d'une valeur absolument

relative, passagère, éphémère de tout ce qui remplit l'existence
de l'homme depuis l'heure de la naissance à l'heure de la
descente au Sheol. Telle est la véritable portée du refrain vingt
fois répété : habel habalim. Sous l'image d'un souffle léger
(hebeî), l'auteur n'entend pas exprimer l'idée de l'universelle
frivolité, — il est trop sérieux pour y avoir pensé, — mais il a

voulu résumer ses observations dans une formule pittoresque
exprimant le relatif absolu de ce qui remplit la vie humaine.

« XII, 9-14. Non seulement Qohéleth fut un sage, mais il s'occupa
aussi d'enseigner la science au peuple ; il pesa, il scruta, il composa
des sentences en grand nombre. Qohéleth s'appliqua à trouver des

propos agréables et à écrire en toute sincérité des maximes vraies.
¦ Les paroles des sages sont des aiguillons, des clous bien plantés

; les collectionneurs sont le don du même Maître. Du reste, mon
fils, sois sur tes gardes : il se fait des livres à n'en pas finir, et trop
d'étude est une fatigue pour la chair.

» Résumé : Tout bien entendu, crains Dieu et observe ses
commandements ; c'est là tout l'homme. Car Dieu demandera compte
de toute action, de toute chose (connue ou) cachée, bonne ou
mauvaise. »

Cet épilogue n'est pas une partie intégrante de l'ouvrage ; il
a été vraisemblablement ajouté après coup. Dans quel but?
Tout d'abord, pour faire l'éloge de Qohéleth (l'auteur présumé
du livre); preuve évidente que l'épilogue est d'une autre main,
et que la fiction littéraire est acceptée par le rédacteur de ces

quelques versets comme une réalité historique. Mais à quoi
cette réalité est-elle censée correspondre On nous représente
Qohéleth comme un sage qui s'est voué à l'instruction populaire,

comme un auteur fécond de sentences (meshalim) et



48 A. REVEL

comme un écrivain agréable ; son enseignement est donc
recommandé comme étant à la fois solide et vrai pour le fond,
et intéressant pour la forme. En résulte-t-il qu'il s'agit
nécessairement du roi Salomon, reconnu comme le principal auteur
des Proverbes (meshalim) La description nous paraît un peu

trop vague pour légitimer l'hypothèse; elle peut s'appliquer à

plus d'un docteur, car la chokmah a compté bien des

représentants dans le cours des siècles de la littérature hébraïque.
Cette première partie de l'épilogue ne nous apprend donc rien
de positif quant à la personne de Qohéleth.

La seconde partie est absolument obscure et a été diversement

expliquée. Les maximes des sages (la forme du pluriel
est à noter) sont comparées d'abord à des aiguillons, c'est-à-

dire à dés stimulants ; puis à des clous bien plantés, image

pittoresque d'une impression profonde et durable. La seconde

moitié de la phrase signifie littéralement : « les maîtres des

collections sont donnés par un seul berger ; » ce qui veut dire

probablement que les collectionneurs (comp, pour l'idée Prov.

XXV, 1 : proverbes recueillis par les gens d'Ezéchias), les

compilateurs des recueils de sentences, doivent être considérés

comme le don du même Maître qui a inspiré les sages. Sans

leur travail aussi utile que modeste, comment les maximes des

sages seraient-elles parvenues jusqu'à nous? D'autre part, il
convient à tout disciple (v. 12 : mon fils), à tout lecteur désireux

de s'instruire, de se tenir sur ses gardes ; il se fait des

livres à n'en pas finir et à vouloir tous les lire, la chair se

fatigue. Il faut du discernement dans le choix des lectures ; il faut
de la modération dans l'étude elle-même, afin que la tension
de l'esprit ne dégénère pas en fatigue physique. Le conseil est

bon, malgré sa tournure hyperbolique. Il est évident que l'auteur

de l'épilogue vivait à une époque où les productions
littéraires étaient plus ou moins abondantes et rendaient nécessaire

un triage intelligent. C'est le bon sens pratique qui
s'exprime de la sorte ; et il n'est pas possible d'admettre avec
M. Renan que « l'auteur de l'épilogue veut peut-être prévenir
la vogue que les faux écrits salomoniens pourraient obtenir. »

Où est la trace d'une pareille préoccupation? Mais il vaut la



LA PHILOSOPHIE DE QOHÉLETH 49

peine de voir à quelle sauce M. Renan accommode le passage
tout entier dans son essai de traduction en petits couplets.
« Maintenant, » dit-il,

Maintenant c'est assez; lorsqu'on t'apportera
D'autres livres, mon fils, ne les accepte pas;
Jamais ne finira la rage d'en écrire ;

Mais la chair se fatigue à vouloir tous les lire.

La prose de M. Renan vaut mieux; elle n'est pas lourde, elle
n'est jamais plate. i

La troisième et dernière partie de l'épilogue résume en

quelques mots le contenu du livre. M. Reuss conteste l'exactitude

du résumé ; il pense que le but principal de ces lignes
était de prévenir ou de corriger l'impression fâcheuse que la

philosophie de l'Ecclesiaste était de nature à produire sur le

lecteur. Voilà pourquoi il n'est plus question que de la crainte
de Dieu et du jugement, tandis que l'idée de la jouissance est
laissée de côté. Mais si nous avons bien saisi l'idée mère du
livre (la thèse de l'absolue souveraineté de Dieu sous les deux
attributs de la toute-puissance et de la justice), il nous semble

que le résumé est parfaitement exact. Ne jouit pas qui veut; la

jouissance dont parle l'auteur du livre est liée d'une manière
indissoluble au travail et à sa réussite, et tout cela est un don

I

de la souveraine autorité de Dieu. Rien de plus clair ni de

plus explicite. Citons : la jouissance au sein du travail vient de

la main de Dieu ; c'est Dieu qui dispense à son gré la sagesse,

l'intelligence et la joie; c'est Dieu qui assigne au pécheur la

besogne d'amasser et de thésauriser, pour donner ensuite à

celui qui lui plaît. (II, 24-26.) La volonté de Dieu, souveraine
et immuable, a réglé toutes les affaires de la vie humaine,
faisant toute chose belle en son temps ; la jouissance du bien-
être au milieu de nos labeurs est un don de Dieu, et Dieu agit
ainsi afin qu'on le craigne. (Ill, 1-15, 22.) Dieu est au ciel et
toi sur la terre : c'est pourquoi il faut le craindre et manifester
cette crainte par la gravité du sentiment religieux dans l'obéissance

et dans le culte. (V, 1-6.) Satisfaction des besoins matériels,

jouissance du labeur et des richesses, joie du cœur, c'est
THÉOL. ET PHIL. 1888. 4



50 A. REVEL

un don de Dieu qui seul peut l'octroyer ou le refuser. (V, 17-19;
VI, 2.) La sagesse se traduit en humilité, en connaissance de

la valeur des choses, en soumission à la puissance divine.
(VI, 7-10.) Il faut considérer l'œuvre de Dieu comme immuable;
celui qui craint Dieu échappe à toutes les difficultés. (VII, 13,
14, 18.) Echapper aux filets, aux pièges, aux chaînes de la

femme, c'est un bonheur qui vient de Dieu, et qui est refusé

au pécheur. (VII, 26.) Le bonheur est réservé à ceux qui
craignent Dieu ; les jours de vie, avec leurs labeurs et leurs

jouissances, sont un don de Dieu. (VIII, 12, 15.) Tout est dans la
main de Dieu, et l'œuvre de Dieu dépasse toute compréhension.

(VIII, 17 ; IX, 1.) C'est Dieu qui fait prospérer les affaires,
et qui embellit la jouissance de cette vie par le don de la félicité

conjugale. (IX, 7-9.) L'homme n'est pas le maître du succès;
la réussite est l'œuvre de Dieu qui exerce sur toutes choses un
contrôle mystérieux et inexplicable. (XI, 5.) — Ainsi, toujours
et partout, la crainte de Dieu préside à l'activité normale, à la

jouissance paisible et heureuse; en dehors de cette disposition

fondamentale qui est la source de la sagesse, il n'y a que
vanité ; c'est-à-dire : il n'y a pour l'homme aucun profit réel à

retirer de toutes les peines qu'il se donne; et la thèse initiale

(I, 2, 3) se trouve amplement justifiée, aussi bien que le
résumé final (XII, 13) qui ramène tout à la crainte de Dieu. A

lui seul, l'attribut métaphysique de la toute-puissance produirait

une crainte servile et aveugle, telle que pourrait la

produire un pouvoir absolu, arbitraire et fatal ; mais cette crainte

est motivée en outre par le fait que Dieu a manifesté sa volonté

dans une loi morale et que cette loi est sanctionnée par le

jugement. Or, à côté de la crainte de Dieu, l'idée du jugement

est précisément celle qui revient avec le plus de fréquence

dans le livre de l'Ecclesiaste; et, de ce côté aussi, le résumé

final est d'une remarquable exactitude. Maintes fois l'auteur a

dû déplorer le désordre dans les relations sociales, la violence

de l'oppression et la négation du droit et de l'équité ; mais, en

présence de pareils faits, sa pensée se repose sur la justice de

Dieu qui ne défaudra point, ni à l'égard du méchant ni à l'égard

du juste ; Dieu jugera, Dieu mettra à l'épreuve. (III, 16-18.)



LA PHILOSOPHIE DE QOHÉLETH 51

Le jugement s'exerce en particulier sur la manifestation du

sentiment religieux ; pourquoi, dit l'auteur, Dieu s'irriterait-il
de tes paroles et ferait-il échouer l'œuvre de tes mains? (V, 5.)
La sentence contre les mauvaises actions peut, il est vrai, ne

pas s'exécuter promptement ; l'auteur ne sait pas moins, de

science certaine, que la justice divine s'exerce envers ceux

qui craignent Dieu et envers les méchants qui persévèrent dans
le mal. (VIII, 11-13.) Et enfin, dans cet admirable morceau qui
est le couronnement du livre, n'est-il pas fait une place très

grande à la responsabilité humaine (XI, 9; XII, 1) et au compte
qui lui sera demandé? L'auteur de l'épilogue ne formule pas le

jugement d'une manière plus absolue que ne le fait le livre lui-
même ; il suffit de comparer III, 17, pour s'en convaincre.

Le résumé du livre (XII, 13, 14) nous semble donc parfaitement

et absolument exact. D'où il suit que l'épilogue n'avait
nullement pour but de prévenir ou de corriger l'impression
fâcheuse que le livre aurait pu produire lors de sa première
apparition.


	La philosophie de Qohéleth [suite]

