Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 21 (1888)

Artikel: La philosophie de Qohéleth [suite]
Autor: Revel, Albert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379423

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379423
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA PHILOSOPHIE DE QOHELETH

PAR

ALBERT REVEL!1

11

V, 4-7. « Veille bien sur ta démarche quand tu te rends & la mai-
son de Dieu; s’en approcher pour obéir vaut mieux que les sacri-
fices des sots, dont pas un ne se doute qu’il fait mal. Ne sois pas
empressé & ouvrir la bouche, et que ton cceur ne se héte pas de pro-
férer des paroles en présence de Dieu; car Dieu est dans le ciel et
toi tu es sur la terre. Que tes paroles soient donc¢ en petit nombre.
Car tout comme le réve provient d’un excés de besogne, ainsi la
voix du sot s’annonce par un flux de paroles.

» Quand tu fais un veeu 4 Dieu ne tarde pas & l'accomplir, car
Dieu n’a aucun gré des sots. Acquitte ton veeu; mieux vaut ne pas
faire de voeux que d’en faire et de ne pas les acquitter. Ne permets
pas a ta bouche de faire pécher ta chair; et ne va pas dire & I'en-
voyé : « ¢’était une erreur; » pourquoi Dieu s’irriterait-il de tes pa-
roles, et ferait-il échouer l'ceuvre de tes mains ? Tas de paroles, tas
de réves et de vanités. Crains Dieul »

« Le ton change. L’auteur parle & la seconde personne; il
veut instruire les autres. Jusqu’ici il s’est plutdt entretenu avec
lui-méme. Son discours prend davantage les allures du genre
gnomique. » (M. Reuss.) Mais il ne perd pas de vue l'idée géné-
rale; ici encore il veut mettre & nu la vanité de certains actes
humains, et il applique sa pénétrante analyse & un sujet d’'une
importance exceptionnelle, qu’il aborde pour la premiére fois :
lo. manifestation du sentiment religieux.

t Voir pour le premier article la livraison de septembre 1887.



LA PHILOSOPHIE DE QOHELETH 29

Rien de plus simple, rien de plus clair que les principes
énoncés par 'auteur. Il commence par nous inviter & mesurer
prudemment notre démarche quand nous allons & la maison de
Dieu, c’est-a-dire quand nous nous rendons au temple pour
prendre part au culte. L’avis n’est pas superflu, car le maintien
du fidele, aux abords du culte, en dit plus long qu’on ne pense;
il témoigne du sérieux ou de la légereté avec laquelle on s’ap-
proche de « la présence de Dieu. » L’auteur, & 'exemple de
tous les prophetes, traite de sottise ou de folie un culte pure-
ment rituel ; on ne s’approche pas de Dieu pour se livrer a des
semblants ou a des simagrées, mais avec la détermination
d’obéir & sa volonté, ce qui vaut mieux que tous les sacrifices
des sots. « Le sot n’est donc pas simplement 'imbécile (le ni-
gaud), mais celui qui dévie de la bonne voie... Les notions de
sagesse et de sottise, dans la littérature philosophique et mo-
rale des Hébreux, ne se bornent pas a I’élément intellectuel,
mais impliquent toujours aussi un élément religieux et moral. »
(M. Reuss.)Celui-1a est unsot qui s’imagine se mettre bienavec
le bon Dieu en accomplissant un rite; mais, s’il se doutait qu’il
fait mal, il ne serait plus un sot.

Autre folie : 'absence de recueillement. Le sot croit bien
faire en s’empressant d'ouvrir la bouche, autrement dit : en
se hatant d’ouvrir I’écluse 4 un flot de paroles. Il s’agit princi-
palement de la priére, qui ne consiste pas 4 faire beaucoup de
phrases ; peu de mots suffisent ; si 'on est réellement « en pré-
sence de Dieu, » et pénétré du sentiment que Dieu nous est
aussi supérieur que les cieux sont élevés au-dessus de la terre
(comp. Esa. LV, 8, 9), il ne pourra nous venir a l'esprit de
nous le rendre attentif par notre loquacité. C’est précisément
ce que Christ a enseigné, lui aussi, dans le « sermon sur la
montagne. » (Math. VI, 7.) II n’est pas douteux, non plus,
que cet avertissement ne doive s’étendre a toute espece de
verbiage religieux ; et, pour le dire en passant, c’est & ce méme
verbiage que Christ fait allusion dans saint Matthieu XII, 36,
37, et que saint Jacques, dans son épitre, fait une guerre sans
merci. Notre auteur qualifie ce verbiage en I'appelant « la voix
du sot, » et en le comparant au réve qui provient « d’une



30 A. REVEL

surexcitation de l’activité, c’est-a-dire & une chose absolument
vaine et dénuée de valeur. » (M. Reuss.)

En troisieme lieu, 'auteur réprouve la légéreté avec laquelle,
de son temps, on faisait des veeux, quitte & les oublier ensuite
ou a retarder le plus possible leur accomplissement. Il parait
que les actes de ce genre ne cofitaient rien, tant qu’il s’agis-
sait de promettre, et que les sots, peuple nombreux, ne se sou-
ciaient guére de tenir parole. Les vceux devaient consister
surtout en une promesse d’offrande ou de sacrifice! dont il
fallait prévenir les prétres du temple ; le moment venu, on
alléguait souvent un futile prétexte pour s’en dispenser, ou bien
on se permettait de dire & 'envoyé des prétres que sa récla-
mation était mal fondée et qu’il y avait eu erreur. Or, par le
veeu, ’on contracte un engagement sacré, une obligation reli-
gieuse vis-a-vis de Dieu ; y manquer, c’est mentir et attirer sur
soi la colére divine et la malédiction du travail; Dieu ne per-
met pas qu’on se moque de lui: 6 evg 00 puxrmpiteran. (Gal. VI, 7.).

En résumé, la manifestation du sentiment religieux requiert
le sérieux du maintien, 'obéissance a la volonté divine, le re-
cueillement dans la maison de priére, la sobriété du langage,
le respect des engagements contractés. Hors de ces conditions
élémentaires, il n'y a que du verbiage, un tas de réves et de
vanités. « Crains Dieu! » La crainte de Dieu, c’est la sagesse.
(Job XXVIII, 28.)

Cette page est fort belle ; mais, en voulant lexpliquer,
M. Renan en a fait la caricature. Lui qui reproche justement a
Voltaire d’avoir pratiqué « I’exégeése de la polissonnerie, » il
s’est livré, en cet endroit, & une exégese fantaisiste qui cotoie
la frivolité. A ’entendre, I'invitation & s’observer, quand on va
4 la maison de Dieu, reviendrait & dire : Mets-y de la réflexion,
n’y va pas a tort et a travers. Est-ce 13 le ton de l'auteur du
livre, ou le grincement d'une pochette ? Mais continuons : « Il
faut donc, avec tout le monde, aller au temple et pratiquer le

1 Gen. XXVIII, 22 : la dime; 1 Sam. I, 11 : consécration d'un premier-
né; Lév. XXVII : personnes, bétail, maisons, champs, récoltes ; Am. II,
11,12; Act. X V1IL, 18 ; XX1, 24 ; naziréat temporaire.— Quant au principe
méme, voy. Deut. XXTII, 22-24,



LA PHILOSOPHELE DE HTHQOEI 31

culte établi; mais ici, comme en toute chose, il faut éviter
Pexces. On importune Dieu par des veeux trop répétés ; on
donne aux prétres des droits sur soi; craindre Dieu, voila le
culte véritable. Les dévots sont les plus insupportables des sots.
L’impie est un fou ; il brave Dieu, 1l s’expose au danger le plus
terrible ; mais le piétiste est un nigaud qui assomme Dieu par
ses priéeres et lui déplait en croyant 'honorer. » Tout cela est
trés parisien, sans doute ; mais on dirait Voltaire traduisant en
vers légers la grave et méile poésie dantesque. Nous serions
curieux de savoir si M. Renan se propose d’insérer ce passage
dans le « paroissien » qu’il réve d’offrir un jour aux belles
dames finement gantées qui pratiquent « le culte établi. »

V. 8-19. « Si tu vois dans la province l'oppression du pauvre et
la violation du droit et de la justice, ne t’en étonne point ; ¢’est que
les grands ont des grands (ui les surveillent, et qu’au-dessus d’eux
il y a des grands encore. Mais avec tout cela 'avantage de la terre
c’est que le roi méme est servi par la glébe.

» Celui qui aime 'argent n’en est pas rassasié, et celui aime ’opu-
lence n’en tire aucun profit. Cela aussi est une vanité ! Plus s’aug-
mente la fortune, plus se multiplient ceux qui la grugent; et quel
avantage en retire le propriétaire si ce n’est de voir la chose de ses
yeux ? Doux est le sommeil du laboureur, qu’il mange peu ou
beaucoup ; mais la satiété ne permet pas au riche un paisible som-
meil.

» 1y a une triste affaire que j’ai vue sous le soleil : ¢’est la richesse
gardée par le possesseur pour son propre héritier. Que cette richesse
vienne & périr par quelque ficheus accident, et au fils qu’il a engen-
dré il ne reste plus rien & prendre; tel qu’il est sorti du sein de sa
mére, tout nu, il s’en ira comme il était venu, sans emporter dans sa
main une parcelle de son labeur. C’est bien 12 une triste affaire; de
la méme fagon qu’il était venu, il s’en va ; et quel profit lui revient-
il d’avoir jeté au vent son labeur ? Méme il aura passé toutes ses
journées dans une humeur sombre, dans un redoublement de cha-
grin, de malaise et d’irritation.

» Voici ce que j'ai vu, moi, de bon : c’est une belle chose (pour
I'homme) de manger, de boire et de jouir, durant le nombre des
jours de vie que Dieu lui a donnés, de tout le labeur auquel il s’est
livré sous le soleil. Oui, voila son lot ; tout homme & qui Dieu a
donné des richesses et des trésors, et a permis d’en jouir et d’en
prendre sa part et de se réjouir de son labeur (doit se dire) : ¢’est 14
un don de Dieu ! Car il ne pense pas beaucoup & (la briéveté) des
jours de sa vie, lorsque Dieu lui accorde la joie de son cosur. »



3R A. REVEL

La haison de ce morceau avec le précédent est impossible a
decouvrir; mais il importe peu, au fond, que 1’Ecclésiaste ne
présente pas un enchainement rigoureux et ne soit pas une
ceuvre logique et parfaitement suivie. Il suffit qu’on apercoive
le lien de chaque morceau avec le théme principal ; et & cette
condition jamais l'auteur ne défaut. Comment, en effet, de la
manifestation du sentiment religieux sa pensée est-elle venue
s’arréter sur la vanité de la fortune en argent et sur la folie de
thésauriser ? Il n’y a 14 aucune transition logique, pas méme
une association quelconque des idées ; mais, au milieu de cette
divagation apparente, 'auteur ne perd jamais de vue son but,
qui est deramener toutes les observations de détail a la distinc-
tion fondamentale entre la sagesse et la sottise. Cette distinc-
tion, il vient de la tracer nettement dans la sphére du sentiment
religieux; il va la poursuivre dans un autre ordre de faits, sans
s'inquiéter des transitions.

Ce qui le préoccupe tout d’abord, c’est le triste état de la
société, 'oppression du pauvre, la négation du droit et de la
justice. (Cf. IV, 1.) Mais, dit-il, il ne faut pas s’en étonner; la
cause principale de cette mauvaise administration de la pro-
vince (le mot de province est caractéristique) réside dans la
hiérarchie féodale et gouvernementale. La surveillance des
grands par les grands n’est qu'un instrument d’oppression ; les
agents du pouvoir, aux divers degrés de I'échelle administra-
tive, sont complices les uns des autres. Mais avec tout cela, la
base de la société subsiste, car ses intéréts reposent sur la cul-
tivation du sol, et le pouvoir royal lui-méme est en quelque
sorte serf de la glébe. Heureux le laboureur'! Son sommeil est
doux, tandis que l'insatiable amour de I’argent (aur: sacra fa-
mes) ne connait pas la vraie jouissance, fait surgir une nuée de
parasites, empéche de dormir (I, 23), n’est pas a I’abri de mille
accidents ficheux, est bafoué par la mort et ne laisse aprées lui
que le souvenir de sombres et tristes journées.

Ce tableau si vral présente une analogie remarquable avec
la philosophie de I’apdtre Paul. (1 Tim. VI, 6-10, 1719 ; cf.

1 O fortunatos nimium, sua si bona norint, Agricolas! (Virg. Georg. 11,
458.)



LA PHILOSOPHIE DE QOHELETH 33

Phil. IV, 6, 11, 12.) L’auteur de I’Ecclésiaste connait, lui aussi,
le prix inestimable de la jouissance paisible qui rapporte tout
a Dieu ; la satisfaction des besoins matériels (le manger et le
boire), le fruit des labeurs, la richesse, les jours heureux, il
faut regarder tout cela comme un don de Dieu. Voila le vrai
lot et la vraie sagesse. La jouissance n’est pas le but, mais le
movyen ; il ne faut pas travailler pour jouir, mais il faut savoir
jouir en travaillant, et rien ne contribue davantage a I'acquisi-
tion de cette rare science que la pensée de Dieu & qui l'on est
redevable de tout.

VI, 112. « Encore un mal que j’ai vu sous le soleil, et qui pése
lourdement sur ’humanité. 11 y a tel homme & qui Dieu a donné
richesses, trésors, honneurs, qui ne manque de rien de ce qu’il dé-
sire, et & qui Dieu ne permet pas d’en jouir, si bien qu'un étranger
en jouit & sa place. Voila une vanité et une triste affaire! Quand
méme un homme aurait engendré une centaine de fils, qu’il etit vécu
beaucoup d’années, et qu’il etit prolongé la durée de son existence,
si son 4me ne s’est point rassasiee de prospérité, je dis que 'avor-
ton est plus heureux que lui, car venu dans le vide il s’en va dans
les ténébres et son nom est recouvert par la nuit; il n’a pas méme
vu le soleil, il n’a rien su, il n’a pas méme eu de sépulture ; mais il
v a plus de repos de son cété que du cété de cet autre qui, dut-il
vivre deux mille ans sans jouir du bonheur, ne s’en va pas moins
au méme endroit ou tous s’acheminent.

» Tout le labeur de I'homme est pour sa bouche; et pourtant
I'appétit n’est pas satisfait. Quelle est donc la supériorité du sage
sur le sot? ou celle de ’homme humble qui sait marcher en pré-
sence des vivants ? C’est qu’il vaut mieux voir de ses yeux que
de céder a l'entrainement des désirs, ce qui est une vanité et une
pature de vent. Ce qui existe a dés longtemps regu un nom ; ’on
sait ce que 'homme vaut et qu’il ne peut tenir téte a plus fort que
lui. Oui, abondance de paroles, abondance de vanités, quel profit
pour I’homme ? Qui sait ce qui est bon pour I'’homme durant la vie,
durant le peu de jours de cette vie passagére qu'il traverse comme
une ombre ? Qui peut dire & ’nomme ce qui aprés lui se passera
sous le soleil ? »

Il avait été question, dans le morceau précédent, des hommes
riches qui jamais ne se rassasient de thésauriser, malgré tous
les mécomptes et toutes les déceptions, qui se rendent malheu-
reux par leur propre avidité et se trouvent ensuite exposés a
la perte soudaine de leurs biens. Il s’agit maintenant de ceux

THEOL, ET PHIL. 1888, 3



34 A. REVEL

qui, tout en étant au faite des richesses et des honneurs, sont
incapables d’en jouir, parce que Dieu leur arefusé la jouissance,
et I'a réservée, en leur lieu et place, a des étrangers. L’auteur
ne dit pas pourquoi la jouissance est refusée; il se borne &
constater le fait, qui peut étre diversement expliqué « par la
maladie, ou par des travers d’esprit, ou par des passions in-
quiéetes. » (M. Reuss.) Le possesseur de ces richesses n’a done
pas pu, ou il n’a pas su en jouir ; et cette privation ne saurait
étre compensée ni par un accroissement colossal de la famille
ni par une longévité indéfinie. Il vaudrait mieux ne pas vivre
du tout que de vivre ainsi; le sort de 'avorton est infiniment
préférable (cf. Job III, 16). Nous voila donc ramenés & I'idée
de la jouissance, qui joue un role important dans les considé-
rations de l'auteur. D’ou vient que lappétit de la jouissance,
pour le commun des mortels, n’est jamais satisfait et rassasié ?
(’est que I’homme (terme collectif) poursuit la jouissance
comme un but; et, comme nous 'avons déja vu dans le mor-
ceau précédent, il ne devrait pas en étre ainsi. De 14 une nou-
velle antithese entre le sage et le sot ; le sage, c’est ’homme
humble qui sait se conduire parce qu’il a des yeux danssa téte
(I, 14), quil connait la valeur de I’homme, qu’il sait se sou-
mettre & ordre immuable établi de Dieu (III, 14), et qu’il ne
se perd pas dans un flux de paroles vaines (cf. V, 7); le sot est
celui qui céde & entrainement des désirs, qui court aprés le
vent (c’est-A-dire aprés ce qu’il ne peut atteindre), et qui ne
sait pas ce qu’il ya de mieux pour cette vie passagere qu’il tra-
verse comme une ombre. (Cf. Jacq. IV, 14.) D’aprés M. Reuss,
« les réflexions tristes reprennent (ici) le dessus; » mais si
tristesse il y a, elle est dans le fond bien plus que dans la
forme. Quant & la facon dont M. Renan a interprété les versets
VI, 912, on ne peut rien diresice n’est qu’elle ressemble & une

haute voltige.

IV

VII, 1-29. « Mieux vaut une bonne réputation qu’une huile pré-
cieuse; et mieux vaut le jour de la mort que celui de la naissance.
» Mieux vaut aller & une maison de deuil qu'a une maison de



LA PHILOSOPHIE DE QOHELETH 35

festin ; car 1a est le terme de tout homme, et les vivants prendront
la chose a cceur. Mieux vaut la tristesse que le rire ; car la tristesse
du visage est bonne pour le ceeur. Le ceeur des sages est dans la
maison de deuil; et le cceur des sots est dans la maison de joie.

» Mieux vaut écouter la réprimande du sage que la chanson des
sots ; car tel qu'un feu d’épines crépitant sous la chaudiére, tel est
le rire du sot, et cela aussi est une vanité.

» I’oppression pousse le sage a la folie, et les présents corrom-
pent le cceur.

» Mieux vaut la fin d’'une chose que son commencement.

» Mieux vautlonganimité qu’un esprit hautain. Nesois pas prompt
a t'emporter, car 'emportement réside dans le sein des sots.

» Garde-toi de dire : Comment se fait-il que les jours d’autrefois
valaient mieux queceux d’a présent ? Une pareille question n’est rien
moins que sage.

» Sagesse vaut un héritage et mieux encore, pour ceux qui voient
le soleil ; car ’abri de la sagesse vaut 'abri de 'argent, et la science
a cet avantage que la sagesse donne vie a celui qui la posséde.

» Considére I'ceuvre de Dieu : qui peut redresser ce qu’il a fait
courbe ? Au jour du bonheur, sois heureux ; et au jour du malheur,
réfléchis ; 'un aussi bien que 'autre est 'euvre de Dieu, et la rai-
son en est que I'homme n’ait rien a trouver apres lui.

» J'ai tout va pendant les jours de ma vaine existence. Tel juste
périt par sa justice ; et tel scélérat coule de longs jours dans sa mé-
chanceté. Ne sois pas juste a ’exceés, et n’affecte pas trop de sagesse;
pourquoi te ruinerais-tu ? Ne sois pas méchant a 'excés, et ne fais
pas le sot; pourquoi mourrais-tuavant le temps ? 1l est bon de s’at-
tacher a ceci et et de ne pas lacher cela, car celui qui craint Dieu
échappe & toutes les difficultés ; la sagesse donne au sage plus de
force que n’en donnent dix capitaines a une ville.

» Non, il n'y a pas, sur la terre, d’homme juste qui fasse le bien
sans pécher, Ne fais pas attention non plus & tous les propos qu’on
débite, de peur que tu n’aies a entendre ton esclave te maudire ; car
bien des fois, tu le sais, tu as toi-méme proféré des malédictions
contre les autres.

» J'ai examiné tout cela en sage. Je me suis dit : Allons, plus de
sagesse encore | Mais elle est restée loin de moi. Ce qui est dans le
lointain, se rapprochera-t-il? Ce qui est tout au fond, tout au fond,
pourra-t-on 1’atteindre? Quant a moi, je me suis appliqué de cceur &
connaitre, @ sonder, 4 chercher la sagesse et la raison des choses, et
a me convaincre que la méchanceté est une insanité et la déraison
une folie; et ce que j’'ai trouvé, moi, de plus amer que la mort, c’est
la femme, elle dont le cceur n'est que filets et piéges et dont les
mains sont des chaines ; lui échapper, ¢’est un bonheur qui vient de
Dieu, mais le pécheur s’y laisse prendre. Voila, dit le Qohéleth, ce
que, tout compte fait, j'ai réussi & trouver: ce que j'ai cherché de
toute mon 4me, je ne l'ai pas trouvé ; j'ai bien trouvé un homme



36 A. REVEL

sur mille, mais pas une femme entre elles toutes. Au surplus, voici
ce que j'ai trouvé : ¢’est que Dieu a fait ’homme droit, et eux sont
a l'affat de machinations sans fin. »

Le ton change de nouveau. Sans perdre de vue son sujet,
I'auteur enfile négligemment des maximes détachées, des ré-
flexions décousues, des apophthegmes incohérents; mais tou-
jours persiste I'antithése fondamentale de la sagesse et de la
sottise. Les douze premiers versets, par la répétition de la for-
mule mieux vaut,... ont une physionomie & eux ; on pourrait
les intituler « les préférences du sage. » L’auteur, dit M. Reuss,
renchérit expreés sur les antithéses et frise & dessein le para-
doxe. Il est, en effet, paradoxal de pousser le sérieux jusqu’a
recommander la oxwbporiz (la triste figure) comme un signe de
la santé morale (v. 3). D’autre part, la pensée est profondé-
ment religieuse ; pour 'Ecclésiaste comme pour le poete du
livre de Job (11, 10), les jours de bonheur et les jours de mal-
heur sont également I'’ceuvre de Dieu, ceuvre immuable & la-
quelle il faut nous soumettre. L’auteur ne s’explique pas la-
dessus ; sa vue est bornée par I'étroit horizon de notre
existence terrestre, aprés laquelle il n’y a rien & attendre de
nouveau ; mais il est permis de croire que dans cette alter-
nance de joies et de douleurs il discernait un plan divin d’édu-
cation. Plus bas (v. 15-19), il semble recommander la mo-
rale du juste milieu : pas trop de justice, pas trop de méchan-
ceté ; et c’est peut-étre le plus risqué des paradoxes de
I’écrivain. Mais, & y regarder de prés, il veut simplement nous
mettre en garde contre les excés du rigorisme ; et I’on ne sau-
rait nier que l'affectation d’une justice méticuleuse est un tra-
vers insupportable, car il n’y a pas, sur terre, d’homme juste
au sens absolu du mot (v. 20). Au surplus, il est évident que
les notions relatives de justice et de méchanceté, au sens vul-
gaire, sont déterminées par la loi; et comme la loi rend obli-
gatoires une foule de devoirs que la philosophie morale ne
peut placer au méme plan, le sage a bien raison de s’élever
contre le rigorisme et de chercher I’équilibre moral dans un
principe unique et supérieur. La crainte de Dieu étant la seule
chose nécessaire, c’est par elle seule que nous pouvons échap-



LA PHILOSOPHIE DE QOHELETH 37

per aux exces, au rigorisme et au relichement; et de la sorte
la sagesse nous est présentée comme une force, une puissance
qui peut soutenir la comparaison avec la défense la mieux or-
ganisée. La sagesse offre méme une plus grande garantie que
la justice, car celle-ci n’existe nulle part, ici-bas, dans sa per-
fection. Ne releve donc pas les mauvais propos qui mettent en
doute ta propre justice; car ia conscience ne peut t’absoudre du
reproche d’avoir parlé toi-méme inconsidérément (v. 20-22).
Enfin Pauteur jette un coup d’ceil rétrospectif (v. 23-29) sur le
résultat de ses propres investigations. Il s’est appliqué a étudier
les faits avec sagesse ; en d’autres termes, il a fait le meilleur
usage possible de ses facultés intellectuelles et morales, afin
de chercher l'explication des choses, la sagesse objective, la
vérité en un mot. Mais il n’a pu l'atteindre, car elle est un tré-
sor profondément enfoui (cf. Job XXVIII, 12 ss.) et par la
méme inaccessible Alors il s’est rabattu sur le probleme pure-
ment moral des caractéres de la méchanceté et de la déraison
humaine ; et, tout compte fait, qu’a-t-il trouvé ? Par une tour-
nure inattendue, il s’en prend au sexe féminin tout entier,
comme a un instrument de séduction et d’esclavage; I'ideal de
I’homme est rare, celui de la femme n’existe pas méme. L’im-
placable misogyne admet, il est vrai, un peu plus loin (IX, 9),
que la félicité conjugale est un élément de la jouissance au sein
du travail ; mais ici, il juge le beau sexe en bloc, tout en lul
accordant les circonstances atténuantes ; le Créateur n’est pour
rien dans cet état de choses, ce sont les hommes qui se trou-
vent en faute, car ils ont renié leur droiture originelle pour in-
venter des machinations (des roueries, dit M. Renan) sans fin.
Et si le pessimisme de 'auteur, a ’égard des femmes, se donne
pleine carriéere, il ne faut pas oublier non plus que les meeurs
de I'Orient ne lui dounaient que trop raison ; ou aurait-il pu
trouver I'idéal si ardemment désiré? L’Evangile seul est ca-
pable de le créer et d’en faire une réalité vivante.

VIII, 1-IX, 10. « Qui est pareil au sage, et qui sait le mot de tout ?
La sagesse d'un homme fait briller son visage ; mais le visage in-
solent est haissable.

» Sois attentif a la bouche du roi, & cause du serment prété a



38 A. REVEL

Dieu. Ne sors pas précipitamment de sa présence ; ne persiste pas
dans des propos désagréables; car il fait tout ce qu’il veut. La pa-
role du roi ¢’est une puissance ; et qui lui dira : Que fais-tu ? Celui
qui s’en tient a I'ordre re¢u n’encourra pas de disgrace ; un cceur
sage connait le moment favorable et les voies légales, car en toute
chose il y & un moment favorable et des voies légales. Or ce qui
aggrave la situation de ’homme, ¢’est qu’il ignore absolument ce
qui doit arriver; qu’en sera-t-il? nul ne peut le lui dire. Personne
n’a pouvoir sur le vent pour emprisonner le vent ; personne n’a
pouvoir sur le jour de lamort; iln’y a pas moyen de s’échapper le
jour de la bataille; et la fraude ne sauve pas le coupable.

» J’ai vu tout cela, et j’ai appliqué ma pensée a tout ce qui se fait
sous le soleil, dans un temps ot 'homme domine sur ’hommne pour
son malheur. Ainsi j’ai vu des méchants qu’on allait enterrer ; le
convol se mettait en marche, en s’¢loignant du lieu saint, tandis que
dans la ville on faisait I’éloge de leurs actions. Encore une vanité!
Parce que la sentence contre les méfaits ne s’exécute pas prompte-
ment, le ¢ceeur humain s’enhardit & mal faire. Tel pécheur commet
le mal cent fois et jouit d’une longue vie, et cependant je sais que le
bonheur est réservé a ceux qui craignent Dieu et qui craignent sa
présence ; que le bonheur ne saurait étre le partage du méchant;
que celui-ci n’a pas longtemps & vivre, et que ses jours sont comme
une ombre, parce qu’il n’a nulle crainte de la présence de Dieu.
Il y a une vanité dans ce qui se passe sur la terre; ¢’est quily a
des justes qui sont traités selon les ceuvres des méchants, et des
méchants qui sont traités selon les ceuvres des justes. « Encore une
vanité, » me suis-je dit. Alors j’'ai chanté les louanges de la joie, car
il n'y a, sous le soleil, rien de bon pour 'homme que de manger, de
boire, de se réjouir, et ¢’est 1a tout ce qui lui reste de son labeur
durant les jours de vie que Dieu Jui a donnés sous le soleil.

» M’appliquant & connaitre la sagesse et & examiner tout ce qui
se passe sur la terre, — quand méme jour et nuit 'on dut refuser
le sommeil a ses yeux, — j'ai vu que dans toute I'ceuvre de Dieu il
n’est pas possible & 'homme d’arriver & la compréhension de ce
qui arrive sous le soleil. Quelque labeur, quelque recherche que
I'homme s’impose, il ne réussit pas & trouver; et tel sage qui pré-
tend en savoir quelgque chose, n’est pas capable d’y parvenir.

» Je me suis donc appliqué a faire le tour des choses, et j’ai vu
que les justes et les sages, et leurs actes, sont dans la main de Dieu,
'amour aussi bien que la haine; 'homme ne sait rien de tout ce
qui se passe devant ses yeux; tout peut arriver & tous; un méme
sort peut échoir au juste et au méchant, & I'homme pur et 4 ’homme
impur, & celui qui sacrifie comme & celui qui ne sacrifie pas, a
Phomme de bien comme au pécheur, a celui qui préte serment
comme & celui qui redoute de jurer. Voila le mal dans tout ce qui
arrive sous le soleil, ¢’est qu'un méme sort puisse échoir a tous.
Aussi bien le ceceur des fils d’Adam se remplit de méchanceté et de



LA PHILOSOPHIE DE QOHELETH 39

folie leur vie durant; et aprés cela, on va rejoindre les morts. Cela
vaut-il mieux? A tous les vivants il reste 1'espérance, car un chien
vivant vaut mieux gu'un lion mort. Les vivants, du moins, savent
qu’ils mourront, tandis que les morts ne savent rien. Pour eux, plus
de récompense, car leur mémoire est oubliée. L.eurs amours, leurs
haines, leurs rivalités ont péri depuis longtemps;et il n'y a plus
désormais de part pour eux en tout ce qui arrive sous le soleil.

» Sus donc! mange ton pain en liesse, et bois ton vin gaiement,
puisque Dieu a fait prospérer tes affaires. Que toujours tes habits
soient blancs, et que les parfums ne cessent de couler sur ta téte.
Jouis de la vie avec la femme que tu aimes, tous les jours de cette
vie passagére que Dieu t’'a donnée sous le soleil ; car voila ton lot,
dans cette vie laborieuse que tu passes sous le soleil. Toute affaire
qui se présente a la portée de ta main, fais-la au mieux de tes
forces ; car il n’y aura ni aclivité, ni pensée, ni savoir, ni sagesse
dans le Sheol ou tu vas aller. »

Dans le morceau précédent, auteur avait fait I’éloge de la
sagesse; mais il avait fini par constater que, malgré toute son
application, le but demeure inaccessible ; 'explication des
choses lui échappe, et toujours il se trouve arrété par des
énigmes insolubles. La sagesse est sans pareille, mais qui peut
savoir le mot de tout? Dans une nouvelle série de réflexions,
I'auteur s’attache précisément & indiquer les limites que nous
pose notre ignorance. (VIII, 1-8.)

Il y a tout d’abord, dans I'ordre social, le mystére de la puis-
sance royale, despotique et irresponsable. La sagesse devra
consister & faire preuve d’une prudence consommée, a veiller
soigneusement sur les actes et sur les paroles, & ne pas faire
de questions indiscrétes, a ne pas discuter les ordres recus, &
savoir choisir les moments et les voles et moyens, a savoir
attendre patiemment sans s’aventurer & prévenir I'heure et
sans vouloir pénétrer 'avenir. Cette situation politique, dit
M. Reuss, prouverail au besoin, a elle seule, que ce n’est pas
Salomon qui parle. On n’imagine pas le despote rédigeant lui-
méme un code diplomatique & Uintention de ses sujets, et
déplorant ensuite le malheur du temps ot 'homme domine
sur I'homme. (VIII, 9.) Le sage qui a vu tout cela et qui a du
envelopper sa pensée de si nombreuses précautions, a di vivre
sous un gouvernement ot la liberté de la parole était sévere-

ment réprimée. Or, rien de pareil ne s’est jamais vu 4 aucune



40 A. REVEL

époque de la monarchie israélite ; de David & Sédéchias, le
franc parler n’a jamais manqué de représentants, ainsi que le
prouve l'histoire du prophétisme. L’époque de la domination
persane est, enire toutes, celle qui répond le mieux & la
description ; et elle explique également 1’'usage du mot pro-
vince (V,7) qui sert a désigner la Palestine en tant que circon-
scription judiciaire de I’empire.

En ce temps d’oppression (lIL, 16; IV 1-3; X, 5-7) ou les
lenteurs de la justice ne servent qu'a encourager le mal et
a lui assurer 'impunité (VIII, 11-12), le désordre est arrivé a
ce point que les méchants obtiennent une sépulture honorable
et des éloges publics, tandis qu’il y a des justes qui sont traités
selon les ceuvres des méchants. (VIII, 10, 11.) Est-il un renver-
sement comparable a celui-la! Si Pauteur était sceptique, ce
serait ici Poccasion, ou jamais, de professer le scepticisme
quant au gouvernement moral de 'univers : cornment la jus-
tice divine peut-elle tolérer un pareil spectacle? ich bien, 'au-
teur est tellement éloigné du scepticisme que, & cet endroit
méme de sa description, 1l conclut contre toute apparence a la
certitude de la justice divine, au bonheur qui découle de la
crainte de Dieu, et & la jouissance qui accompagne le labeur
durant les jours de vie que Dieu nous accorde. Tout cela, il le
sait de science certaine (VIII, 12-15 : et cependant je sais...),
c’est-a-dire par 'expérience de la foi; mais il lui est impossible
d’atteindre & la compréhension de I'ccuvre de Dieu, car il ne
parvient pas & résoudre les énigmes et & concilier les antino-
mies. (VIII,16,17.) Ce qui, par dessus tout, le tourmente, c’est
la solution de I'énigme de la vie ; comment s’expliquer le fait
qu'un méme sort puisse échoir & tous indifféremment? La mort
survient, et tout est fini, pour les justes comme pour les
méchants, pour les hommes de bien comme pour les pécheurs.
Voila le fait brutal auquel se heurte sans cesse la pensée de
Iécrivain, et qui trouve son expression la plus énergique dans
le proverbe : « Un chien vivant vaut mieux qu’un lion mort. »
(IX, 1-6.) Aprés cela, quoi de plus admirable que la maniére
dont I'écrivain se représente le bonheur de cette vie passa-
gere ? Tout d’abord, c’est & Dieu qu'’il le rapporte ; ensuite il le



LA PHILOSOPHIE DE QOHELETH 41

traduit en contentement et en félicité conjugale ; et enfin, il le
fait consister dans une vie laborieuse et dans la vaillance avec
laquelle on déploie l'activité de la pensée et du savoir en de
sérieuses occupations. (IX, 7-10.)

IX, 11-XI, 6. « Je reviens a4 ce que jai vu sous le soleil. 11 ne
suffit pas d’étre agile pour courir,ni d’étre vaillant pour combattre,
ni d’étre sage pour avoir du pain, ni d’étre intelligent pour étre
riche, ni d’étre savant pour obtenir de la faveur: car tout cela
dépend du temps et des circonstances. Or 'homme ne connait pas
plus son heure que les poissons pris au filet et les oiseaux pris au
piege; comme eux, les fils d’Adam sont enlacés & 'heure fatale qui
fond sur eux a l'improviste.

» Voiciun exemple de sagesse que j'ai vu sous le soleil, et qui m’a
paru avoir un cachet de grandeur. Il y avait une petite ville, de peu
d’habitants ; un grand roi marcha contre elle et 'assiégea, en éle-
vant contre elle de grands ouvrages de circonvallation. Or il se
trouva dans cette ville un homme pauvre et intelligent, et il fit si
bien qu’il la délivra par sa sagesse; mais personne n’a gardé le sou-
venir de cet homme pauvre. Alors je me dis : Mieux vaut sagesse
que force, mais la sagesse du pauvre est méprisée et ses paroles ne
sont pas écoutées. Lies paroles des sages, écoutées en silence, valent
mieux que les clameurs d’un chef parmi les sots. Lia sagesse vaut
mieux que les engins de guerre; mais un seul pécheur suffit pour
annuler beaucoup de bien.

» Les mouches mortes infectent ’huile parfumée et la font fer-
menter ; de méme le prix de la sagesse et de la gloire est gaté par
un peu de folie.

» Le ceeur du sage va a droite, le cceur du sot a gauche; rien qu’'a
voir le sot allonger le pas sur la route, on voit que le sens lui
mandque ; et chacun de dire : Voila un sot!

» Si la colérz du souverain s’éléve contre toi, garde ton assiette ;
le calme te préservera de grandes fautes.

» J1 y a un abus que j’'ai vu sous le soleil, une erreur qui pro-
vient des autorités ; ¢’est que la sottise esl placée tres haut et les
notables sont assis en bas. J’ai vu des esclaves a cheval, et des
princes aller a pied comme des esclaves.

» Celui qui creuse une fosse y tombe; celul qui démolit une
muraille, le serpent le mord ; celui qui extrait des pierres peut étre
blessé; celui qui fend du bois en court les risques. Si le fer est
émoussé et le tranchant non aiguisé, il faut redoubler d’efforts;
mais la sagesse a I'avantage du suceés. Si le serpent mord, faute
d’avoir été charmé, pas de profit pour le charmeur!

» Les paroles dusage ont de la grace, mais les lévres du sot le con-
duisent & sa perte; le début de ses discours n’est que sottise, et la
fin n’est qu’une triste insanité. Le sot a beau multiplier les paroles;



432 A. REVEL

nul ne sait ce qui arrivera. Qui donc pourrait lui dire ce qui ad-
viendra aprés lui? La fatigue des sots les éreinte, eux qui ne savent
pas méme le chemin de la ville.

» Malheur & toi, pays qui as pour roi un jouvenceau, et dont les
princes s’attablent dés le matin! Heureux pays quias un roi de
noble race, et dont les princes mangent a I’heure convenable, pour
réparer leurs forces, et non pour se gorger de boissons! Par suite de
la paresse, la charpente s’effondre ; et, par suite des bras balants,
la pluie s’infiltre dans la maison; on fait des repas pour se divertir,
le vin egaie la vie et I’argent répond a tout...

» Méme en pensée, ne dis pas de mal du roi; méme au fond de ta
chambre a coucher,ne dis pas de mal du riche ; car 1'oiseau du ciel
pourrait emporter le son de ta voix, et la gent ailée pourrait rap-
porter ce que tu as dit.

» Jette ton pain a la surface des eaux: avec le temps,tu le retrou-
veras., Fais-en sept parts et méme huit; car tu ne sais pas quel
malheur peut arriver sur la terre. Quand les nuages sont chargés
de pluie, ils crévent ; et quand un arbre tombe,au midi ou au nord,
I'endroit ou il tombe, c¢’est I’'endroit ou il reste. A vouloir observer
le vent, on perd le moment des semailles; a vouloir observer les
nuages, on manque 'heure de la moisson. De méme que tu ignores
la route que suit le souffle de vie, quand se forment les os dans le
sein de la femme enceinte, de méme tu ne sais rien de 'eeuvre de
Dieu, dans tout ce qu’il fait. Dés le matin, fais tes semailles; et le
soir ne laisse pas reposer ta main ; car tu ne sais pas du tout ce qui
réussira, ceci ou cela, ou si les deux sont également bons. »

Par une transition aisée et naturelle, 'auteur est amené a de
nouvelles réflexions. La réussite de notre activité passagére
(IX, 10) ne dépend pas de nos aptitudes, mais du temps et des
circonstances, c’est-a-dire de la volonté de celui qui a fixé le
terme fatal de tous nos efforts. (IX, 11-12.) — Les maximes qui
suivent sont, pour la plupart, de véritables meshalim, des
adages figurés, des sentences proverbiales, qui font ressortir
les avantages de la sagesse, I'imprévoyance et l'insanité de la
sottise. — L[’exemple de la petite ville sauvée par 'intelligence
de I'’homme pauvre, sert a prouver que sagesse vaut mieux
que force et engins de guerre; mais ici le sage est oublié, et
ailleurs il n’est pas méme écouté. (IX, 13-18!) — La compa-
raison des mouches mortes est assez transparente; quant a
faire dire & Pauteur que le coeur du sage est placé a droite et
le ceeur du sot & gauche, ¢’est vouloir assimiler & Sganarelle,
médecin malgré lui. « La droite et la gauche représentent ici



LA PHILOSOPHIE DE QOHELETH 43

comme partout la bonne et la mauvaise direction » (M. Reuss),
la tendance de I'esprit et de la volonté, la route que suit I'action
elle-méme. (X, 1-3.) — L’auteur montre ensuite comment il
convient de supporter 'emportement d’un roi : le calme est la
meilleure réponse aux explosions de la colere, car il ne faut
pas se mettre dans son tort par des bravades ou par une con-
tradiction énergique. Il constate en méme temps que, par la
faute d’'un despotisme capricieux, le vrai mérite est méconnu
et les sots parviennent aux premieres places. (X, 4-7.) — Avan-
tages de la prudence : dans tout ce qu’on fait, il faut prendre
des précautions, emplover des moyens suffisants et saisir le
moment favorable ; le succeés est 4 ces conditions. (X, 8-11.) —
La différence entre la sagesse et la sottise se montre aussi dans
les discours; le sot, dans sa loquacité, ne sait pas méme ce
quil y a de plus élémentaire, le chemin frayé qui mene a la
ville. (X, 12-15.) M. Renan découvre ici une allusion aux essé-
niens, qui évitaient le séjour des villes! — Le contraste s’étend
plus loin, au pays assez malheureux pour avoir un roi tout
jeune et sans expérience, entouré de princes qui ne songent
qu’a s’attabler du matin au soir, et au pavs qui a le bonheur de
posséder une aristocratie honorable et un roi doué d’une vraie
noblesse morale. Sans travail et sans vigilance, la plus solide
construction menace de s’effondrer; et ld ol régne la soif des
divertissements et des plaisirs de la table, et ot domine la folie
des dépenses, il n'est pas difficile de prédire une ruine pro-
chaine. (X, 16-19.) — La regle de prudence renfermée dans
X, 20 rappelle le dicton : « Les murailles ont des oreilles, »
mais elle est exprimée d'une facon bien plus gracieuse. M. Renan
a eu la main lourde en v découvrant « une allusion aux mou-
chards du temps! » — Les derniéres sentences (XI, 1-6) peu-
vent se ramener sans effort & une pensée fondamentale, si 'on
y voit une nouvelle recommandation du travail et de lactivité.
Il faut, pour réussir, un courage entreprenant uni & la prudence
qui sait diviser les chances de pertes; il importe de ne pas
perdre son temps & observer le vent et les nuages, sous peine
de manquer a la fois 'heure des semailles et de la moisson, et,
d’autre part, il convient de semer deux fois plutot qu’une seule,



A4 A. REVEL

ou, comme l'on dirait, de mettre deux cordes & son arc. Du
reste, il y a des chances contre lesquelles la prévoyance ne peut
rien, des lois immuables établies de Dieu. Ce n’est donc pas
I’homme qui est le maitre du succes; la réussite est 'ceuvre de
Dieu, qui régle toutes choses et qui exerce un controle par des
voies aussi mystérieuses que la formation de la vic elle-méme
dans le sein de la femme. (Cf. Prov. XXX, 19; Ps. CXXXIX,
13 ss.)

v

XI, 7-XII, 8. « Qu’elle est douce la lumiére!, et qu’il fait bon
voir le soleil! Si un homme vit de nombreuses années, que tou-
jours il se réjouisse; mais qu’il n’oublie pas que les jours téné-
breux? seront nombreux & leur tour. Tout ce qui est arrivé est
vanité. Réjouis-toi, jeune homme, durant ta jeunesse, et goute le
bonheur de tes belles années; marche dans les voies de ton cceur
et au gré de tes yeux, mais sache que de tout cela Dieu te de-
mandera compte. Bannis le chagrin de ton cceur, épargne le mal a
ta chair, car la jeunesse est une aurore passagére; mais souviens-
toi de ton Créateur aux jours de ta jeunesse, avant que viennent
les jours du mal et gqu’approchent les années dont tu diras : Rien
ne m’y plait; avant que s’obscurcissent le soleil et la lumiére, la
lune et les étoiles? et que les nuages remontent aussitét apres la
pluie®; alors que trébuchent les gardiens du logis”, que fléchissent
les hommes forts" que choément les meuliéres” réduites & un petit
nombre, que se voilent les sentinelles aux fenétres® que se ferment
les deux battants sur la rue® et que vient & baisser le bruit de la
meule!?; alors qu’on se léve au chant du coq!' et que s’affaiblissent
toutes les filles du chant!?; alors qu’on craint les montées et que

1 11 dolee lume (Dante)

2 Les ténebres du Sheol. Qu’il se prépare & mourir.

3 La vieillesse est comparée a 1'hiver.

i Dans la vieillesse, le ciel est toujours gris, comme dans la saison deg
pluies.

5 Les jambes.

6 Les bras.

7 Les dents.

8 Les pupilles des yeux.

 Les oreilles.

10 Laffaiblissement de l'oufe.

1t [insomnie.

12 Les cordes vocales; affaiblissement de la voix.



LA PHILOSOPHIE DE QOHELETH 45

tout dans le chemin fait peur; alors que 'amandier est dédaigne’,
que la sauterelle donne des nausées?, et que la capre ne produit
plus d’effet®; preuve que I'homme s’achemine vers sa demeure
éternelle et que dans la rue vont processionner les pleureuses a
gage ; avant que se rompe la chainette d’argent et que se brise la
lampe d’orf, que le seau se disloque sur la fontaine, que la pou-
lie® roule dans la citerne, et que la poussiére, faisant retour a la
terre, redevienne ce qu’elle était d’abord, tandis que le souffle fera
retour & Dieu qui I'a donné®.
» Vanité des vanites, disait le Qohéleth ; tout est vanité. »

Parvenu au terme de ses enseignements sur les conditions
de l'existence terrestre et de l'activité humaine, 'auteur ré-
sume sa philosophie « dans une page finale, la plus touchante
de tout le livre, et dans laquelle, tout en peignant avec une
poétique mélancolie les sombres horizons d’une vie qui va
s’éteindre, il conserve assez de force d’dme et de sérénité d’es-
prit pour jeter encore un regard de joie sympathique sur les
beaux jours de son printemps. » (M. Reuss.) Un sage qui, mal-
gré les rudes expériences de la vie, aime la lumiére, le soleil
et la joie des belles années, n’est pas arrivé, comme le prétend
M. Renan, au comble de la tristesse; il ne dit pas au jeune
homme : Amuse-toi au gré de ton caprice, mais il lui rappelle
avec une douce gravité la responsabilité humaine et le juge-
ment de Diea. Que ce jugement, renfermé dans le cours de la
vie présente, ne soit pas tout celui dont parle la religion chré-
ilenne, cela n’est pas douteux ; mais encore est-il vrai de dire
que la religion chrétienne n’exclut nullement le fait que le juge-
ment commence deés ici-bas. La foi religieuse de l'auteur, la
foi si profondément implantée dans l'esprit du peuple juif,

! L’amande étant trop dure pour les dents ébréchées.

2 Autrefois, comme aujourd’hui, quelques especes de sauterelles étaient
un article comestible.

* La capre est un apéritif et un stimulant. Perte de l'appétit.

i La vie est comparée & une lampe d’or suspendue au plafond par une
chainette d’argent, et les deux métaux représentent la vie comme un
objet des plus précieux.

> Que le seau se disloque ou que la poulie roule dans la citerne, il n'y
a plus moyen de puiser I'eau. C'en est fait de la vie.

¢ Comp. Gen. II, 7; III, 19; Job. XXVII, 3; XXXIII, 4; XXXIV, 14;
Ps. CIV, 29 ss.



46 A. REVEL

d'une rémunération providentielle dans les limites de I'exis-
tence terrestre (comp. VIII, 11-13), peut s’appeler trés impar-
faite, mais elle n’est pas illusoire; car, d’aprés I'Evangile, le
jugement n’est pas tout entier réservé a l'autre vie, il se mani-
feste en bien des manieres des 'heure présente. (Comp. Jean
ITL, 18, 19 ; XTI, 31 ; Rom. I, 18, etc.) Ce qui rend si étroite la
conception de l'auteur, c’est qu’il ne sait rien de ce qui dé-
passe le terme fatal de la vieillesse ; mais dans cet espace res-
serré qu’assombrit la perspective du Sheol (11, 14-16 ; 111, 2, 19-
21,1V, 2V, 14; VI, 3-6, 12; VII, 1; VIII, 8; IX, 1-6, 10, 12;
X1, 8; XII, 7), il a vu et observé, sans jamais abandonner sa
foi dans la puissance et la justice de Dieu. Les apparences les
plus contraires ne réussissent pas & ébranler sa conviction, et
par la sa foi est grande. Elle procéde en droite ligne de celle
de Job, et nous touche peut-étre davantage parce qu’elle est
aux prises avec toutes les difficultés et les petitesses,avec tous
les travers et les abus de la vie humaine. Elle est austére, mais
elle ne répudie pas la joie, sachant la golter au sein de lacti-
vité la plus laborieuse; et il est méme étonnant de voir com-
bien une sagesse aussi matter of fact a le travail allegre. (1I, 24-
26, 111, 12, 13, 22; V, 11, 17, 18 ; VII, 14, VII, 12, 15; IX, 7-
10 ; XI, 1-6.) Apres cela, il faut aussl reconnaitre que la fol de
I’écrivain, dans ce qui touche & la connaissance de Dieu, est
des plus élémentaires; il ne connait Dieu que sous le nom
d’Elohim et sous les attributs de la puissance et de la justice.
Or le nom, par lui-méme indéterminé, d’Elohim, et le carac-
tére des deux attributs qui 'accompagnent, créent, il est vrai,
chez 'homme le sentiment de la crainte religieuse et de la
dépendance absolue; mais ce sentiment, si protond qu’il puisse
étre, ne peut tenir lieu des rapports plus intimes que la piété
découvre dans la fidélité de Jéhovah & ses promesses, dans sa
bonté miséricordieuse et compatissante, et dans la richesse
de sa griace. La théologie du Qohéleth présente, par consé-
quent, des lacunes considérables qui s’étendent & toute son
anthropologie; elle est one-sided, elle n’envisage les choses
que d’un seul coté. Est-ce appauvrissement de la pensée reli-
gieuse ? A ne considérer que les rapports de I'Ecclésiaste avec



LA PHILOSOPHIE DE QOHELETH 47

la philosophie des Proverbes et du livre de Job, on serait tenté
de le croire ; car cette philosophie plus ancienne ne s’attache
pas seulement & célébrer la justice et la puissance divines, elle
fait aussi le plus magnifique éloge de la sagesse de Dieu; ce
qui tempére la thése de 'absoluité, et ouvre des horizons plas
vastes. Dominé par l'idée de 'absolu immuable, I'Ecclésiaste
ne pouvait aboutir, dans la sphére de I'entendement humain
et dans le cercle des expériences de cette vie, qu'a 'extréme
opposé, c’est-a-dire & la conception d’une valeur absolument
relative, passagére, éphémére de tout ce quiremplit 'existence
de ’homme depuis I'heure de la naissance a I’heure de la des-
cente au Sheol. Telle est la véritable portée du refrain vingt
fois répété : habel habalim. Sous l'image d’un souffle léger
(hebel), 'auteur n’entend pas exprimer I'idée de l'universelle
frivolité, — il est trop sérieux pour y avoir pensé, — mais il a
voulu résumer ses observations dans une formule pittoresque
exprimant le relatif absolu de ce qui remplit la vie humaine.

« XII, 9-14. Non seulement Qohéleth fut un sage, mais il s’occupa
aussi d’enseigner la science au peuple ; il pesa, il scruta, il composa
des sentences en grand nombre. Qohéleth s’appliqua a trouver des
propos ayréables et a écrire en toute sincérité des maximes vraies.

» Les paroles des sages sont des aiguillons, des clous bien plan-
tés; les collectionneurs sont le don du méme Maitre. Du reste, mon
fils, sois sur tes gardes : il se fait des livres & n'en pas finir, et trop
d’étude est une fatigue pour la chair,

» Résumé : Tout bien entendu, crains Dieu et observe ses com-
mandements ; ¢’est 1a tout 'homme. CGar Dieu demandera compte
de toute action, de toute chose (connue ou) cachée, bonne ou
mauvaise. »

Cet épilogue n’est pas une partie intégrante de 'ouvrage; il
a été vraisemblablement ajouté apres coup. Dans quel but?
Tout d’abord, pour faire I'éloge de Qohéleth (I’auteur présume
du livre); preuve évidente que I’épilogue est d’une autre main,
et que la fiction littéraire est acceptée par le rédacteur de ces
quelques versets comme une réalité historique. Mais & quoi
cette réalité est-elle censée correspondre ? On nous represente
Qohéleth comme un sage qui s’est voué & U'instruction popu-
laire, comme un auteur fécond de sentences (meshalim) et



43 A. REVEL

comme un écrivain agréable; son enseignement est donc re-
commandé comme étant a la fois solide et vrai pour le fond,
et intéressant pour la forme. En résulte-t-il qu’il s’agit néces-
sairement du roi Salomon, reconnu comme le principal auteur
des Proverbes (meshalim)? La description nous parait un peu
trop vague pour légitimer I’hypothese; elle peut s’appliquer &
plus d’un docteur, car la chokmah a compté bien des repré-
sentants dans le cours des siécles de la littérature hébraique.
Cette premiere partie de I’épilogue ne nous apprend donc rien
de positif quant a la personne de Qohéleth.

La seconde partie est absolument obscure et a été diverse-
ment expliquée. Les maximes des sages (la forme du pluriel
est & noter) sont comparées d’abord & des aiguillons, ¢’est-d-
dire & dés stimulants; puis 4 des clous bien plantés, image
pittoresque d’une impression profonde et durable. La seconde
moitié de la phrase signifie littéralement : « les maitres des
collections sont donnés par un seul berger; » ce qui veut dire
probablement que les collectionneurs (comp. pour I'idée Prov.
XXV, 1 : proverbes recueillis par les gens d’Ezéchias), les
compilateurs des recueils de sentences, doivent étre considé-
rés comme le don du méme Maitre qui a inspiré les sages. Sans
leur travail aussi utile que modeste, comment les maximes des
sages seraient-elles parvenues jusqu’a nous? D’autre part, il
convient a tout disciple (v. 12 : mon [ils), & tout lecteur dési-
reux de s’instruire, de se tenir sur ses gardes; il se fait des
livres & n’en pas finir et & vouloir tous les lire, la chair se fati-
gue. Il faut du discernement dans le choix des lectures ; il faut
de la modération dans l'étude elle-méme, afin que la tension
de ’esprit ne dégénére pas en fatigue physique. Le conseil est
bon, malgré sa tournure hyperbolique. 1l est évident que 'au-
teur de I’épilogue vivait & une époque ou les productions litté-
raires étaient plus ou moins abondantes et rendaient néces-
saire un triage intelligent. C'est le bon sens pratique qui
s’exprime de la sorte; et il n’est pas possible d’admettre avec
M. Renan que « I'auteur de I’épilogue veut peut-étre prévenir
la vogue que les faux écrits salomoniens pourraient obtenir. »
Ou est la trace d’une pareille préoccupation? Mais il vaut la



LA PHILOSOPHIE DE QOHELETH 49

peine de voir & quelle sauce M. Renan accommode le passage
tout entier dans son essal de traduction en petits couplets.
« Maintenant, » dit-il,

Maintenant c¢’est assez; lorsqu’on t’apportera
D’autres livres, mon fils, ne les accepte pas;
Jamais ne finira la rage d’en écrire;

Mais la chair se fatigue & vouloir tous les lire.

La prose de M. Renan vaut mieux ; elle n’est pas lourde, elle
n’est jamais plate. |

La troisieme et derniére partie de l'épilogue résume en
quelques mots le contenu du livre. M. Reuss conteste 1’exac-
titude du résumé ; 1l pense que le but principal de ces lignes
était de prévenir ou de corriger I'lmpression ficheuse que la
philosophie de I'Ecclésiaste était de nature & produire sur le
lecteur. Voila pourquoi il n’est plus question que de la crainte
de Dieu et du jugement, tandis que 'idée de la jouissance est
laissée de coté. Mails si nous avons bien saisi I'idée meére du
livre (la these de I'absolue souveraineté de Dieu sous les deux
attributs de la toute-puissance et de la justice), il nous semble
que le résumé est parfaitement exact. Ne jouit pas qui veut; la
jouissance dont parle l'auteur du livre est liée d'une maniere
indissoluble au travail et & sa réussite, et tout cela est un don
de la souveraine autorité de Dieu. Rien de plus clair ni de
plus explicite. Citons : la joulssance au sein du travail vient de
la main de Dieu ; ¢’est Dieu qui dispense & son gré la sagesse,
I'intelligence et la jole; c’est Dieu qui assigne au pécheur la
besogne d’amasser et de thésauriser, pour donner ensuite &
celui qui lui plait. (II, 24-26.) La volonté de Dieu, souveraine
et immuable, a réglé toutes les affaires de la vie humaine, fai-
sant toute chose belle en son temps; la jouissance du bien-
étre au milieu de nos labeurs est un don de Dieu, et Dieu agit
ainsi afin qu’on le craigne. (111, 1-15, 22.) Dieu est au ciel et
toi sur la terre : c’est pourquoi il faut le craindre et manifester
cette crainte par la gravité du sentiment religieux dans I'obéis-
sance et dans le culte. (V, 1-6.) Satisfaction des besoins maté-
riels, jouissance du labeur et des richesses, joie du cceur, c¢’'est

THEOL. ET PHIL. 1888, 4



50 A. REVEL

un don de Dieu qui seul peut l'octroyer ou le refuser.(V,1719;
VI, 2.) La sagesse se traduit en humilité, en connaissance de
la valeur des choses, en soumission & la puissance divine.
(VI, 7-10.) Il faut considérer I’ceuvre de Dieu comme immuable;
celui qui craint Dieu échappe & toutes les difficultés. (VII, 13,
14, 18.) Echapper aux filets, aux piéges, aux chaines de la
femme, c¢’est un bonheur qui vient de Dieu, et qui est refusé
au pécheur. (VII, 26.) Le bonheur est réservé 4 ceux qui crai-
gnent Dieu ; les jours de vie, avec leurs labeurs et leurs jouis-
sances, sont un don de Dieu. (VIII, 12, 15.) Tout est dans la
main de Dieu, et 'ccuvre de Dieu dépasse toute compréhen-
sion. (VIIT, 17; IX, 1.) C’est Dieu qui fait prospérer les affaires,
et qui embellit la jouissance de cette vie par le don de la félicité
conjugale. (IX, 7-9.) L’homme n’est pas le maitre du succes;
la réussite est 'ceuvre de Dieu qui exerce sur toutes choses un
controle mystérieux et inexplicable. (XI, 5.) — Ainsi, toujours
et partout, la crainte de Diew préside & l'activité normale, & la
jouissance paisible et heureuse; en dehors de cette disposi-
tion fondamentale qui est la source de la sagesse, il n’y a que
vanité ; ¢’est-a-dire : il n’y a pour ’homme aucun profit réel a
retirer de toutes les peines qu’il se donne; et la thése initiale
(I, 2, 3) se trouve amplement justifiée, aussi bien que le ré-
sumé final (XII, 13) qui raméne tout a la crainte de Dieu. A
lui seul, I'attribut métaphysique de la toute-puissance produi-
rait une crainte servile et aveugle, telle que pourrait la pro-
duire un pouvoir absolu, arbitraire et fatal ; mais cette crainte
est motivée en outre par le fait que Dieu a manifesté sa volonté
dans une loi morale et que cette loi est sanctionnée par le
jugement. Or, 4 coté de la crainte de Dieu, I'idée du jugement
est précisément celle qui revient avec le plus de fréquence
dans le livre de IEcclésiaste; et, de ce coté aussi, le résumé
final est d’'une remarquable exactitude. Maintes fois 'auteur a
da déplorer le désordre dans les relations sociales, la violence
de 'oppression et la négation du droit et de I'équité ; mais, en
présence de pareils faits, sa pensée se repose sur la justice de
Dieu qui ne défaudra point, ni a’égard du méchant ni a I'égard
du juste; Dieu jugera, Dieu mettra a I'épreuve. (111, 16-18.)



LA PHILOSOPHIE DE QOHELETH 51

Le jugement s’exerce en particulier sur la manifestation du
sentiment religieux ; pourquoi, dit 'auteur, Dieu s’irriterait-il
de tes paroles et ferait-il échouer I’ceuvre de tes mains? (V, 5.)
La sentence contre les mauvaises actions peut, il est vrai, ne
pas s’exécuter promptement; Pauteur ne sait pas moins, de
science certaine, que la justice divine s’exerce envers ceux
qui craignent Dieu et envers les méchants qui persévérent dans
le mal. (VIII, 11-13.) Et enfin, dans cet admirable morceau qui
est le couronnement du livre, n’est-il pas fait une place trés
grande A la responsabilité humaine (XI, 9; XII, 1) et au compte
qui lui sera demandé? L’auteur de 1'épilogue ne formule pas le
jugement d’'une maniere plus absolue que ne le fait le livre lui-
méme ; il suffit de comparer III, 17, pour s’en convaincre.

Le résumé du livre (XII, 13, 14) nous semble donc parfaite-
ment et absolument exact. D’out il suit que I’épilogue n’avait
nullement pour but de prévenir ou de corriger 'impression
facheuse que le livre aurait pu produire lors de sa premiére
apparition.




	La philosophie de Qohéleth [suite]

