
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 21 (1888)

Artikel: Philosophie et religion : à propos de "La philosophie et la religion" de M.
Ernest Naville

Autor: Frommel, Gaston / Naville, Ernest

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379421

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379421
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PHILOSOPHIE ET RELIGION

A propos de « La philosophie et la religion1 »

de M. Ernest Naville.

La Bibliothèque du chercheur vient de s'enrichir d'un
ouvrage fort intéressant2. Il traite des rapports et des différences

qui unissent ou séparent la religion et la philosophie. Question
actuelle s'il en fut et dont l'importance ne saurait échapper à

ceux, de plus en plus nombreux aujourd'hui, qui pensent et

qui cherchent.
M. Ernest Naville a bien voulu condenser en quelques pages

d'un style précis, sobre, un peu sec comme il convient au style
d'un philosophe, le résultat de ses recherches et de ses
méditations. Par la simplicité avec laquelle il traite son sujet, il réussit

à le rendre accessible à toute intelligence ouverte aux curiosités

des choses de l'esprit, à tout cœur sincère, désireux

d'approfondir une question des plus complexe et souvent des

plus troublante pour la foi dn fidèle.
La réputation de M. Ernest Naville n'est plus à faire dans

notre public. Il est inutile de recommander son volume ;

personne ne le lira sans profit. Bien peu désapprouveront ses

conclusions, à savoir que « la philosophie comme recherche de

l'unité est hostile au polythéisme, » que « la religion comme
manifestation de la liberté est hostile au fatalisme, » et que, si

« la philosophie est la part de la raison dans la recherche de

Dieu, » l'harmonie doit être possible entre le spiritualisme
1 Lausanne, Arthur Imer éditeur.
5 Ces lignes étaient écrites en octobre 1887.



6 GASTON FROMMEL

philosophique et la foi monothéiste; harmonie qui ne va pas

pourtant jusqu'à l'identité, puisque la philosophie répond à la

question : que dois-je penser pour trouver la paix de mon
intelligence? et la religion : que dois-je faire pour être sauvé?

Cependant l'auteur va plus loin, et c'est ici que commencent

pour nous des doutes sérieux. « Il y a, dit-il, pleine harmonie^
entre la foi chrétienne et le spiritualisme, et la valeur philosophique

du spiritualisme confirme la foi des chrétiens. »

Que le christianisme présuppose une conception spiritualiste
de l'univers et que celle-ci, venant à être établie en un corps
de doctrine par un travail de la raison, puisse, après coup et
en une certaine mesure, confirmer la foi chrétienne, cela est

indéniable ; l'histoire est là pour le prouver. Mais l'affirmation
d'une harmonie parfaite entre l'un et l'autre des deux termes
en présence nous paraît moins scientifiquement certaine et

sujette à de graves objections. Nous désirons exposer ici brièvement

les deux principales.

Citons pour commencer un passage des plus significatif du

livre qui nous occupe. Il nous conduira au cœur même de la

question et nous fera voir de quelle manière M. Naville conçoit
la genèse du spiritualisme, au sens un peu spécial où il entend

ce mot :

« Prenons dans le dogme les réponses qu'il renferme aux

questions éternelles de la pensée : l'origine des choses, leur
destination, la nature de l'homme, son rapport avec Dieu ;

traduisons en philosophie, non le travail des théologiens, mais la

simplicité de l'Evangile tel qu'il se montre dans les documents

primitifs, ou tel encore qu'il se manifeste dans la vie des

croyants; nous dégagerons ainsi de tous les détails les éléments
du christianisme universel, de ce christianisme dont les discussions

théologiques et confessionnelles voilent l'unité, unité que
l'histoire générale des philosophies et des religions remet en

lumière. — Considérons les affirmations auxquelles nous serons

1 C'est nous qui soulignons.



A PROPOS DE « LA PHILOSOPHIE ET LA RELIGION » 7

parvenus comme des hypothèses proposées à la science ; traitons

ces affirmations par la méthode scientifique ; déduisons-
en les conséquences et comparons ces conséquences avec les

faits à expliquer. Si les faits sont mieux expliqués par les théories

auxquelles nous serons parvenus que par aucune autre,
nous aurons acquis le droit de déclarer, sans être sortis du
domaine de la science pure d, que la philosophie chrétienne est la
meilleure des philosophies. Ce ne sera pas là une affirmation
de foi; nous n'aurons pas le droit d'en tirer aucune conclusion
immédiate sur l'origine divine et surnaturelle de la doctrine
examinée ; nous aurons seulement le droit de conclure que
cette doctrine est celle qui explique le mieux la réalité. Or la
doctrine ainsi extraite du dogme est le spiritualisme proprement
dit; le terme spiritualisme indique son contenu ; la désignation
de philosophie chrétienne rappelle son origine historique. C'est
dans ces conditions que doit se poser et s'étudier la question
de l'accord de la philosophie et de la religion. »

Au premier abord ce raisonnement n'a rien que de plausible.
Il ne fait autre chose que d'appliquer à un objet particulier la
méthode générale propre à la science et à la philosophie. Aussi

ne sera-ce ni le savant, ni le,philosophe qui auront à s'en

plaindre, mais bien plutôt le croyant.
Voici, j'imagine, le langage qu'il pourrait tenir en cette

occasion : « De quel droit, vous philosophe, prenez-vous ma
vie chrétienne pour objet de votre étude? Ne savez-vous pas

qu'elle est « cachée avec Christ en Dieu, » et qu'elle échappe

par là même aux prises de vos investigations? Elle a commencé

par un miracle, elle subsiste par un miracle, elle expérimente
des réalités qui sont inconnues à l'homme naturel et qui contredisent

à son expérience. Je suis en Christ « une nouvelle créature

» à jamais incompréhensible au sens et à la raison. Je suis

sur un terrain, vous êtes sur un autre ; ent. e deux il y a un abîme

que l'intelligence ne peut franchir sans renier le principe même
de son être : la loi de causalité. De vous à moi, une cause
nouvelle, inaccessible aux catégories de votre entendement, est

intervenue qui a brisé la chaîne des causes terrestres et m'a
1 C'est nous qui soulignons.



8 GASTON FROMMEL

conféré « la glorieuse liberté des enfants de Dieu » dont parle
l'apôtre. Les manifestations de ma vie, appréciées au prisme
d'une certitude étrangère à son essence, ne sauraient donner

que des résultats imparfaits ou fautifs. Ceux-là seuls qui sont
ce que je suis, savent ce que je suis et pourraient en parler.
Mais en le faisant, ils transformeraient du même coup votre
philosophhie en une dogmatique, c'est-à-dire en une science

qui, cessant de se fonder sur l'expérience universelle de
l'humanité, perd sa valeur probante générale et ne la conserve que
pour le petit nombre de ceux qui partagent avec moi des
prémisses communes. »

Et le croyant, parlant ainsi, aurait sans doute raison.
Il faut accorder que la philosophie étant ce qu'elle est, ne

peut s'approcher du dogme et de la vie chrétienne pour les

analyser qu'en les traitant au point de vue qui lui est propre,
c'est-à-dire comme des phénomènes naturels placés sur la ligne
continue de l'évolution humanitaire. Or, le christianisme se

refusera toujours à être interprété de la sorte. Il prétend être
une création nouvelle, un commencement nouveau au sein de

l'histoire et dont les origines remontent jusqu'aux jours de

l'incarnation du Verbe.
C'est en Christ qu'ont été posés les fondements d'une humanité

nouvelle qui, sous le nom d'Eglise, s'est perpétuée jusqu'à
l'heure présente comme l'assemblée de ceux qui sont « nés de

nouveau, » ayant été « créés en Jésus-Christ » pour parvenir
un jour à sa « stature parfaite. » L'humanité croyante et
l'humanité naturelle ne se trouvent pas sur le même plan ; elles

n'ont pas la même origine ; elles n'expérimentent pas les

mêmes réalités ; elles ne s'avancent pas dans la même direction

; elles ne courent pas vers le même but. Il est entre elles

une distance que la simple logique ne saurait franchir ; il y
faut un fait moral à jamais réfractaire aux opérations intellectuelles.

L'éminent auteur de la Logique de l'hypothèse objectera
peut-être que nous ne lui apprenons rien et que nous le

comprenons mal. Pas plus que nous, il ne pense que la philosophie
puisse « accorder son entrée au dogme comme tel, » mais que



A PROPOS DE « LA PHILOSOPHIE ET LA RELIGION » 9

« la vraie méthode donne entrée au contenu du dogme envisagé

comme simple hypothèse » et que, « si l'hypothèse est

justifiée, le rapport des deux domaines est établi. »

Nous reconnaissons avec lui que l'hypothèse, après l'expérience

et le raisonnement, joue un rôle considérable dans
l'élaboration philosophique et qu'elle est un instrument des plus
nécessaire et des plus utile pour la marche de la pensée et le

progrès des sciences. Seulement nous sommes enclins à

contester la légitimité de l'hypothèse elle-même dans le cas
particulier. Permise quand elle part d'expériences similaires ou de

présuppositions concordantes, l'hypothèse se justifie-t-elle
encore lorsqu'il y a entre elle et la base qui la porte une solution
de continuité? En d'autres termes, la philosophie, reposant sur
l'application rigoureuse du principe de causalité, a-t-elle le
droit d'admettre, fût-ce un seul instant, sans se renier elle-

même, l'hypothèse du miracle?
Telle est la question qui se pose. Elle nous semble se

résoudre par la négative. Car il en faut convenir, l'idée saillante
de la révélation, l'idée sur laquelle elle repose toute entière est

celle du miracle. Or, le miracle, brisant la suite naturelle des

causes, répugne à la pensée qui ne subsiste que par leur
enchaînement. Il faut, pour admettre le miracle, des raisons

que la raison n'a pas et que la philosophie n'est point autorisée
à prendre en considération.

Tout à l'heure c'était le croyant qui réclamait ; maintenant
et après réflexion c'est le philosophe lui-même qui se récuse.

Est-ce à dire que la cause du spiritualisme en philosophie
soit mise en question? Aucunement. Mais il faut que ceux qui
la défendent prennent garde de ne pas usurper sur un domaine

qui ne leur appartient pas, et qu'ils soient attentifs à maintenir
dans l'idée la distinction qui existe dans le fait entre l'ordre de

la création et celui de la rédemption.
Aucune philosophie ne produit la vérité ; elle la dégage

simplement et la développe en un système d'autant plus parfait
que chacune de ses parties, répondant à toutes les autres,
correspond plus exactement à la réalité des choses. Elle analyse
ce qu'elle possède : l'ensemble des faits dont la certitude est



10 GASTON FROMMEL

acquise par l'expérience générale. Ces faits ne sauraient être
ceux du dogme ou de la vie chrétienne dont l'évidence n'existe

que pour les personnes qui ont consenti à en tenter l'expérience,

mais ceux universels qu'expérimente l'humanité toute
entière et que tout homme peut contrôler. A ce titre, le fait de

la morale et de la religion naturelle sera le premier et le plus
considérable de ceux dont le spiritualisme philosophique devra
se réclamer. La conscience, la responsabilité, l'obligation et le
devoir, les idées de faute et de rémunération, celles de justice
et de droit, les aspirations éternelles de l'âme, la soif de bonheur

et de perfection, le besoin de gloire et d'immortalité, le

pressentiment des choses avenir, voilà certes des réalités qui
en valent d'autres en leur genre et dont une interprétation
loyale mènerait aussi sûrement la science au spiritualisme, que
leur vague appréhension mène à la croyance monothéiste qui
est la religion des multitudes.

Dans les limites que nous venons de tracer, la tentative de

M. Ernest Naville reprend toute sa valeur el ses conclusions
toute leur justesse. On peut alors sans danger reconnaître
la haute signification de ce que dit Tertullien quand il parle
de l'âme « naturellement chrétienne, » et relever l'influence

que doit avoir sur ce point la prédication évangélique, qui,
vivifiant les germes obscurs de la vie religieuse et morale de

la société, en affermit les certitudes. Car il se forme autour
de chaque croyant et de chaque groupe de croyants une atmosphère

spirituelle qui pénètre insensiblement les masses et leur
donne des convictions, sinon chrétiennes, du moins apparentées

au christianisme et auxquelles il ne manque pour le devenir

tout à fait que le phénomène appelé régénération par les

théologiens et qui n'est en fait, d'après l'Evangile, que la position

miraculeuse d'un être nouveau au sein de l'individualité
naturelle.

Qu'on ne se méprenne pas sur nos intentions. Elles ne sont

point de soulever une polémique stérile, mais de prévenir une

erreur qui nous paraît d'autant plus grave qu'elle vient de



A PROPOS DE I LA PHILOSOPHIE ET LA RELIGION » 11

plus haut lieu : celle de la possibilité d'une philosophie
chrétienne.

Depuis les premiers siècles, elle fut constamment la tentation

de l'Eglise et la source de ses plus longs errements. Elle
enfanta la scolastique du moyen âge et elle nourrit encore en

secret les scolastiques modernes. Pourquoi ne l'avouerions-
nous pas? Nous-même, nous l'avons rêvée longtemps cette

philosophie chrétienne et nous n'en avons désespéré qu'après
avoir compris ce que veulent être à la fois la philosophie et le
christianisme. Notre déception fut assez douloureuse pour nous
interdire maintenant toute discussion que nous ne croirions
pas d'un intérêt majeur.

Nous ne sommes donc pas un de ces croyants fanatiques qui
méconnaissent la valeur de la pensée et s'irritent dès qu'ils la
rencontrent sur le chemin de la foi ; moins encore pensons-
nous être un philosophe intransigeant. Nous estimons que la
foi et la pensée sont faites pour s'éclairer l'une par l'autre;
mais nous croyons que l'accord entre le monde moderne et le

christianisme ne saurait avoir lieu sur la voie que M. Ernest
Naville voudrait ouvrir. Cet accord, intellectuellement impossible,

ne s'accomplit que dans la pratique, par le changement
des cœurs. Le témoignage d'une Eglise de plus en plus
consciente de son autonomie, de son caractère distinctif au milieu
du monde, et du miracle perpétuel qui la fonde en est le seul

moyen efficace.
Ce n'est point en confondant les termes d'un problème qu'on

arrive à le résoudre ; il faut, au contraire, les séparer d'abord
en des quantités nettement déterminées.

Cette séparation, dans le problème de la coexistence de

l'humanité naturelle et de l'humanité chrétienne, est en voie de

s'accomplir sur le terrain politique par la formation d'églises
indépendantes de l'Etat ; elle doit se réaliser également sur le
terrain scientifique. Car l'Eglise, dont la raison suffisante n'est
nulle part ailleurs qu'en elle-même, possède aussi bien son

principe de connaissance que le principe de son organisation.

Gaston Frommel.


	Philosophie et religion : à propos de "La philosophie et la religion" de M. Ernest Naville

