Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 20 (1887)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BULLETIN

THEOLOGIE

UN NOUVEAU PAUL. — BASES D’UNE THEORIE CERTAINE DE LA
RELIGION PAR EMMANUEL KANT L.

Kant est Kant et Romundt est son prophete. C’est par cette for-
mule légérement musulmane que je résume l'impression que m’a
jaissée une lecture aussi attentive qu’instructive de ce nouvel ou-
vrage de M. Romundt.

Son nom n’est pas tout & fait inconnu aux lecteurs assidus de
cette Revue. Les pages 159-160 de 'année 1875 renferment une no-
iice sur la science et l'essence des choses, ouvrage que M. Romundt,
alors simple privat-docent a l'université de Bale, avait publié dés
1372. 11 parait que, depuis lors, l'auteur a passé a Berlin, car ¢’est
de cette ville qu’il signait, il y a tout juste un an, la préface du livre
(fue nous annonc¢ons.

Comment se fait-il que le philosophe de Konigsberg, qui ne s’est
jamais éloigné de sa ville natale, soit transformé en un nouveau
Paul? Cest que le penseur allemand a soumis & sa critique ce que
Yon peut regarder comme la philosophie religieuse de l'apdtre des
Gentils.

M. Romundt s’en explique lui-méme dans le dernier des huit
chapitres dont se compose son ouvrage et qui ne sont qu'un com-
mentaire vivant, animé, passionné méme du célébre traité de Kant
sur la religion dans les limites de la raison pure, publié pour la
premiére fois en 1793, Je cite, en traduisant de mon mieux, les

U Ein newer Pauwlus. — Immanuel Kant's Grundlegung zu einer sicheren
Lehre von der Religion, dargestellt von Dr Heinrich Romundt. — Berlin,
1886, VIII et 309 pages.



5371 BULLETIN

pages 302-303 qui semblent résumer a la fois la pensée de Kant et
I'intention de son interpréte.

« Mais il importe peut-étre d’indiquer aussi briévement que pos-
sible le point essentiel de la doctrine religieuse de la critique. La
thése de Kant & cet égard dit « qu’on ne peut admettre une abso-
lution devant la justice divine pour 'homme chargé du poids de la
coulpe que sous la condition d’un changement complet du cceur, »
et que, malgré tout ce quon peut s'imaginer ou faire, rien ne
saurait remplacer cette condition, si elle fait défaut, ni I'augmenter
quand elle existe ; car I'idéal de la perfection morale (ou du fils de
Dieu) « doit faire partie de notre disposition morale (Gesinnung)
pour tenir liew de U'action. »

» (est, en d’autres termes, la doctrine de la justification de
I’homme, non par les ceuvres, mais par la foi, et une foi pratique, au
type de la moralité dans toute sa perfection. Un tel principe énonce,
1] est vrai, le point sur lequel la critique s’accorde non seulement
avec les réeformateurs allemands du seiziéme siécle mais aussi avec
I'ap6tre Paul auquel ils se rattachaient tout particulicrement; mais
d’'un autre coté, en y ajoutant 1'adjectif pratique, il écarte la lacune
dangereuse qui menace de compromettre et d’anéantir avec le
temps ce qu’il y a de bon dans la Réformation. Voila pourquoi
nous appelames cet écrit un Paul, mais nous devons appeler Kant
un nouveay. Paul.

» Mais Kant s’est exprimé tout antrement que sur Paul, sur 'au-
teur de la foi chrétienne, savoir Jésus; et tout en appréciant 4 une
haute valeur la maniére de voir de 1’apé6tre, il ne le trouve pas
affranchi des idées d’école dans lesquelles il avait été élevé. Clest
dans un retour a4 la religion chrétienne comme religion purement
morale (saint Matthieu) que Kant trouva les moyens indispensables
pour préciser davantage la doctrine de la justification de Luther et
de Paul, doctrine que d’ailleurs il n’attaque ni n’expose, en tant
qu’elle s’occupe de ce qui est caché a la raison humaine et a besoin
d’une révélation ; ¢’est-a-dire de ce que Dieu a fait. Pour parler plus
exactement, ce retour est un retour a la religion écrite dans le ceeur
de 'homme, dont la source n’est pas arbitraire, dont la révélation
dans la doctrine et la conduite est la garantie publique d’une béné-
diction infinie pour la prospérité générale et se trouve liée a tou-
jours, parmi les hommes, & la mémoire de Jésus.

» Un écrivain fort estimé de nos jours est d’avis que le temps de



THEOLOGIE B45

Paul est passé, tandis que celui de Jésus ne passera jamais. Il y a
du vrai dans ce jugement, en tant que nous regardons Paul comme
le chef de ces multitudes qui déclarent seule salutaire la foi histo-
rique a une personne, peu importe que cette personne soit dieu ou
homme. Une telle foi purement historique est devenue avec le temps
toujours plus insoutenable. Mais nous aurions tort de faire de ’apo-
tre 'auteur responsable d'une foi purement historique, bien qu’il
ne 'ait pas suffisamment écartée. Cependant Paul ne sera jamais
abandonné, car le premier il a enseigné, sans toutefois la perfec-
tionner, la foi PRaATIQUE & l'idéal de la perfection humaine rendu
sensible dans un vrai homme contemporain des empereurs romains
Auguste et Tibére. La doctrine de la justification de I'’homme par la
toi pratique au fils de Dieu dans la nature humaine, voila bien la
tormule la plus bréve de la pure religion morale telle qu’elle a été
publiquement enseignée et pratiquée par le fondateur du christia-
nisme, formule dont personne ne saurait s’écarter pour répandre au
sein de l'espéce humaine le régne d’une religion morale.

» L’histoire de Jésus est enveloppée d'un voile que la pure science
ne parvient pas & soulever. Le ministére si court de Jésus, tel que
le raconte la tradition évangélique, est toutefois précisément un de
ces petits commencements dont Ikant disait en 1786: « Un petit
» commencement, mais qui fait époque en imprimant unre towute nou-
» velle direction a la pensée humaine, est plus important que toute
» la série subséquente des développements de la culture. » Or cette
direction toute nouvelle de la pensée humaine qui, en fait d’ado-
ration de Dieu, va de 1’accessoire a4 'essentiel et qui se rattache ala
meémoire de Jésus, fut relevée par Paul et par les hommes qui, au
seizieme siccle, ramenérent & sa doctrine 'église chrétienne en for-
mulant & nouveau comme seule salutaire la simple foi en Jésus-
Christ comme le type visible de la perfection morale, type qui sera
inamissible pour I’humanité. Toutefois il fallait encore quelque
chose qui préservat d'une fagon publique et permanente les hom-
mes de toute fausse adoration de Dieu, & laquelle pouvait aboutir
aisément la foi enseignée par Paul et par Luther, inconvénient qui
ne la rendrait pas meilleure que tout autre culte purement formel.
Ce rempart de la vraie foi, de la vraie moralité et de la vraie
science, que les tristes expériences faites par 'humanité avec la foi
historique de I'église ont rendu indispensable, Kant 1’éleva en éta-
blissant sur une base solide la vraie science des causes derniéres de



546 BULLETIN

tout ce qui est et de tout ce qui arrive dans le domaine de la raison
humaine, et ce fut 1a la noble mission littéraire de cet écrivain. »

Si cet article était une étude du livre de M. Romundtl et non pas
un modeste bulletin, je devrais résumer et apprécier, chapitre aprés
chapitre, ce commentaire de 309 pages d’un traité qui en compte
206. Le lecteur aurait la surprise d’y rencontrer, sur les articles
principaux de la religion, mainte pensée de Kant qui était une nou-
veaute hardie il y a cent ans, mais qui, de nos jours, fait partie du
patrimoine intellectuel de tout théologien tant soit peu indépendant
et éclairé. Apreés le traité de Kant sur la religion dans les limites de
la raison pure, publié par ce penseur & I’age de (9 ans, lintellec-
tualisme orthodoxe d’un Michaelis et consorts était condamné a
périr, et nous assistons aujourd’hui 4 sa décomposition.

Quel est done le but que s’est proposé M. Romundt et qu'il a
poursuivi avec succés dans l'ouvrage que nous annoncons ? C'est
de montrer que le traité de Kant, loin d’étre un travail sénile, un
recul, une accommodation & la doctrine luthérienne, ne fait que
compléter et couronner 'ceuvre critique dont il fut l'illustre créa-
teur, et 4 laquelle il faut revenir pour mettre un terme a la confu-
sion babélique des esprits. M. Romundt avait déja publié en 1884
et 1885 deux ouvrages qui exposent et expliquent les deux premié-
res parties du systéme de la critique de Kant, savoir la Critigue de
la raison pure (1781) et la Critique de la raison pratique (1788).
Mais dans son Neuer Paulus il reléve, surtout au chap. III, le lien
intime et la continuité de la pensée critique quirelie 1a philosophie
religieuse de Kant a4 sa philosophie théorique et morale. Le lecteur
trouvera donc dans cet ouvrage la pensée de Kant parvenue & son
apogée et pourra se représenter 'ensemble de la doctrine philoso-
phique du célébre professeur de Konigsberg. La partie esthétique
du systeme kantien fera l'objet d’'une nouvelle publication de
M. Romundt qui, on le voit, ressuscite et préconise a cent ans de
distance le criticisme de Kant, auquel des penseurs comme Maz-
zarella en Italie et Renouvier en France ont rendu hommage dans
ces derniers temps.

Je m’abstiens de tout jugement sur le fond méme du livre de
M. Romundt, qui m’a aidé & étudier et comprendre le traité de
Kant; mais je ne veux pas laisser dans la plume une observation
qui excusera aux yeux du lecteur bénévole I'imperfection de mon
travail de traducteur. Cette observation, la voici: La phraseéologie
de Kant, qui a déteint sur celle de son interprete, est souvent assez



THEOLOGIE AT

lourde. Il faut de bonnes lunettes et une puissante tension de l'es-
prit pour suivre, & travers toutes les incidentes, telle pensée dont le
développement ne ménage pas 1'espace.

_ JEAN-JACQUES PARANDER.
Chesalles, juin 1887.

F. GoDET. —- COMMENTAIRE SUR LA PREMIERE EPITRE AUX
CORINTHIENS 1.

Un commentaire sur la premiére épitre aux Corinthiens n’est pas
chose nouvelle : sans parler des travaux d’Hofman, de Reuss,
d'Heinrici, nous avons encore les publications toutes récentes de
Beet et d’Edwards qui présentent de grands mérites. Il semble done
que, ce champ ayant été exploré etretourné de toute facon, M. Godet
s’attache & un sujet dont il ne reste plus rien a dire. Et cependant,
I'ceuvre du professeur de Neuchdatel comble une lacune dans la
littérature exégétique sur la premiére épitre aux Corinthiens : il nous
manquait un tableau exact et animé de la vie de cette Eglise de
Corinthe, placée au milieu de ce monde grec corrompu et frivole,
dans des circonstances tellement spéciales que 'étude de cette épitre
constitue I’étude d’un des fragments les plus attachants de I’histoire
ecclésiastique. M. Godet commente la letire de I'apdtre avec autant
de coeur que de science, et, consciencieux, comme nous avons
appris a le connaitre par ses précédents travaux, il s’attache aux
plus petits détails des textes, ne recule devant I’examen d’aucune
des nombreuses difficultés dont notre épitre est remplie, et parvient
ainsi a faire revivre 4 nos yeux les partis qui divisaient I'Eglise de
Corinthe, en méme temps qu’il met en relief le caractére pratique
de 'apotre dans les questions de la liberté chrétienne.

On a reproché quelquefois au vénérable professeur de se laisser
dominer par ses idées personnelles et de chercher dans les textes la
confirmation de celles-ci. Nous ne croyons pas ce reproche fondé.
Plnus nous étudions les ouvrages de M. Godet, plus nous voyons
qu’il professe une grande déférence pour les textes, tout en conser-
vant vis-a-vis d’eux cette liberté d’appréciation et de jugement qui

t Commentaire sur lo premiére épitre aux Corinthiens, par F. Godet,
Dr en théol. et professeur & la Faculté indépendante de théologie a
Neuchitel. — 2 vol. Neuchiitel, Attinger freres, 18336-18387.



b48 BULLETIN

est la marque d'un réel savoir. Nous retrouvons cette indépendance
portée a un haut degré dans le commentaire dont nous nous occu-
pons maintenant.

En présence des phénoménes religieux contemporains, qui rendent
notre époque tout particuliérement intéressantea observer, il y avait
plus d’un écueil a redouter dans une ceuvre de ce genre. M. Godet
le reconnalit bien dans sa préface : « Lie livre apostolique expliqué
dans ces pages, dit-il, est d’'une nature tellement pratique et touche
par conséquent & un si grand nombre de phénomeénes religieux ac-
tuels, qu’il est difficile de s’abstenir de certains rapprochements qui
peuvent nuire a 'objectivité du travail... » Mais notre auteur ne
tombe pas dans le piége, car toute son étude, surtout dans la ques-
tion des charismes, nous montre que Paul fait reposer I'édifice élevé
dans son écrit & la gloire du Christ sur la base d’'un christianisme
historique toujours vivant. C’est dire qu’il n’existe aucun rapport
entre les charismes de 1I'Eglise primitive et les manifestations
bruyantes de la vie religieuse dans maint cercle chrétien de notre
temps. M. Godet nous le démontre avec clarté et indépendance.

Dans la question si controversée des partis (I, 12), et notamment
du parti de « ceux du Christ, » M. Godet reprend 'opinion de Bey-
schlag gui voit dans ce parti celui désigné nettement dans Gal. II,
4 et 6, ¢’est-a-dire un parti opposé aux Douze, & Jérusalem, au sujet
de la circoncision. Ce parti avait organisé une contre-mission parmi
le monde grec, ajoutant, — et c’est en cela que M. Godet modifie
T'opinion de Beyschlag, — & I’Evangile présenté aux chrétiens des
éléments théosophiques pour le recommander aux esprits cultivés
du monde gree. (Cf. X, 5; XI, 31.) Cette solution nous parait solide-
ment appuyée;elle est la seule, du reste, qui nous ait satisfait. Nous
ne prétendons cependant pas qu’elle soit rigoureusement juste, mais
en l'état actuel de la question elle est la plus acceptable.

Ce que nous venons de dire suffira, espérons-le, pour donner a
nos lecteurs une idée exacte de ce bel ouvrage que nous avons lu
avec d’autant plus de plaisir et méme de respect qu’il sort de la
plume d'un homme vénérable par sa foi comme par sa science.

H. TH.



THEOLOGIE 549

E. pe BUpE. — LETTRES INEDITES ADRESSEES A J.-A. TURRET-
TINI L. ToMmE Ier.

En annoncant, il v a plus de six ans, la Vie de J.-B. Turretting,
par M. E. de Budé, nous disions : « 8'il nous est permis d’exprimer
un regret, c’est que l'auteur n’ait pas jugé bon de puiser encore plus
abondamment aux sources manuscrites dont il a le rare privilege de
pouvoir disposer. » Kt nous ajoutions que « la correspondance aussi
compléte que possible d’un homme tel que J.-Alph. Turretin for-
merait pour l'histoire de 1'Eglise et de la théologie réformée au
XVIII* siécle une source d’informations des plus précieuses, d’au-
tant plus précieuse que plusieurs des amis et disciples de Turretini
fort estimés de leur vivant et ayant exercé une incontestable in-
fluence par leur ministére ou leur enseignement, ne se sont gueére
fait connaitre par des ouvrages imprimeés. »

Ce que nous n’osions espérer, est en train de s’accomplir : M. de
Budé s’est décidé a livrer au public cette correspondance encore
inédite, en puisant soit dans ses archives particuliéres, soit dans le
fonds de Roche, de la bibliothéque publique de Genéve. Le pre-
mier des trois volumes que formera ce recueil épistolaire a récem-
ment vu le jour, et nous venons de le parcourir avec un vif intérét.
Il renferme, si nous avons bien compté, cent trente-sept lettres ou
billets, adressés a Turretin, par trente-cing correspondants. Il ne
s’agit pas, on le voit, d’'une correspondance au sens exact du mot,
puisqu’il n’y a pas de lettres écrites par Turretin lui-méme.

Toutes les pages de ce volume, & peine est-il besoin de le dire,
n’ont pas la méme valeur. Il est méme tel billet qui n’en a aucune;
¢’est le cas du premier de la collection, bien qu’il soit signé de la
main d’Abauzit. Mais, dans leur ensemble, ces lettres répandent le
jour le plus instructif, parfois méme un jour tout nouveau, sur les
choses et les hommes de ce temps-la. Ce ne sont pas les seuls histo-
riens de I'liglise et de la théologie qui trouveront leur compte a les
lire la plume 4 la main. On y glanera d’utiles renseignements pour
I'histoire des lettres, de la philosophie, des sciences. l.a politique,
surtout, y joue un réle important. Le célébre théologien genevois
n’était étranger a aucun des intéréts de son époque Cependant, ce
sont bien les faits relatifs a la vie religieuse, ecclésiastique et théo-

! Paris, librairie de la Suisse frangaise, P, Monnerat; Genegve, librairie
Jules Carey, 1887. —1x et 394 pages.



550 BULLETIN

logique de Genéve, de la Suisse et du Refuge francais qui, dans ces
lettres, occupent la plus large place.

On comprendra qu’il ne puisse étre question de donner ici, ne
fat-ce qu'un apercu du contenu infiniment varié de ce premier vo-
lume. Disons seulement que parmi les hommes de qui proviennent
les lettres les plus nombreuses ou les plus importantes, nous voyons
figurer les pasteurs Ancillon et Achard, de Berlin; Basnage, de
Rotterdam et de la Haye; Aufrére, de Londres ; les professeurs Bar-
beyrac et J.-Pierre de Crousaz; le ministre Barth. Barnaud, I'histo-
rien bien connu des troubles du Consensus; le savant Baulacre ;
Pierre Bayle; I'abbé Bignon; en fait d’hommes politiques, le syn-
dic Chouet et Jean-Gaspard Escher, de Zurich, plus tard bourg-
mestre. Les vingt et une lettres de ce dernier, datées de 1709 a
1734, doivent étre mises sans hésitation au nombre des plus inté-
ressantes de tout le recueil.

L’éditeur a eu soin d’ajouter au texte de courtes notices biogra-
phiques sur les divers correspondants, ainsi que des notes destinées
a faciliter l'intelligence de certaines lettres. Ces notes, fort utiles,
assurément, auraient gagneé a étre plus nombreuses, plus complétes
et parfois plus exactes. Plus d’une erreur s’est glissée dans celles con-
cernant des hommes plus ou moins marquants du pays de Vaud. Le
doyen Bergier, par exemple, qui fut activement mélé aux affaires
du Consensus, n’est pas né & Aubusson en 1665 et ne s’est pas refu-
gie a Lausanne (p. 248); il naquit en 1659 dans cette ville, dont sa
famille était déja bourgeoise au XVe sgiécle ;il y fit ses études et,
dés 1685, y remplissait des fonctions ecclésiastiques. — Jean-Pierre
de Crousaz ne reprit pas sa chaire de philosophie en 1733 pour I'a-
bandonner au bout de trois ans (p. 298); il ne la reprit qu’en 1738 et
en fut titulaire jusqu’a sa mort, arrivée en 1750. Mais n’attachons
pas a ces détails plus d’iraportance qu’ils n’en ont. Ce qui, & nos
yeux, constitue un défaut bien plus grave de cette precieuse publi-
cation, c’est le plan suivi par 1’éditeur.

Au lieu d’étre rangées par ordre de date, les lettres sont classées
par auteurs, et les auteurs se suivent dans l'ordre alphabétique. Il
s’ensuit que vous passez brusquement d’une lettre de 1733 4 une
autre lettre de 1686, et que, pour vous renseigner sur tel ou tel sujet,
par exemple sur les affaires du Consensus, qui préoccupeérent si
fort les esprits de 4718 a 1726, vous é&tes obligé d’aller chercher en
trois ou quatre endroits différents les confidences que Turretin re-
cevait alors de divers cotés sur ce palpitant sujet. Je dis en trois o



REVUES D1

[w]]

quatre endroits, rien que dans ce premier volume , qui va de Abau-
zit a Kscher. Que sera-ce quand auront paru les deux autres ?

Ce n'est pas tout. Si du moins les lettres d’un méme correspon-
dant étaient rangées par ordre chronologique! Mais non: d’abord
les lettres datées; ensuite, plus ou moins au hasard, les lettres non
datées. Je sais bien que ¢’est parfois chose deélicate que de classer
une lettre sans date. Mais dans l'immense majorité des cas les in-
dices fournis par le contenu sont plus que suffisants pour assigner
a ces piéces la place qui leur convient. On ne saurait assez regretter
que I'éditeur n’ait pas adopté le principe qui semblait tout indiqué
pour une publication de ce genre. Peut-étre une table des princi-
pales matiéres, ajoutée au dernier volume, parera-t-elle aux inconvé-
nients du systéme suivi. Au reste, cette critique n’altére en rien
notre reconnaissance envers M. de Budé pour I'excellente pensée
qu’il a eue de faire profiter le public des trésors dont il est I'heu-
reux dépositaire.

H. V.

REVUES

AEVUE DE PHILOSOPHIE
Fevrier 1887.

J. Delbcens: De la prétendue veille somnambulique. — Bianchi
et (7. V. Somumner : La polarisation psychique dans la phase som-
nambulique de Uhypnotisme. — F. Bouillier : Ce que deviennent
les idées. — Ch. Richet : Objet de la psychologie générale. — Ana-
lyses et comptes rendus. — Périodiques. — Société de psychologie
physiologique: Sur un cas héréditaire d’audition colorée, par
Lauret et Duchossoy.

Mars.

R. Garofalo : L’anomalie du criminel. — J. Delbeeus : De la
prétendue veille somnambulique (fin). — Calinon : Le temps et la
force. — Analyses, ete. — Société de psychologie physiologique :
Beaunis : Une expérience sur le sens musculaire. — A. de Rochaz :
Hypnotisme et changement de personnalité. — Savwaire: Hypéres-
thésie des sens dans I’état hypnotique,

Avril.

Penjon : Une forme nouvelle du criticisme. (M. A. Spir.) — Fon-

segrive : Les conséquences sociales du libre arbitre. — Picavet :



	Théologie

