
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 20 (1887)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN

THEOLOGIE

Un nouveau Paul. — Bases d'une théorie certaine de la
religion par emmanuel kant '.

Kant est Kant et Bomundt est son prophète. C'est par cette
formule légèrement musulmane que je résume l'impression que m'a
laissée une lecture aussi attentive qu'instructive de ce nouvel
ouvrage de M. Romundt.

Son nom n'est pas tout à fait inconnu aux lecteurs assidus de

cette Revue. Les pages 159-160 de l'année 1875 renferment une
notice sur la science et l'essence des choses, ouvrage que M. Romundt,
alors simple privat-docetit à l'université de Bâle, avait publié dès

1872. Il parait que, depuis lors, l'auteur a passé à Berlin, car c'est
le cette ville qu'il signait, il y a tout juste un an, la préface du livre
que nous annonçons.

Comment se fait-il que le philosophe de Königsberg, qui ne s'est

jamais éloigné de sa ville natale, soit transformé en un nouveau
Paul C'est que le penseur allemand a soumis à sa critique ce que
l'on peut regarder comme la philosophie religieuse de l'apôtre des

Gentils.
M. Romundt s'en explique lui-même dans le dernier des huit

chapitres dont se compose son ouvrage et qui ne sont qu'un
commentaire vivant, animé, passionné même du célèbre traité de Kant
sur la religion dans les limites de la raison pure, publié pour la

première fois en 1793. Je cite, en traduisant de mon mieux, les

1 Ein neuer Paulus-— Immanuel Kant's Grundlegung zu einer sicheren
Lehre von der Religion, dargestellt von Dr Heinrich Romundt. — Berlin,
1886, VIII et 309 pages.



544 BULLETIN

pages 302-303 qui semblent résumer à la fois la pensée de Kant et

l'intention de son interprète.
« Mais il importe peut-être d'indiquer aussi brièvement que

possible le point essentiel de la doctrine religieuse de la critique. La
thèse de Kant à cet égard dit « qu'on ne peut admettre une
absolution devant la justice divine pour l'homme chargé du poids de la
coulpe que sous la condition d'un changement complet du cœur, >

et que, malgré tout ce qu'on peut s'imaginer ou faire, rien ne
saurait remplacer cette condition, si elle fait défaut, ni l'augmenter
quand elle existe ; car l'idéal de la perfection morale (ou du fils de

Dieu) « doit faire partie de notre disposition morale (Gesinnung)
pour tenir lieu de l'action. »

¦> C'est, en d'autres termes, la doctrine de la justification de

l'homme, non par les œuvres, mais par la foi, et une foi pratique, au

type de la moralité dans toute sa perfection. Un tel principe énonce,
il est vrai, le point sur lequel la critique s'accorde non seulement
avec les réformateurs allemands du seizième siècle mais aussi avec

l'apôtre Paul auquel ils se rattachaient tout particulièrement; mais
d'un autre côté, en y ajoutant l'adjectif pratique, il écarte la lacune

dangereuse qui menace de compromettre et d'anéantir avec le

temps ce qu'il y a de bon dans la Réformation. Voilà pourquoi
nous appelâmes cet écrit un Paul, mais nous devons appeler Kant
un nouveau Paul.

» Mais Kant s'est exprimé tout autrement que sur Paul, sur l'auteur

de la foi chrétienne, savoir Jésus; et tout en appréciant à une
haute valeur la manière de voir de l'apôtre, il ne le trouve pas
affranchi des idées d'école dans lesquelles il avait été élevé. C'est
dans un retour à la religion chrétienne comme religion purement
morale (saint Matthieu) que Kant trouva les moyens indispensables

pour préciser davantage la doctrine de la justification de Luther et
de Paul, doctrine que d'ailleurs il n'attaque ni n'expose, en tant
qu'elle s'occupe de ce qui est caché à la raison humaine et a besoin

d'une révélation ; c'est-à-dire de ce que Dieu a fait. Pour parler plus
exactement, ce retour est un retour à la religion écrite dans le cœur
de l'homme, dont la source n'est pas arbitraire, dont la révélation
dans la doctrine et la conduite est la garantie publique d'une
bénédiction infinie pour la prospérité générale et se trouve liée à

toujours, parmi les hommes, à la mémoire de Jésus.

» Un écrivain fort estimé de nos jours est d'avis que le temps de



THÉOLOGIE 545

Paul est passé, tandis que celui de Jésus ne passera jamais. Il y a

du vrai dans ce jugement, en tant que nous regardons Paul comme
le chef de ces multitudes qui déclarent seule salutaire la foi historique

à une personne, peu importe que cette personne soit dieu ou
homme. Une telle foi purement historique est devenue avec le temps
toujours plus insoutenable. Mais nous aurions tort de faire de l'apôtre

l'auteur responsable d'une foi purement historique, bien qu'il
ne l'ait pas suffisamment écartée. Cependant Paul ne sera jamais
abandonné, car le premier il a enseigné, sans toutefois la
perfectionner, la foi pratique à l'idéal de la perfection humaine rendu
sensible dans un vrai homme contemporain des empereurs romains
Auguste et Tibère. La doctrine do la justification de l'homme par la
foi pratique au fils de Dieu dans la nature humaine, voilà bien la
tormule la plus brève de la pure religion morale telle qu'elle a été

publiquement enseignée et pratiquée par le fondateur du christianisme,

formule dont personne ne saurait s'écarter pour répandre au
sein de l'espèce humaine le règne d'une religion morale.

t L'histoire de Jésus est enveloppée d'un voile que la pure science

ne parvient pas à soulever. Le ministère si court de Jésus, tel que
le raconte la tradition évangélique, est toutefois précisément un de

ces petits commencements dont Kant disait en 1786 : « Un petit
• commencement, mais qui fait époque en imprimant une toute nou-
¦ velie direction d la pensée humaine, est plus important que toute

» la série subséquente des développements de la culture. » Or cette
direction toute nouvelle de la pensée humaine qui, en fait d'adoration

de Dieu, va de l'accessoire à l'essentiel et qui se rattache à la
mémoire de Jésus, fut relevée par Paul et par les hommes qui, au
seizième siècle, ramenèrent à sa doctrine l'église chrétienne en
formulant à nouveau comme seule salutaire la simple foi en Jésus-

Christ comme le type visible de la perfection morale, type qui sera
inamissible pour l'humanité. Toutefois il fallait encore quelque
chose qui préservât d'une façon publique et permanente les hommes

de toute fausse adoration de Dieu, à laquelle pouvait aboutir
aisément la foi enseignée par Paul et par Luther, inconvénient qui
ne la rendrait pas meilleure que tout autre culte purement formel.
Ce rempart de la vraie foi, de la vraie moralité et de la vraie
science, que les tristes expériences faites par l'humanité avec la foi

historique de l'église ont rendu indispensable, Kant l'éleva en

établissant sur une base solide la vraie science des causes dernières de



546 bulletin
tout ce qui est et de tout ce qui arrive dans le domaine de la raison
humaine, et ce fut là la noble mission littéraire de cet écrivain. »

Si cet article était une étude du livre de M. Romundt et non pas
un modeste bulletin, je devrais résumer et apprécier, chapitre après
chapitre, ce commentaire de 309 pages d'un traité qui en compte
296. Le lecteur aurait la surprise d'y rencontrer, sur les articles
principaux de la religion, mainte pensée de Kant qui était une
nouveauté hardie il y a cent ans, mais qui, de nos jours, fait partie du
patrimoine intellectuel de tout théologien tant soit peu indépendant
et éclairé. Après le traité de Kant sur la religion dans les limites de
la raison pure, publié par ce penseur à l'âge de 69 ans, l'intellectualisme

orthodoxe d'un Michaelis et consorts était condamné à

périr, et nous assistons aujourd'hui à sa décomposition.
Quel est donc le but que s'est proposé M. Romundt et qu'il a

poursuivi avec succès dans l'ouvrage que nous annonçons C'est
de montrer que le traité de Kant, loin d'être un travail senile, cm

recul, une accommodation à la doctrine luthérienne, ne fait que
compléter et couronner l'œuvre critique dont il fut l'illustre créateur,

et à laquelle il faut revenir pour mettre un terme à la confusion

babélique des esprits. M. Romundt avait déjà publié en 1884

et 1885 deux ouvrages qui exposent et expliquent les deux premières

parties du système de la critique de Kant, savoir la Critique de

la raison pure (1781) et la Critique de la raison pratique (1788).

Mais dans son Neuer Paulus il relève, surtout au chap. Ill, le lien
intime et la continuité de la pensée critique qui relie la philosophie
religieuse de Kant à sa philosophie théorique et morale. Le lecteur
trouvera donc dans cet ouvrage la pensée de Kant parvenue à son

apogée et pourra se représenter l'ensemble de la doctrine philosophique

du célèbre professeur de Königsberg. La partie esthétique
du système kantien fera l'objet d'une nouvelle publication de

M. Romundt qui, on le voit, ressuscite et préconise à cent ans de

distance le criticisme de Kant, auquel des penseurs comme
Mazzarella en Italie et Renouvier en France ont rendu hommage dans

ces derniers temps.
Je m'abstiens de tout jugement sur le fond même du livre de

M. Romundt, qui m'a aidé à étudier et comprendre le traité de

Kant; mais je ne veux pas laisser dans la plume une observation

qui excusera aux yeux du lecteur bénévole l'imperfection de mon
travail de traducteur. Cette observation, la voici : La phraséologie
de Kant, qui a déteint sur celle de son interprète, est souvent assez



THÉOLOGIE 517

lourde. Il faut de bonnes lunettes et une puissante tension de l'esprit

pour suivre, à travers toutes les incidentes, telle pensée dont le

développement ne ménage pas l'espace.

Jean-Jacques Parander.
Chesalles. juin 1887.

F. Godet. — Commentaire sur la première épître aux
Corinthiens L

Un commentaire sur la première épître aux Corinthiens n'est pas
chose nouvelle : sans parler des travaux d'Hofman de Reuss.

d'Heinrici, nous avons encore les publications toutes récentes de

Beet et d'Edwards qui présenteut de grands mérites. Il semble donc-

que, ce champ ayant été exploré et retourné de toute façon, M. Godet
s'attache à un sujet dont il ne reste plus rien à dire. Et cependant,
l'œuvre du professeur de Neuchâtel comble une lacune dans la
littérature exégétique sur la première épître aux Corinthiens : il nous

manquait un tableau exact et animé de la vie de cette Eglise de

Corinthe, placée au milieu de ce monde grec corrompu et frivole,
dans des circonstances tellement spéciales que l'étude de cette épître
constitue l'étude d'un des fragments les plus attachants de l'histoire
ecclésiastique. M. Godet commente la lettre de l'apôtre avec autant
de cœur que de science, et, consciencieux, comme nous avons

appris à le connaître par ses précédents travaux, il s'attache aux
plus petits détails des textes, ne recule devant l'examen d'aucune
des nombreuses difficultés dont notre épître est remplie, et parvient
ainsi à faire revivre à nos yeux les partis qui divisaient l'Eglise de

Corinthe, en même temps qu'il met en relief le caractère pratique
de l'apôtre dans les questions de la liberté chrétienne.

On a reproché quelquefois au vénérable professeur de se laisser
dominer par ses idées personnelles et de chercher dans les textes la
confirmation de celles-ci. Nous ne croyons pas ce reproche fondé.

Plus nous étudions les ouvrages de M. Godet, plus nous voyons
qu'il professe une grande déférence pour les textes, tout en conservant

vis-à-vis d'eux cette liberté d'appréciation et de jugement qui
1 Commentaire sur la première épître aux Corinthiens, par F- Godet,

Dr en théol. et professeur à la Faculté indépendante de théologie à

Neuchâtel. — 2 vol. Neuchâtel, Attinger frères, 1886-1887.



548 BULLETIN

est la marque d'un réel savoir. Nous retrouvons cette indépendance
portée à un haut degré dans le commentaire dont nous nous occupons

maintenant.
En présence des phénomènes religieux contemporains, qui rendent

notre époque tout particulièrement intéressante à observer, il y avait
plus d'un écueil à redouter dans une œuvre de ce genre. M. Godet
le reconnaît bien dans sa préface : « Le livre apostolique expliqué
dans ces pages, dit-il, est d'une nature tellement pratique et touche

par conséquent à un si grand nombre de phénomènes religieux
actuels, qu'il est difficile de s'abstenir de certains rapprochements qui
peuvent nuire à l'objectivité du travail... » Mais notre auteur ne
tombe pas dans le piège, car toute son étude, surtout dans la question

des charismes, nous montre que Paul fait reposer l'édifice élevé
dans son écrit à la gloire du Christ sur la base d'un christianisme

historique toujours vivant. C'est dire qu'il n'existe aucun rapport
entre les charismes de l'Eglise primitive et les manifestations
bruyantes de la vie religieuse dans maint cercle chrétien de notre
temps. M. Codet nous le démontre avec clarté et indépendance.

Dans la question si controversée des partis (1,12), et notamment
du parti de « ceux du Christ, » M. Godet reprend l'opinion de

Beyschlag qui voit dans ce parti celui désigné nettement dans Gai. II,
4 et 6, c'est-à-dire un parti opposé aux Douze, à Jérusalem, au sujet
de la circoncision. Ce parti avait organisé une contre-mission parmi
le monde grec, ajoutant, — et c'est en cela que M. Godet modifie
l'opinion de Beyschlag, — à l'Evangile présenté aux chrétiens des

éléments théosophiques pour le recommander aux esprits cultivés
du monde grec. (Cf. X, 5; XI, 31.) Cette solution nous paraît solidement

appuyée ; elle est la seule, du reste, qui nous ait satisfait. Nous

ne prétendons cependant pas qu'elle soit rigoureusement juste, mais

en l'état actuel de la question elle est la plus acceptable.
Ce que nous venons de dire suffira, espérons-le, pour donner à

nos lecteurs une idée exacte de ce bel ouvrage que nous avons lu
avec d'autant plus de plaisir et même de respect qu'il sort de la
plume d'un homme vénérable par sa foi comme par sa science.

H. Th.



THÉOLOGIE 549

E. de Budé. — Lettres inédites adressées a J.-A. Turrettini1.

Tome Ier.

En annonçant, il y a plus de six ans, la TVe de J.-B. Turrettini,
par M. E. de Budé, nous disions : « S'il nous est permis d'exprimer
un regret, c'est que l'auteur n'ait pas jugé bon de puiser encore plus
abondamment aux sources manuscrites dont il a le rare privilège de

pouvoir disposer. » Et nous ajoutions que « la correspondance aussi

complète que possible d'un homme tel que J.-Alph. Turretin
formerait pour l'histoire de l'Eglise et de la théologie réformée au
XVIII'' siècle une source d'informations des plus précieuses, d'autant

plus précieuse que plusieurs des amis et disciples de Turretiui
fort estimés de leur vivant et ayant exercé une incontestable
influence par leur ministère ou leur enseignement, ne se sont guère
fait connaître par des ouvrages imprimés. »

Ce que nous n'osions espérer, est en train de s'accomplir : M. de

Budé s'est décidé à livrer au public cette correspondance encore
inédite, en puisant soit dans ses archives particulières, soit dans le
fonds de Roche, de la bibliothèque publique de Genève. Le
premier des trois volumes que formera ce recueil épistolaire a récemment

vu le jour, et nous venons de le parcourir avec un vif intérêt.
Il renferme, si nous avons bien compté, cent trente-sept lettres ou
billets, adresses à Turretin. par trente-cinq correspondants. Il ne

s'agit pas, on le voit, d'une correspondance au sens exact du mot,
puisqu'il n'y a pas de lettres écrites par Turretin lui-même.

Toutes les pages de ce volume, à peine est-il besoin de le dire,
n'ont pas la même valeur. Il est même tel billet qui n'en a aucune;
c'est le cas du premier de la collection, bien qu'il soit signé de la
main d'Abauzit. Mais, dans leur ensemble, ces lettres répandent le

jour le plus instructif, parfois même un jour tout nouveau, sur les

choses et les hommes de ce temps-là. Ce ne sont pas les seuls historiens

de l'Eglise et de la théologie qui trouveront leur compte à les
lire la plume à la main. On y glanera d'utiles renseignements pour
l'histoire des lettres, de la philosophie, des sciences. La politique,
surtout, y joue un rôle important. Le célèbre théologien genevois
n'était étranger à aucun des intérêts de son époque Cependant, ce

sont bien les faits relatifs à la vie religieuse, ecclésiastique et théo-

1 Paris, librairie de la Suisse française, P. Monnerat; Genève, librairie
Jules Carey, 1887. — ix et 394 pages.



5o0 bulletin

logique de Genève, de la Suisse et du Refuge français qui, dans ces

lettres, occupent la plus large place.
On comprendra qu'il ne puisse être question de donner ici, ne

fût-ce qu'un aperçu du contenu infiniment varié de ce premier
volume. Disons seulement que parmi les hommes de qui proviennent
les lettres les plus nombreuses ou les plus importantes, nous voyons
figurer les pasteurs Ancillon et Achard, de Berlin; Basnage, de

Botterdam et de la Haye; Aufrère, de Londres ; les professeurs Bar-
beyrac et J.-Pierre de Crousaz ; le ministre Barth. Barnaud, l'historien

bien connu des troubles du Consensus ; le savant Baulacre ;

Pierre Bayle; l'abbé Bignon ; en fait d'hommes politiques, le syndic

Chouet et Jean-Gaspard Escher, de Zurich, plus tard
bourgmestre. Les vingt et une lettres de ce dernier, datées de 1709 à

1734, doivent être mises sans hésitation au nombre des plus
intéressantes de tout le recueil.

L'éditeur a eu soin d'ajouter au texte de courtes notices
biographiques sur les divers correspondants, ainsi que des notes destinées
à faciliter l'intelligence de certaines lettres. Ces notes, fort utiles,
assurément, auraient gagné à être plus nombreuses, plus complètes
et parfois plus exactes. Plus d'une erreur s'est glissée dans celles
concernant des hommes plus ou moins marquants du pays de Vaud. Le
doyen Bergier, par exemple, qui fut activement mêlé aux affaires
du Consensus, n'est pas né à Aubusson en 1665 et ne s'est pas réfugié

à Lausanne (p. 248) ; il naquit en 1659 dans cette ville, dont sa

famille était déjà bourgeoise au XVe siècle ; il y fit ses études et,
dès 1685, y remplissait des fonctions ecclésiastiques. —Jean-Pierre
de Crousaz ne reprit pas sa chaire de philosophie en 1733 pour
l'abandonner au bout de trois ans (p. 298); il ne la reprit qu'en 1738 et

en fut titulaire jusqu'à sa mort, arrivée en 1750. Mais n'attachons

pas à ces détails plus d'importance qu'ils n'en ont. Ce qui, à nos

yeux, constitue un défaut bien plus grave de cette précieuse
publication, c'est le plan suivi par l'éditeur.

Au lieu d'être rangées par ordre de date, les lettres sont classées

par auteurs, et les auteurs se suivent dans l'ordre alphabétique. Il
s'ensuit que vous passez brusquement d'une lettre de 1733 à une
autre lettre de 1686, et que, pour vous renseigner sur tel ou tel sujet,

par exemple sur les affaires du Consensus, qui préoccupèrent si

fort les esprits de 1718 à 1726, vous êtes obligé d'aller chercher en

trois ou quatre endroits différents les confidences que Turretin
recevait alors de divers côtés sur ce palpitant sujet. Je dis en trois ou



revues 551

quatre endroits, rien que dans ce premier volume, qui va de Abau-
zit à Escher. Que sera-ce quand auront paru les deux autres

Ce n'est pas tout. Si du moins les lettres d'un même correspondant

étaient rangées par ordre chronologique Mais non : d'abord
les lettres datées; ensuite, plus ou moins au hasard, les lettres non
datées. Je sais bien que c'est parfois chose délicate que de classer

une lettre sans date. Mais dans l'immense majorité des cas les
indices fournis par le contenu sont plus que suffisants pour assigner
à ces pièces la place qui leur convient. On ne saurait assez regretter
que l'éditeur n'ait pas adopté le principe qui semblait tout indiqué
pour une publication de ce genre. Peut-être une table des principales

matières, ajoutée au dernier volume, parera-t-elle aux inconvénients

du système suivi. Au reste, cette critique n'altère en rien
notre reconnaissance envers M. de Budé pour l'excellente pensée

qu'il a eue de faire profiter le public des trésors dont il est l'heureux

dépositaire.
H. V.

REVUES
Revue de philosophie

Février 1887.
J. Delbœuf: De la prétendue veille somnambulique. — Bianchi

et G. V. Sommer : La polarisation psychique dans la phase

somnambulique de l'hypnotisme. — F. Bouillier : Ce que deviennent
les idées. — Ch. Richct : Objet de la psychologie générale. — Analyses

el comptes rendus. — Périodiques. — Société de psychologie

physiologique: Sur un cas héréditaire d'audition colorée, par
Laurel et Duchossoy.

Mars.
R. Garofalo: L'anomalie du criminel. — /. Delbœuf: De la

prétendue veille somnambulique (fin). — Calinon : Le temps et la

force. — Analyses, etc. — Société de psychologie physiologique :

Beaunis : Une expérience sur le sens musculaire. — A. de Rochaz:

Hypnotisme et changement de personnalité. — Sauvaire: Hypéres-
thésie des sens dans l'état hypnotique.

Avril.
Penjon : Une forme nouvelle du criticisme. (M. A. Spir.) — Fon-

segrive : Les conséquences sociales du libre arbitre. — Picavet :


	Théologie

