
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 20 (1887)

Artikel: Le quatrième évangile : et le judaïsme et l'ancien testament

Autor: Chastand, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379419

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379419
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE QUATRIEME EVANGILE

ET

LE JUDAÏSME ET L'ANCIEN TESTAMENT

G. CHASTAND
pasteur.

L'école de Tubingen a entrepris de montrer, par les travaux
de Baur, B. Kœstlin, Schölten, Béville, que l'auteur du
quatrième évangile, en marquant l'opposition du peuple juif à

Jésus, avait clairement prouvé que son écrit était dirigé contre
les Juifs; aussi devait-on renoncer à l'attribuer à un Juif, en
cherchant son auteur parmi les disciples du Seigneur.

Keim n'a pu se décider à suivre dans cette voie l'école négative

en ne faisant de cet évangile qu'un écrit antijudaïsant.
L'un des premiers, il a mis en lumière le rapport de ce livre
avec l'Ancien Testament, où l'auteur puise de préférence ses

types et ses images2. Thoma lui-même a été frappé de cela, et

a avoué que cet évangile était construit de matériaux empruntés
à l'Ancien Testament et en contenait plus, si l'on excepte

l'épître aux Hébreux et l'Apocalypse, que tous les autres écrits
du Nouveau Testament3. « L'auteur a été initié dès le sein de

sa mère à la manière de penser des Juifs, et, bien qu'il se soit
nourri dès son enfance du pain vivifiant de la Parole de Dieu,
il est cependant devenu un ennemi déclaré des Juifs4. » N'y

1 Cette étude fait partie d'un ouvrage de critique et d'histoire sur
l'apôtre Jean et le quatrième évangile qui paraîtra incessamment.

2 Geschichte Jesu, I, p. 103-172.
3 Zeitschrift für wissenschaftliche Theologie, 1879, p. 309-310
4 Die Genesis des Joh. Evangelium, p. 787.



LE QUATRIÈME ÉVANGILE ET LE JUDAÏSME 589

a-t-il pas là une contradiction radicale? Comment supposer
qu'un écrivain ait puisé dans l'Ancien Testament les images,
les comparaisons, les prophéties même confirmant son récit,
pour composer un ouvrage dirigé contre les Juifs, et que, tout
en donnant à ces écrits une importance capitale (VII, 19), il fût
précisément un antijudaïsant? Thoma exprime ces idées
contradictoires sans essayer de les expliquer. Les résoudre, ne
serait-ce pas précisément ruiner son système et réfuter sa

thèse elle-même?
A.-H. Franke, dans un livre1 plein de science exégétique et

d'érudition, qui fera désormais autorité, a précisément étudié
les rapports de l'évangile et du judaïsme, et, tout en réfutant
le livre de Thoma, a prouvé que tout nous permettait d'attribuer

cet évangile à l'apôtre Jean.

On sait que l'école critique a toujours insisté sur le prétendu
caractère antijudaïque du quatrième évangile. D'après Schölten,

l'auteur ne laisse passer aucune occasion d'exprimer son

antipathie et sa haine des Juifs, les représentant tantôt comme
la méchanceté personnifiée, tantôt comme des voleurs, des

meurtriers, des enfants du diable-. Pour Hilgenfeld, l'auteur
place sur la même ligne les Juifs et les Samaritains, et n'y
aurait-il dans tout l'évangile que deux passages comme VIII, 44;
IV, 20-23, qu'on pourrait affirmer ce caractère antijudaïque:i.
Pour montrer la valeur de cette thèse et prouver les rapports
évidents que nous découvrons entre le quatrième évangile et

le judaïsme nous ne nous appuierons pas sur quelques
passages isolés, mais nous étudierons à ce point de vue le contenu

tout entier et le caractère de cet écrit.
§ I. Le peuple juif. — Jean parle des Juifs comme du

peuple hostile au Messie; mais il ne suffit pas pour lui d'être
Juif pour être par là même un ennemi du Christ. Dans la
nation juive il distingue nettement des incrédules et des croyants.
A côté de l'incrédulité de la masse des Juifs, la foi en Christ se

1 Das alte Testament, bei Johannes, Gœttingen, 1885.
2 Das Evangelium nach Johannes. Uebersetzt von H. Lang, 1877, p. 225,

313.
'¦' Zeitschrift für wissenschaftliche Theologie, 1870, p. 265.



590 G. CHASTAND

développe chez quelques hommes, comme Nicodème (VII, 50),
chez quelques chefs du peuple (XII, 42), chez plusieurs témoins
de la résurrection de Lazare. (XI, 45; XII, 11.) Parmi le peuple,
Jésus avait de nombreux partisans qui de bonne heure le
reconnurent pour leur Maître. (XI, 48; XII, 19.) Aucun évangé-
liste ne connaît mieux que lui les partisans de Jésus, qui
occupaient dans la nation une position élevée. (III, 1; conf.

VU, 50; XII, 42; XIX, 38.)

L'évangéliste distingue le peuple et les chefs (VII, 25, 48;
XVIII, 35), les Juifs et les Galiléens ou les Pérates (IV, 45; VII,
52; X, 40; XI, 7), la foule de pèlerins venue à Jérusalem et
les Hierosolymites. (VII, 20, 25.)

Enfin, tandis que les synoptiques, et principalement Matthieu

(XXIII, 13-39), rapportent les malédictions prononcées par
Jésus contre les Juifs, l'évangéliste dont on voudrait faire un
ennemi acharné de ce peuple ne reproduit pas les paroles sévères

par lesquelles Jésus l'a condamné. Cette omission significative
n'infirme-t-elle pas singulièrement la thèse de l'école critique,
et peut-on encore prétendre après cela que « l'auteur a voulu
nous représenter les Juifs comme incrédules et les païens

comme croyants1? »

Pœuss et Benan nous opposent l'expression oi iouSaïos,

employée d'après eux toujours en mauvaise part. Cette objection
tant de fois reproduite est-elle, comme on le pense, un argument

sans réplique contre l'origine juive de notre évangile?
Peut-on dire que si l'auteur était Juif il n'eût pas ainsi désigné
ses compatriotes? Paul et les deux premiers évangélistes les

ont-ils désignés autrement? Un de nos compatriotes écrivant
notre histoire pourrait-il nous désigner autrement que par le

nom de Français? Nous reconnaissons toutefois que l'évangéliste

attache à ce titre une signification spéciale et l'applique
au peuple rebelle, qui avait rejeté le Messie et n'avait point
voulu le reconnaître en Jésus. (XX, 31; conf. III, 19; V, 16,

18; VIII, 40.) Aussi se sert-il une fois de ce terme pour désigner

les Galiléens. Tout en faisant ressortir le crime d'Israël

1 Thoma : Die Genesis, p. 144.



LE QUATRIÈME ÉVANGILE ET LE JUDAÏSME 591

qui a rejeté le Messie, il affirme que « le salut vient des

Juifs. » (IV, 22.)
« Pourquoi, dit Schölten, l'évangéliste ne se sert-il pas pour

désigner les Juifs du mot Israël1? » Nous répondrons que quand
il s'agit de la masse du peuple hostile au Messie l'évangéliste
se sert du mot qui désignait l'ensemble des individus composant

la nation, mais quand il pense que cette expression ne
serait pas assez compréhensible, il la remplace par celle d'Israélite.

(I, 48.) Pour désigner plus particulièrement le peuple de

la promesse pour qui se sont réalisées les prophéties, il se sert

toujours du mot Israël. (I, 31, 50; III, 10; XII, 13.)

L'évangéliste regarde le peuple juif et les disciples comme
îa propriété du Messie (I, 11 ; XIII, 1), et il s'agit dans ces

passages du peuple tout entier et non de quelques Israélites mis à

part par Dieu. (B. Kœstlin.) Aussi est-il affligé que la masse de

la nation s'éloigne du Christ. Nourri de la lecture des

prophètes et animé de la même espérance qui avait soutenu et
consolé son peuple, il cherche et trouve dans les prophéties
l'explication du rejet du Messie par les Juifs. Aussi entreprend-
il de montrer comment, à la place des TStm formant le peuple
de l'ancienne Alliance au milieu duquel le Christ a paru et qui
l'a rejeté (I, 11), s'est formé un autre peuple appelé le peuple
de Dieu, ne se composant pas seulement de païens, comme le

prétend Thoma, mais aussi de Juifs. (XI, 52.) Paul et Jean

expriment la même idée, et font sortir tous les deux le christianisme

du sein même du judaïsme. C'est pour cela que Paul a

tant insisté sur son titre d'Israélite. (Philip. Ill, 5.) Bien que
Jean ne réclame pas pour lui un titre semblable, on pourrait
dire qu'il est encore plus Israélite que Paul. En effet, tandis

que celui-ci n'appelle les Juifs au salut qu'après les païens,
celui-là affirme que les Juifs doivent y participer les premiers-.
(Bom. XI, 25; Jean X, 16; XI, 52.)

Comment, demanderons-nous à notre tour, l'auteur qui veut

prouver que Jésus est bien le Christ, le Fils de Dieu, en ferait-

- Das Evangelium nach Johannes, p. 414.
1 C. Witticlien : Der geschichtliche Charakter des Evangeliums Johannes,

1869, p. 31, 49.



592 G. CHASTAND

il un Juif, s'il était antijudaïsant? Le moindre doute est ici
impossible. Jésus est, en effet, reconnu par une femme
samaritaine comme un Juif (IV, 9), et quand celle-ci le confond avec
les Juifs, loin de la reprendre, il lui répond : « Nous, nous
adorons ce que nous connaissons » (vers. 22), se désignant par là

comme faisant partie du peuple juif et adorant le même Dieu

que lui. Prétendre avec Renan que ce passage est une
interpolation ou avec Reuss que ce « nous » montre simplement
que l'auteur s'identifie avec le Maître, c'est vouloir se débarrasser

sans façon d'un passage trop gênant. Mais il ne manque
pas d'autres textes qui confirment notre opinion. Dans la
synagogue Jésus enseigne comme un rabbin juif, et Nicodème le

désigne ainsi. (III, 2.) Pilate et les soldats le reconnaissent bien

pour un Juif, puisqu'ils l'appellent ironiquement le Roi des

Juifs. (XIX, 3, 21.) Aussi nous croyons-nous en droit de

conclure avec Lücke que « dans aucun évangile des traits de Jésus

propres à faire ressortir son caractère national ne sont mis
autant en évidence que dans celui de Jean L »

§ IL L'Ancien Testament. — L'autorité que l'auteur
accorde à l'Ancien Testament et l'abondance autant que l'exactitude

de ses citations nous montrent en lui un Juif nourri de la
connaissance des saintes Ecritures. Toutes les différentes parties

de l'Ancien Testament ont pour lui la même valeur, et il
les désigne souvent par un seul et même mot. (XIII, 18; XIX,
24, 36, 37.) Cet évangéliste suit en cela l'exemple de Paul et de

Jacques, qui se servent aussi du même mot pour désigner
l'ensemble des écrits de l'Ancien Testament, formant pour eux un

tout complet.
L'évangéliste s'appuie sur la loi et les prophètes pour expliquer

la venue du Messie. Mettant la loi sur la même ligne que
les prophètes (I, 46), il emploie souvent un terme pour l'autre,
et il lui arrive même en citant un texte des Psaumes (LXXXII,
6) de l'indiquer comme emprunté à la loi. (X, 34.) Un auteur
du IIe siècle eût-il regardé la loi comme synonyme de l'Ancien
Testament et l'eût-il considérée comme se rapportant tout en-

1 Commentar über das Evangelium des Johannes. 3° edit-, I, p. 83.



LE QUATRIÈME ÉVANGILE ET LE JUDAÏSME 593

tière à Jésus, de qui Moïse s'est surtout occupé dans ses écrits?
(I, 46; V, 46.) D'après lui, tout homme qui a compris Moïse
doit accepter Jésus-Christ, et celui qui le rejette sera condamné

par Moïse, la loi ne pouvant être anéantie. (V, 45-47 ; VII, 19.)
Peut-on prétendre encore après cela que le quatrième évangile

suppose la loi abolie et lui substitue, comme le disent Keim et

Wittichen, une loi nouvelle1?
La loi de Moïse conserve dans l'évangile une autorité, même

dans la nouvelle Alliance. « Il n'y a pas dans l'évangile, dit
avec raison B. Weiss, une seule parole qui dise que la loi est

abrogée, et nulle part on ne trouve trace de rupture avec l'Ancien

Testament et la tradition2. » Jésus lui-même ne se con-
forme-t-il pas à la loi en montant à Jérusalem pour y célébrer
les grandes fêtes religieuses? Le fait seul qu'au jour de Pâque
les disciples s'attendaient à célébrer avec lui le repas pascal

montre bien qu'il avait coutume de se conformer d'ordinaire
aux prescriptions de la loi juive'1. N'est-ce pas précisément

pour ramener les scribes et les pharisiens à l'observation de la

loi qu'il purifie le temple, appelé par lui la maison de son Père?

(II, 13-17.) Si un jour Jésus guérit un malade le jour du sabbat,

il ne nous montre pas par cet acte que le sabbat est aboli,
mais il enseigne qu'on doit s'en tenir à la loi et à son esprit,
sans s'arrêter à l'interprétation servile qu'on lui avait donnée.

L'expression votre loi, nous dit-on encore, montre bien que

l'évangéliste en parlait avec dédain et la considérait comme

abolie. Bemarquons tout d'abord que l'évangéliste la désignait
souvent en l'appelant simplement « la loi » (I, 17, 46; VII, 19,

23, 49; XII, 34), et que Nicodème l'invoque en disant « notre

loi. » (VII, 51.) Or, si l'évangéliste l'eût considérée comme abolie,

il ne l'eût pas fait invoquer en faveur du Messie. Jésus

emploie le terme « votre loi » (VIII, 17; X, 34), parce qu'en
s'adressant à des Juifs il ne pouvait désigner d'une manière

plus explicite la loi mosaïque. En outre, Pilate dit aux Juifs :

« Prenez-le et le jugez selon votre loi. » (XVIII, 31.) Le procu-
1 Keim, ouv. cite', I, p. 148, et Wittichen, ouv. cité, p. 94.
2 Lehrbuch der biblischen Theologie des N. T., Berlin, 1880, p. 604.

3 Voy. Godet : Commentaire sur l'évangile de Jean, 3e édit., H, p. 413.



594 G. CHASTAND

rateur distingue ici la loi juive de la loi romaine, et l'on ne
saurait voir dans cette expression une marque de mépris.
Jésus n'a jamais enseigné à mépriser la loi, et s'il reproche aux
Juifs de ne pas l'observer (VII, 19), c'est qu'il ne la regarde pas

comme nulle et sans valeur. Enfin quand il défie les Juifs de le

convaincre de péché (VIII, 46), peut-il invoquer pour être jugé

par eux d'autre norme que leur loi1?
Tout cela suffit à montrer combien sont erronées des paroles

comme celles-ci : « La loi et l'évangile sont en opposition
directe. Le Christ johannique parle de la loi, des fêtes, des

institutions d'Israël comme de choses qui lui sont étrangères;
il ne célèbre jamais la Pâque, et se dépouille tellement de toute
forme juive que le lecteur non prévenu ne reconnaîtrait jamais
en lui un Israélite2. »

Les prophéties ont pour Jésus, comme nous l'avons déjà dit,
la même valeur que la loi. Ce serait se tromper étrangement
que de penser, avec Beuss et Hilgenfeld, que par les mots de

« larrons et brigands y> (X, 8) l'évangéliste désigne les
patriarches et les prophètes. Selon lui, Moïse a annoncé le Messie

(V, 48), et les prophéties d'Esaïe ont été réalisées par les

événements de la vie de Jésus (XII, 39-41), qui a accompli
les décrets de Dieu contenus clans l'Ancien Testament. Il ne

peut donc être question dans le passage cité plus haut des

hommes de l'ancienne Alliance, avec lesquels d'ailleurs Jésus

identifie son témoignage. (III, 11.) Ce texte ne vise, pensons-
nous avec Weiss et Godet, que les pharisiens, dont il est question

au premier verset, qui, venus avant Jésus-Christ, sont

encore dans la nation au moment où il parle. Sous cette désignation
Jésus pouvait aussi comprendre les chefs du peuple qui
opprimaient l'Israël de Dieu3.

1 Hilgenfeld s'étonne que Jean, étant l'apôtre de la circoncision (Gai.
Il, 9). n'en dise rien dans son évangile- Mais comment cet apôtre aurait-il
parlé de la circoncision dans un écrit où il n'avait d'autre but que de

montrer à des païens et non à des Juifs que Jésus était le Messie.
- Schölten : Revue de Strasbourg, 1866, p. 50. Conf. Beuss : La Bible :

Théol- johannique, p. 19; Schürer : Studien und Kritiken, 1876, p. 774.
:i Franke, ouv. cité, p. 36.



LE QUATRIÈME ÉVANGILE ET LE JUDAÏSME 595

Pour montrer le rapport de notre évangéliste avec le
judaïsme, il nous reste à parler de ses idées eschatologiques, et
comme on n'a pas encore traité cette question d'une manière
complète et satisfaisante, nous nous réservons d'y insister.

S III. Eschatologie. — Hilgenfeld a essayé de montrer que
le Christ johannique ne ressemblait en rien au Christ des

synoptiques. Le Messie de Jean, qui est universaliste et antinational,

n'offre, dit-il, aucune ressemblance avec le Messie juif,
et si l'auteur donne à son Christ quelques titres messianiques,
ce n'est que pour se conformer au goût et aux idées des

judéo-chrétiens1. Notre évangile ne peut donc provenir d'un
Juif, et surtout d'un Juif du Ier siècle, nourri de la lecture des

prophètes et partageant les espérances messianiques de son
peuple.

Weiss, Godet, Weizsäcker soutiennent un point de vue
opposé, et ce dernier va même jusqu'à dire que l'évangile de

Jean s'occupe de préférence du côté juif de la vie de Jésus et

de la question du Messie 2.

L'évangile s'ouvre par le témoignage du Baptiste, le précurseur

du Messie. Les premiers disciples s'attachent à Jésus

parce qu'ils croient avoir trouvé en lui le Messie. (I, 42.) Ce

titre donné à Jésus, fait observer Franke 3, ne se trouve que
deux fois clans le Nouveau Testament, et précisément dans

notre évangile. Le titre de roi d'Israël, synonyme de Fils de

Dieu (I, 34, 50 ; XI, 27) que lui donne Nathanaël est une preuve
qu'il reconnaît en lui le Messie promis par les prophètes (1,46 ;

VI, 69). Le peuple, en voyant ses miracles, veut l'établir sur le

trône destiné au Messie (VI, 14). Il va à sa rencontre en
l'acclamant comme le roi d'Israël (XII, 13), et, quand on veut le

faire mourir, on lui reproche précisément de s'être fait roi des

Juifs. (XVIII, 33 ; XIX, 3,19.)
Cette opinion que les Juifs avaient de lui, Jésus n'a jamais

essayé de la combattre ; bien au contraire : depuis qu'il s'est

donné comme le Messie devant une femme samaritaine (IV, 26),

1 Las Evangelium und die Briefe Joh... Halle. 1849, p. 189, 275.
2 Untersuchungen über die evangelische Geschichte, 1864, p. 260.

'' Ouv. cité. p. 176.



596 G. CHASTAND

il n'a cessé d'affirmer tous les jours sa dignité messianique
(X, 25), la proclamant enfin devant Pilate à la veille de sa mort.
(XVIII, 37.)

L'évangéliste connaît ce qu'ont dit les prophètes sur le règne
du Messie, et il applique à Christ les textes messianiques de

l'Ancien Testament. (XII, 15, 34.) La formule ha -rrhpuBri (XII,
38 ; XV, 25 ; XVIII, 9) montre bien qu'il était préoccupé,
comme l'avait été avant lui Matthieu, de montrer, en
racontant la vie de Jésus, qu'en lui s'étaient réalisées les

prophéties.
Jean-Baptiste emprunte à Esaïe LUI l'idée d'un Messie

souffrant, et se sert du même terme « agneau » pour désigner le
Messie. (Esa. LUI, 7.) Dans le Targoum de Jonathan, le

quatrième Esdras (VII,28,29), le Talmud (Traité sanhédrin, 93,98),
le Dialogue de Justin avec le Juif Tryphon (chap. LXVIII,
LXIX), il est aussi question d'un Messie souffrant. Bien que
cette idée ne fût pas généralement adoptée, elle avait cependant

quelques défenseurs parmi les rabbins, entre autres José

de Galilée1. Les titres de Fils de Dieu (I, 34 ; IX, 35 ; XIX, 7) et
de Fils de l'homme (I, 51 ; III, 13; V, 27) que Jean donne à

Jésus-Christ, comme le font les synoptiques, nous montrent
bien que Jean voyait en lui le Messie promis par les prophètes,
qui le désignaient, eux aussi, par ces termes.

En passant en revue les diverses scènes du grand drame

messianique, il est facile de voir que notre évangéliste les
connaissait aussi bien que tous les contemporains de Jésus2.

I. La venue du Messie devait être précédée par de grandes
tribulations et le succès de fausses doctrines. Jésus, dans notre
évangile, prédit à ses disciples des afflictions dans ce monde

(XVI, 33), jusqu'à ce qu'il vienne y fonder son royaume.
IL Elie devait précéder le Messie (Mal. III, 23), et c'est pour

cela que les Juifs demandent à Jean-Baptiste s'il est Elie. (1,21.)

1 Schürer : Geschichte des jüdischen Volkesjl" édition, IIe partie. Leipzig,
1886, p. 465.

- Schürer a tracé dans son ouvrage le meilleur tableau que nous
connaissions de ce grand drame, p. 440-466.



LE QUATRIÈME ÉVANGILE ET LE JUDAÏSME 597

A côté de lui devait apparaître le prophète semblable à Moïse.

(Deut. XVIII, 15 ; Jean I, 21 ; VI, 14 ; VII, 40.)
III. Après eux devait venir le Messie (I, 25; VII, 40, 41;

VIII, 56), non pas encore pour juger le monde (XII, 47), mais
vaincre d'abord ses ennemis. (XVI, 33 c.) Issu de la race de

David (Esdr. XII, 32; Jean VII, 42), le Messie devait naître à

Bethléem. (Mich. V, 1; Jean VII, 42.) D'après les similitudes
d'Hénoch (XLVIII, 6) et le quatrième Esdras (XII, 32 ; XIII,
36), nous savons que les Juifs croyaient à la préexistence
du Messie. Sans parler du prologue de Jean, où elle est clairement

enseignée, cette doctrine ressort aussi d'autres passages.
(VIII, 16 ; XII, 49.) Le Messie devait apparaître subitement
(VII, 27) et faire des miracles. (VU, 31.)

IV. Alors les puissances du mal devaient tenter un dernier
assaut (Daniel XI), ayant à leur tète le prince de ce monde.

(XIV, 30; conf. 1 Jean IV, 1.) Jésus l'annonce à ses disciples
(XVI, 2) et leur promet la victoire finale. (XVI, 20.) A ce
moment devaient apparaître de faux Messies (V, 43), ayant à leur
tète l'antéchrist (Apoc. de Baruch XL; conf. 1 Jean II, 18-22),

qui est déjà dans le monde. (1 Jean IV, 3.)
V. Mais les puissances ennemies seront anéanties et châtiées

par Dieu (Joël III-IV; assumption de Moïse, X ; Jean XII, 31 ;

XVI, 11), qui détruira les œuvres du diable. (1 Jean III, 8.)
VI. Après cette victoire finale, la Jérusalem nouvelle devait

être inaugurée (quatrième Esdras, IX, 8), et c'est là que Jésus

promet une place à ses disciples, après qu'il sera allé en

prendre possession lui-même. (XIV, 2.)
VIL Tous les Juifs dispersés seront réunis dans cette

nouvelle Jérusalem (Apoc. de Baruch V, 5-9 ; Ps. XI ; Sch'mone

Ezre) que Jésus compare à une bergerie. (X.) En parlant des

brebis qu'il faut qu'il emmène el qui ne sont pas de cette
bergerie, il désigne les hommes qui n'ont pas encore entendu sa

voix (X,16) et pour lesquels il prie. (XVII, 20.) La prophétie de

Caïphe qui annonce que Jésus rassemblera les enfants de Dieu

dispersés (XI, 52) est une allusion à cet acte messianique.
VIIT. Le Messie, chef du royaume, inaugurera son règne en

Dalestine et régnera sur tous les peuples de la terre. (Dan. II,



598 G. CHASTAND

44; VII, 14.) Jésus prédit le temps où il n'y aura plus qu'un
seul troupeau et qu'un seul berger (X, 16), et quand il parle de

son élévation, les Juifs affirment que le Messie doit régner
éternellement en Palestine. (XII, 34.) Jean distingue l'avènement

de Jésus précédant le jugement (XXI, 23 ; 1 Jean II, 28), et
qu'il appelle parousie, de la venue du Messie (IIP Acte), pour
laquelle il se sert du terme ifavepûfh).

IX. Le monde devait être renouvelé (Esa. LXV, 17 ; LXVI, 22)
et on distinguait entre le présent siècle et le siècle à venir.
Dans le quatrième évangile, Jésus affirme que son royaume
n'est pas de ce monde (XVIII, 37), et quand il dit à ses

disciples qu'il reviendra (XIV, 3), il veut parler de son retour lors
du jugement. Cette heure sera la dernière. (1 Jean II, 18.)

X. Avant ce moment doit avoir lieu une résurrection générale

des morts (Dan. XII, 2), dont parle la sœur de Lazare,
et qu'elle indique par les mots (XI, 24) « au dernier jour, »

expression caractéristique qui ne se trouve que clans notre
évangile. (VI, 39, 44, 54 î XII, 48.) Thoma, ne pouvant effacer
des passages d'une valeur aussi probante en faveur de l'origine
juive de notre évangile, se contente d'y voir une simple
concession aux idées courantes. Dans Daniel, comme chez Jean,

nous lisons que les uns se réveilleront pour la vie ', les autres

pour l'opprobre. Jean emploie les mêmes mots que ceux que
nous trouvons dans Daniel, sauf le dernier, qu'il remplace par
y.pimç (V, 29; conf. V, 24; 1 Jean II, 17.) Ce qui nous montre

que l'évangéliste connaissait bien les diverses phases du drame

messianique, c'est qu'il fait suivre la résurrection générale du

jugement final. Ce jour-là, appelé -hpépx xuç x.p[a$az, le Fils à qui
Dieu a remis tout jugement (V, 22) manifestera ce que nous

serons. (1 Jean III, 2.)
Dans le quatrième évangile, on trouve même les deux idées

différentes sur le jugement qui étaient répandues parmi les

Juifs. Les uns, se basant exclusivement sur le livre d'Hénoch,

1 Nous croyons avec Schürer, (ouv. cité p. 457, note 65) qu'il ne peut
être question dans Daniel que de la vie éternelle, car le prophète veut
parler de la vie dans le royaume messianique, et il n'en connaît point
d'autre que celle-là.



LE QUATRIÈME ÉVANGILE ET LE JUDAÏSME 599

plaçaient l'inauguration du royaume messianique après le

jugement. (IX, 39: XII, 31.) Les autres, s'appuyant sur
l'Apocalypse de Baruch et le quatrième Esdras, croyaient que le

jugement devait coïncider avec l'anéantissement des ennemis
du Messie, et que celui-ci inaugurerait son règne par le
jugement. (V, 29.) Après le jugement, les méchants condamnés
devaient être jetés dans la géhenne (Baruch XL, 15; quatrième
Esdras LIX), ce que l'évangile exprime par l'image des

sarments qu'on jette au feu. (XV,6.)
Après avoir reconstruit, à l'aide des données du quatrième

évangile, le drame messianique tout entier, nous avons enfin

pu retrouver dans ce livre regardé comme « cordialement hostile

au judaïsme et plein d'un mépris extrême pour tout ce qui
est juif » les traces de la théologie juive puisée aux sources
de l'Ancien Testament et de la tradition. Un Juif pouvait seul

composer un tel livre, et si on l'a attribué à un Gnostique ou à

un Alexandrin du IIe siècle, c'est qu'on n'en a pas compris
l'esprit et la théologie profondément judaïques. Aussi
conclurons-nous en disant avec Franke « qu'aucun autre évangile ne

nous a mieux fait pénétrer dans le développement de l'agitation

messianique qui s'est emparée de la nation juive depuis la

venue du Baptiste jusqu'à la mort du Messie. Jésus ne tombe

victime de la haine de la hiérarchie que parce qu'il se soustrait
volontairement à l'enthousiasme messianique du peuple2. »

Dans le quatrième évangile, nous trouvons une opposition
constante aux Juifs, regardés par l'auteur comme les ennemis

du Messie, mais nous n'avons pu y relever aucune trace

d'hostilité contre le judaïsme. Nulle part l'auteur ne semble

avoir rompu avec l'Ancien Testament, et il explique même

les faits de la vie de Jésus et les circonstances de sa mort
à la lumière des prophéties, dont la plupart se rapportaient,
d'après lui, au Messie. Le quatrième évangile est donc un
livre juif, et si on ne peut le mettre au-dessus de l'évangile

juif de Matthieu, on peut du moins le placer sur le même rang.
1 Réville : Revue des Deux-Mondes du 1er mai 1866, p. 91,109.
2 Das alte Testament bei Johannes, p. 171.


	Le quatrième évangile : et le judaïsme et l'ancien testament

