Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 20 (1887)

Artikel: Le quatrieme évangile : et le judaisme et I'ancien testament
Autor: Chastand, G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379419

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379419
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE QUATRIEME EVANGILE

LE JUDAISME ET I’ANCIEN TESTAMENT !

PAR

G. CHASTAND

pasteur.

L’école de Tubingen a entrepris de montrer, par les travaux
de Baur, R. Kcestlin, Scholten, Réville, que l'auteur du qua-
trieme évangile, en marquant 'opposition du peuple juif & Jé-
sus, avait clairement prouvé que son écrit était dirigé contre
les Juifs; aussi devait-on renoncer & l'attribuer & un Juif, en
cherchant son auteur parmi les disciples du Seigneur.

Keim n’a pu se décider a suivre dans cette voie I’école néga-
tive en ne faisant de cet évangile qu'un écrit antijudaisant.
L’un des premiers, il a mis en lumiére le rapport de ce livre
avec ’Ancien Testament, ou 'auteur puise de préférence ses
types et ses images 2. Thoma lui-méme a été frappé de cela, et
a avoué que cet évangile était construit de matériaux emprun-
tés 4 Ancien Testament et en contenait plus, si 'on excepte
Iépitre aux Hébreux et ’Apocalypse, que tous les autres écrits
du Nouveau Testament?. « L’auteur a été initi¢ des le sein de
sa meére a la maniere de penser des Juifs, et, bien qu’il se soit
nourri des son enfance du pain vivifiant de la Parole de Dieu,
il est cependant devenu un ennemi déclaré des Juifs* » N’y

! Cette étude fait partie d'un ouvrage de critique et d’histoire sur
Yapotre Jean et le quatriéme évangile qui paraitra incessamment.

2 Geschichte Jesu, 1, p. 103-172.

3 Zeitschrift fiir wissenschaftliche Theologie, 1879, p. 309-310.

4 Die Genesis des Joh. Evangelium, p.787.



LE QUATRIEME EVANGILE ET LE JUDAISME D89

a-t-il pas 14 une contradiction radicale? Comment supposer
quun écrivain ait puisé dans I'Ancien Testament les images,
les comparaisons, les prophéties méme confirmant son récit,
pour composer un ouvrage dirigé contre les Juifs, et que, tout
en donnant & ces écrits une importance capitale (VII, 19), il fat
précisément un antijudaisant ? Thoma exprime ces idées con-
tradictoires sans essayer de les expliquer. Les résoudre, ne
serait-ce pas précisément ruiner son systéme et réfuter sa
these elle-méme?

A.-H. Franke, dans un livre! plein de science exégétique et
d’érudition, qui fera désormais autorité, a précisément étudié
les rapports de Pévangile et du judaisme, et, tout en réfutant
le livre de Thoma, a prouvé que tout nous permettait d’attri-
buer cet évangile & apdtre Jean.

On sait que I’école critique a toujours insisté sur le prétendu
caractere antijudaique du quatrieme évangile. D’aprés Schol-
ten, 'auteur ne laisse passer aucune occasion d’'exprimer son
antipathie et sa haine des Juifs, les représentant tantdt comme
la méchanceté personnifiée, tantdt comme des voleurs, des
meurtriers, des enfants du diable2. Pour Hilgenfeld, I'auteur
place sur la méme ligne les Juifs et les Samaritains, et n’y au-
rait-il dans tout 'évangile que deux passages comme VIII, 44;
IV, 20-23, qu’on pourrait affirmer ce caractére antijudaique .
Pour montrer la valeur de cette thése et prouver les rapports
évidents que nous découvrons entre le qualrieme évangile et
le judaisme nous ne nous appuierons pas sur quelques pas-
sages isolés, mais nous étudierons 4 ce point de vue le contenu
tout entier et le caractere de cet écrit.

§ I. LE peupPLE JUIF. — Jean parle des Juifs comme du
peuple hostile au Messie ; mais il ne suffit pas pour lui d’étre
Juif pour étre par 12 méme un ennemi du Christ. Dans la na-
tion juive il distingue nettement des incrédules et des croyants.
A coté de lincrédulité de la masse des Juifs, la foi en Christ se

v Das alte Testament, bei Johannes, Geettingen, 1885.

2 Das Evangelium nach Johannes. Uebersetzt von H. Lang, 1877, p. 225,
313.

3 Zeitschrift fiir wissenschaftliche Theologie, 1870, p. 265.



590 G. CHASTAND

développe chez quelques hommes, comme Nicodéme (VII, 50),
chez quelques chefs du peuple (XII, 42), chez plusieurs témoins
de la résurrection de Lazare. (XI, 45; XII, 11.) Parmi le peuple,
Jésus avait de nombreux partisans qui de bonne heure le re-
connurent pour leur Maitre. (XI, 48; XII, 19.) Aucun évangé-
liste ne connait mieux aue lui les partisans de Jésus, qui
occupaient dans la nation une position élevée. (III, 1; conf.
VII, 50 ; XII, 42; XIX, 38.)

[’évangéliste distingue le peuple et les chefs (VII, 25, 48;
XVIII, 35), les Juifs et les Galiléens ou les Pérates (IV, 45; VII,
~25 X, 40; XI, 7), la foule de pélerins venue & Jérusalem et
les Hierosolymites. (VII, 20, 25.)

Enfin, tandis que les synoptiques, et principalement Matthieu
(XXIIL, 13-39), rapportent les malédictions prononcées par Jé-
sus contre les Juifs, I’évangéliste dont on voudrait faire un en-
nemi acharné de ce peuple ne reproduit pas les paroles séveéres
par lesquelles Jésus I’a condamné. Cette omission significative
n’infirme-t-elle pas singulierement la thése de I’école critique,
et peut-on encore prétendre aprés cela que « 'auteur a voulu
nous représenter les Juifs comme incrédules et les paiens
comme croyants?? »

Reuss et Renan nous opposent I’expression o loudxior, €m-
ployée d’apres eux toujours en mauvaise part. Cette objection
tant de fois reproduite est-elle, comme on le pense, un argu-
ment sans réplique contre l’origine juive de notre évangile?
Peut-on dire que si 'auteur était Juif il n’ett pas ainsi désigné
ses compatriotes ? Paul et les deux premiers évangélistes les
ont-ils désignés autrement? Un de nos compatriotes écrivant
notre histoire pourrait-il nous désigner autrement que par le
nom de Francais? Nous reconnaissons toutefois que I'évangeé-
liste attache & ce titre une signification spéciale et I'applique
au peuple rebelle, qui avait rejeté le Messie et n’avait point
voulu le reconnaitre en Jésus. (XX, 31 conf. III, 19; V, 16,
18; VIII, 40.) Aussi se sert-il une fois de ce terme pour dési-
gner les Galiléens. Tout en faisant ressortir le crime d’Israél

! Thoma : Die Genesis, p. 144.



LE QUATRIEME EVANGILE ET LE JUDAISME 591

qui a rejeté le Messie, il affirme que « le salut vient des
Juifs. » (1V, 22.)

« Pourquoi, dit Scholten, I’évangéliste ne se sert-il pas pour
désigner les Juifs du mot Israél!? » Nous répondrons que quand
il s’agit de la masse du peuple hostile au Messie I’évangéliste
se sert du mot qui désignait 'ensemble des individus compo-
sant la nation, mais quand il pense que cette expression ne se-
rait pas assez compréhensible, il 1a remplace par celle d’Israé-
lite. (I, 48.) Pour désigner plus particulierement le peuple de
la promesse pour qui se sont réalisées les prophéties, il se sert
toujours du mot Israél. (I, 31, 50; III, 10; XII, 13.)

L’évangéliste regarde le peuple juif et les disciples comme
la propriété du Messie (I, 11 ; XIII, 1), et il s’agit dans ces pas-
sages du peuple tout entier et non de quelques Israélites mis a
part par Dieu. (R. Koestlin.) Aussi est-il affligé que la masse de
la nation s’¢loigne du Christ. Nourri de la lecture des pro-
pheétes et animé de la méme espérance qui avait soutenu et
consolé son peuple, il cherche et trouve dans les prophéties
Uexplication du rejet du Messie par les Juifs. Aussi entreprend-
il de montrer comment, & la place des i formant le peuple
de l'ancienne Alliance au milieu duquel le Christ a paru et qui
Ta rejeté (I, 11), s’est formé un autre peuple appelé le peuple
de Dieu, ne se composant pas seulement de paiens, comme le
prétend Thoma, mais aussi de Juifs. (XI, 52.) Paul et Jean ex-
priment la méme idée, et font sortir tous les deux le christia-
nisme du sein méme du judaisme. C’est pour cela que Paul a
tant insisté sur son titre d’Israélite. (Philip. II1, 5.) Bien que
Jean ne réclame pas pour lui un titre semblable, on pourrait
dire qu’il est encore plus Israélite que Paul. En effet, tandis
que celui-ci n’appelle les Juifs au salut qu’apreés les paiens, ce-
lui-1a affirme que les Juifs doivent y participer les premiers?®.
(Fom. XI, 25; Jean X, 16; XI, 52.)

Comment, demanderons-nous & notre tour, l'auteur qui veut
prouver que Jésus est bien le Christ, le Fils de Dieu, en ferait-

* Das Evangelium nach Johannes, p.414.
t C. Wittichen : Der geschichtliche Charakter des Evangeliums Johannes,
1869, p. 31, 49.



592 G. CHASTAND

il un Juif, s’il était antijudaisant? Le moindre doute est ici
impossible. Jésus est, en effet, reconnu par une femme sama-
ritaine comme un Juif (IV, 9), et quand celle-ci le confond avec
les Juifs, loin de la reprendre, il lui répond : « Nous, nous ado-
rons ce (ue nous connaissons » (vers. 22), se désignant par 13
comme faisant partie du peuple juif et adorant le méme Dieu
que lui. Prétendre avec Renan que ce passage est une inter-
polation ou avec Reuss que ce « nous » montre simplement
que l'auteur s’identitie avec le Maitre, c¢’est vouloir se débar-
rasser sans facon d’un passage trop génant. Mais il ne manque
pas d’autres textes qui confirment notre opinion. Dans la syna-
gogue Jésus enseigne comme un rabbin juif, et Nicodéme le
désigne ainsi. (IIT, 2.) Pilate et les soldats le reconnaissent bien
pour un Juif, puisqu’ils I'appellent ironiquement le Roi des
Juifs. (XIX, 3, 21.) Aussi nous croyons-nous en droit de con-
clure avec Lucke que « dans aucun évangile des traits de Jésus
propres i faire ressortir son caractére national ne sont mis au-
tant en évidence que dans celul de Jean1. »

§ II. I’Ancien TestamMeENT. — L’autorité que l'auteur ac-
corde 4 ’Ancien Testament et 'abondance autant que ’exacti-
tude de ses citations nous montrent en lui un Juif nourri de la
connaissance des saintes Ecritures. Toutes les différentes par-
ties de I’Ancien Testament ont pour lui la méme valeur, et il
les désigne souvent par un seul et méme mot. (XIII, 18 ; XIX,
24, 36, 37.) Cet évangéliste suit en cela 'exemple de Paul et de
Jacques, qui se servent aussi du méme mot pour désigner l'en-
semble des écrits de I’Ancien Testament, formant pour eux un
tout complet.

L’évangéliste s’appuie sur la loi et les prophetes pour expli-
quer la venue du Messie. Mettant la loi sur la méme ligne que
les prophetes (I, 46), il emploie souvent un terme pour ’autre,
et il lui arrive méme en citant un texte des Psanmes (LXXXII,
6) de I'indiquer comme emprunté a la loi. (X, 34.) Un auteur
du IIe siécle etit-il regardé la loi comme synonyme de ’Ancien
Testament et l'elit-il considérée comme se rapportant tout en-

1 Commentar iiber das Evangelium des Johannes. 3¢ édit., I, p. 83.



LE QUATRIEME EVANGILE ET LE JUDAISME 593

tiere & Jésus, de qui Moise s’est surtout occupé dans ses écrits?
(I, 46; V, 46.) D’aprés lui, tout homme qui a compris Moise
doit accepter Jésus-Christ, et celui qui le rejette sera condamné
par Moise, la loi ne pouvant étre anéantie. (V, 45-47; VII, 19.)
Peut-on prétendre encore apres cela que le quatrieme évangile
suppose la loi abolie et lui substitue, comme le disent Keim et
Wittichen, une loi nouvelle!?

La loi de Moise conserve dans I'évangile une autorité, méme
dans la nouvelle Alliance. « Il n’y a pas dans ’évangile, dit
avec raison B. Weiss, une seule parole qui dise que la loi est
abrogée, et nulle part on ne trouve trace de rupture avec I’An-
cien Testament et la tradition?. » Jésus lui-méme ne se con-
forme-t-il pas & la loi en montant & Jérusalem pour y célébrer
les grandes fétes religieuses ? Le fait seul qu’au jour de Paque
les disciples s’attendaient & célébrer avec lui le repas pascal
montre bien qu’il avait coutume de se conformer d’ordinaire
aux prescriptions de la loi juive3. N'est-ce pas précisément
pour ramener les scribes et les pharisiens & 'observation de la
loi quil purifie le temple, appelé par lui la maison de son Pére?
(I, 13-17.) Si un jour Jésus guérit un malade le jour du sab-
bat, il ne nous montre pas par cet acte que le sabbat est aboli,
mais il enseigne qu’on doit s’en tenir & la loi et & son esprit,
sans s’arréter a Uinterprétation servile qu’on lui avait donnée.

[’expression votre loi, nous dit-on encore, montre bien que
I’évangéliste en parlait avec dédain et la considérait comme
abolie. Remarquons tout d’abord que I'évangéliste la désignait
souvent en Pappelant simplement « la loi » (I, 17, 46; VII, 19,
23, 49 ; XII, 34), et que Nicodéme I'invoque en disant « notre
loi. » (VIL, 51.) Or, si I’évangéliste l’eiit considérée comme abo-
lie, il ne l'etit pas fait invoquer en faveur du Messie. Jésus
emploie le terme « votre loi » (VIIL, 17; X, 34), parce qu’en
s’adressant & des Juifs il ne pouvait désigner d’une maniere
plus explicite la loi mosaique. En outre, Pilate dit aux Juifs :
« Prenez-le et le jugez selon votre loi. » (XVIII, 31.) Le procu-

! Keim, ouv. cité, I, p. 148, et Wittichen, ouv. cité, p. 94.

2 Lehrbuch der biblischen Theologie des N. T, Berlin, 1830, p. 604.
3 Voy. Godet : Commentaire sur l'évangile de Jean, 3° édit., 11, p. 413.



594 G. CHASTAND

rateur distingue ici la loi juive de la loi romaine, et 'on ne
saurait voir dans cette expression une marque de meépris.
Jésus n’a jamais enseigné a mépriser la loi, et s’il reproche aux
Juifs de ne pas 'observer (VII, 19), c’est qu’il ne Ja regarde pas
comme nulle et sans valeur. Enfin quand il défie les Juifs de le
convaincre de péché (VIII, 46), peut-il invoquer pour étre jugé
par eux d’autre norme que leur 1oi1?

Tout cela suffit & montrer combien sont erronées des paroles
comme celles-ci: « La loi et ’évangile sont en opposition
directe. Le Christ johannique parle de la loi, des fétes, des
institutions d’Israél comme de choses qui lul sont étrangéres;
il ne célébre jamais la Paque, et se dépouille tellement de toute
forme juive que le lecteur non prévenu ne reconnaitrait jamais
en lui un Israélite 2. »

Les prophéties ont pour Jésus, comme nous ’avons déja dit,
la méme valeur que la loi. Ce serait se tromper étrangement
que de penser, avec Reuss et Hilgenfeld, que par les mots de
« larrons et brigands » (X, 8) ’'évangéliste désigne les pa-
triarches et les prophétes. Selon lui, Moise a annoncé le Mes-
sie (V, 48), et les prophéties d’Esaie ont été réalisées par les
événements de la vie de Jésus (XII, 39-41), qui a accompli
les décrets de Dieu contenus dans I’Ancien Testament. Il ne
peut donc étre question dans le passage cité plus haut des
hommes de ancienne Alliance, avec lesquels d’ailleurs Jésus
identifie son témoignage. (III, 11.) Ce texte ne vise, pensons-
nous avec Weiss et Godet, que les pharisiens, dont il est ques-
tion au premier verset, qui, venus avant Jésus-Christ, sont en-
core dans la nation au moment ot il parle. Sous cette désignation
Jésus pouvait aussi comprendre les chefs du peuple qui oppri-
maient 'Israél de Dieu .

! Hilgenfeld s'étonne que Jean, étant 'apdtre de la circoncision (Gal.
IL,9). n’en dise rien dans son évangile. Mais comment cet apotre aurait-il
parlé de la circoncision dans un éerit o il n’avait d’autre but que de
montrer & des paiens et non & des Juifs que Jésus était le Messie.

2 Scholten : Revue de Strasbourg, 1866, p. 50. Conf. Reuss : La Bible :
Théol. johannique, p. 19; Schiirer : Studien und Kritiken, 1876, p. 774.

¢ Franke, ouv. cité, p. 36.



LE QUATRIEME EVANGILE ET LE JUDAISME 515

Pour montrer le rapport de notre évangéliste avec le ju-
daisme, il nous reste a parler de ses idées eschatologiques, et
comme on n’a pas encore traité cette question d’une maniére
compléte et satisfaisante, nous nous réservons d'y insister.

§ III. EscuAroLociE. — Hilgenfeld a essayé de montrer que
le Christ johannique ne ressemblait en rien au Christ des sy-
noptiques. Le Messie de Jean, qui est universaliste et antina-
tional, n’offre, dil-il, aucune ressemblance avec le Messie juif,
et si Pauteur donne a son Christ quelques titres messianiques,
ce nest que pour se conformer au gout et aux idées des
judéo-chrétiens!. Notre évangile ne peut donc provenir d’un
Juif, et surtout d’un Juif du Ier siécle, nourri de la lecture des
propheétes et partageant les espérances messianiques de son
peuple.

Weiss, Godet, Weizsiicker soutiennent un point de vue op-
posé, et ce dernier va méme jusqu’a dire que I'évangile de
Jean s’occupe de préférence du coté juif de la vie de Jésus et
de la question du Messie 2.

[’évangile s’ouvre par le témoignage du Baptiste, le précur-
seur du Messie. Les premiers disciples s’attachent a Jésus
parce qu’ils croient avoir trouvé en lui le Messie. (I, 42.) Ce
titre donné a Jésus, fait observer Franke?, ne se trouve que
deux fois dans le Nouveau Testament, et précisément dans
notre évangile. Le titre de roi d'Israél, synonyme de Fils de
Dieu (I, 34, 50 ; XI, 27) que lui donne Nathanaél est une preuve
qu’il reconnait en lui le Messie promis par les prophétes (I, 46 ;
VI, 69). Le peuple, en voyant ses miracles, veut I'établir sur le
trone destiné au Messie (VI, 14). Il va & sa rencontre en I'ac-
clamant comme le roi d’Israél (XII, 13), et, quand on veut le
faire mourir, on lui reproche précisément de s’étre fait roi des
Juifs. (XVIII, 33 ; XIX, 3,19.)

Cette opinion que les Juifs avaient de lui, Jésus n’a jamais
essayé de la combattre ; bien au contraire : depuis qu’il s’est
donné comme le Messie devant une femme samaritaine (IV, 26),

' Das Evangelium und die Briefe Joh... Halle, 1849, p. 189, 275.

* Untersuchungen iiber die evangelische Geschichte, 1864, p. 260,

¥ Ouv. cité. p. 176.



596 G. CHASTAND

il n’a cessé d’affirmer tous les jours sa dignité messianique
(X, 25), la proclamant enfin devant Pilate & la veille de sa mort.
(XVIIL, 37.)

L’évangéliste connait ce qu’ont dit les prophétes sur le regne
du Messie, et il applique a Christ les textes messianiques de
I’Ancien Testarnent. (XII, 15, 34.) La formule tva mewta (XII,
38; XV, 25; XVII, 9) montre bien qu’il était préoccupé,
comme l'avait été avant lui Matthieu, de montrer, en ra-
contant la vie de Jésus, guen lul s’étaient réalisées les
prophéties.

Jean-Baptiste emprunte 4 Esaie LIII I'idée d’un Messie souf-
frant, et se sert du méme terme « agneau » pour désigner le
Messie. (Esa. LIII, 7.) Dans le Targoum de Jonathan, le qua-
trieme Esdras (VII, 28, 29), le Talmud (Traité sanhédrin, 93, 98),
le Dialogue de Justin avec le Juif Tryphon (chap. LXVIII,
LXIX), il est aussi question d’un Messie souffrant. Bien que
cette idée ne flt pas généralement adoptée, elle avait cepen-
dant quelques défenseurs parmi les rabbins, entre autres José
de Galiléel. Les titres de Fils de Dieu (I, 34 ; IX, 35; XIX,7) et
de Fils de 'homme (I, 51; IIi, 13; V, 27) que Jean donne &
Jésus-Christ, comme le font les synoptiques, nous montrent
bien que Jean voyait en lui le Messie promis par les prophetes,
qui le désignaient, eux aussi, par ces termes.

En passant en revue les diverses scénes du grand drame
messianique, il est facile de voir que notre évangéliste les con-
naissait aussi bien que tous les contemporains de Jésus2.

I. La venue du Messie devait étre précédée par de grandes
tribulations et le succes de fausses doctrines. Jésus, dans notre
évangile, prédit a ses disciples des afflictions dans ce monde
(XVI, 33), jusqu’a ce qu’il vienne y fonder son royaume.

II. Elie devait précéder le Messie (Mal. III, 23), et c’est pour
cela que les Juifs demandent & Jean-DBaptiste s’il est Elie. (I, 21.)

1 Schiirer : Geschichte des jiidischen Volkes,2¢ édition, I1° partie. Leipzig,
1886, p. 465.

2 Schiirer a tracé dans son ouvrage le meilleur tableau que nous con-
naissions de ce grand drame, p. 440-466.



LE QUATRIEME RVANGILE ET LE JUDAISME 597

A coté de lul devait apparaitre le prophete semblable & Moise.
(Deut. XVIIL,15; Jean I, 21 ; VI, 14; VII, 40.)

III. Aprés eux devait venir le Messie (I, 25; VII, 40, 41 ;
VIIL, 56), non pas encore pour juger le monde (XII, 47), mais
vaincre d’abord ses ennemis. (XVI, 33 ¢.) Issu de la race de
David (Esdr. XII, 32; Jean VII, 42), le Messie devait naitre a
Bethléem. (Mich. V, 1; Jean VII, 42.) D’apres les similitudes
d’Hénoch (XLVIIL, 6) et le quatriéme Esdras (XII, 32; XIII,
36), nous savons que les Juifs croyaient & la préexistence
du Messie. Sans parler du prologue de Jean, ol elle est claire-
ment enseignée, cette doctrine ressort aussi d’autres passages.
(VIIL, 16 ; X1I, 49.) Le Messie devait apparaitre subitement
(VIL, 27) et faire des miracles. (VII, 31.)

IV. Alors les puissances du mal devaient tenter un dernier
assaut (Daniel XI), avant & leur téte le prince de ce monde.
(XIV, 30; conf. 1 Jean IV, 1.) Jésus I'annonce & ses disciples
(XVL 2) et leur promet la victoire finale. (XVI, 20.) A ce mo-
ment devaient apparaitre de faux Messies (V, 43), ayant & leur
téte 'antéchrist (Apoc. de Baruch XL ; conf. 1 Jean II, 18-22),
qui est déja dans le monde. (1 Jean IV, 3.)

V. Mais les puissances ennemies seront anéanties et chitiées
par Dieu (Joél HI-IV; assomption de Moise, X ; Jean XII, 31 ;
XVIL 11), qui détruira les ceuvres du diable. (1 JeanIII, 8.)

VI. Aprés cette victoire finale, la Jérusalem nouvelle devait
étre inaugurée (quatrieme Esdras, [X,8), et c’est 1a que Jésus
promet une place a ses disciples, apres qu’il sera allé en
prendre possession lui-méme. (XIV,2.)

VII. Tous les Juifs dispersés seront réunis dans cette nou-
velle Jérusalem (Apoc. de Baruch V, 5-9; Ps. XI; Schmone
Ezre) que Jésus compare & une bergerie. (X.) En parlant des
brebis qu’il faut qu’il emméne et qui ne sont pas de cette ber-
gerie, il désigne les hommes qui n’ont pas encore entendu sa
voix (X,16) et pour lesquels il prie. (XVII, 20.) La prophétie de
Caiphe qui annonce que Jésus rassemblera les enfants de Dieu
dispersés (XI, 52) est une allusion & cet acte messianique.

VIII. Le Messie, chef du royaume, inaugurera son régne en
Palestine et régnera sur tous les peuples de la terre. (Dan. II,



D98 G. CHASTAND

445 VI, 14.) Jésus prédit le temps ou il n’y aura plus qu’un
seul troupeau et qu'un seul berger (X, 16), et quand il parle de
son élévation, les Juifs affirment que le Messie doit régner
éternellement en Palestine. (XII, 34.) Jean distingue 'avéne-
ment de Jésus précédant le jugement (XXI, 23;1 JeanIl, 28), et
qu’il appelle parousie, de la venue du Messie (IIl* Acte), pour
laquelle il se sert du terme épuvepein.

IX. Lemonde devait étre renouvelé (Esa. LXV,17; LXVI, 22)
et on distinguait entre le présent siecle et le siécle a venir.
Dans le quatrieme évangile, Jésus affirme que son rovaume
n’est pas de ce monde (XVIII, 37), et quand il dit & ses dis-
ciples qu’il reviendra (XIV, 3), il veut parler de son retour lors
du jugement. Cette heure sera la derniere. (1 Jean I, 18.)

X. Avant ce moment doit avoir lieu une résurrection géné-
rale des morts (Dan. XII, 2), dont parle la sceur de Lazare,
et qu’elle indique par les mots (XI, 24) « au dernier jour, »
expression caractéristique qui ne se trouve (ue dans notre
évangile. (VI, 39, 44, 54 ¢ XII, 48.) Thoma, ne pouvant effacer
des passages d’une valeur aussi probante en faveur de l'origine
juive de notre évangile, se contente d’y voir une simple con-
cession aux idées courantes. Dans Daniel, comme chez Jean,
nous lisons que les uns se réveilleront pour la viel, les autres
pour l'opprobre. Jean emploie les mémes mots (ue ceux que
nous trouvons dans Daniel, sauf le dernier, qu’il remplace par
zpioes (V, 295 conf.-V, 24; 1 Jean II, 17.) Ce qui nous montre
que I’évangéliste connaissait bien les diverses phases du drame
messianique, c¢’est qu'il fait suivre la résurrection générale du
jugement final. Ce jour-la, appelé #uspu tiig zpioews, le Fils & qui
Dieu a remis tout jugement (V, 22) manifestera ce que nous
serons. (1 Jean III, 2.)

Dans le quatrieme évangile, on trouve méme les deux idées
différentes sur le jugement qui étaient répandues parmi les
Juifs. Les uns, se basant exclusivement sur le livre d’Hénoch,

! Nous croyons avec Schiirer, (ouv. cité p. 457, note 65) qu’il ne peut
ttre question dans Daniel que de la vie éternelle, car le prophete veut
parler de la vie dans le royaume messianique, et il n'en connait point
d’autre que celle-li.



LE QUATRIEME EVANGILE ET LE JUDAISME 595

placaient l'inauguration du royaume messianique aprés le
jugement. (IX,39: XII, 31.) Les autres, s’appuyant sur I’Apo-
calypse de Baruch et le quatrieme Esdras, croyaient que le
jugement devait coincider avec l'anéantissement des ennemis
du Messie, et que celui-cl inaugurerait son régne par le juge-
ment. (V, 29.) Apres le jugement, les méchants condamnés
devaient étre jetés dans la géhenne (Baruch XL, 15 ; quatricme
Esdras LIX), ce que I'évangile exprime par l'image des sar-
ments qu’on jette au feu. (XV,6.)

Apreés avoir reconstruit, & I'aide des données du quatriéme
évangile, le drame messianique tout entier, nous avons enfin
pu retrouver dans ce livre regardé comme « cordialement hos-
tile au judaisme et plein d’'un mépris extréme pour tout ce qui
est juif! » les traces de la théologie juive puisée aux sources
de 'Ancien Testament et de la tradition. Un Juif pouvait seul
composer un tel livre, et si on I'a attribué a2 un Gnostique ou a
un Alexandrin du il¢ siécle, ¢’est qu’on n’en a pas compris
I’esprit et la théologie profondément judaiques. Aussi conclu-
rons-nous en disant avec Franke « qu’aucun autre évangile ne
nous a mieux fait pénétrer dans le développement de lagita-
tion messianique qui s’est emparée de la nation juive depuis la
venue du Baptiste jusqu’a la mort du Messie. Jésus ne tombe
victime de la haine de la hiérarchie que parce qu’il se soustrait
volontairement & I'enthousiasme messianique du peuple 2. »

Dans le quatriéme évangile, nous trouvons une opposition
constante aux Juifs, regardés par I'auteur comme les ennemis
du Messie, mais nous n’avons pu y relever aucune trace
d’hostilité contre le judaisme. Nulle part I'auteur ne semble
avoir rompu avec I’Ancien Testament, et il explique méme
les faits de la vie de Jésus et les circonstances de sa mort
a la lumiére des prophéties, dont la plupart se rapportaient,
d’apres lui, au Messie. Le quatritme évangile est donc un
livre juif, et si on ne peut le mettre au-dessus de Pévangile
juif de Matthieu, on peut du moins le placer sur le méme rang.

! Réville: Revue des Deux-Mondes du 1°F mai 1866, p. 91, 109.

2 Das alte Testament bei Johannes, p. 171.



	Le quatrième évangile : et le judaïsme et l'ancien testament

