
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 20 (1887)

Artikel: Le problème des origins littéraires et de la compostion de l'apocalypse
de Saint Jean

Autor: Sabatier, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379418

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379418
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE PROBLEME

DES ORIGINES LITTÉRAIRES ET DE LA COMPOSITION

DE L'APOCALYPSE DE SAINT JEAN

PAR

A. SABATIER

L'étude critique de l'Apocalypse de saint Jean semblait épuisée

; la discussion même, sur ce sujet si fertile en disputes,
sommeillait, quand tout à coup un réveil s'est produit et des

perspectives nouvelles se sont ouvertes. La critique avait
démontré, en se fondant avant tout sur les oracles des chapitres
NI, XII, XIII et XVII, que le livre datait de la veille du sac de

Jérusalem par Titus et, par conséquent, était un des plus
anciens livres du Nouveau Testament. On se plaisait à y voir
le document authentique du judéo-christianisme primitif en

opposition flagrante avec les grandes épîtres de Paul. Cette

conclusion était précipitée. Les oracles des chapitres XI, XIII
et NVII peuvent bien dater de la guerre juive ; mais est-il
permis de conclure de la partie au tout et de quelques
morceaux à l'ensemble de l'ouvrage En d'autres termes, l'Apocalypse

qui porte le nom de saint Jean, est-elle une et homogène
Ne serait-elle pas composée d'éléments plus anciens et
d'éléments plus modernes Voilà le nouveau problème qu'on
discute partout aujourd'hui avec une grande vivacité.

Ce n'est pas que la question ait été pour la première fois

soulevée de nos jours. Grotius, dans ses Annolationes, au

XVIIe siècle, Schleiermacher, Bleek, dans la première moitié

THEOL. ET PHIL. 1887. 36



5ü4 A. SABATIER

du nôtre, et d'autres théologiens moins connus avaient déjà
contesté l'unité du livre, et avaient fait des tentatives pour le

décomposer en ses éléments primitifs. Ces essais n'avaient pas
abouti et étaient presque oubliées. Nous ne pensons pas que
la récente tentative de M. Völter eût réussi, à elle seule, à

ressusciter le problème l. L'explication de ce théologien a paru si

compliquée et se soutient par des distinctions si subtiles et si

arbitraires, qu'elle avait plutôt fortifié que compromis la thèse

de l'unité du livre. Mais les choses ont changé de face après
les observations trop brèves, sans doute, mais très fines et
très suggestives que M. Weizsäcker a présentées dans son

histoire du siècle apostolique - et surtout après l'hypothèse de

M. Vischer tout de suite adoptée et recommandée par M.
Harnack :i. Le succès de cette dernière a été considérable. On a

même dit que le problème était enfin résolu. Nos lecteurs la
connaissent assez bien après qu'elle a été exposée et discutée
ici-même par MM. Ménégoz et Bovon, pour qu'il soit inutile
d'y revenir avec détail7'. Comme la solution présentée par
M. Vischer a été le point de départ de nos recherches et

comme c'est par l'examen même auquel nous l'avons voulu

1 Die Entstehung der Apocalypse, 1882; seconde édition, 1885.
2 Das apostolische Zeitalter, 1886 ; p. 504-527.
:i Texte und Untersuchungen. Harnack ; U Heft. 1886.
4 La présente étude était entièrement rédigée lorsque j'ai pu lire le

remarquable article de M. Bovon. C'est pour cette raison qu'il n'en
est pas tenu plus de compte. Le lecteur verra bien vite les points où

nous sommes d'accord et où nous différons. Les remarques de M. Bovon
sur la parenté et même l'identité des croyances eschatologiques des

premiers chrétiens et des juifs leurs contemporains sont d'une irréfutable

justesse. Il n'a pas avec moins de bonheur relevé les traces
profondes que la théologie johannique a laissées dans l'Apocalypse. Ces

raisons générales malheureusement ne suffisent pas. à mon avis, pour
sauver l'unité originelle du livre. Mais où nous ne sommes pas d'accord,
c'est dans l'exégèse du texte et en particulier dans l'interprétation
des chapitres XIl et XI. Il me paraît toujours que. pour trouver un
sens chrétien à ces oracles, il faut absolument les détourner de leur sens
historique et naturel. M. Bovon a prouvé que la manière dont M. Vischer
décompose l'Apocalypse n'est pas soutenable; mais il n'a pas prouvé, à
mon sens, que ce livre ne renferme pas des éléments hétérogènes.



LE PROBLÈME DES ORIGINES DE L'APOCALYPSE 555

soumettre que nous avons été conduit à une solution
différente et nouvelle, il convient, mais il suffit de la résumer
en deux mots. Voici comment on peut la formuler d'après
M. Vischer lui-même : l'Apocalypse que nous lisons aujourd'hui,

n'est que l'édition chrétienne, augmentée d'une préface
et d'une conclusion (I-III, XXII, 6 ad finenti) et ornée de notes
intermittentes, d'une apocalypse primitive juive, qu'un disciple
de Jésus a voulu approprier à l'édification des chrétiens de

son temps. Telle est l'hypothèse que nous commencerons par
discuter.

I

Avantages et difficultés de l'hypothèse de M. Vischer.

Ceux qui ont étudié de près la littérature chrétienne primitive

et les problèmes qu'elle nous pose, ne jugeront point cette
hypothèse impossible à priori ni même invraisemblable. Au
contraire, elle est en parfaite harmonie avec les mœurs
littéraires de cette époque. Les transformations d'ouvrages plus
anciens, les interpolations intéressées sont alors un procédé
courant, pratiqué par tout le monde et dans toutes les écoles.

Pour ne pas sortir du Nouveau Testament, notre Evangile
selon saint Matthieu passe généralement aujourd'hui pour la

refonte et l'amalgame de deux récits plus anciens avec des

additions et des réflexions d'un dernier rédacteur introduites

pour faire les liaisons et les coutures nécessaires. D'autre part,
les anciennes apocalypses juives d'Hénoch, d'Esdras, des douze

Patriarches ont été toutes christianisées par des interpolations
évidentes. Pourquoi n'en serait-il pas de même de l'Apocalypse
de saint Jean 1

Reconnaissons en outre que la nouvelle hypothèse a bien
des avantages : d'abord son extrême simplicité et sa facilité.
Sauf en quelques passages que nous aurons à examiner, M.

Vischer n'a usé d'aucune violence. Il lui a suffi de secouer le

texte, pour ainsi dire, pour en détacher les interpolations qui

sont, en effet, toutes superficielles et comme plaquées. Un

second avantage qui n'a pas moins frappé la critique, c'est la



556 A. SABATIER

manière dont elle résout les plus grandes difficultés et les
les antinomies internes de ce livre mystérieux. Ainsi s'expliquent

en effet le plus naturellement du monde la double
christologie de l'Apocalypse, christologie juive et christologie
chrétienne ; la double forme de piété, piété hébraïque pleine de
colère et de désir de représailles et piété mystique et johannique ;

enfin, la double date assignée à la composition de l'ouvrage : la
date de la guerre juive sous Vespasien et Titus établie par la

critique moderne, et la date des dernières années de Domitien
maintenue parla tradition ecclésiastique. Tout cela a vivement
frappé l'opinion et contribué à faire un succès rapide à la
nouvelle hypothèse. Qu'on la repousse ou qu'on la rejette, il y
a dans les observations qu'a faites M. Vischer des faits évidents
et certains qui désormais ne seront plus méconnus. Son

apparition marque un progrès sensible dans l'intelligence de

l'Apocalypse.
1° Cependant il n'est pas probable que cette hypothèse se

maintienne telle quelle dans la science. Si elle a des mérites
incontestables, elle souffre de difficultés qu'on ne tardera pas
à reconnaître. La première de ces difficultés provient de

l'unité du style entre les trois premiers chapitres qu'on attribue
à un auteur chrétien vivant trente ans plus tard et le corps de

l'ouvrage qui serait d'un écrivain hébreu. M. Vischer l'a bien
sentie, et pour y parer, il a dû compliquer sa première hypothèse

d'une seconde. Il a supposé que l'Apocalypse juive
primitive avait été écrite en hébreu ou en araméen et que l'auteur
chrétien l'avait traduite en même temps que retouchée et
augmentée. De là l'unité générale du style. Mais peut-on établir

que le corps principal de l'Apocalypse (IV-XXII, 6) est une
traduction et que le reste n'est pas une traduction En vain

avons-nous fait une comparaison minutieuse à ce point de vue
du style entre les trois premiers chapitres et le reste, il ne

nous a pas été possible de noter la plus légère différence, soit
dans le caractère de la langue, soit dans le degré de liberté de

l'auteur. Rien ne donne à soupçonner qu'ici il était asservi à

un texte et que là il obéissait librement à sa propre inspiration.

Son langage est partout également hébraïque.



LE PROBLÈME DES ORIGINES DE L'APOCALYPSE 557

On a cherché des preuves plus positives et l'on a signalé le

passage IX, 14 où il est question de qnatre anges liés sur le
grand fleuve de l'Euphrate. Ces anges paraissent bien être des

rois, comme le prouvent le passage analogue XVI, 12 et un
morceau identique, clans une petite apocalypse d'Esdras. On a

voulu voir ici une faute de traduction qui démontrerait l'existence

d'un texte sémitique derrière notre texte grec. Il était
très facile, en effet, de confondre les deux mots hébreux, melech

et maleach, surtout au pluriel, dont le premier signifie roi et
le second ange, et c'est ce uu'aurait fait, par inadvertance, le

rédacteur grec de notre Apocalypse. Dans ce passage, au lieu

d'à/jioouî, il faut lire ßxcu.ix; comme au chapitre XVI. verset 12.

Cette preuve de l'existence antérieure d'un texte hébreu a paru
topique et décisive à beaucoup de bons esprits. Oserons-nous
dire qu'elle ne nous paraît pas l'être au même degré? A un
second examen de ce texte, je suis beaucoup moins convaincu,
et je doute très fort aujourd'hui que nous ayons ici une faute
de traduction. Qu'il s'agisse dans ce texte des rois des Parthes

prêts à envahir l'empire et retenus jusque-là sur les bords de

l'Euphrate, nous voulons bien l'admettre. Mais il faut remarquer

que l'auteur ne pouvait guère dire quatre rois enchaînés

sur l'Euphrate, car ces rois personnellement n'étaient

pas enchaînés. Ce qui était enchaîné, c'était leur puissance ;

or il était très convenable et très conforme au symbolisme
apocalyptique de représenter la puissance de ces rois par
des anges encore enchaînés et auxquels la liberté est rendue.
L'auteur n'avait-il pas désigné les évêques des sept églises
d'Asie par les anges de ces églises? Il pouvait donc difficilement

s'exprimer autrement qu'il ne l'a fait. Rien n'est moins

certain qu'une faute de traduction à cet endroit. Il faudrait

plus qu'une prétendue faute semblable pour établir la thèse

qu'on défend, et jusqu'à présent on n'en a pas signalé d'autre,
au moins à ma connaissance.

Une preuve très forte contre l'hypothèse d'une traduction,
telle au moins que la formulent les partisans de l'idée de

M. Vischer, peut être tirée de la nature des citations de l'Ancien

Testament si nombreuses dans l'Apocalypse de saint Jean.



558 A. SABATIER

Si, dans les trois premiers chapitres ou les interpolations
chrétiennes, elles étaient faites d'après les LXX, et dans le corps du
livre d'après le texte hébreu, il y aurait là une forte présomption
en faveur du système de M. Vischer. Mais cela n'est pas. Les
citations d'après le grec et les citations d'après l'hébreu, alternent

dans toutes les parties du livre. Ainsi, IX, 20 dérive du
Daniel grec V, 3, 23; XI, 7 du même texte grec de Daniel
VII, 3, 7, 21 ; XIII, 5 du grec de Daniel VII, 8, 21, etc. Tout
cela n'est pas facile à concilier dans l'hypothèse d'une traduction

immédiate et simple d'un texte hébreu de notre Apocalypse-

Evidemment ce serait une bonne fortune pour la théorie

de M. Vischer, si on la modifiait assez pour n'avoir pas
besoin de cette hypothèse d'une traduction que rien aux yeux
de la critique ne justifie, au moins pour le moment.

2° Le nom de Jean mis en tête de cet écrit ne constitue pas
une moindre difficulté que l'unité du style et des citations. La

présence de ce nom ne s'explique bien ni dans l'hypothèse
de l'authenticité ni dans celle d'un pseudépigraphe. Comment

admettre, en effet, qu'un apôtre, comme Jean, eût eu l'idée de

démarquer une apocalypse juive et de la mettre sous son nom
Comment un apôtre qui avait entendu la condamnation absolue

de Jésus sur le temple, aurait-il pu prendre pour une prophétie
divine, la prophétie du chapitre XI? D'autre part, un chrétien

qui aurait trouvé une apocalypse juive, se serait contenté de

l'interpoler de passages chrétiens, comme on l'a fait pour celle

d'Hénoch ou d'Esdras, mais aurait jugé qu'il était bien plus
de son intérêt et de l'intérêt de sa cause de la laisser à un

prophète juif que de la mettre sous le nom d'un apôtre.
Remarquez, d'ailleurs, que la personnalité de Jean le Voyant
n'apparaît pas seulement au commencement et à la fin ; mais

que le pronom èyâ traverse tout le livre et caractérise presque
tous les oracles. Bien n'est moins impersonnel ni moins

anonyme que le livre pris dans son ensemble. Cela ne prouve pas

encore, sans doute, qu'il n'est pas entré dans la composition
de l'édifice des éléments de provenance diverse ; mais cela

prouve tout au moins qu'on se trompe en limitant l'œuvre du

rédacteur chrétien à un simple travail extérieur de traduction



LE PROBLÈME DES ORIGINES DE L'APOCALYPSE 559

et d'annotations intermittentes. Encore ici l'hypothèse de
M. Vischer gagnerait à être corrigée et modifiée dans le sens
d'une participation plus grande du rédacteur chrétien à la

conception générale et au plan de notre Apocalypse. Cela
deviendra plus évident par la suite.

3° Deux autres questions se posent encore qui augmentent
les difficultés de l'hypothèse de M. Vischer. La première est

celle-ci : Est-il aussi facile et aussi naturel qu'on l'a dit de

séparer les trois premiers chapitres du reste de l'ouvrage, comme
une préface qui reste indépendante du livre devant lequel on
la met? En faisant cette séparation n'use-t-on pas de violence,
et ne brise-t-on pas un plan d'ensemble prémédité et savamment

combiné par l'auteur? En second lieu, est-il vrai qu'à partir

du chapitre IV, jusqu'à la conclusion, nous ayons une
composition parfaitement ordonnée, homogène, quant à l'ensemble

et coulée d'un seul jet? M. Vischer semble l'admettre, car
il relève avec insistance ce qu'il appelle l'altitude respectueuse
et conservatrice du traducteur grec à l'égard de la belle œuvre
juive qu'il voulait mettre à la disposition des chrétiens. M.

Ménégoz est plus prudent et plus sceptique et nous croyons qu'il
a raison. Nulle part le désordre et le caractère de compilation

fragmentaire ne sont plus frappants que dans la seconde

partie du livre, c'est-à-dire à partir du chapitre XL M. Vischer
ne se serait-il donc pas complètement mépris, d'abord en

signalant et en faisant une cassure violente là où il y avait
continuité réelle, c'est-à-dire entre les chapitres III et IV et en

second lieu, en admettant la continuité et l'unité là où il y a

réellement compilation et désordre C'est à cette double question

que doit répondre la suite de ce travail. Mais on comprend
après cela que nous n'ayons pas pu considérer le problème
littéraire de l'Apocalypse comme résolu par l'ingénieuse hypothèse

de M. Vischer et que nous nous sentions le droit et le

devoir de le reprendre pour essayer de le mieux éclaircir. Le

premier point qu'il faut examiner c'est le rapport des trois
premiers chapitres avec le reste de l'ouvrage.



560 A. SABATIER

II

Du rapport des trois premiers chapitres de l'Apocalypse
avec le reste du livre.

La question que nous devons d'abord étudier est celle-ci :

Les trois premiers chapitres de l'Apocalypse peuvent-ils
être compris comme une préface postiche, ajoutée après coup
aune apocalypse juive complète d'ailleurs et indépendante?
ou bien font-ils corps avec notre livre, ayant jailli d'une même

conception mère, étant partie intégrante d'un plan général,
rédigée d'après les mêmes procédés de composition littéraire,
et étant psychologiquement de même nature

Pour répondre à cette question, que M. Vischer et ses partisans

paraissent avoir négligé d'étudier de près, nous examinerons

d'abord le caractère, littéraire de ces trois premiers chapitres

et, en second lieu, le plan général de l'Apocalypse dans

lequel ils sont encadrés.
Voici d'abord une remarque préliminaire utile pour

déterminer l'intention particulière et le point de vue du rédacteur

grec de notre livre actuel, quel qu'il soit. Toute la littérature
apostolique que nous possédons dans le Nouveau Testament,
sauf les Evangiles et les Actes, est de forme épistolaire ; c'est

par là que s'affirme son but essentiellement pratique. L'Apocalypse

de saint Jean, malgré le préjugé courant, ne fait pas

exception. Elle veut être et elle est réellement une lettre
apostolique, adressée à des églises particulières en vue d'une
action religieuse déterminée. Les trois premiers versets (1,1-3)
ne sont en effet qu'un titre développé, comme les titres orientaux

et anciens qui formaient une phrase entière et quelquefois

plusieurs, où les copistes indiquaient la nature d'un

ouvrage et en recommandaient la lecture. Ces titres ne sont
généralement pas de la main de l'auteur du livre. Il saute aux

yeux, dans le cas présent, que l'auteur de notre Apocalypse a

commencé sa lettre au verset 4. Les versets 4 et 5 ne sont en
effet que la salutation épistolaire et l'adresse qu'on trouve en
tête des autres épitres du Nouveau Testament :



LE PROBLÈME DES ORIGINES DE l'aPOCALVPSE 561

Jean aux sept Eglises qui sont en Asie, grâce vous soit et paix
de la part de celui qui est, qui fut. et qui va venir, et de la

part des sept esprits qui sont devant son trône, et de la part de

Jésus-Christ, le témoin fidèle, le premier né des morts, et le

chef des rois de la terre.
Nous remarquerons que, soit par les images, — les sept

esprits qui sont devant le trône de Dieu, Jésus-Christ, chef des

rois de la terre, — soit par la syntaxe et les incorrections
grammaticales, ces premières lignes sont en tout semblables

aux morceaux qu'on croit les plus juifs de l'Apocalypse, si bien

que quelques-uns ont voulu conserver ce début à l'apocalyse
juive qu'on croit avoir découverte. La vérité est qu'ici déjà les

idées chrétiennes et les images juives se mêlent et s'amalgament

comme elles feront presque toujours dans la suite.
Mais passons ; il ne s'agit, pour le moment, que de la forme

épistolaire de l'Apocalypse. Cette forme qui se montre au

commencement, se retrouve à la fin. Le livre en effet se termine
comme les autres épîtres par ces mots :

La grâce du Seigneur Jésus-Christ soit avec les saints.
Dans le corps du livre, nous pourrions citer des passages où

l'on voit que l'auteur ne perd jamais entièrement de vue les

destinataires particuliers de son écrit et où l'exhortation pratique

interrompt l'exposition apocalyptique. XIV, 12-13; XVI,
15 ; etc. On dira que ce sont là les interpolations chrétiennes de

l'éditeur de l'apocalypse juive. Nous n'y contredisons pas
absolument. Mais l'observation générale que nous venons de faire

prouve tout au moins que le rédacteur chrétien n'est pas un
simple littérateur, que ce Jean qui écrit aux sept Eglises d'Asie,
quel qu'il puisse être, veut faire œuvre apostolique ou du moins

œuvre pastorale directe et dès lors il devient difficile d'admettre

qu'un apôtre ou un pasteur d'âmes se soit borné à un simple

rôle d'éditeur et d'annotateur; il est bien plus vraisemblable

qu'il aura conçu un plan pour l'épître apostolique qu'il voulait
écrire. Il a bien positivement usurpé, si l'on veut, ou
réclamé pour lui-même l'autorité du témoin de Dieu sur la terre,
du voyant transporté dans le ciel, et ayant reçu de Jésus-Christ

directement l'ordre de transmettre à ses fidèles sur la terre ses



562 A. SABATIER

suprêmes arrêts (I, 4, 9, 11 ; II, 1 et ss. ; IV, 1 et 2 ; XVII, 1 ;

XXII, 8). N'oubliez pas que c'est ce Jean qui, dès le début,
raconte qu'il a été en extase le jour du Seigneur; qu'une voix
de trompette lui a dit : « Ce que tu vois ou tu vas voir, mets-le

par écrit et envoye-le aux sept églises. » A la fin, il répète qu'il
a vu et qu'il a écrit. N'est-il pas à supposer que l'auteur qui
s'exprime avec cette conscience avait l'intention de faire autre
chose que de traduire un livre plus ancien et, quand il pose la

plume, qu'il a le sentiment d'avoir fait beaucoup plus? Qu'il se

soit aidé de visions ou d'oracles déjà existant, nous le voulons
bien. Tous les auteurs d'apocalypse se servaient les uns des

autres ; mais il a pris certainement une part beaucoup plus
grande, que ne le veut M. Vischer, à la composition de l'ensemble.

Il a fait un livre à lui qu'il peut laisser aux églises d'Asie
comme message qu'il avait lui-même reçu du ciel. Celane veut
pas dire encore une fois qu'il n'ait pas utilisé de matériaux
juifs; mais cela veut dire qu'il y a en lui la conscience, d'être
autre chose qu'un traducteur et un commentateur.

Ce n'est là qu'une observation générale et préliminaire.
Entrons dans le détail ; examinons comment le chapitre IV est lié
actuellement au chapitre III et si ce lien peut être dénoué ou
tranché sans violence. Le chapitre IV commence ainsi :

Après ces choses, je vis, et voici une porte était ouverte dans
le ciel, et la première voix que j'avais entendue me parler avec

un son de trompette, me dit : Monte ici, et je te montrerai ce

qui doit arriver. Après cela aussitôt j'entrai en extase, etc.
Cette vision du chapitre IV, dont on veut faire le commencement

réel de l'Apocalypse n'est pas une première vision.
Elle est donnée positivement comme une seconde vision, non
seulement par les mots ptxà xxîixx, mais encore par ce détail
répété avec intention : h favi fi ¦npinrti vìv yjzoyaa «î axl-xiyyo;

lolow-oç, psx'èpoû. Ces derniers mots lient de la façon la plus
étroite cette vision du chapitre IV à celle de I, 10 en lui
assignant la même cause et la même origine. Si le rédacteur chrétien

est Fauteur de la première vision, il a voulu positivement
nous faire croire qu'il est aussi l'auteur de la seconde et des

suivantes. Il n'est donc pas si conservateur ni si respectueux



LE PROBLÈME DES ORIGINES DE L'APOCALYPSE 503

du texte primitif qu'on se plaît à nous le dire. Evidemment si

l'hypothèse de M. Vischer est fondée, il faut supposer ici que
l'apocalypse juive commençait autrement, car nous n'avons

pas ici de commencement réel. Comment commençait-elle La
vision du chapitre IV est si personnelle qu'elle ne pouvait
guère être anonyme. Que vaut une vision sans le nom du

voyant Si le voyant juif était nommé, pourquoi le traducteur
chrétien s'est-il substitué à lui? On ne le comprend pas.

On se jette là dans des complications inutiles. La vérité est

que les trois premiers chapitres supposent le même état mental

que le quatrième. Des deux parts, il nous est dit que l'auteur
entre en extase, iys-mprn h -vi-jpxxt. (Comp. I, 10 et IV, 2.) C'est

le même état extatique et apocalyptique, non réel sans doute,
mais supposé suivant la convention littéraire propre à ce genre
d'ouvrages. C'est dire que ces premiers chapitres sont absolument

de même nature que tous les autres. Sans doute, ils
forment l'introduction aux visions suivantes, mais cette intro-
tion c'est encore une vision semblable aux autres. Il y a

harmonie dans le ton et l'inspiration comme il y a lien
dans le plan. Le rédacteur chrétien veut être pris pour un
voyant ; il fait lui aussi son apocalypse, et croire que son
activité apocalyptique se sera bornée à cette première vision,
et, pour tout le reste à traduire en simple scribe, un écrit
hébreu, n'est pas très facile.

Si on relit maintenant ces trois chapitres avec attention, on

y retrouvera comme accumulés tout le symbolisme et toute la

rhétorique apocalyptique du reste du livre. On dirait la magistrale

ouverture d'un grand opéra où s'annoncent et retentissent

les principaux motifs musicaux de l'œuvre entière. Par

exemple, l'auteur avec un soin délibéré et une préméditation
très sensible dans chacune des sept lettres aux sept églises,
fait l'application morale de quelqu'une des promesses ou des

menaces qui vont venir dans la révélation qu'il apporte.
Ainsi à l'église d'Ephèse il écrit : A celui qui vaincra je lui

donnerai à manger de l'arbre de la vie qui est dans le paradis
de Dieu. (Comparez avec XXII, 2.)

A l'église de Smyrne : Celui qui vaincra ne sera pas atteint



564 A. SABATIER

de la seconde mort ; cette seconde mort n'est expliquée qu'aux
chapitres XX, 6 et XXI, 8.

A l'église de Pergame : A celui qui vaincra, je lui donnerai
un caillou blanc et sur ce caillou, un nom, nouveau écrit que
nul ne connaît que celui qui le reçoit. (Comparez avec XIX, 13

et XXII, 4.) Et encore, dans cette même épître, ces mots : Je

combattrai contre eux par l'épée de ma bouche. (Comparez avec

XIX, 21.)
A l'église de Thyatire : Je lui donnerai autorité sur les

païens, et il les gouvernera avec un sceptre de fer. (Comparez
avec XX, 4 ; XIX, 15 et ailleurs.)

A l'église de Sardes : Je n'effacerai point son nom du livre
de la vie. (Comparez avec XX, 15 et ailleurs.)

A l'église de Philadelphie : Et j'écrirai sur lui le nom de

mon Dieu, et le nom de la ville de mon Dieu, la Jérusalem
nouvelle equi descend du ciel d'auprès de mon Dieu, et mon nom

nouveau. (Comparez avec XXI, 10 et XXII, 4.)
A l'église de Laodicée enfin : A celui qui vaincra je donnerai

d'être assis avec moi sur mon trône comme aussi j'ai vaincu et

je suis assis avec mon père sur son trône. (Comparez avec V, 6

et XX, 4.)
Nous pourrions multiplier ces preuves de symétrie calculée

et d'artistique combinaison. Citons seulement encore le portrait

du Fils de l'homme du chapitre 1,13-17. Tous les attributs

qu'il possède ici reparaissent dans les apparitions correspondantes

de XIV, 14 et XIX, 11, 16. Il n'y a pas jusqu'à cette

expression si curieuse au point de vue grammatical, ôpoiov wb-j

àvBpoijïoii. qui ne soit répétée dans le corps de l'ouvrage. Ce qui
étonne enfin c'est que dans cette prétendue préface, mise par
un auteur chrétien en tête d'un livre juif pour y développer ses

croyances chrétiennes plus librement, alors qu'il reproduit
tout le symbolisme du reste du livre, il en omette deux, les

plus caractéristiques peut-être de son christianisme savoir:
l'agneau immolé et le nom du Messie chrétien, le logos de

Dieu. L'idée d'une préface extérieure à l'ouvrage ne suffit pas

pour expliquer les faits littéraires que nous.venons de signaler.
Tout trahit une conception homogène.



LE PROBLÈME DES ORIGINES DE L'APOCALYPSE 565

Il reste une considération plus décisive encore. N'y a-t-il pas
un plan ou plutôt un cadre construit avec art et réflexion et
dans lequel notre Apocalypse se développe? Et si ce plan
existe, nos trois premiers chapitres restent-ils en dehors de ce
cadre ou y sont-ils compris et enfermés? On a beaucoup
discuté sur ce fameux plan de l'Apocalypse, et il faut bien
convenir que certains auteurs pour le retrouver partout ont poussé
la subtilité exègétique jusqu'à l'extrême. Dans la seconde partie
du livre, en particulier, il a fallu multiplier les épisodes, les

intermèdes, les parenthèses dramatiques, au point que ce qui
forme ces intermèdes prétendus est plus important que le
drame lui-même. Mais, en accordant que ce plan ne se
maintienne pas sans rupture et sans irrégularité jusqu'au bout, il
est impossible de nier qu'il existe ; il saute aux yeux au moins
dans la première partie.

On a comparé notre Apocalypse à un grand drame et la

comparaison est assez juste. Mais il est aisé de voir que les acteurs
et les scènes marchent et se déroulent d'après un mouvement
rythmique dont la règle fondamentale est facile à discerner.
Cette règle est déterminée par le chiffre sacré 7. Le rôle de ce

nombre est dominant partout. La révélation provient des sept
esprits de Dieu ; elle est adressée aux sept églises d'Asie ; elle

s'accomplit en trois actes dont chacun est formé de la succession

de sept sceaux rompus, de sept trompettes sonnantes et
de sept coupes renversées. Sept rois sont accordés à l'empire
romain ; la ville sainte sera foulée aux pieds par les païens

pendant trois ans et demi ce qui est la moitié de sept, etc. Mais

ce rôle du chiffre 7 n'est-il pas aussi évident dans nos trois
premiers chapitres que partout ailleurs? Et n'est-ce pas le

même motif qui, ayant arrêté à 7 le chiffre des sceaux, des

trompettes et des coupes, a aussi fait choisir les sept Eglises
d'Asie et a fait écrire les sept lettres?

Ce n'est pas tout. Si l'on étudie de près la triple scène des

sceaux, des trompettes et des coupes, on verra que chaque
fois le chiffre 7 se décompose en 4 et 3, en sorte que dans

chaque série, on a toujours deux groupes ou tableaux distincts.
Ainsi les quatre premiers sceaux se ressemblent beaucoup et



566 A. SABATIER

forment un premier groupe ; les trois derniers ont un contenu
tout différent. De même pour la scène des trompettes. Les

quatre premières défilent dans une série rapide. Les trois
dernières sont plus espacées et se confondent avec les trois oùcà,

c'est-à-dire des calamités plus formidables. Même division ou
si l'on veut même rythme dans la succession des coupes. Eh
bien n'est-il pas très curieux que les sept lettres aux sept
églises se classent d'après le même système en un groupe de

trois et en un groupe de quatre On peut remarquer, en effet,

que les trois premières se ressemblent beaucoup par le contenu

et un ton adouci; c'est le premier groupe. Les quatre
dernières se terminent toutes de la même façon, et sont d'un
ton plus sévère ; c'est un second groupe.

On voit combien sont systématiques ou, si l'on veut, artificiels

les procédés de composition de l'auteur. Puisque nous
touchons à ces détails relevons une autre analogie non moins

frappante. Au chapitre I nous avons un portrait du Fils de

l'homme avec un ensemble de glorieux attributs. Ce même

Fils de l'homme apparaît et parle dans chacune des lettres aux
sept églises, et ce qui est très curieux, il y apparaît chaque fois

avec l'un des attributs accumulés tout d'abord dans la peinture
initiale, en sorte que chaque lettre est symétriquement
rattachée à l'un des rayons de la gloire du Fils de l'homme. Ce

procédé de composition qu'on pourrait appeler mécanique, se

retrouve plus ou moins dans toute l'Apocalypse. C'est une des

petites recettes littéraires de notre auteur. Examinez comment
sont conduits les développements des chapitres IV, V, VI, etc.
Au chapitre IV sont décrits d'abord le temple et le palais
céleste. Puis à chacun des êtres ou des objets décrits est rattachée

l'une des scènes suivantes. C'est un des vieillards qui
annonce la rupture des sceaux par l'Agneau (V, 5) ; c'est tour
à tour chacun des quatre chérubins qui font apparaître le

contenu des quatre premiers sceaux (VI, 1 et suiv.) ; ou bien c'est

une voix qui sort du trône de Dieu, ou une autre voix qui sort
des angles de l'autel. Entre les décors et les scènes, si l'on peut
s'exprimer ainsi, il règne toujours une correspondance et une

symétrie singulières. Mais puisque, soit par le plan général,



LE PROBLÈME DES ORIGINES DE L'APOCALYPSE 567

soit par le procédé littéraire, nos trois premiers chapitres sont
si intimement liés et ressemblent si fort au reste de l'ouvrage,
comment admettre qu'il les en faille violemment séparer et les

prendre pour une préface indépendante mise par un autre
auteur en tète d'un livre étranger Si, au contraire, comme il
semble impossible d'en douter plus longtemps, ces trois
chapitres font corps avec l'ouvrage, il est évident que l'hypothèse
de M. Vischer doit être profondément modifiée. Dans quel sens
et dans quelle mesure, c'est ce que nous allons encore essayer
de déterminer.

III

Du plan général ou du schématisme de l'Apocalypse.

M. Vischer a fait des observations critiques sur certaines

portions du texte de l'Apocalypse qui demeurent justes. Il a

signalé des morceaux juifs comme les chapitres XI et XII qui
ne se comprennent bien que dans cette hypothèse et, d'autre

part, une série d'interpolations chrétiennes, en quelque sorte

plaquées et qui se détachent d'elles-mêmes à la plus légère

secousse, comme par exemple, XVI, 15 ou XIV, 12 et 13; XI,
S, etc. Il faudra désormais tenir compte de ces remarques.
Mais ne peut-on pas en garder le bénéfice en renversant
l'hypothèse générale du jeune théologien? Il voulait que notre

Apocalypse fût une apocalypse juive ornée d'additions
chrétiennes. Ne pourrait-on pas soutenir avec plus de vraisemblance

que nous avons une apocalypse d'un auteur chrétien où sont

entrés avec des modifications légères des oracles juifs, utilisés

comme d'anciens matériaux dans un nouvel édifice?

Il faut revenir au schématisme, pour employer un terme
barbare mais commode, de notre Apocalypse dont nous avons

déjà parlé. Ce plan ou ce schématisme dramatique fondé sur le

chiffre 7 existe et ce schématisme a été construit par l'auteur
des trois premiers chapitres, c'est-à-dire l'auteur chrétien.
C'est celui-ci qui a conçu les destinées finales du monde

attendues à bref délai sous la forme d'un drame grandiose en

trois actes : l'acte des sept sceaux, l'acte des sept trompettes



568 A. SABATIER

et l'acte des sept coupes, qui correspondent exactement aux
trois moments apocalyptiques du grand discours eschatologique
de nos premiers évangiles, les àp/jù wSivwv, la flitytç psyil-n, le
Xiao;. Ce discours eschatologique, qu'il soit ou non de Jésus,

prouve que cette manière de se représenter l'avenir imminent

était courante et je dirais canonique parmi les chrétiens
vers l'an 80 de notre ère. Plus on compare l'Apocalypse avec
ce discours plus on est frappé de leur analogie foncière, et

plus on reste convaincu que c'est sur cette base que l'auteur
de l'Apocalypse de saint Jean a élevé son grand édifice. Les
trois actes du drame lui étaient fournis par la tradition et la

croyance générale de l'Eglise d'alors. Bemplissez chacun de

ces trois actes avec les scènes des sceaux, des trompettes et
des coupes, fixées elles-mêmes par le chiffre sacré 7, et vous

avez, si je puis ainsi dire, la charpente primitive et élémentaire
de sa construction. Cette conception maîtresse n'est point
méconnaissable encore une fois, et elle est l'œuvre de l'auteur
chrétien. Voilà ce que nous pouvons considérer comme établi.

Mais cette première observation ne suffit pas, car elle n'est

pas complète. Il faut se demander encore si ce schématisme
est continu et embrasse toutes les parties du livre. Or, il nous

paraît aussi impossible d'en affirmer la continuité que d'en nier
l'existence. Jusqu'au chapitre X, le plan se déroule avec régularité

et simplicité, d'une façon parfaitement acceptable sans

avoir besoin de recourir aux expédients malheureux et violents
de M. Vischer pour corriger par exemple le début du
chapitre V (l'agneau immolé), ou faire disparaître la fin du

chapitre VII concernant la multitude innombrable des rachetés de

toute nation, tribu, race ou langue. Mais, autant tout est lié et

bien ordonné dans cette première moitié du livre, autant les

principales visions de la seconde débordent le cadre primitif
et restent sans lien entre elles. Pour retrouver le schématisme

en question, dans cette seconde partie, les partisans de l'unité
du plan et du livre, dépensent, nous l'avons dit, autant de

subtilité et d'artifices, que M. Vischer et ses amis pour le méconnaître

et le détruire dans les neuf premiers chapitres. La vérité
est que ce schématisme est submergé dans la seconde moitié



LE PROBLÈME DES ORIGINES DE L'APOCALYPSE 569

de l'Apocalypse sous un flot d'oracles nouveaux et absolument
imprévus. Il ne reparaît un instant au chapitre XV avec les

sept anges ayant les sept coupes de la colère divine, que pour
disparaître avec le chapitre XVII. N'est-ce pas un fait
extrêmement remarquable que toutes les grandes visions de

l'Apocalypse, les plus caractéristiques, celles qui rattachent les

prophéties de ce livre à un milieu historique précis, celles dont la

critique moderne s'est servie pour déterminer la date du livre,
je veux dire, la vision annonçant que le temple serait épargné
(chap. XI), celle delà naissance du Messie, enfanté pat- la
théocratie d'Israël (chap. XII), la vision de la bête aux sept têtes et

aux dix cornes dont le chiffre est 666, enfin la vision de la

prostituée et de son châtiment (chap. XVII et XVIII), n'est-il pas,
dis-je, très remarquable que toutes ces grandes visions historiques

non seulement se succèdent sans lien aucun, mais restent
absolument en dehors du schématisme si vanté de l'Apocalypse
N'est-ce pas déjà une présomption favorable à l'idée que ces

visions d'un caractère à part et si différentes par les idées ou
les sentiments de toutes les autres sont venues d'ailleurs, et

que l'auteur en a enrichi son livre au risque d'en briser complètement

l'organisme scénique?
Seconde remarque. A un autre indice négligé jusqu'ici, on

peut reconnaître leur origine étrangère et le fait d'un emprunt.
Nous avons dit que l'auteur de l'Apocalypse a conçu sa révélation

comme un drame, et il a placé ce drame dans le ciel. Voilà

pourquoi dès le chapitre IV, il décrit avec tant de soin ce que
nous pouvons appeler le théâtre céleste où la pièce est
représentée. Jean, le voyant, n'a pas ses visions sur la terre; il est

transporté dans le ciel : « Monte ici, » lui dit la voix qui le fait

entrer en extase (IV, 1). Il est donc naturel que toutes les

visions qu'il reçoit aient lieu dans le ciel où se réverbèrent,

comme sous la lumière d'une lanterne magique, les images

symboliques des choses à venir. Suivez toutes les visions
enserrées par le schématisme de l'auteur, vous verrez qu'en effet,

toutes sans exception se passent dans le ciel, et sont décrites

de ce point de vue du ciel où l'auteur s'est placé et nous a

placés dès le début. Or il est facile de voir que les grandes vi-
THÉOL. ET PHIL. 1887. 37



570 A. SABATIER

sions historiques que nous rappelions tout à l'heure, le temple
mesuré par le bâton du prophète, la naissance du Messie

théocratique, la bête à sept têtes et à dix cornes, la prostituée et

son châtiment n'ont pas été conçues ni racontées à ce point de

vue. Ces visions sont l'œuvre d'un voyant resté sur la terre, ou
redescendu comme l'on voudra. La situation a changé bien que
le point de vue céleste revienne au chapitre XV, verset 5 avec
les sept coupes qui appartiennent, en effet, au schématisme
ordinaire. Le point de vue des visions historiques est autre,
disons-nous et il a changé à un moment précis que l'auteur
lui-même a marqué. C'est dans la scène du chapitre X où le

voyant reçoit l'ordre d'avaler un petit livre doux et amer et, à

la suite de cette ingestion, la misssion tout à fait étonnante

exprimée dans ces mots : « Il te faut encore prophétiser sur
maints peuples, nations, langues et rois. » Dans ce petit livre
mangé et dans cette mission prophétique absolument inattendue
et qui brise le schématisme extérieur de notre Apocalypse,
n'aurions-nous pas la clef présentée à nous par la main même

de l'auteur, de l'énigme littéraire qu'on s'efforce en vain depuis
si longtemps de résoudre? Nous y reviendrons.

Bornons-nous pour le moment à faire simplement des

remarques littéraires sur les parties qui ne rentrent pas dans le

plan primitif de l'auteur. Aux deux premières que nous venons
de présenter s'en ajoute une troisième. Comparez ces grandes
visions indépendantes et hors cadre avec les éléments qui
remplissent la série des sceaux, des trompettes et des coupes.
N'êtes-vous pas frappés de la richesse, de l'ampleur des unes
et de la maigreur ou pauvreté des autres? Les premières
s'appliquent à des faits historiques déterminés qu'elles illustrent
d'une façon terrible et grandiose. Voyez par exemple la peinture

de la prostituée et de son châtiment. Quelle couleur, quelle
poésie, quelle simple et grande éloquence dans la complainte
des matelots et des marchands sur la ruine de Rome Au
contraire, il y a véritablement impuissance d'imagination dans les

images qui sortent des sceaux, des trompettes et des coupes.
Toutes se ressemblent et s'épuisent très vite. Aucun événement

historique de quelque portée n'est discernable. La progression



LE PROBLÈME DES ORIGINES DE L'APOCALYPSE 571

n'est pas sensible. Ces formes sont remplies par des généralités

banales ou des réminiscences des plaies d'Egypte et des

fléaux dépeints par les anciens prophètes : guerre, peste,
famine, sauterelles, tremblements de terre, ouragans, etc. On

dirait que l'auteur, après avoir construit ses grands cadres, n'a

pas pu les remplir autrement qu'avec les éléments banals de

la rhétorique du genre. Il ne fait pas œuvre de prophète ou de

voyant; il a fait œuvre de littérature et d'artifice. Ce qui est
hors de son cadre vaut beaucoup mieux que ce qui s'y trouve
enfermé ; c'est autrement puissant, concret, riche et vivant.
Me permettra-t-on une comparaison familière pour rendre
l'impression que j'ai reçue?L'Apocalypse me semble un grêle
filet entre les mailles duquel ont été retenus, par une
heureuse fortune, de grands et beaux poissons. Il s'agit de savoir
si nous pourrons réussir à dégager ces derniers sans rompre
les mailles du filet.

Une dernière remarque est celle-ci, toute dogmatique et
religieuse : on a parlé de la théologie et de la piété juive de

l'Apocalypse constituant à côté de la théologie et de la piété
chrétienne de ce livre un dualisme latent et irréductible. Cette

impression de savants commentateurs n'est pas erronée. Mais,
à* y bien regarder, il me semble que ce judaïsme ou plutôt ce

pur hébraïsme n'existe réellement que dans les grandes visions

historiques de la seconde moitié du livre dont nous parlons.
La foi dans la perpétuité du temple, l'espoir du retour à Dieu
de la nation juive et de son salut final, la haine inexpiable de

Rome et du genre humain, le Messie simplement homme naissant

de la théocratie d'Israël et enlevé au ciel pour échapper
à la colère du dragon, c'est-à-dire un Messie sans la croix et
sans la mort; le retour, aux derniers temps, do Moïse et d'Elie,
les deux oliviers et les deux chandeliers du chapitre XI ; le

monothéisme sévère et jaloux, l'appétit de représailles contre
les ennemis du peuple, la joie triomphante et sauvage ressentie
à la vue de Borne dévastée ; en opposition, la gloire matérielle
de la Jérusalem nouvelle redevenue suzeraine du monde, etc.,
tous ces traits juifs se retrouvent, et ne se retrouvent à ce

degré tranché et avec cette intransigeance, que dans les grandes



572 A. SABATIER

visions qui restent en dehors du cadre de l'Apocalypse. Ne

seraient-elles donc pas venues d'ailleurs
Au chapitre X, c'est-à-dire au point même où se fait, dans

le schématisme serré de notre livre, la grande cassure que
nous venons de constater, l'auteur a introduit cette singulière
et originale vision d'un petit livre apporté par un ange qui le

donne à manger au voyant. Ce petit livre renfermait une série
de prophéties toutes nouvelles, comme l'indique le dernier
verset du chapitre. Cette vision a beaucoup embarrassé les

exégètes ; aucun n'a pu lui découvrir un sens plausible ni expliquer

dans quel but elle arrive à cette place. Or, nous constatons

: 1° que ce livre avalé en ce moment par l'auteur est un
recueil de prophéties qui, par conséquent, vont se superposer
aux autres et rester hors du cadre conçu d'abord ; 2° qu'à ce

moment là précisément le schématisme de l'Apocalypse est

rompu. Ne sommes-nous pas en droit d'expliquer cette vision
au pied de la lettre? Ce symbole est-il autre chose que le
signalement d'un fait littéraire positif, à savoir qu'à ce moment
fauteur a eu à sa disposition un document nouveau; qu'il a

réellement incorporé dans son œuvre un recueil d'oracles
apocalyptiques qui avaient pour lui une origine et une autorité
divines? Telle esten raccourci l'hypothèse nouvelle où nous
sommes conduits par les faits littéraires que nous avons
constatés jusqu'ici et qu'il convient maintenant de vérifier de plus
près.

IV

La vision du petit livre. (Chap. X.)

Pour comprendre l'intention et le contenu de cette vision, il
faut noter d'abord la manière dont elle est encastrée dans

l'Apocalypse et ensuite l'étudier en elle-même.
On se souvient de la marche du drame. Les sept sceaux ont

été rompus et du dernier d'entre eux sont sorties les sept
trompettes. Les six premières ont sonné ; la cinquième a amené le

premier oM ou malheur. Il doit y en avoir trois. La sixième
sonne à son tour et amène l'invasion des Parthes guidés par



LE PROBLÈME DES ORIGINES DE L'APOCALYPSE 573

les rois de l'Euphrate. C'est à ce moment, entre la sixième

trompette et la septième que se place la scène du petit livre. Il
va sans dire qu'elle interrompt la marche du drame et que cette
vision nouvelle n'a absolument ni lien ni rapport soit avec la
sixième trompette qui a sonné, soit avec la septième qu'on
attend. Entre le chapitre IX et le chapitre X la solution de.

continuité est sensible. Mais le hiatus est bien plus frappant à

la fin de l'épisode, au chapitre XI et au verset 14. La scène du

petit livre est suivie de celle du temple mesuré par le voyant
et du peuple juif converti par l'épreuve, s Les survivants, dit
en effet l'auteur, eurent de la crainte et donnèrent gloire au

Dieu du ciel. » Et c'est après cela que survient cette réflexion :

« Le second oòxi est passé, voici le troisième vient bientôt. » Ce

second oùai, ne peut pas être vu dans la vision du temple épargné

et du peuple châtié et converti qui précède immédiatement.

Le second ovxl, c'était le contenu de la sixième
trompette, c'est-à-dire l'invasion des Parthes, comme le premier
oûat était le fléau amené par la cinquième. Selon l'analogie de

IX, 12, le verset tlu refrain XI, 14 devait venir à la fin de la

sixième trompetle. c'est-à-dire après IX, 21, et c'est là qu'il
faut encore le rattacher pour en avoir le sens véritable. N'est-

il pas évident que la scène du petit livre apporté par un ange

gigantesque est entrée ici de force et que l'auteur n'a pas même

pris la peine de la coudre soit avec ce qui précède soit avec

ce qui suit?
U faut encore faire une remarque sur la septième trompette.

C'est la dernière et l'on sait que la dernière trompette doit
amener le dénouement apocalyptique. (Comp. I Cor. XV, 51,

52). Or. dans notre Apocalypse, cette trompette sonne enfin

et elle n'amène rien du tout. Au lieu d'arriver à sa fin, le

drame recommence véritablement avec les chapitres XII et XIII.
Comment se fait-il que cette dernière trompette qui devait être
la plus formidable soit la plus stérile Bien, mais rien n'en sort.
Suivant l'analogie rythmique voici ce qu'on pouvait prévoir :

de même que du dernier sceau étaient sortis les sept anges
tenant les sept trompettes, de même on s'attend à ce qu'au
son de la dernière trompette apparaissent les sept anges



574 A. SABATIER

tenant les coupes de la colère divine et exerçant le jugement
suprême contre la terre des impies. Or, cela n'est pas. Les

anges, tenant les coupes, n'apparaîtront qu'au chapitre XV et

sont sans aucune relation avec la septième trompette.
Comment expliquer ces anomalies et ces troubles dans le schématisme

de l'Apocalypse sinon par la présence d'un document

nouveau, qui, pour se faire place dans l'œuvre nouvelle l'a
tout à fait disloquée

Cette vision du petit livre et celle du temple qui la suit, sont,
nous dit-on, un intermède qui arrive entre la sixième et la

septième trompette comme il s'en était produit un entre le

sixième et le septième sceau. Nous le voulons bien, et l'auteur
a été guidé par son goût de symétrie pour intercaler ici ces

deux visions. Mais il reste à dire quel sens avait pour lui ce

petit livre que la voix céleste lui fait avaler et c'est ce que les

commentateurs ne font pas. Ils se bornent généralement à dire

que l'image est empruntée, au prophète Ezéchiel (chap. Ill) et

signifie la communication de la science des choses futures.
Mais on ne peut pas s'arrêter à cette idée générale. Le résultat
de ce petit livre avalé, c'est une mission prophétique pour
l'auteur, comme l'indique le verset 11. « Il te faut de nouveau
prophétiser sur maints peuples, nations, races et langues et

rois. » Toute la vision et tout son intérêt se résument dans

cette mission. Ce verset nous donne en même temps le contenu

du petit livre. C'était un recueil de prophéties diverses

concernant des peuples et des rois.
Cette mission prophétique survenant tout à coup est quelque

chose de nouveau dans l'Apocalypse, et nous assistons au

changement de point de vue de l'auteur. Jusque-là l'auteur était
dans le ciel, simple spectateur du drame céleste qui se déroulait

sous ses yeux et dont il ne devait être que le scribe.
Maintenant il mange un livre et, comme les anciens prophètes, il
reçoit l'ordre de prophétiser sur la terre, c'est-à-dire de faire
entendre des oracles sur les destinées de divers groupes
humains. Ainsi changement de point de vue et changement de

rôle. On s'est demandé si le petit livre mangé faisait partie du

grand livre aux sept sceaux du commencement. Entre les deux



LE PROBLÈME DES ORIGINES DE L'APOCALYPSE 075

il n'y a aucun rapport à établir, par la bonne raison que les
deux images correspondent à deux conceptions tout à fait
différentes. Le petit livre du chapitre X arrive du dehors, comme
un supplément de prophéties qui doivent être publiées avant

que la fin arrive, et qui doivent l'être non par un ange ni par
le Messie, mais, ce qui est unique dans l'Apocalypse, par le

voyant lui-même agissant personnellement comme acteur
dans le drame de l'histoire.

Puisque l'auteur a reçu l'ordre de prophétiser, il a dû y obéir
sous peine de manquer à sa mission. Où sont donc ces prophéties

nouvelles? La plupart des exégètes ne se sont pas donné
la peine de les chercher et ont cru sans cloute qu'elles n'avaient

pas été reproduites. En relisant la fin du chapitre X, on s'attend
nécessairement à les rencontrer dans ce qui va suivre. Aussi

quelques savants voient ces prophéties dans le chapitre XL
Mais il n'y est question que du temple et de Jérusalem. Cela

n'épuise pas la nomenclature du chapitre X verset 11. Cet oracle
doit être le premier oracle, ce n'est pas l'ensemble des oracles

annoncés. Mais si vous y ajoutez : 1° la vision du chapitre XII
sur la naissance du Messie ; 2" celle de la bête et du faux
prophète du chapitre XIII ; 3° celle de Borne et de son châtiment

chapitre XVII et XVIII, etc., vous obtenez un ensemble qui
correspond très bien à l'indication du verset 11 du chapitre X. Or

précisément ces oracles, sont des oracles détachés, el se trouvent

être ces grandes prophéties historiques hors cadre qui
nous avaient frappés en étudiant le plan général du livre. Nous

pouvons donc conclure que dans la vision du chapitre X, qui

inaugure un commencement nouveau dans l'Apocalypse, juste
au moment où le premier ordre apocalyptique du livre touchait
à sa fin, nous pouvons conclure que cette vision, disons-nous,

est autre chose qu'un ornement littéraire sans conséquence,

mais que l'auteur y indique lui-même l'entrée dans son œuvre

d'un groupe de prophéties nouvelles, c'est-à-dire d'un document

nouveau, issu d'une conception toute différente. On peut

bien dire, il est vrai, qu'un auteur a toujours la liberté de

modifier son plan primitif et qu'une modification de ce genre

n'implique pas encore une dualité d'auteurs. Mais il faut obser-



576 A. SABATIER

ver que tout en concevant un ordre nouveau de prophéties,
l'écrivain n'a pas abandonné son plan primitif. Son procédé
n'est pas la transformation organique d'un ensemble ; mais la

superposition de deux édifices de construction différente ; car
l'ancien plan subsiste sous les matériaux nouveaux qui l'écrasent

et le débordent. Voyez le schématisme des sept coupes.
On remarquera également que le dénouement suprême du grand
drame n'est pas amené par la dernière coupe. Ce dénouement,
c'est-à-dire le triomphe du Messie sur les rois de la terre et

sur le dragon, est indépendant du schématisme primitif de l'auteur

et lui a été fourni par le nouveau recueil de prophéties
dont il va faire usage.

Nier l'intervention de ce document nouveau à partir du

chapitre X, alors que l'auteur a pris soin de l'annoncer lui-même et

que tout confirme son dire, nous a paru impossible. Il est vrai
qu'on peut dire que le même auteur a écrit ce second recueil
de prophéties comme le premier. En théorie la thèse est soute-
nable. Il faut voir ce qu'elle devient devant les faits littéraires
qui restent à constater. Nous sommes en présence du recueil
de prophéties annoncé chapitre X, verset 11. Ces prophéties
sont-elles juives ou judéo-chrétiennes Formaient-elles un
ensemble lié ou bien n'étaient-ce que des oracles détachés?
Nous ne pourrons répondre à ces nouvelles questions avec

quelque vraisemblance qu'après avoir essayé de reconstituer
ce recueil et qu'on l'aura tout entier sous les yeux pour en bien

juger.

Essai de reconstitution du recueil de prophéties
annoncé chapitre X, verset 11.

Voici tout de suite le tableau des morceaux de la seconde

moitié de l'Apocalypse qui dérivent, à mon avis, de cette
nouvelle source. On y reconnaîtra précisément toutes les grandes
prophéties et quelques autres qui, indépendantes du plan

primitif du livre, restent détachées dans le contexte et
correspondent exactement à la caractéristique du petit livre annoncé :



LE PROBLÈME DES ORIGINES DE L'APOCALYPSE 577

prophéties diverses sur des peuples et des rois. Ce recueil
comprenait :

1° XI, 1-13 : Un oracle sur le temple et sur Jérusalem.
2U XII, 1-18 : Un oracle sur la naissance et l'enlèvement au

ciel du Messie théocratique.
3° XIII, 1-18 : Oracle sur la bête à sept têtes et son prophète.
i° XIV, 6-20 : Série de petits oracles détachés sur l'évangile

éternel, sur la chute de Babylone et les adorateurs de la bête,
enfin sur la moisson et la vendange de l'iniquité mûre sur la

terre.
5° XVI, 13-16 : Oracle sur les trois démons-grenouilles et la

bataille d'Armagedon.
6° XVII, 1; XIX, 2 : Grand oracle sur la prostituée et son

châtiment.
7° XIX, 11-21 : Premier triomphe du Messie sur la bête et

les rois de la terre. Le festin des oiseaux du ciel.
8° XX, 1-10 : Second triomphe du Messie sur Gog et Magog.
9° XXI, 9 ; XXII, 5 : La nouvelle Jérusalem suzeraine de

l'univers. Oracle faisant pendant à celui de la chute de Borne.
Nous ne pouvons pas dire a priori que tous ces oracles soient

de même date, de même nature et de même origine. Il faut les

examiner rapidement l'un après l'autre pour saisir le caractère
de chacun d'eux.

Le premier, XI, 1-13, repose sur la foi juive que dans la

catastrophe qui s'approche, le temple, l'autel et les fidèles réunis

dans le temple seront épargnés. Un tel oracle évidemment
a dû être rédigé avant, le moment où, le temple ayant été

détruit par Titus, l'événement avait confondu l'espérance des

Juifs. Au lieu de rédiger des oracles sur la préservation
miraculeuse du temple après l'an 70, on cherchait plutôt dans les

Ecritures des prophéties annonçant sa destruction par le feu,

comme le prouve ce curieux passage de Josephe (B. Jud. IV,
VI, 3 in fine). « Il y avait un vieil oracle d'hommes inspirés
d'après lequel la ville serait prise et le temple livré aux flammes

d'après la loi de la guerre, quand éclateraient les séditions

intestines, et quand des mains juives elles-mêmes profaneraient
le sol de Dieu. » Donc, notre oracle date d'avant l'an 70 et du



578 A. SABATIER

moment où les armées romaines forçaient la première enceinte
de la ville1. Mais il faut ajouter que cet oracle est juif non à

cause de sa couleur et de ses images, non pas même à cause de

l'attente des deux précurseurs du Messie, Moïse et Elie. (Comp.
Math. XVIT, 3.) Mais parce qu'il n'est pas admissible que les
chrétiens aient oublié la prophétie de Jésus sur la destruction
inévitable du temple qui est directement contraire à celle-ci.
(Math. XXIV. 1, 2.) Et les chrétiens de Jérusalem, s'enfuyant à

Pella montrent bien qu'ils ne croyaient trouver aucun refuge
assuré dans Jérusalem ni dans le temple. Nous concluons donc

que ce premier oracle est d'origine juive. 11 suffît d'en laisser
tomber les derniers mots du verset 8 : ",-imj -/«;. h mpios x-'jxû-j ivxx-j-

pûBn qui ont tout l'air, en effet, d'une annotation postérieure et

étrangère, pour avoir une page du plus authentique judaïsme
d'avant l'année 70.

Il faut en dire autant du second (XII, 1-18). Ce n'est point
parce que nous y trouvons des images juives et théocratiques;
car les premiers chrétiens ont emprunté toutes leurs images et
leurs espérances apocalyptiques au judaïsme. Nous disons que
cet oracle est juif parce que le Messie annoncé est le Messie

sans la croix. Il est fils de la théocratie d'Israël et, au moment
de sa naissance sur la terre, il est enlevé au ciel pour échapper

àia mort et au dragon, pour croître paisible dans le ciel

avec les anges, jusqu'à ce qu'étant homme fait, il redescende

en triomphateur sur la terre. Il est absolument impossible de

concevoir qu'un chrétien pût se représenter ainsi l'histoire du

Messie de Nazareth mort sur une croix. D'ailleurs il suffit

comme précédemment de supprimer les mots Sta x» xlp.xxo'j ò.pvio-j

(vers. 11) qui sont en contradiction avec tout, l'oracle, et au verset

17, le membre de phrase où paraît le nom de Jésus, pour
ne plus trouver le moindre obstacle à cette interprétation juive.
Aucune autre ne nous semble possible.

Le troisième oracle (chap. XIII) concernant, la bête et son

1 A ce moment, au contraire, bien des oracles circulaient, annonçant
que Jérusalem ne serait pas prise, que le temple resterait debout et que
le Messie, au moment le plus critique, allait npparaître. Josephe. B. J,

VI, 5, 4; Tacite, Hist. 8, 13; Suétone, Vespasianns, 4.



LE PROBLÈME DES ORIGINES DE L'APOCALYPSE 579

prophète, c'est-à-dire l'empereur et la sagesse païenne est
d'un caractère moins tranché. Les principales images sont
tiréees du symbolisme de Daniel dont usaient également chrétiens

et Juifs. Toutefois les premiers mots du verset 7 se

comprennent mieux au sens juif. Il est question là, nous semble-t-
il, de guerre réelle et non de persécution, de la guerre que les
Domains font à la théocratie, aux saints d'Israël. Il fut donné à

la bête de vaincre les saints pendant quarante-deux mois et

d'avoir autorité sur eux. Les mots : e'îxtç ek aìxpaWt'av, ùç xi%p.x-

Wîav iinàyu prouvent encore qu'il s'agit de prisonniers de

guerre. L'oracle ne fait donc pas allusion à la persécution des

chrétiens sous Néron, mais à la guerre juive. Il ne suit pas que
la bête au chiffre de 666 ne soit pas Néron ; mais c'est Néron
redivivus dont on connaît bien la légende longtemps persistante,

Néron blessé à mort par l'épée et qui a repris vie (vers.
14). Nous concluons donc que nous avons encore ici un oracle

juif légèrement retouché aux versets 8 et 9, comme l'a démontré

M. Vischer, oracle qui est un peu postérieur aux deux

autres, et fait allusion aux mêmes événemenls.
Ces trois premiers oracles, bien que sans lien extérieur ne

sont pourtant pas indépendants les uns des autres. Autant ils
sont étrangers au contexte général de l'Apocalypse, autant ils
tiennent ensemble, non seulement par l'effet d'une même situation

historique d'où ils sont tous les trois sortis, mais encore

par des indications précises qui prouvent qu'ils se supposent

réciproquement. Ainsi dans le premier oracle apparaît déjà la
bête xa eypiov qui sera l'objet du troisième. Dans celui-ci reviennent

les quarante-deux mois de triomphe et de pouvoir accordés

aux païens sur les Juifs dont il était question au chapitre XL
Enfin, il est évident, d'autre part, que la bête à son tour n'est

que l'incarnation et l'organe du dragon rouge, du diable qui
persécute la mère du Messie et veut dévorer son enfant. Ces

trois oracles forment donc un ensemble et sont les trois
moments d'une même évolution apocalyptique.

Nous passons tout de suite au numéro 6, c'est-à-dire au grand
oracle sur la prostituée et son châtiment (XVII et XVIII). Il faut

noter tout d'abord la curieuse façon dont cet oracle est rattaché



580 A. SABATIER

à ce qui précède. La chute de Babylone faisait partie du contenu
de la septième coupe (XVI, 18). Bien n'aurait été plus naturel

que de raconter alors cette ruine de Rome. L'auteur même l'a
t'ait en partie avec les versets 17, 18, 19 et 20 du chapitre XVI.
Or, au chapitre XVII, quelque chose de tout nouveau
recommence. L'un des sept anges qui avaient les sept coupes, emporte
le voyant au désert, et c'est au désert qu'a lieu la vision de la

prostituée, non au ciel comme la vision des sept coupes. C'est

assez dire que l'oracle de la prostituée n'appartient pas au
schématisme septennaire de l'Apocalypse, qu'il aune existence

indépendante et vient du dehors comme un ajout au tableau de

la dernière coupe. Que ce nouvel oracle fut en réalité relié à

celui concernant la bête du chapitre XIII, c'est ce que prouve
le fait que la femme apparaît assise sur la bête aux sept têtes et

aux dix cornes. Ces pages admirables de poésie et d'éloquence
respirent à chaque ligne la haine nationale des Juifs contre
Dome et l'ardeur de représailles qui les animait. La complainte
des matelots et des marchands est d'une inspiration essentiellement

juive. Le verset 16 du chapitre XVII nous place très
positivement dans la situation historique d'où l'oracle est sorti :

« Les dix têtes (les dix proconsuls) et la bête (Néron sorti de

l'enfer et dont le retour paraissait imminent) haïssent la

prostituée; ils la rendront déserte et nue, ils mangeront ses chairs
et la consumeront par le feu. » C'est la crainte universelle qui
s'attachait au spectre effrayant du Nero redivivus. Cet oracle a

donc été rédigé aux environs de l'an 70, mais un peu après ceux

auxquels il se rattache et dont nous avons déjà parlé. Jérusalem
a été prise, le peuple massacré et c'est du milieu des ruines
fumantes de la ville sainte qu'est partie cette terrible prophétie
contre Borne victorieuse (XIX, 24), Les quelques interpolations
chrétiennes qu'on y remarque se dénoncent et tombent d'elles-
mêmes (XVII, 6, 14). Peut-être est-il possible de soutenir que
la vision du chapitre XVII appartient à l'auteur chrétien de

l'Apocalypse et qu'il l'a imaginée pour relier à son œuvre
l'oracle juif sur la chute de Borne qui alors ne commencerait
qu'au chapitre XVIII. A ce moment, en effet, on dirait un
nouvel oracle qui commence, un nouvel ange descend du ciel



LE PROBLÈME DES ORIGINES DE L'APOCALYPSE o81

pour annoncer encore une fois la chute de Babylone, comme
s'il n'en avait pas encore été question. Nous ne pouvons pas
décider entre les deux hypothèses. Mais l'état singulier du texte
à cet endroit de l'Apocalypse suffit pour prouver qu'il y a ici un
oracle sur Borne venu de la même source que les trois premiers
et dont l'étendue seule peut être discutée.

A cet oracle sur Rome et son châtiment, nous joignons
immédiatement celui de XXI, 9 à XXII, 5 sur Jérusalem et sa gloire
qui lui fait pendant. Notons tout d'abord que ce dernier oracle
est exactement rattaché à ce qui le précède comme l'oracle de

la grande prostituée à la série des sept coupes. L'un et l'autre
viennent après coup, quand tout semble terminé et qu'on
n'attend plus rien. On est fort surpris, en effet, au chapitre XXI
et au verset 9 de voir reparaître l'un des sept anges des sept

coupes oubliés depuis longtemps qui vient prendre l'auteur et
le transporter sur une haute montagne (auparavant c'était au

désert) pour lui montrer la nouvelle Jérusalem descendant du
ciel sur la terre. Notre étonnement est d'autant plus légitime

que dans ce qui précède (chap. XXI, 1-8) nous avons lu ceci :

« Et je vis un ciel nouveau et une terre nouvelle; car le
premier ciel et la première terre avaient disparu et la mer n'était
plus. Et je vis la ville sainte, une Jérusalem nouvelle descendant
du ciel d'auprès de Dieu comme une fiancée parée pour son

époux et j'entendis une grande voix sortant du trône (le voyant
est toujours ici dans le ciel) disant : Voici la tente de Dieu avec
les hommes, etc. » L'auteur continue et pour bien marquer que
c'est la fin, il écrit : y-iyo-ix-i. « C'est fini. » Et, en effet, d'une

part, il nous décrit le bonheur sans mélange des élus, et, de

l'autre, le châtiment des réprouvés sans espérance. Le drame

est épuisé.

Lorsque donc, au verset 9, un des sept anges reparaît et se

représente à l'auteur peur lui dire : Viens et je te montrerai la

fiancée de l'époux, la nouvelle Jérusalem descendant du ciel,
le voyant pourrait lui répondre : Mais je l'ai déjà vue et

contemplée, tu arrives trop tard. Rien ne peut mieux démontrer

que ce nouvel oracle est une addition postiche. Nous nous

expliquons toutefois très bien le scrupule de l'écrivain. Il avait



582 A. SABATIER

tracé avec sobriété la figure de l'épouse chrétienne de l'agneau
XXI, 1-8. Mais il lui restait sous les yeux la peinture éclatante
de cette Jérusalem nouvelle, tracée par un oracle plus ancien.
Il n'a pas voulu le laisser perdre, et comme il avait recueilli et
cousu l'oracle sur Rome, il recueille et coût après coup et

comme il peut ce dernier oracle sur Jérusalem devenue à la

fin, selon les espérances juives, la suzeraine incontestée de

l'univers. On peut bien défier, en effet, l'exégèse la plus subtile

d'expliquer comment après la péricope sur l'habitation de Dieu

parmi les hommes et les huit premiers versets du chapitre XXI.
il peut être question de la séparation des païens et des Juifs,
comment surtout il peut être encore question de païens venant
s'éclairer à la lumière de Jérusalem et de rois de la terre lui
apportant l'hommage de leur gloire et le tribut de leurs richesses

(XXI, 24, 25, 27 et XXII, 2) Ce sont là autant d'anachronismes
et de contresens. Tout s'explique le plus aisément du monde
si l'on veut bien reconnaître que nous avons encore ici un
oracle juif légèrement modifié en deux ou trois endroits par
une plume chrétienne. Toute le conception sur laquelle il
repose est juive. La nouvelle Jérusalem est fondée exclusivement

sur les douze tribus des enfants d'Israël. Seuls les Juifs

en sont les citoyens légitimes ; les païens y apparaissent en

qualité d'hôtes étrangers qui y jouissent d'une hospitalité
bienveillante, laquelle ils doivent encore payer par l'offrande de

leurs richesses. « Les païens marcheront à travers sa lumière
et les rois de la terre apporteront dans ses murs leur gloire...
Et l'on y apportera la gloire et. les hommages des païens. »

Notez encore plus loin ce trait : « L'arbre de vie donne douze

fruits, chaque mois apportant son fruit (pour la nourriture des

Juifs). Et les feuilles de l'arbre pourront servir à la guérison
des païens. » On peut nous objecter que, dans cette Jérusalem

nouvelle, il n'y a plus de temple (vers. 22). Mais, outre que ce

peut être là une modification chrétienne, il n'est pas impossible
qu'après la ruine complète de Jérusalem et du second temple,
le voyant juif ait rêvé quelque chose de mieux que l'édifice
reconstruit par les Hérode. D'ailleurs il va sans dire qu'ici
comme ailleurs l'auteur chrétien a christianisé l'oracle qu'il



LE PROBLÈME DES ORIGINES DE L'APOCALYPSE .j83

voulait conserver, ainsi qu'il paraît encore aux chapitres XXI,
14, 23 et XXII, 1, etc. Le point essentiel est que l'idée
fondamentale qui a inspiré l'oracle reste visible; nous voulons dire :

la distinction maintenue même après le renouvellement de

toutes choses des Juifs et des païens dans la Jérusalem
nouvelle. Or cette idée ne nous paraît pas pouvoir être contestée
et ressemble véritablement, après la belle vision de XXI, 1-8,

à une lourde rechute dans le judaïsme.
Cette dissection de l'Apocalypse paraîtra sans doute fort

subtile et peut-être téméraire à ceux qui ne voudront pas se

rappeler que nous l'avons entreprise sur l'indication expresse
de l'auteur lui-même renfermée dans la vision du chapitre X,
ou qui n'auront pas senti aussi vivement que nous le désordre
et le mélange qui régnent dans la seconde moitié de ce livre.
Qu'on nous permette avant de finir d'en donner une nouvelle
et dernière preuve. Nous voulons parler du petit oracle intercalé

après la sixième coupe (chap. XVI, 13-16). Il s'agit des

trois esprits impurs sous forme de grenouilles, sortant de la

bouche du dragon et de la bouche de la bête et de celle de son

prophète. Cette vision est absolument indépendante de celle de

la sixième coupe qui la précède immédiatement comme de celle
de la septième qui la suit. C'est un bloc véritablement erratique
et qui provient d'un autre ensemble. Il est vrai que M. Dùster-
dieck et bien d'autres ont essayé de faire rentrer cet oracle

imprévu dans la sixième coupe. Mais ils n'y ont pas réussi. Le

contenu de la sixième coupe ne peut être qu'un iléau comme
celui de toutes les autres et comme l'auteur le dit expressément
(XV, 1). Ce fléau ou cette plaie apportée par la sixième coupe
est indiquée nettement au verset 12: c'est l'invasion des rois

de l'Orient qui vont trouver la route ouverte devant eux. C'est

l'exacte répétition du fléau annoncé déjà IX, 14 par la sixième

trompette. Mais ce qui suit est tout autre chose. Les trois esprits

impurs n'ont d'autre office que de rassembler les rois de toute
la terre (qui ne sont pas à confondre avec les rois de l'Euphrate)
dans la vallée d'Armagedon où ils seront anéantis par l'armée
céleste du Messie. On conviendra qu'il est assez étrange de

présenter cette victoire libératrice du peuple de Dieu comme



584 A. SABATIER

un fléau ou une plaie terrible entre toutes les autres. Il y a donc

une solution de continuité évidente entre les versets 12 etl3 de

ce chapitre XVI. M. Reuss l'a bien compris et il fait de l'oracle
concernant les trois esprits grenouilles, un intermède entre la
sixième et la septième coupe, sans relation directe avec aucune
d'elles. Mais tandis que cet oracle est absolument étranger au
schématisme des sept coupes, il rentre naturellement et

logiquement dans la série des oracles juifs que nous essayons de

reconstituer. En effet, ces esprits grenouilles sortent de la

bouche du dragon, de la bête et de son prophète dont il a été

question aux chapitres XII et XIII; ils rassemblent les forces
de la bête pour le combat suprême contre le peuple de Dieu et

son chef le Messie, et marquent l'endroit géographique où le

Messie juif au chapitre XIX, 19-21 rencontrera ces ennemis
réunis et livrera leurs cadavres en proie aux oiseaux du ciel.
Enfin on remarquera que dans ce court oracle se rencontre,
comme dans tous ceux de même origine que nous avons étudiés,
une interpolation chrétienne qui véritablement ne tient à rien
et que tous les exégètes doivent écarter pour retrouver la suite
d'une phrase malencontreusement brisée. Nous voulons parler
du verset 15. Comparez avec les intercalations de même nature

XIII, 9 et XIV, 12,13.

Conclusion.

Ainsi reconstitué au moins dans ses éléments principaux, ce

recueil d'oracles dont la vision du chapitre X nous avait fait

présumer l'existence, se présente à nous avec une physionomie
très distincte. Tous ces oracles, en effet, forment un ensemble

homogène. Ils sont tous d'origine juive, sont animés du même

souffle de piété juive, correspondent à des idées ou à des

espérances exclusivement juives. Ils se séparent du reste de

l'Apocalypse et se rapprochent les uns des autres par le ton et par
la couleur.

En second lieu, bien que disloqués et sans lien extérieur les

uns avec les autres, ils forment une chaîne dont les anneaux

correspondent aux phases successives d'une évolution apoca-



LE PROBLÈME DES ORIGINES DE L'APOCALYPSE 580

lyptique déterminée. Le progrès est sensible. Avec le premier,
nous sommes au moment où Jérusalem est forcée par l'armée
romaine : l'oracle survient annonçant que celle-ci restera
maîtresse de la ville trois ans et demi et que le temple subsistera,
refuge inviolable ménagé aux vrais adorateurs de Dieu. Mais

plus la détresse des élus est grande et triomphante l'iniquité,
plus l'apparition du Messie est proche. En présence des armées

romaines, en face du dragon rouge prêt à le dévorer, l'enfant
de la théocratie, le Messie va naître, et sera enlevé au ciel,
tandis que sa mère sera persécutée sur la terre. C'est le second
oracle. Le troisième est consacré à la bête aux sept têtes et aux
dix cornes, à sa puissance et à l'adoration universelle dont elle
est l'objet de la part des hommes. A ce moment viennent les

courts oracles du chap. XIV annonçant que la moisson d'iniquité
est prête, que la vendange d'impiété est mûre et que le

moissonneur et le vendangeur vont venir. Voici d'abord le châtiment
de Borne, de la grande prostituée. C'est Néron revenu et suivi
des rois ses alliés qui la réduiront en cendres, perspective sans

doute ouverte à l'imagination du voyant par le souvenir de

l'incendie de 64. Cependant sous l'inspiration des trois esprits
impurs, la bète et les rois de la terre ont réuni leur armée dans

la vallée d'Armagedon. C'est là que le Messie va les surprendre
et les détruire. Alors viendra pour le peuple d'Israël délivré

une période de paix et de bonheur de milleans. Nouveau retour
offensif de Gog et de Magog, nouvelle et définitive victoire du

Messie. Une Jérusalem éblouissante de richesse s'élèvera et

sera suzeraine de l'univers pacifié. Le drame apocalyptique est

complet et parfaitement intelligible. C'est le mélange ou plutôt
le déroulement alternatif et parallèle de ce drame juif et du

drame conçu par l'auteur chrétien qui produisent la confusion,
la contradiction et l'obscurité. Les scènes particulières
apparaissent, en effet, comme doublées; une fois nous avons la

scène juive, une autre fois la scène chrétienne et naturellement
ces répétitions retardent le drame et y jettent des couleurs
diverses. Exemples de ces doubles scènes : 1° XXI, 1-8. La

nouvelle Jérusalem chrétienne ; XXI, 9 à XXII, 5, la nouvelle
Jérusalem juive. 2° Dénouement guerrier du drame juif, XX, 7-

THÉOL. ET PH1L. 1887. 38



586 A. SABATIER

10; dénouement du drame chrétien, XX, 11-15. 3° Le banquet
de noces chrétien, XIX, 7-9; et XIX, 17-21, le festin juif donné

par le Messie aux oiseaux du ciel. 4° Voyez encore la chute de

Borne annoncée quatre fois, XIV, 8 ; XVI, 19 ; XVII, 1 et XVIII, 2.

Comment s'expliquer autrement cette bizarre composition qui
contraste si fort avec la composition si régulière de la première
partie du livre?

Non seulement ces oracles sont homogènes et forment une
série logique, mais, — et c'est ici l'observation la plus importante,

— tous sortent d'une même situation historique ; tous

jaillissent vibrants et colorés de l'effroyable catastrophe de

l'an 71) ; tous datent de la veille ou du lendemain de la ruine
de Jérusalem. Nous ne voulons pas dire qu'ils aient été rédigés
le même jour et en un corps d'ouvrage. De cela nous ne savons
rien. Ce que nous constatons c'est qu'ils sont le dernier cri de

détresse, de vengeance et d'espoir delà nation juive expirante.
Ces oracles, comme la critique l'a vu depuis bien longtemps,
ne se comprennent que dans les années 69, 70 et 71. Ils ne
se comprennent pas plus tard. Sous Domitien, par exemple,
ils n'ont aucun sens. Sous Hadrien, l'image de la tête ne rime
plus à rien ; le nombre des empereurs arrêté et expliqué au
chapitre XVII'' n'a plus de sens. La critique a donc eu raison
en trouvant dans ces oracles la preuve de la date 6!) et 70. Son

erreur a été de conclure du particulier à l'ensemble. Le
raisonnement n'est point valable pour l'Apocalypse tout entière.
Désormais il faudra distinguer entre les parties.

Nous avons dit que les oracles juifs que nous avons dégagés
ne se comprennent qu'aux environs de l'an 70. Mais on peut
et l'on doit dire avec la même force que le reste de l'Apocalypse,

l'apocalypse chrétienne ne se comprend absolument pas
à cette date. Vous n'y trouverez rien qui fasse allusion de près
ou de loin à la guerre juive. La christologie, l'influence très
reconnaissable des idées et du langage de la théologie
johannique1, la longue vie de l'Eglise supposée, le nombre des martyrs,

le ton des sept lettres dans les premiers chapitres, le

1 M. Bovon, dans son article, a très bien relevé ce point.



LE PROBLÈME DES ORIGINES DE L'APOCALYPSE 587

nom de logos donné à Jésus-Christ, la théorie rédemptrice
rattachée à l'image de l'agneau immolé, tout décèle une origine
postérieure et nous oblige à descendre jusqu'aux dernières
années du premier siècle et à donner raison à Irénée et à la
tradition officielle de l'Eglise. Une fois qu'on a bien saisi ce
contraste ou cette désharmonie intestine dans notre Apocalypse
l'existence des deux documents qui la composent devient nous
semble-t-il d'une évidence irrésistible. D'une part nous avons
l'œuvre d'un chrétien qui, de sens rassis, avec beaucoup d'art
et de science a composé un scheme apocalyptique abstrait
correspondant uniquement aux espérances persistantes des
premiers chrétiens et l'a rempli avec des banalités et des réminiscences

de l'Ancien Testament ; d'autre part, une série d'oracles
vivants et concrets, se rapportant à des événements précis et

répondant à la détresse et àia foi indomptable de la nation juive
expirante. Naturellement, comme il arrive toujours au bout de

quelques années, comme cela était arrivé pour les prophéties
de Daniel qui d'abord ne visaient qu'Antiochus Epiphane, ces

oracles juifs perdirent leur signification précise, pour prendre
une valeur prophétique générale et c'est ainsi que les chrétiens
du temps de Domitien les accueillirent et les lurent, non comme
des souvenirs d'un drame épuisé, mais comme les symboles
flottants de leurs espérances d'avenir. La foi dogmatique et

l'interprétation allégorique les transfiguraient à l'envi ; c'est

ainsi que l'auteur chrétien de notre Apocalypse se crut le droit
et même le devoir de les faire rentrer d'une ou d'autre façon
dans la grande œuvre théologique qu'il avait conçue et où il
croyait encadrer toutes les destinées de l'humanité. Ces oracles

lui parurent et devaient lui paraître comme des prophéties
divines. De là cette vision d'un ange géant venant lui apporter
à un moment donné ce petit livret où sont contenues les

suprêmes prophéties sur les peuples et les rois de la terre. L'image
se trouve admirablement juste. Il a bel et bien absorbé le petit
livre que nous retrouvons encore presque intact dans les flancs

de son œuvre.


	Le problème des origins littéraires et de la compostion de l'apocalypse de Saint Jean

