
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 20 (1887)

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VARIÉTÉS

Si nous ne nous trompons fort, le spiritisme, qu'il ne faut pas
confondre avec le spiritualisme, doit nous être venu d'Amérique,
à moins qu'on ne préfère dire qu'il a sa source dans cette soif
de merveilleux matériel qui n'est jamais tarie dans le cœur
même le plus desséché de l'incrédule. Quoi qu'il en soit, c'est
surtout en Amérique, disons mieux, en terre anglaise qu'il a

prospéré. Il y a quelques années déjà on parlait du nombre
fabuleux de partisans qui se chiffraient par millions, tant et si
bien qu'un rédacteur prudent de notre connaissance, refusa
d'insérer un article où s'étalait complaisamment cette statistique
faite pour effrayer ses lecteurs, désireux avant tout de ne pas
être troublés dans leur doux repos et de ne pas s'écarter des
sentiers battus.j

Le phénomène vient d'être tiré au clair et cela en Amérique
même. C'est qu'aussi s'il y a dans ce pays-là des hommes
fidèles aux sentiers des siècles passés, il se rencontre aussi des

esprits hardis. Ceux-ci suivent cette maxime, qu'on donne parfois

aux petits enfants et dont les grands pourraient également
faire leur profit : quand quelque chose t'effraye, marche
résolument au monstre ; c'est le moyen le plus court, le plus sûr de

dissiper la crainte.
Un Yankee, donc, il y a quelques années eut l'idée originale,

tout à fait américaine, de léguer pas moins de 60 000 dollars
(quelque chose comme 300 000 francs, un assez joli denier, par
parenthèse, pour une société éminemment positive, dans laquelle
on est censé ne connaître que le culte du tout puissant-dollar)
à l'université de Pensylvanie. La seule condition affectée à ce

legs, c'est que la dite université nommerait une commission
chargée de se livrer à une enquête complète, impartiale sur le

phénomène du spiritisme. Ainsi fut fait. Il y a trois ans, une
commission composée d'éminents scientistes (c'est là un néologisme

américain, appelé à désigner les hommes qui croient un



540 VARIÉTÉS

peu trop exclusivement à la science et à ses méthodes, comme
nous disons piétistes pour désigner les chrétiens qui font trop
exclusivement consister la piété dans l'art de réchauffer les
doctrines et les pratiques des siècles passés), cette commission

composée d'hommes qui ne se faisaient pas remarquer
par leur crédulité, s'est donc mise à l'œuvre, elle a invité,
dans les différentes parties du pays, les nombreux médiums
à se présenter devant elle pour être examinés. Mais ces

personnages énigmatiques ont généralement montré fort peu
de disposition à se soumettre à cette épreuve ; souvent ils ont
catégoriquement refusé de se prêter à l'examen. Le rapport
de la commission actuellement sous presse, déclare, « qu'aucun

médium, mis à l'épreuve, n'a pu résister à une investigation

honnête. » La commission affirme dans son rapport qu'un
prestidigitateur de profession a accompli en leur présence
beaucoup plus de tours merveilleux, avec le crayon et la
fameuse ardoise, qu'aucun des médiums et qu'ensuite il a
parfaitement dévoilé le secret du phénomène.

« Nous demandons la permission, dit la commission dans sa

conclusion d'exprimer notre regret de n'avoir pas eu jusqu'à
présent la joie de constater un seul fait nouveau. Mais loin de

nous laisser arrêter par cette circonstance peu encourageante,
nous comptons, moyennant votre permission, poursuivre nos
recherches, avec tout le soin que nous pouvons y apporter à

l'occasion, avec des esprits aussi sincèrement et complètement
ouverts à la conviction que par le passé. »

Le journal auquel ces renseignements sont empruntés, ajoute :

« Nous ne sommes nullement surpris des résultats auxquels la
commission est parvenue jusqu'à présent. Nous n'avions jamais
tenu le spiritisme pour autre chose que pour une grossière
imposture, par laquelle certaines personnes ridicules se sont
laissé égarer. Il y a une espèce de spiritualisme dans lequel
nous croyons, mais il est fondé et réglé par la Bible et non sur
les frapperies, les lettres qui sautillent, les crayons et les
ardoises qui écrivent tout seuls. Dieu et non l'esprit des
trépassés est la source de ce spiritualisme. »

Voilà donc une religion nouvelle, jeune encore, qui serait
déjà sur son déclin, si le matérialisme religieux, et la soif du
merveilleux, appelés à se transformer sans cesse, pouvaient
jamais mourir. Mais enfin il n'est pas sans intérêt de constater,
une fois encore, la vérité de la maxime : « De loin c'est quelque
chose et de près ce n'est rien. »



VARIÉTÉS

Encore une fois le rôle liturgique du symbole
des Apôtres.

Nos lecteurs se souviennent sans doute que cette question a

été soulevée par un travail lu, l'année dernière, par M. Ariste
Viguié, à la société de théologie de Paris, et inséré dans cette
Bévue (septembre 1886).

Dans un article publié dans la livraison suivante nous nous
sommes permis d'apporter quelques réserves à la première des
conclusions de M. Viguié. à savoir que « le Credo a été dans
l'Eglise réformée non une Confession de foi proprement dite,
mais un sommaire et un manuel d'enseignement. » Nous avons
essayé ensuite d'expliquer le fait, qui semblait établi par les
indications que l'honorable professeur delà faculté protestante
de Paris avait tirées d'un grand nombre d'éditions de la liturgie

réformée française, que le Credo « paraît pour la première
fois (à la suite de la prière liturgique finale du dimanche)
seulement en 1743. »

Depuis lors, il nous est tombé sous les yeux deux textes qui
ne sont pas sans importance et qu'il vaut, nous semble-t-il, la
peine de signaler, en ce moment surtout où l'attention se porte
de nouveau, en France et ailleurs, vers les questions liturgiques.

Le premier de ces textes confirme les restrictions dont nous
avons cru devoir entourer la thèse que, pour Calvin et les
églises calvinistes, le Symbole était en première ligne un
sommaire pédagogique, que son rôle à leurs yeux était essentiellement

didactique, qu'il n'était pas proprement considéré comme
une confession de foi. En tête des Sermons sur le livre de Job,
recueillis fidèlement de la bouche de M. Jean Calvin et imprimés

à Genève en 1563, se trouve la n prière que faict ordinairement

M. Jean Calvin en la fin de chacun sermon. » (Il s'agit
des sermons prêches sur semaine.) Or le Notre Père, par lequel
se termine la dite prière, est suivi de l'alinéa que voici : «Nous
prierons aussi ce bon Dieu nous donner vraye persévérance en
sa saincte foi, l'augmenter de jour en jour en nous : de laquelle
/ions ferons confession, disant : Je croy en Dieu, etc. » Nous
avons là en germe la formule par laquelle la lecture du Symbole
est introduite encore aujourd'hui dans nos liturgies après la
prière finale du dimanche matin.



542 VARIÉTÉS

L'autre texte a une valeur historique plus considérable. Il
infirme le « fait » que le Symbole, au XVIe siècle, aurait été
« absent du culte solennel du dimanche » et qu'il « ne se

trouve pas, aux premiers siècles de la réforme, à la place
d'honneur où il est aujourd'hui, entre l'oraison dominicale et la
bénédiction. » En 1575, Henri Estienne publiait une traduction

grecque et latine du Catéchisme de Calvin ainsi que de la
Forme des prières ecclésiastiques. Eh bien, dans cette traduction
de la liturgie des églises réformées françaises, que lisons-nous
àia suite de la prière après le sermon? — Les mots que voici :

To-jxoiç xb xtov xtïogxoî.cù-j întkiyzxo.i avpßoXav.

Post haec recitatili' Apostolorum symbolum.

D'où il résulte que M. Bersier a raison quand, dans son
article Culte de l'Encyclopédie des sciences religieuses (tome III,
p. 529), après avoir décrit dans ses traits principaux le culte
réformé, il ajoute : « On voit que le Symbole des Apôtres
semble ne pas figurer dans le culte public des premiers réformés,

mais ce serait une erreur que de tirer cette conclusion. »

Si le symbole n'est pas mentionné expressément dans les
liturgies ordinaires du XVP siècle, on n'en avait pas moins
coutume de le réciter. Ce n'est donc pas seulement en 1743 qu'il
est monté à la place d'honneur où il est aujourd'hui. L'édition
de cette année-là est seulement la première où l'on ait jugé bon
d'en marquer la place dans le formulaire liturgique, et même
de l'imprimer m extenso, comme cela s'était déjà fait à
Neuchâtel en 1713, et dans la liturgie pour les églises du Pays de
Vaud en 1725.

Cet exemple montre une fois de plus combien il faut se méfier
de Vargumentum ex silentio. Car si un « résultat » semblait être
solidement établi en vertu de cet argument-là, c'était bien le
résultat négatif auquel M. Viguié avait été conduit par l'étude
des liturgies françaises du XVIe, du XVII1' et du XVIII0 siècles.

IL V.


	Variétés

