
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 20 (1887)

Artikel: Le jour du seigneur : étude de dogmatique chrétienne et d'histoire
[suite]

Autor: Thomas, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379417

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379417
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE JOUR DU SEIGNEUR

ÉTUDE DE DOGMATIQUE CHRÉTIENNE ET D'HISTOIRE

PAR

L. THOMAS1

C. CONCLUSION.

a) Bésumé.

Commençons par résumer ce que nous avons cherché à établir

au sujet du sabbat et de la semaine chez les Chaldéens :

1° Ils ont eu des jours religieusement consacrés au repos le
7, le 14, le 21, le 28 de chaque mois.

2° Le sabbat chaldéen n'était pas un jour triste, sinistre, dies

ater.
3° Le culte de la divinité lunaire n'a point été le grand

facteur de l'institution.
4° Le sabbat chaldéen suppose l'existence de la semaine

chaldéenne.
5° Cette semaine n'était pas indépendante du mois chaldéen,

au contraire elle en dépendait, et elle ne pouvait en

conséquence arriver à son plein développement.
6° La semaine chaldéenne n'était pas cependant strictement

lunaire : elle était semi-lunaire et semi-sabbatique.
7° Le sabbat chaldéen avait lieu à la fin d'une semaine exacte

ou approximative.

1 Voir les livraisons de mars, mai et juillet, p. 130, 245 et 403.



524 L. THOMAS

8° Les Chaldéens avaient donc la semaine et le sabbat
hebdomadaire, mais ils n'avaient pleinement ni l'un ni l'autre.

9° Il faut distinguer entre l'existence même de la semaine et
le caractère astrologique que cette institution a pu revêtir plus
ou moins.

10° L'institution même de la semaine en Chaldée paraît un
fait devenu certain, mais il n'en est pas précisément de même

de la semaine astrologique.
11° Il nous semble au moins probable que les Chaldéens ont

rattaché eu quelque manière les jours de la semaine aux 7 dieux

planétaires.
12° Nous serions disposé à croire que lorsque la semaine a

pris en Chaldée une signification astrologique, ces différents

jours ont étété désignés d'abord suivant la série des 7 planètes
rangées par ordre de grandeur d'orbite.

13° L'ordre planétaire de la semaine qui a prévalu en Chaldée,

paraît s'expliquer assez naturellement par une combinaison

de l'ordre par grandeur d'orbite et de l'ordre hiérarchique
des grands dieux de l'Olympe chaldéen.

14° La semaine planétaire des Chaldéens est moins ancienne
chez eux que l'institution même de la semaine.

b) Origine de la semaine et du sabbat chaldéens.

On a rapporté cette origine aux diverses phases de la lune
et au culte de la divinité lunaire, — aux 7 planètes et au culte
de leurs dieux, en particulier au culte de Saturne. — Récemment

Lotz a émis avec beaucoup de réserve une nouvelle
hypothèse, d'après laquelle la cause, cherchée serait surtout
l'importance du nombre 6 dans la vie ordinaire des Babyloniens,
mais aussi la sainteté du chiffre 7 (p. 62..., 110...).

Reprenons plus ou moins brièvement ces différentes
opinions, dont quelques-unes ont déjà revendiqué notre attention.

x) Les phases et le culte de la lune. — Nous avons déjà parlé
de cette opinion (p. 414..), et nous n'y reviendrons pas.

ß) Les 1 planètes et leur culte. — Nous avons vu (p. 418..)

que telle était l'opinion du père Acosta citée par A. de Hum-



LE JOUR DU SEIGNEUR 525

boldt avec adhésion dans ses Vues des Cordillières, puis omise
dans le Cosmos (III, p. 691), lors même que l'occasion de la

reproduire se présentait.
La même opinion a été émise tout récemment par l'évêque

de Carlisle dans la Contemporary Beview (oct. 1886, p. 526b
Il commence son article sur la semaine de 7 jours en parlant
des chiffres les plus chers à l'antiquité : 10, 12, 7 ; et s'il voit
l'origine de cette faveur pour le chiffre 10 dans le nombre des

doigts de la main ; pour le chiffre 12, dans sou extrême
commodité résultant de la grande facilité avec laquelle il peut être
divisé (par 2, 3, 4, 6), il explique l'importance du chiffre 7

surtout par les 7 planètes, visibles à l'œil nu, de bonne heure
étudiées par l'astronomie et exploitées par la mythologie,— mais
aussi par la considération des phases de la lune.

De Humboldt me semble beaucoup plus dans le vrai quand,
dans son Cosmos (III, p. 686), peu après avoir dit : « Il n'est

pas douteux que les différentes phases de la lune n'aient de

bonne heure dû attirer l'attention des peuples chasseurs et

pêcheurs, » il s'exprime ainsi : « Au contraire, tout ce qui a

trait à l'ordre des planètes et aux distances qui les séparent,
ainsi qu'aux noms des heures et des jours, ne peut appartenir
qu'à une époque de civilisation beaucoup plus avancée et qui
commence à prendre goût aux théories. »

On ne peut guère, en effet, comparer au point de vue de la

simplicité de l'observation, l'acte de compter les doigts de la
main et celui de constater les 7 planètes. La différence est par
trop grande.

Pour cette dernière observation, il faut d'abord distinguer
les 5 planètes proprement dites des étoiles fixes, puis rattacher
à ces cinq planètes le soleil et la lune, d'un aspect si différent,
et cependant grouper en un seul tout les 7 astres.

D'autre part, nous avons déjà indiqué que le rôle qu'ont joué
les 7 planètes dans la mythologie, n'apparaît point comme

ayant été primitif.
Il y a d'ailleurs, comme nous le verrons, d'autres manières

plus satisfaisantes, plus anciennes et plus profondes de se

rendre compte de l'importance du chiffre 7.



526 L. THOMAS

y) Le culte de Saturne. — Nous avons déjà mentionné et
combattu l'opinion d'après laquelle ce culte serait le principe
du repos du 7me jour, et nous aurons encore à y revenir à propos

des Saturnales et de l'introduction de la semaine planétaire

à Rome. Pour le moment, nous n'opposerons qu'une
nouvelle observation tirée de ce que nous avons constaté au

sujet de la semaine planétaire chaldéenne.
L'ordre planétaire qui semble en Chaldée avoir prévalu pour

la semaine est CQ^Ç ï>d*?- Or dans cet ordre le 7n,c jour
n'est pas consacré à ï), mais à $.

Il est vrai que cette formule nous a paru avoir été précédée

par cette autre, exprimant l'ordre par grandeur d'orbite à partir

du plus petit : C?9 ©C? % ï) > d'après laquelle effectivement
le 7me jour de la semaine aurait été le jour consacré à Saturne.
Mais ce qui prouve que cette coïncidence n'avait pas d'importance,

c'est qu'on y avait renoncé, malgré toute l'importance
que conservait chez les Chaldéens l'institution du sabbat.

D'autre part, nous avons déjà vu que le sabbat chaldéen n'était

pas un dies ater, ce qu'il aurait été s'il s'était constitué
sous l'invocation de Saturne.

5) L'importance du chiffre 0. — Lotz dit que ce chiffre jouait
un grand rôle dans les idées et dans la vie chaldéennes. C'était
le chiffre du dieu Raman, celui de la moitié du nombre des

grands dieux, surtout la dixième partie du chiffre 60, chiffre
fondamental des mesures de longueur, de volume et de poids,
etc. On a donc pu être ainsi conduit à prendre l'espace de 6

jours comme mesure des ouvrages, par exemple, pour engager
des mercenaires. Les ouvriers ont dû souvent cesser le travail
le 7me jour, et, comme ils devaient fréquemment se mettre à

l'œuvre en même temps, ils devaient aussi se reposer ensemble

un 7me jour. Peu à peu cela a dû devenir une coutume
générale recommandée par l'intérêt de tous et appuyée par la
sainteté du chiffre 7.

Cette hypothèse est ingénieuse, mais elle me semble inutile
et peu solide.

Et d'abord ce n'était pas 6 qui était un chiffre réellement
important dans la vie chaldéenne, mais 60, comme 1er multiple



LE JOUR DU SEIGNEUR 527

de 10 et de 12, et sous ce rapport il n'y a aucune comparaison
à établir entre 6 et 60. « Les Chaldéo-Assyriens, dit Lenormant1,

divisaient invariablement l'unité en 60 parties égales,
divisées à leur tour en 60, et ils continuaient à l'infini l'échelle
des fractions inférieures, toutes sexagésimales les unes par
rapport aux autres. C'était bien là évidemment le résultat d'une
combinaison savante et d'une nature toute pratique, destinée
à concilier les deux systèmes de division de l'unité qui, depuis
qu'il y a des hommes, sont en lutte et se partagent les peuples,
le système décimal et le système duodécimal. 60 a en effet pour
diviseurs tous les diviseurs de 10 et de 12 et c'est parmi les
nombres qu'on pouvait choisir comme dénominateur invariable
des fractions, celui qui compte le plus de diviseurs. La numération

sexagésimale réglait l'échelle des divisions et des

multiples dans le système métrique de Babylone et de Ninive, le
plus savant et le mieux organisé de l'antiquité. C'est en effet le

seul, jusqu'à notre système métrique français, dont toutes les

parties fussent scientifiquement coordonnées. La plupart des

mesures chaldéennes passèrent du bassin de l'Euphrate et du

Tigre dans les différentes contrées de l'Asie antérieure et même
chez les Grecs, mais en s'ultérant plus ou moins sur la route et

surtout en perdant leur savante coordination. »

En second lieu, Lotz a très bien fait ressortir l'importance
qu'avait chez les Chaldéens l'institution du sabbat comme jour
du repos. Chez eux, c'est sur lesabbat qu'est mis l'accent, non
sur les 6 jours qui le précèdent. Or ce que l'influence du chiffre
6 pourrait le moins expliquer, ce n'est pas le groupement des

6 jours ouvriers, mais précisément le repos du 7me jour.
En troisième lieu, Lotz dit lui-même que le chiffre 7 était

beaucoup plus en honneur chez les Babyloniens que chez tous
les autres peuples de l'antiquité, à l'exception des Israélites. Or

1 Manuel d'hisoire ancienne de l'Orient, 3m0 édition, 11, p. 177. — Comp.
Perrot, Chaldée, p. 800: « Voilà plus de 40 ans que Bceckh l'a démontré
et après lui Brandis: toutes les mesures de longueur, de poids, de capacité,

dont les anciens se sont servis, doivent être rapportées à une même

échelle; ce qu'on retrouve en Phénicie, en Palestine et en Perse, comme
à Athènes et à Rome, c'est toujours et partout le système sexagésimal
des Babyloniens. »



528 L. THOMAS

cette considération extrême dont jouissait le nombre 7, jointe
à l'influence concurrente du fait des 4 phases de la lune, nous

paraît suffisante pour expliquer soit la semaine chaldéenne

comme ensemble de 7 jours, soit le sabbat chaldéen comme
solennisation du 7n10 jour. Pourquoi donc recourir encore à

l'influence si problématique du chiffre 6

e) L'importance du chiffre 7. — Cette importance a été

démontrée non seulement par Lotz (p. 25), mais aussi par Schrader1.

« Bien ne prouve plus clairement, dit-il, combien la sainteté
du chiffre 7 était enracinée dans le Babylonismenon sémitique
et antérieur à l'influence sémitique que cette ancienne littérature

babylonienne et en particulier ses hymnes, qui nous sont

parvenus à la fois dans l'idiome primitif sumérien-accadien et

dans leur traduction assyro-sémitique. Il y a sept esprits, dont

l'origine est dans la profondeur, qui ne connaissent ni ordre,
ni mœurs, et n'exaucent ni prières, ni désirs-. La femme qui,
à côté d'un malade, conjure les mauvais esprits, doit faire le
nœud magique 7 fois et de nouveau 7 fois3. Le serpent mythique

mentionné dans les hymnes a 7 têtes4. Le chiffre 7 apparaît

clairement aussi dans les représentations figurées. Déjà la

représentation purement naturelle du palmier montre 7 palmes
dans la couronne ou ailleurs5. Mais c'est surtout l'arbre sacré

dont les rameaux et les feuilles sont dominés dans leurs nombres

en première ligne par le chiffre 7. On le voit déjà dans la forme
la plus ancienne de cet arbre, telle qu'elle se trouve sur le
cylindre babylonien archaïque, que Smith a fait connaître et où

apparaît un arbre avec 4 rameaux d'un côté et 3 de l'autre1'.

Il en est de même des formes postérieures purement idéales

1 Keilinschriften, p. 21.
2 Schrader renvoie à son ouvrage Die Höllenfahrt der Istar, Giessen.

1874, p. 110.
'¦' Ibid., p. 118. Comp. Lenormant, Magie chez les Chaldéens, p. 38.
* II, R. 19, 13, 14.
5 Layard, Ninive et Babylone, Vili, B. Cylindre babylonien dans lu

Berliner Monatschrift, 1881, mai, Tafel N° 4.
(l Berliner Monatsschrift, 1881, Mai, Tafel N° 5. Voir aussi Perrot, Chaldée,

p. 97.



LE JOUR DU SEIGNEUR 529

(rein shematischen), jusqu'à celle qui apparaît dans les monuments

assyriens : le chiffre 7 s'y manifeste de différentes
manières, dans le nombre des rameaux ou dans les feuilles de la
corolle (Blûthenkelche) ou dans les feuilles de la couronne
(Krone) ou dans plusieurs de celles-ci. Quelquefois le chiffre
10 est à côté. »

Comme nous l'avons vu (p. 450, note 2), selon Lenormant, la
formation de la semaine découle de la notion du caractère
sacré du nombre 7, et cette notion remonte chez les Chaldéo-

Babyloniens à la plus haute antiquité.

Mais d'où venait donc chez les Chaldéens cette idée de la
sainteté du chiffre 7

Nous avons dit abondamment qu'elle ne pouvait venir du
nombre des planètes.

Nous ne pouvons pas non plus admettre qu'elle provînt
purement et simplement de la division du mois synodique en 4

parties de 7 jours chacune, comme le veulent Knobel et
d'autres1.

Venait-elle d'un sens mystique ou symbolique du chiffre 7

envisagé simplement en lui-même, sens qui apparaît si

fréquemment dans l'antiquité et qui implique toujours l'idée d'un
certain caractère divin Nous aurions bien de la peine à croire
à la réalité primitive de cette abstraction quand nous pensons
aux temps reculés où nous fait remonter l'idée de la sainteté
de ce nombre et à l'immense sphère de populations très diverses,
dans lesquelles nous retrouvons cette idée. Nous sommes bien

plus porté à y reconnaître avant tout, comme le font Zöckler,
Baehr, Schubert, Kurtz, Delitzsch, une trace d'une tradition
primitive an sujet de la création, mais sans toutefois exclure le

caractère symbolique du chiffre. Nous aurons à revenir, à un

point de vue général, sur cette double question. Pour le

moment nous n'avons à nous occuper que de la Chaldée.

Peut-on trouver dans ses traditions quelque rapport entre
la sainteté qu'elles attribuent au chiffre 7 et leurs données

1 D'après Zöckler. Real Encyld., 1 A., XIV, p. 354.



530 L. THOMAS

cosmogoniques, à plusieurs égards, si remarquables? Telle est

la question que nous devons aborder.
Lotz prétend qu'on ne trouve aucun rapport. Dans une note

d'un haut intérêt (p. 98), il compare la cosmogonie babylonienne

et la cosmogonie biblique, et il consigne les résultats
suivants :

Les deux cosmogonies se ressemblent assez pour qu'on ne

puisse méconnaître entre elles un lien étroit de parenté ; mais
d'autre part, elles sont trop différentes pour que l'une puisse

provenir de l'autre. Il est incroyable que l'auteur du premier
chapitre de la Genèse ait revisé et corrigé aussi parfaitement
la tradition babylonienne, et que ce premier chapitre ne soit

qu'un extrait de cette tradition accommodé au monothéisme.
Dans les deux traditions, on voit le monde, d'abord informe

chaos, être formé et achevé par une série d'actes divins et

passer ainsi par différents degrés jusqu'au degré suprême de

la création de l'homme.
Dans les deux, même disposition générale et grande ressemblance

dans plusieurs détails.
Dans les deux, le chaos est semblablement décrit (ti amtu

tfinfl).
Mêmes paroles, à propos de la création des astres, pour la

description des temps qu'ils sont destinés à déterminer.
A l'énumération hébraïque (v. 24) : « du bétail, des reptiles et

des animaux terrestres » (yWlJlTjl UDII ("lÖHS)/ correspond

l'expression babylonienne : « le bétail des champs, les
bêtes des champs, les reptiles des champs » (bui seri umani
seri u nammassi seri : pecus campi, ferae campi, reptilia cam-
pi).

En outre, on trouve deux fois dans la narration babylonienne

le verbe ubassim(ù), « il a bien fait (ils ont bien fait), »

ce qui est en analogie avec la déclaration biblique : « Dieu vit
que cela était bon » (v. 10,12,18, 21, 25. V. 31 : « Dieu vit tout
ce qu'il avait fait, et voici, cela était très bon » 1).

Ces ressemblances ne sont point du tout de nature à con-

1 Comp. Schrader, Keilinschriften, p. 18.



LE JOUR DU SEIGNEUR 531

traindre d'admettre que la narration biblique ait été écrite en
imitation de la narration babylonienne.

Lotz signale, par contre, comme données appartenant en

propre à la narration biblique.
1° (v. 2.) « L'Esprit de Dieu se mouvait au-dessus des eaux » ;

— 2° la création opérée par la parole divine; — 3° la distinction
des 7 jours ; - 4" Dieu donnant des noms à la lumière, aux
ténèbres, à l'étendue, etc. ; — 5° Dieu déclarant lui-même que
ses œuvres étaient bonnes.

Lotz ne voit donc dans les traditions chaldéennes aucune
trace ni de la création en 6 jours, ni du repos de Dieu le 7me

jour.
Mais d'abord, il admet cependant que dans ces traditions

comme dans le récit génésiaque, le monde, d'abord informe
chaos, a été formé par une série d'actes divins aboutissant au
degré suprême de la création de l'homme.

En second lieu, il ne paraît pas tenir suffisamment compte
du caractère extrêmement fragmentaire de la connaissance que
nous avons de la grande narration cosmogonique en plusieurs
tablettes, retrouvée par G. Smith, car c'est d'elle dont il est
surtout question.

Ce caractère ressort avec une grande évidence des pages
491-505 du premier volume des Origines de l'histoire, par
Lenormant, où l'on trouve : 1° un fragment du début de la lre
tablette; 2° un « fragment appartenant probablement à la 3me

tablette » ; 3° un « fragment appartenant probablement à la 4mu

tablette » ; 4° un « fragment de la 5me tablette » ; 5° un «

fragment du début d'une tablette, probablement la 7mo » '.

Pour les fragments 2 et 3, Lenormant dit qu'il en est réduit
à reproduire la traduction de G. Smith. Il n'a pu la vérifier
sur le texte, qui n'a même pu être retrouvé au Musée britannique,

Smith n'en ayant pas indiqué les cotes.

Fox Talbot avait cru trouver dans le fragment de la 5me

tablette quelques mots qu'il avait ainsi traduits : « Le 7me jour,
1 Comp. Chaldäische. Genesis, p. 61-82. Voir aussi dans Ledrain, Histoire

d'Israël, première partie, dans un appendice, les p. 411-414, où a été

communiquée la traduction française faite parOppertde deux des fragments.



532 L. THOMAS

il institua un jour de fête1. » Mais Oppert et Lenormant ne
voient là qu'une description d'une phase de la lune et

traduisent, l'un : « Le 7me jour, se remplira le tiisque de gauche à

droite ; » l'autre : « Dans le 7mi! jour, le disque, tu seras en

train de te remplir. » De même, déjà Smith -.

Quant à la 7mc tablette, qui pourrait être pour nous la plus
intéressante, il y a de très grandes lacunes dans les dix versets

qui ont été traduits, et Lenormant dit que « les débris des 4

versets suivants sont trop mutilés pour qu'on en tire quelque
chose de certain et de suivi. »

Il nous semble donc que si l'on ne peut trouver actuellement
dans cette grande cosmogonie babylonienne aucune trace
positive de la mention des 7 jours, toutefois on ne saurait en

conclure que cette mention en fût absente. Elle pourrait en

tout cas être rattachée à la distinction d'actes créateurs
successifs.

Plusieurs considérations peuvent encore être alléguées
comme rendant cette mention possible, si ce n'est même
probable.

Et d'abord : a) le rôle si important que joue le chiffre 7 dans
la tradition babylonienne du déluge3, tradition qui nous a été

presque complètement transmise 4, forme avec la grande
cosmogonie babylonienne un même ensemble et, comme elle,
présente un parallélisme si remarquable avec les données

bibliques.

b) Le rôle non moins important qui est attribué au même
chiffre 7 dans la théogonie des Chaldéens si intimement liée à

leur cosmogonie.
Nous avons déjà vu (p. 415) qu'au-dessous du dieu

suprême Ilou ou Assour figure une première triade composée de

Anou, Bel, Ao ou In ou Ilea, puis une seconde triade composée
de Samas, Sin, Baman ou Vul, ce qui constitue 7 dieux
supérieurs.

1 Ledrain, Histoire d'Israël, 1, p. 413, 414.
2 Chaldäische Genesis, p. 68.
-1 Voir Revue de théologie et de philosophie, p. 159.
'' Lenormant, Origines, 1, p. 391, 392.



LE JOUR DU SEIGNEUR 533

« La donnée fondamentale des constructions cosmogoniques
et théogoniques de la Chaldée, dit Lenormant1, peut se résumer

de la manière suivante :

Un premier principe matériel et encore confus, qui préexiste à

tout et n'a jamais eu de commencement; tantôt on envisage ce
premier principe comme unique et renfermant en lui les deux sexes,
avec la notion de maternité qui prédomine; tantôt on le présente
comme une dualité de mâle et de femelle, où le féminin a reproduit
le masculin, qui réagit ensuite sur lui ; enfin, dans d'autres cas, on
distingue dans l'existence de ce premier principe, double de son
essence, une série d'évolutions représentées par une succession de

couples pareils entre eux et toujours solitaires, qui émanent les uns
des autres.

De là, quand l'univers se détermine sous sa forme ordonnée, sortent

3 triades parallèles de dieux cosmiques, composées chacune de

père, mère et fils, à l'imitation des familles humaines.
1° Anu et Anatu, ont pour fils tantôt Ischu, tantôt Rammanu;

la première donnée prédomine aux époques les plus anciennes,
mais plus tard Ischu perd son importance ancienne...

2° Belu et Beltu, avec pour fils Schinu...
3° Ea et Darkina, avec pour fils Maruduku.
Ces 3 premières triades cosmiques correspondent aux 3 divisions

du monde, le ciel, la terre et l'Océan, qui environne celle-ci. Elles
servent de types aux triades des religions locales, qui... se
composent souvent de dieux qui dans le système général tiennent un
rang inférieur...

Ceci se reflète dans la hiérarchie officielle des rangs des dieux
comme préposés aux diverses parties du gouvernement du monde.
Là nous avons d'abord un dieu suprême et unique, qui est Asschur
en Assyrie, et à Babylone, Ilu... Au-dessous, s'étagent 3 groupes
composés chacun de 3 divinités :

1" La triplicité cosmique de Anu, Belu et Ea ;

2° La triplicité féminine des déesses qui leur correspondent comme
épouses, Anatu, Beltu et Davkina...

3° Triplicité, plus localisée que la première dans des corps matériels

de la nature, de Schinu, Schamschu et Rammanu. »

Ea) et, en tenant compte du dieu suprême Ilou ou Assour,

Faisons maintenant rentrer cette 2me triplicité (la triplicité
féminine) dans la 1™> (la triplicité cosmique de Anu, Belu et

nous retrouvons bien notre chiffre 7.

Nous le retrouvons aussi dans le commencement de la

citation, où il est parlé du premier principe, puis de 3 tria-
1 Lenormant, Origines, p. 525.



534 L. THOMAS

des parallèles, mais si nous supprimons le fils dans chacune
d'elles.

Dans les fragments de la grande cosmogonie elle-même nous
retrouvons les commencements de la même heptade. Car au
début de la lrc tablette, il est parlé d'abord de l'abîme (apsu)
et du chaos de la mer (mummu-tiamat), puis des grands dieux,
et d'abord de Lou'hmou et La'hamu, puis de Asschour et Ki-
schar. La suite manque1. Or dans la cosmogonie chaldéenne
transmise par Damascius -, il est question successivement de

Tavthé Tiamat) et Apason Apsu), de Moymis Munirmi),

qui est, selon Lenormant, le monde intelligible, issu des

deux principes, — puis de Dache et Dachos ou Lachmê et
Lachmos La'hamu et Lu'hmu), — puis de Kissarâ
Rischiar) et Assôros Aschur Schar), — de qui naissent
Anos (— Ana Anu), Illinos (corrigez : Illimos Elim Bel)
et Aos Ea), — et cette dernière triade jointe aux 2 couples
qui précèdent, forment bien une heptade.

Une troisième considération, que je pourrais aussi ranger
sous une rubrique c), est tirée d'une découverte faite par
Oppert, comme il l'appelait, et relative aux anciennes périodes
préhistoriques et historiques de l'histoire du monde suivant
les Babyloniens. Voici en résumé comment s'est exprimé
l'illustre assyriologue dans les Annales de philosophie chrétienne,
1877, p. 2373.

« La chronologie des Babyloniens et celle de la Genèse se divisent

en trois parties : 1. Temps de la création. II. Epoque antédiluvienne.

III Epoque postdiluvienne.
I. Temps de la création. Les Chaldéens comptaient, depuis le

commencement du monde à Alexandre, 215 myriades d'années ;

depuis le premier homme, à la même époque, 47 myriades ; donc

pour la création 1 G80 000 ans ou 168 myriades d'années.
La Bible compte 7 jours ou 168 heures.
Les Chaldéens comptaient donc 10 000 ans, où la Bible n'admet

qu'une heure.

1 Lenormant, Origines, I, p. 495.

- Damasc. De prim, princip,, 125, p. 384, édition Kopp, D'après Lenormant,

Origines, I, p. 493.

ri Oppert a publié a part cette étude sous ce titre : La chronologie de la

Genèse, Paris 1878. Mais la brochure est épuisée.



LE JOUR DU SEIGNEUR 535

IL Epoque antédiluvienne. Les Chaldéens admettaient depuis la
création de l'homme au déluge, 432 000 ans.

La Bible, texte hébreu, suivi par la Vulgate, seul texte originaire

et non falsifié, 1656 ans :

Les chiffres 432 000 et 1656 ont un diviseur commun, 72 ; ils sont
dans la proportion de 6000 à 23. Mais 23 ans font juste 8400 jours,
1200 semaines.

Les Chaldéens admettaient donc 5 ans, 60 mois ou un sosse de
mois ou un lustre, quand la Bible ne compte qu'une semaine...

Donc les Chaldéens substituaient des lustres aux semaines
bibliques.

III. Temps postidiluviens jusqu'aux temps chronologiques... Les
Chaldéens comptaient donc par sosses à 60 ans, où la Bible n'admet
qu'un an.

Récapitulation. Les chiffres bibliques se trouvent donc vérifiés
par les données chaldéennes, seulement les unités temporaires sont
différentes.

Chaldée. Bible.
Création :

168 myriades d'années 168 heures.

Temps avant le déluge.

18,720 lustres 24,000 semaines.
21,600 » 21,600

46,080 » 40,809 »

86,400 » 86,409 •

Temps après le déluge.

292 sosses 292 ans.
361 » 361 »

653 » 653 »

Dans l'article Chaldée de l'Encyclopédie des sciences

religieuses (III, p. 12), après avoir dit : « La création (selon les

Chaldéens) comprend, comme, dans la Bible, celle des grands

corps célestes,... des végétations et des êtres animés, » Oppert

s'exprime ainsi :

« La semaine créatrice de la Bible était représentée par 168

myriades d'années (1680 000) ; chacune des 168 heures de la

semaine biblique correspondait à une myriade d'années, chaque

jour à 240000 ans. 11 semble avéré que les derniers 240 000

ans de cette période constituent un terme d'arrêt ; l'homme
étant déjà créé le 6mc jour, voilà pourquoi l'on compte du pre-



536 L. THOMAS

mier homme aux temps historiques, soit 47 ou 48, soit 71 ou

72 myriades d'années, selon qu'on y comprend ou non le dernier

jour de la création. »

Ainsi, d'après Oppert, selon les Babyloniens, il y aurait eu

lors de la création une semaine de 7 jours, chaque jour étant
de 240 000 ans; chaque heure, d'une myriade d'années; l'homme
aurait été créé le 6me jour et le 7mp aurait été un temps d'arrêt,
un vrai sabbat du Créateur.

Evidemment nous ne saurions ici apprécier à fond cette

théorie, pas plus que nous ne pouvions entrer dans tous ses

développements. Mais le nom d'Oppert est déjà une grande
recommandation, et, à défaul d'une appréciation personnelle,
nous pouvons citer celle d'un autre savant, d'une compétence

rare, je veux parler de Fr. Lenormant.

« 1 )ans un travail infiniment ingénieux, je dirais presque trop
ingénieux, dit-il ', M. Oppert s'est efforcé d'établir que <> le chiffre de
1656 ans, à savoir le chiffre conservé par le texte hébreu pour
l'intervalle entre la création d'Adam et le déluge, » dérive de celui

de la tradition chaldéenne, tel que le donne Bérose, et qu'on l'a
obtenu en mettant une semaine là où les Chaldéo-Babyloniens
comptaient 5 ans. En effet, remarque l'éminent assyriologue, « les
deux nombres 432 000 et 1656, divisibles par 72 sont comme 6000
à 23. Mais 23 ans sont 8400 jours ou 1200 semaines 2. Donc 6000

ans équivalent à 1200 semaines ; donc un lustre, 5 ans, o0 mois
(ou un sosse de mois) équivaut à une semaine biblique. » — La
concordance est des plus séduisantes, et pourtant à la réflexion un
doute s'élève à l'esprit. Ces calculs de semaines ont en effet pour
base l'année tropique de 365 jours '/,, ', et ils ne seraient plus exacts
si l'on employait l'année lunaire de 354 jours,la seule dont on trouve
la trace dans les livres bibliques, ou l'année chaldéo-babylonienne
de 360. La première donnerait pour 23 ans 8142 jours ou 1163

semaines"-, et pour 1656 ans, 83 746 semaines11; la seconde, pour 23

ans, 8280 jours ou 1182 semaines'', et pour 1656 ans, 85165
semaines r>. »

D'après Lenormant, l'année lunaire donnerait donc pour 23

ans 8142 jours ou 1163 semaines, au lieu de 8400 jours ou 1200

1 Origines de l'histoire, I, p. 276.
2 « Exactement 8400,57 jours ou 1200,08 semaines avec l'année astronomique

réelle, — 8400,75 jours ou 1200,10 semaines avec l'année tropique
de 365 jours '/t, la seule à la connaissance de laquelle se soient élevés les

anciens. » (Lenormant.)



LE JOUR LU SEIGNEUR 537

semaines (différence en moins : 258 jours ou 37 semaines), —
et pour 1656 ans, 83 716 semaines, au lieu de 86 400 (différence:
2654).

D'autre part, l'année chaldéo-babylonienne donnerait pour
23 ans 8280 jours ou 1182 semaines, au lieu de 8400 jours ou
1200 semaines (différence en moins : 120 jours ou 18 semaines),
— et pour 1656 ans, 85165 semaines, au lieu 86 400 (différence

: 1235).
Les différences sont sensiblement moins fortes pour l'année

chaldéo-babylonienne que pour l'année lunaire, à savoir 18

semaines, au heu de 37, pour 23 ans ; 1235 semaines, au lieu de

2654, pour 1656 années ; — et pour notre part, il nous semble

que c'est l'année chaldéo-babylonienne qui doit être prise en

considération, plutôt que l'année lunaire.
En définitive, la constatation faite par Oppert est non seulement

fort ingénieuse, mais encore fort curieuse ; et, lors même

que par la comparaison des deux chronologies, on devrait, et ce
nous semble, avec raison, renoncer à la considération de l'année

tropique et par là même aune correspondance dont l'exactitude

serait vraiment surprenante, les différences ne seraient

pas assez fortes pour empêcher de reconnaître entre les deux

chronologies une ressemblance significative.
Ces différences elles-mêmes auraient leur intérêt, en faisant

Quant à l'année tropique, elle est ainsi caractérisée dans le Dictionnaire

de Littré : •< Année tropique, intervalle de temps compris entre 2

passages suceessifs du centre du soleil à Féquinoxe de printemps ; cette
année diffère de l'année sidérale à cause du déplacement de l'équinoxe
de printemps, dû à la précession des equinoxes et à la nutation; elle est

de 365 jours, 5 heures, 48', 47", et ainsi plus courte de 24', 8'' que l'année
sidérale. L'année déterminée par les equinoxes s'appelle tropique, parce
qu'anciennement on l'avait conclue du retour du soleil à un même

tropique. Delambre. Abrégé astronomique, leyon 1. ¦

1 « Le chiffre absolument précis, pour 1656 ans, serait 86407 semaines et
5 jours. Mais dans un calcul de ce genre, il serait tout naturel de le voir
ramené au nombre rond de 86400. »

2 « Exactement 1163 semaines et 1 jour. »

:l « Exactement 83 746 semaines et 2 jouis. »

' « Exactement 1182 semaines et 6 jours. »

'¦ « Exactement 85 165 semaines et 5 jours. >

THÉOL. KT PHIL. 1887. 35



538 L. THOMAS

ressortir que la donnée traditionnelle servant de point de

départ, n'était pas unique, mais double, qu'il y avait parallélisme
entre deux traditions antiques et apparentées.

Au fond, telle nous parait bien être en tout cas la vérité et

nous avons été heureux devoir Lotz proclamer hautement ce point
de vue en comparant la cosmogonie babylonienne et le récit
génésiaque. Nous ne croyons pas que la tradition hébraïque

vienne jde la tradition proprement babylonienne, comme
à notre époque on n'est que trop enclin à le penser, ni que
la tradition babylonienne vienne de la tradition hébraïque,
comme des générations antérieures aux nôtres auraient été

portées à l'admettre. Assurément les deux traditions ont dû

être une à l'origine, c'est-à-dire lorsqu'il n'y avait encore ni

Hébreux, ni Babyloniens, ni Sémites, ni Touraniens. Mais

elles n'ont pas tardé, même sur les rives de l'Euphrate, à

se diversifier plus ou moins et toujours plus : l'une étant plus
conservatrice, plus sobre, plus simple, plus conséquente, plus

pure, étant aussi merveilleusement et mystérieusement gardée
d'en haut; — l'autre, étant plus mobile et plus souple, s'alté-
rant de plus en plus sous de puissantes influences contradictoires,

se surchargeant indéfiniment d'éléments étranges et

étrangers, abandonnée en quelque sorte à elle-même dans sa

course désordonnée, perdant ainsi toujours plus sa simplicité,
son unité, sa conséquence, mais cependant ne cessant jamais
de porter des traces de ce qu'elle était à l'origine.

Comme nous l'avons vu, on retrouve dans les traditions
chaldéennes les institutions primitives du sabbat et de la
semaine plus ou moins conservées; on retrouve aussi le chiffre
7 marqué d'un saint caractère, on le retrouve même dans les

idées cosmogoniques. Mais le plein développement du sabbat

et de la semaine, le souvenir de l'origine cosmogonique du

sabbat, de la semaine et de la sainteté du nombre 7, tout cela

doit être cherché ailleurs. En Chaldée, il n'y a que des membra

disjecta, on y chercherait vainement le corps, l'organisme
vivant. Mais les membra disjecta certainement sont là.


	Le jour du seigneur : étude de dogmatique chrétienne et d'histoire [suite]

