Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 20 (1887)

Artikel: Le jour du seigneur : étude de dogmatique chrétienne et d'histoire
[suite]

Autor: Thomas, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379417

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379417
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE JOUR DU SEIGNEUR

ETUDE DE DOGMATIQUE CHRETIENNE ET D'HISTOIRE

PAR

L. THOMAS!

(.. CONCLUSION.
a) Résumeé.

Commencons par résumer ce que nous avons cherché a éta-
blir au sujet du sabbat et de la semaine chez les Chaldéens :

1° Jls ont eu des jours religieusement consacrés au repos le
7, le 14, le 21, le 28 de chaque mois.

20 Le sabbat chaldéen n’était pas un jour triste, sinistre, dies
ater.

3° Le culte de la divinité lunaire n’a point été le grand fac-
teur de l'institution.

4° Le sabbat chaldéen suppose l'existence de la semaine
chaldéenne.

5° Cette semaine n’était pas indépendante du mois chaldéen,
au contraire elle en dépendait, et elle ne pouvait en consé-
quence arriver & son plein développement.

6o La semaine chaldéenne n’était pas cependant strictement
lunaire : elle était semi-lunaire et semi-sabbatique.

70 Le sabbat chaldéen avait lieu & la fin d’'une semaine exacte
ou approximative.

! Voir les livraisons de mars, mai et juillet, p. 136, 245 et 405.



524 L. THOMAS

8¢ Les Chaldéens avaient donc la semaine et le sabbat heb-
domadaire, mais ils n’avaient pleinement ni 'un ni autre.

9o 11 faut distinguer entre 'existence méme de la semaine et
le caractére astrologique que cette institution a pu revétir plus
ou moins.

10e L’institution méme de la semaine en Chaldée parait un
fait devenu certain, mais il n’en est pas précisément de méme
de la semaine astrologique.

11° Il nous semble au moins probable que les Chaldéens ont
rattaché en quelque manieére les jours de la semaine aux 7 dieux
planétaires.

120 Nous serions disposé a croire que lorsque la semaine a
pris en Chaldée une signification astrologique, ces différents
jours ont étété désignés d’abord suivant la série des 7 planétes
rangées par ordre de grandeur d’orbite.

13° L’ordre planétaire de la semaine qui a prévalu en Chal-
dée, parait s’expliquer assez naturellement par une combinai-
son de l'ordre par grandeur d'orbite et de I'ordre hiérarchique
des grands dieux de I’Olympe chaldéen.

14° La semaine planétaire des Chaldéens est moins ancienne
chez eux que l'institution méme de la semaine.

b) Origine de lu semaine et du sabbat chaldéens.

On a rapporté cette origine aux diverses phases de la lune
et au culte de la divinité lunaire, — aux 7 planétes et au culte
de leurs dieux, en particulier au culte de Saturne. — Récem-
ment Lotz a émis avec beaucoup de réserve une nouvelle hypo-
thése, d’aprés laquelle la cause cherchée serait surtout I'im-
portance du nombre 6 dans la vie ordinaire des Babyloniens,
mais aussi la sainteté du chiffre 7 (p. 62..., 110...).

Reprenons plus ou moins briévement ces différentes opi-
nions, dont quelques-unes ont déja revendiqué notre atten-
tion.

«) Les phases et le culte de la lune. — Nous avons déja parlé
de cette opinion (p. 414..), et nous n’y reviendrons pas.

B) Les 7 planétes et leur culte. — Nous avons vu (p. 418..)
que telle était 'opinion du pére Acosta citée par A. de Hum-



LE JOUR DU SEIGNEUR 525

boldt avec adhésion dans ses Vues des Cordillieres, puis omise
dans le Cosmos (III, p. 691), lors méme que 'occasion de la
reproduire se présentait.

La méme opinion a été émise tout récemment par I'évéque
de Carlisle dans la Contemporary Review (oct. 1886, p. 526).
Il commence son article sur la semaine de 7 jours en parlant
des chiffres les plus chers a Pantiquité: 10, 12, 7 ; et s’il voit
I’origine de cette faveur pour le chiffre 10 dans le nombre des
doigts de la main ; pour le chiffre 12, dans son extréme com-
modité résultant de la grande facilité avec laquelle il peut étre
divisé (par 2, 3, 4, 6), il explique I'importance du chiffre 7 sur-
tout par les 7 planétes, visibles & I’ceil nu, de bonne heure étu-
diées par 'astronomie et exploitées par la mythologie,— mais
aussi par la considération des phases de la lune.

De Humboldt me semble beaucoup plus dans le vrai quand,
dans son Cosmos (III, p. 686), peu aprés avoir dit: « Il n’est
pas douteux que les différentes phases de la lune n’aient de
bonne heure dii attirer attention des peuples chasseurs et
pécheurs, » il s’exprime ainsi: « Au contraire, tout ce qui a
trait & Uordre des planétes et aux distances qui les séparent,
amsi qu'aux noms des heures et des jours, ne peut appartenir
qua une époque de civilisation beaucoup plus avancée et qui
commence & prendre gout aux théories. »

On ne peut guére, en effet, comparer au point de vue de la
simplicité de 'observation, I’acte de compter les doigts de la
main et celui de constater les 7 planétes. La différence est par
trop grande.

Pour cette derniére observation, il faut d’abord distinguer
les 5 planétes proprement dites des étoiles fixes, puis rattacher
4 ces cinq planétes le soleil et la lune, d’un aspect si différent,
et cependant grouper en un seul tout les 7 astres.

D’autre part, nous avons déja indiqué que le role qu’ont joué
les 7 planétes dans la mythologie, n’apparait point comme
ayant été primitif.

Il y a d’ailleurs, comme nous le verrons, d’autres manieres
plus satisfaisantes, plus anciennes et plus profondes de se
rendre compte de 'importance du chiffre 7.



526 L. THOMAS

v) Le culte de Saturne. — Nous avons déja mentionné et
combattu 'opinion d’aprés laquelle ce culte serait le principe
du repos du 7m¢ jour, et nous aurons encore a y revenir a pro-
pos des Saturnales et de l'introduction de la semaine plané-
taire & Rome. Pour le moment, nous n’opposerons qu’une
nouvelle observation tirée de ce que nous avons constaté au
sujet de la semaine planétaire chaldéenne.

L’ordre planétaire qui semble en Chaldée avoir prévalu pour
la semaine est CO%Q bJ¥. Or dans cet ordre le 7mejour
n’est pas consacré a b, mais & 3.

Il est vrai que cette formule nous a paru avoir été précédée
par cette autre, exprimant 'ordre par grandeur d’orbite & par-
tir du plus petit: {3Q ©F % b, d’apres laquelle effectivement
le 7me jour de la semaine aurait été le jour consacré & Saturne.
Mais ce qul prouve que cette coincidence n’avait pas d’impor-
tance, c’est qu’on y avait renoncé, malgré toute 'importance
que conservait chez les Chaldéens 'institution du sabbat.

D’autre part, nous avons déja vu que le sabbat chaldéen n’é-
tait pas un dies ater, ce gu’il aurait été s’il s’était constitué
sous I'invocation de Saturne.

3) L'importance du chiffre 6. — Lotz dit que ce chiffre jouait
un grand role dans les idées et dans la vie chaldéennes. (’était
le chiffre du dieu Raman, celui de la moitié du noinbre des
grands dieux, surtout la dixiéme partie du chiffre 60, chiffre
fondamental des mesures de longueur, de volume et de poids,
etc. On a donc pu étre ainsi conduit & prendre I'espace de 6
jours comme mesure des ouvrages, par exemple, pour engager
des mercenaires. Les ouvriers ont dit souvent cesser le travail
le 7me jour, et, comme ils devaient fréquemment se mettre a
Pceuvre en méme temps, ils devaient aussi se reposer ensem-
ble un 7me jour. Peu & peu cela a di1 devenir une coutume gé-
nérale recommandée par l'intérét de tous et appuyée par la
sainteté du chiffre 7.

Cette hypothese est ingénieuse, mais elle me semble inutile
et peu solide.

Et d’abord ce n’était pas 6 qui était un chiffre réellement im-
portant dans la vie chaldéenne, mais 60, comme 1¢ multiple



LE JOUR DU SEIGNEUR 527

de 10 et de 12, et sous ce rapport il n’y a aucune comparaison
a établir entre 6 et 60. « Les Chaldéo-Assyriens, dit Lenor-
mant!, divisaient invariablement 'unité en 60 parties égales,
divisées a leur tour en 60, et ils continuaient a l'infini ’échelle
des fractions inférieures, toutes sexagésimales les unes par
rapport aux autres. (’était bien la évidemment le résultat d’une
combinaison savante et d’une nature toute pratique, destinée
a concilier les deux systémes de division de I'unité qui, depuis
quil y a des hommes, sont en lutte et se partagent les peuples,
le systéme décimal et le systéme duodécimal. 60 a en effet pour
diviseurs tous les diviseurs de 10 et de 12 et c’est parmi les
nombres qu’on pouvait choisir comme dénominateur invariable
des fractions, celui qui compte le plus de diviseurs. La numé-
ration sexagésimale réglait I’échelle des divisions et des mul-
tiples dans le systeme métrique de Babylone et de Ninive, le
plus savant et le mieux organisé de I'antiquité. C’est en effet le
seul, jusqu’a notre systéme métrique francais, dont toutes les
parties fussent scientifiquement coordonnées. La plupart des
mesures chaldéennes passérent du bassin de I’Euphrate et du
Tigre dans les différentes contrées de I’Asie aniérieure et méme
chez les Grecs, mais en s’altérant plus ou moins sur la route et
surtout en perdant leur savante coordination. »

En second lieu, Lotz a trés bien fait ressortir 'importance
qu’avait chez les Chaldéens linstitution du sabbat comme jour
du repos. Chez eux, c’est sur le sabbat qu’est mis 'accent, non
sur les 6 jours qui le précedent. Or ce quel'influence du chiffre
6 pourrait le moins expliquer, ce n’est pas le groupement des
6 jours ouvriers, mais précisément le repos du 7™¢ jour.

En troisiéme lieu, Lotz dit lui-méme que le chiffre 7 était
beaucoup plus en honneur chez les Babyloniens que chez tous
les autres peuples de 'antiquité, & I'exception des Israélites. Or

U Manuel d’hisoire ancienne de I'Orient, 3™ édition, 11, p. 177. — Comp.
Perrot, Chaldée, p. 800: « Voila plus de 40 ans que Boeckh I’a démontré
et apres lui Brandis: toutes les mesures de longueur, de poids, de capa-
cité, dont les anciens se sont servis, doivent étre rapportées b une méme
échelle; ce qu'on retrouve en Phénicie, en Palestine et en Perse, comme

2 Athtnes et & Rome, c’est toujours et partout le systeme sexagésimal
des Babyloniens. »



D28 L. THOMAS

cette considération extréme dont jouissait le nombre 7, jointe
a I'influence concurrente du fait des 4 phases de la lune, nous
parait suffisante pour expliquer soit la semaine chaldéenne
comme ensemble de 7 jours, soit le sabbat chaldéen comme
solennisation du 7™¢ jour. Pourquoi done recourir encore a I'in-
fluence si problématique du chiffre 6 ?

¢) Limportance du chiffre 7. — Cette importance a été dé-
montrée non seulement par Lotz (p. 25), mais aussi par Schra-
der 1.

« Rien ne prouve plus clairement, dit-il, combien la sainteté
du chiffre 7 était enracinée dans le Babylonisme non sémitique
et antérieur & l'influence sémitique que cette ancienne littéra-
ture babylonienne et en particulier ses hymnes, qui nous sont
parvenus 4 la fois dans U'idiome primitif sumérien-accadien et
dans leuar traduction assyro-sémitique. Il y a sept esprits, dont
Porigine est dans la profondeur, qui ne connaissent ni ordre,
ni meeurs, et n’exaucent ni prieres, ni désirs 2. La femme qui,
a coté d’un malade, conjure les mauvais esprits, doit faire le
nceud magique 7 fois et de nouveau 7 fois?. Le serpent mvthi-
que mentionné dans les hymnes a 7 tétes. Le chiffre 7 appa-
rait clairement aussi dans les représentations figurées. Déja la
représentation purement naturelle du palmier montre 7 palmes
dans la couronne ou ailleurs 5. Mais c’est surtout 'arbre sacré
dont les rameaux et les feuilles sont dominés dans leurs nombres
en premiere ligne par le chiffre 7. On le voit déja dans la forme
la plus ancienne de cet arbre, telle qu’elle se trouve sur le ¢y~
lindre babylonien archaique, que Smith a fait connaitre et ot
apparait un arbre avec 4 rameaux d’un coté et 3 de l'autre .
Il en est de méme des formes postérieures purement idéales

1 Keilinschriften, p. 21.

2 Schrader renvoie a son ouvrage Die Hillenfahrt der Istar, Giessen,
1874, p. 110.

#1bid., p. 118. Comp. Lenormant, Magie chez les Chaldéens, p. 38.

411 R. 19, 13, 14.

> Layard, Ninive et Babylone, VI1I, B. Cylindre babylonien dans la
Berliner Monatschrift, 1881, mai, Tafel N°© 4.

Y Berliner Monatsschrift, 1881, Mai, Tafel N¢ 5. Voir aussi Perrot, Chal-
dée, p. 97.



-

LE JOUR DU SEIGNEUR 529

(rein shematischen), jusqu’a celle qui apparait dans les monu-
ments assyriens : le chiffre 7 s’y manifeste de différentes ma-
niéres, dans le nombre des rameaux ou dans les feuilles de la
corolle (Bliithenkelche) ou dans les feuilles de la couronne
(Krone) ou dans plusieurs de celles-ci. Quelquefois le chiffre
10 est & coté. »

Comme nous Javons vu (p. 450, note 2), selon Lenormant, la
formation de la semaine découle de la notion du caractére sa-
cré du nombre 7, et cette notion remonte chez les Chaldéo-
Babyloniens & la plus haute antiquité.

Mais d’ou venait donc chez les Chaldéens cette idée de la
sainteté du chiffre 77

Nous avons dit abondamment qu’elle ne pouvait venir du
nombre des planétes.

Nous ne pouvons pas non plus admettre qu’elle provint pu-
rement et simplement de la division du mois synodique en 4
parties de 7 jours chacune, comme le veulent Knobel et d’au-
tres 1.

Venait-elle d’un sens mystique ou symbolique du chiffre 7
envisagé simplement en lui-méine, sens qui apparait si fré-
quemment dans 'antiquité et qui implique toujours 'idée d’un
certain caractére divin ? Nous aurions bien de la peine & croire
a la réalité primitive de cette abstraction quand nous pensons
aux temps reculés out nous fait remonter I'idée de la sainteté
de ce nombre et a 'immense sphere de populations trés diverses.
dans lesquelles nous retrouvons cette idée. Nous sommes bien
plus porté & y reconnaitre avant tout, comme le font Zockler,
Baehr, Schubert, Kurtz, Delitzsch, une trace d’'une tradition
primitive an sujet de la création, mais sans toutefois exclure le
caractére symbolique du chiffre. Nous aurons & revenir, & un
point de vue général, sur cette double question. Pour le mo-
ment nous n’avons & nous occuper que de la Chaldée.

Peut-on trouver dans ses traditions quelque rapport entre
la sainteté (u’elles attribuent au chiffre 7 et leurs données

! D’apres Zockler, Real Eneykl, 1 A., X1V, p. 354.



530 L. THOMAS

cosmogoniques, 4 plusieurs égards, si remarquables? Telle est
la question que nous devons aborder.

Lotz prétend qu’on ne trouve aucun rapport. Dans une note
d’'un haut intérét (p. 98), il compare la cosmogonie babylo-
nienne et la cosmogonie biblique, et 1l consigne les résultats
sulvants:

Les deux cosmogonies se ressemblent assez pour qu’on ne
puisse méconnaitre entre elles un lien étroit de parenté ; mais
d’autre part, elles sont trop différentes pour que I'une puisse
provenir de l'autre. Il est incroyable que l'auteur du premier
chapitre de la Genése ait revisé et corrigé aussi parfaitement
la tradition babylonienne, et que ce premier chapitre ne soit
qu'un extrait de cette tradition accommodé au monothéisme.

Dans les deux traditions, on voit le monde, d’abord informe
chaos, étre formé et achevé par une série d’actes divins et
passer ainsi par différents degrés jusqu’au degré supréme de
la création de 'homme.

Dans les deux, méme disposition générale et grande ressem-
blance dans plusieurs détails.

Dans les deux, le chaos est semblablement décrit (2 amtu =
yhinto)l

Mémes paroles, & propos de la création des asires, pour la
description des temps qu’ils sont destinés 4 déterminer.

A Pénumération hébraique (v. 24): « du bétail, des reptiles et
des animaux terrestres » (ngt“'}n_"i'_'[_j VJD'WJ r1712), corres-
pond l'expression babyloni'enne:'cc le bétail de; champs, les
bétes des champs, les reptiles des champs » (bul seri umam
seri u nammasst seri : pecus campi, ferae campi, reptilia cam-
pi).

En outre, on trouve deux fois dans la narration babylo-
nienne le verbe ubassim(it), « il a bien fait (ils ont bien fait), »
ce qui est en analogie avec la déclaration biblique : « Dieu vit
que cela était bon » (v.10,12,18, 21, 25. V.31 : « Dieu vit tout
ce qu’il avait fait, et voici, cela était trés bon » 1).

Ces ressemblances ne sont point du tout de nature & con-

! Comp. Schrader, Keilinschriften, p. 138.



LE JOUR DU SEIGNEUR 531

traindre d’admettre que la narration biblique ait été écrite en
imitation de la narration babylonienne.

Lotz signale, par contre, comme données appartenant en
propre a la narration biblique.

10 (v. 2.) « L’Esprit de Dieu se mouvait au-dessus des eaux »;
— 20 la création opérée par la parole divine; — 3¢ la distinction
des 7 jours; — 4° Dieu donnant des noms & la lumiére, aux té-
nebres, a I’étendue, etc. ; — 5° Dieu déclaranl lui-méme que
ses ceuvres étaient bonnes.

Lotz ne voit donc dans les traditions chaldéennes aucune
trace ni de la création en 6 jours, ni du repos de Dieu le 7me
jour.

Mais d’abord, il admet cependant que dans ces traditions
comme dans le récit génésiaque, le monde, d’abord informe
chaos, a été formé par une série d’actes divins aboutissant au
degré supréme de la création de ’homme.

En second lieu, il ne parait pas tenir suffisamment compte
du caractére extrémement fragmentaire de la connaissance que
nous avons de la grande narration cosmogonique en plusieurs
tablettes, retrouvée par G.Smith,car ¢’est d’elle dont il est sur-
tout question.

(e caractere ressort avec une grande évidence des pages
49%-505 du premier volume des Origines de ’histoire, par Le-
normant, ot ’on trouve : 1° un fragment du début de la 1re ta-
blette; 20 un « fragment appartenant probablement & la 3me ta-
blette » ; 3° un « fragment appartenant probablement & la 4me¢
tablette » ; 4° un « fragment de la dme tablette »; 5° un « frag-
ment du début d’une tablette, probablement la 7me » ',

Pour les fragments 2 et 3, Lenormant dit qu’il en est réduit
a reproduire la traduction de G. Smith. Il n’a pu la vérifier
sur le texte, qui n’a méme pu étre retrouvé au Musée britan-
nique, Smith n’en ayant pas indiqué les cotes.

Fox Talbot avait cru trouver dans le fragment de la 5m° ta-
blette quelques mots qu’il avait ainsi traduits : « Le 7m¢ jour,

t Comp. Chalddische Genesis, p. 61-82. Voir aussi dans Ledrain, Histoire
d'Israél, premiere partie, dans un appendice, les p. 411-414, ot a été com-
muniquée la traduction frangaise faite par Oppert de deux des fragments.



532 L. THOMAS

il institua un jour de féte!. » Mais Oppert et Lenormant ne
voient 14 qu’une description d’une phase de la lune et tra-
duisent, I'un: « Le 7% jour, se remplira le disque de gauche a
droite ; » l'autre: « Dans le 7m® jour, le disque, tu scras en
train de te remplir. » De méme, déja Smith 2.

Quant & la 7me tablette, qui pourrait étre pour nous la plus
Intéressante, il y a de trés grandes lacunes dans les dix versets
qui ont été traduits, et Lenormant dit que « les débris des 4
versets suivants sont trop mutilés pour qu’on en tire quelque
chose de certain et de suivi. »

Il nous semble donc que sil'on ne peut trouver actuellement
dans cette grande cosmogonie babylonienne aucune trace po-
sitive de la mention des 7 jours, toutefois on ne saurait en
conclure que cette mention en fit absente. Elle pourrait en
tout cas étre rattachée a la distinction d’actes créateurs suc-
cessifs.

Plusieurs considérations peuvent encore étre alléguées
comme rendant cette mention possible, si ce n’est méme pro-
bable.

Et d’abord : a) le role si important que joue le chiffre 7 dans
la tradition babylonienne du déluge 3, tradition qui nous a été
presque completement transmise 4, forme avec la grande cos-
mogonie babylonienne un méme ensemble et, comme elle,
présente un parallélisme si remarquable avec les données bi-
bliques.

b) Le role non moins important qui est attribué au méme
chiffre 7 dans la théogonie des Chaldéens si intimement liée &
leur cosmogonie.

Nous avons déja vu (p. 415) qu’au-dessous du dieu su-
préme Ilou ou Assour figure une premiére triade composée de
Anou, Bel, Ao ou In ou Iléa, puis une seconde triade composée
de Samas, Sin, Raman ou Vul, ce qui constitue 7 dieux supé-
rieurs.

! Ledrain, Histoire d'Israél, 1, p. 413, 414.

2 Chalddiische Genesis, p. 68.

* Voir Revue de théologie et de philosophie, p. 159.
“ Lenormant, Origines, 1, p. 391, 392.



LE JOUR DU SEIGNEUR 553

« La donnée fondamentale des constructions cosmogoniques
et theogoniques de la Chaldée, dit Lenormant?, peut se résma-
mer de la maniére suivante :

Un premier principe matériel et encore confus, qui préexiste a
tout et n’a jamais eu de commencement ; tantét on envisage ce pre-
mier principe comme unique et renfermant en lui les deux sexes,
avec la notion de maternité qui prédomine; tantét on le présente
comme une dualité de méale et de femelle, ot le féminin a reproduit
le masculin, qui réagit ensuite sur lui ; enfin, dans d’autres cas, on
distingue dans l’existence de ce premier principe, double de son
essence, une série d’évolutions représentées par une succession de
couples pareils entre eux et toujours solitaires, qui émanent les uns
des autres.

De 1a, quand 'univers se détermine sous sa forme ordonnée, sor-
tent 3 triades paralleles de dieux cosmiques, composées chacune de
pére, mére et fils, & I'imitation des familles humaines.

1° Anu et Anatu, ont pour fils tantét Ischu, tant6t Rammanu;
la premiére donnée prédomine aux époques les plus anciennes,
mais plus tard Ischu perd son importance ancienne...

20 Belu et Beltu, avec pour fils Schinu...

3° Ea et Darkina, avec pour fils Maruduku.

Ces 3 premiéres triades cosmiques correspondent aux 3 divisions
du monde, le ciel, la terre et 1'Océan, qui environne celle-ci. Elles
servent de types aux triades des religions locales, qui... se com-
posent souvent de dieux qui dans le systéme géneéral tiecnnent un
rang inferieur...

Ceci se reflete dans la hiérarchie officielle des rangs des dieux
comme préposeés aux diverses parties du gouvernement du monde.
I.a nous avons d’abord un dieu supréme et unique, qui est Asschur
en Assyrie, et & Babylone, Ilu... Au-dessous, s’étagent 3 groupes
composeés chacun de 3 divinités:

1° La triplicité cosmique de Anu, Belu et Ea;

20 La triplicité féminine des déesses qui leur correspondent comme
épouses, Anatu, Beltu et Davkina...

3° Triplicité, plus localisée que la premiére dans des corps mate-
riels de la nature, de Schinu, Schamschu et Rammanu. »

Ea) et, en tenant compte du dieu supréme llou ou Assour,

Faisons maintenant rentrer cette 2me triplicité (la triplicité
féminine) dans la 1re (la triplicité cosmique de Anu, Belu et
nous retrouvons bien notre chiffre 7.

~ous le retrouvons aussi dans le commencement de la
citation, ou il est parlé du premier principe, puis de 3 tria-

! Lenormant, Origines, p. 525.



D34 L. THOMAS

des paralleles, mais si nous supprimons le fils dans chacune
d’elles.

Dans les fragments de la grande cosmogonie elle-méme nous
retrouvons les commencements de la méme heptade. Car an
début de la 1re tablette, 1l est parlé d’abord de 1'abime (apsu)
et du chaos de la mer (mummu-tiamat), puis des grands dieux,
et d’abord de Lou’hmou et La’hamu, puis de Asschour et Ki-
schar. La suite manque?!. Or dans la cosmogonie chaldéenne
transmise par Damascius 2, il est question successivement de
Tavthé (= Tiamat) et Apason (= Apsu), de Moymis (= Mum-
mu), qui est, selon Lenormant, le monde intelligible, issu des
deux principes, — puis de Daché et Dachos ou Lachmé et
Lachmos (= La’hamu et Lu’hmu), — puis de Kissara (— Ki-
schar) et Assdros (— Aschur — Schar), — de qui naissent
Anos (— Ana = Anu), Illinos (corrigez: Illimos = Elim = Bel)
et Aos (= Ea), — et cette derniére triade jointe aux 2 couples
qui précedent, forment bien une heptade.

Une troicieme considération, que je pourrais aussi ranger
sous une rubrique c), est tirée d’'une découverte faite par Op-
pert, comme il Pappelait, et relative aux anciennes périodes
préhistoriques et historiques de I’histoire du monde suivant
les Babyloniens. Voici en résumé comment s’est exprimé 1'il-
lustre assyriologue dans les Annales de philosophie chrétienne,
18717, p. 2373.

« La chronologie des Babyloniens et celle de la Genése se divi-
sent en trois parties: I, Temps de la création. II. Epoque antédilu-
vienne. 11T Epoque postdiluvienne.

I. Temps de la création. Les Chaldéens comptaient, depuis le
commencement du monde a Alexandre, 215 myriades d’années;
depuis le premier homme, & la méme époque, 47 myriades; done
pour la création 1 680 000 ans ou 168 myriades d’années.

La Bible compte 7 jours ou 168 heures.

Les Chaldéens comptaient donc 10000 ans, ot la Bible n’admet

qu’une heure.

{ Lenormant, Origines, I, p. 495.

2 Damase. De prim. prineip,, 125, p. 384, édition Kopp, D’apres Lenor-
mant, Origines, I, p. 493.

3 Oppert a publié a part cette étude sous ce titre : La chronologie de la
Genese, Paris 1878, Mais la brochure est épuisée.



LE JOUR DU SEIGNEUR 53D

II. Epoque antédiluvienne, Les Chaldéens admettaient depuis la
création de 'homme au déluge, 432 060 ans.

La Bible, texte hébreu, suivi par la Vulgate, seul texte origi-
naire et non falsifié, 1656 ans :

Les chiffres 432 000 et 1656 ont un diviseur commun, 72; ils sont
dans la proportion de 6000 & 23. Mais 23 ans font juste 8400 jours,
1200 semaines.

Les Chaldéens admettaient donc 5 ans, 60 mois ou un sosse de
mois ou un (ustre, quand la Bible ne compte qu'une semaine...

Donc les Chaldéens substituaient des lustres aux semaines bi-
bliques.

III. Temps postidiluviens jusqu’aux temps chronologiques... Les
Chaldéens comptaient donc par sosses 4 60 ans, ot la Bible n'admet
qu’'un an.

Récapitulation. Les chiffres bibliques se trouvent done vérifies
par les données chaldéennes, seulement les unités temporaires sont
différentes,

Chaldee. Bible.
Creation :
168 myriades d'années 168 heures.

Temps avant le déluge.

18,720 lustres 24,000 semaines.
21,600  » 21,600 »
46,080 40,309 .
86,400  » 86,409 >
Temps apres le déluge.

292 sosses 292 ans.

361 » 361 »

653 » 653 »

Dans l'article Chaldée de I'Encyclopédie des sciences reli-
gieuses (III, p. 12), aprés avoir dit : « La eréation (selon les
Chaldéens) comprend, comme dans la Bible, celle des grands
corps célestes, ... des végétations et des étres animés, » Oppert
s’exprime ainst :

« La semaine créatrice de la Bible était représentée par 168
myriades d’années (1680 000); chacune des 168 heures de la
semaine biblique correspondait & une myriade d’années, cha-
que jour a4 240000 ans. Il semble avéré que les derniers 240 000
ans de cette période constituent un terme d’arrét; I'homme
étant déja créé le 6me jour, voila pourquoi I'on compte du pre-



536 ' L. THOMAS

mier homme aux temps historiques. soit 47 ou 48, soit 71 ou
72 myriades d’années, selon qu’on v comprend ou non le der-
nier jour de la création. »

Ainsi, d’apres Oppert, selon les Babyloniens, il v aurait eu

-

lors de la création une semaine de 7 jours, chaque jour étant
de 240 000 ans; chaque heure,d’'une myriade d’annéés; 'homme
aurait été créé le 6™me jour et le 7me aurait été un temps d’arrét,
un vrai sabbat du Créateur.

Evidemiment nous ne saurions ici apprécier & fond cette
théorie, pas plus que nous ne pouvions entrer dans tous ses
développements. Mais le nom d’Oppert est déja une grande
recommandation, et, & défaul d’une appréciation personnelle,
nous pouvons citer celle d’'un aulre savant, d’'une compétence
rare, je veux parler de Fr. Lenormant.

« Dans un travail infiniment ingénieux, je dirais presque trop in-
génieux, dit-il {, M. Oppert s’est efforcé d’établir que « le chiffre de
1656 ans, 4 savoir le chiffre conservé par le texte hébreu pour
I'intervalle entre la création d’Adam et le déluge, » dérive de ce-
lui de la tradition chaldéenne, tel que le donne Bérose, et qu’on l'a
obtenu en mettant une semaine la ou les Chaldéo-Babyloniens
comptaient 5 ans. En effet, remarque 1'éminent assyriologue, « les
deux nombres 432 000 et 1656, divisibles par 72 sont comme 6000
a 23. Mais 23 ans sont 3400 jours ou 1200 semaines 2. Donc¢ 6000
ans équivalent 4 1200 semaines; donc un Justre, 5 ans, b0 mois
(ou un sosse de mois) équivaut & une semaine biblique. » — La
concordance est des plus séduisantes, et pourtant a la réflexion un
doute s’éleve a l'esprit. Ces calculs de semaines ont en effet pour
base l'année tropique de 365 jours'/, ', et ils ne seraient plus exacts
si l’on employait I'année lunaire de 354 jours,la seule dont on trouve
la trace dans les livres bibliques, ou 1’année chaldéo-babylonienne
de 360. La premiére donnerait pour 23 ans 8142 jours ou 1163 se-
maines %, et pour 1656 ans, 83 746 semaines *; la seconde, pour 23
ans, 8280 jours ou 1182 semaines’, et pour 1656 ans, 85165 se-
maines ", »

D’apres Lenormant, ’année lunaire donnerait donc pour 23
ans 8142 jours ou 1163 semaines, au lieu de 8400 jours ou 1200

t Origines de Uhistoire, 1, p. 276.

2 « Kxactement 8400,57 jours ou 1200,08 semaines avec l'année astrono-
mique réelle, — 8400,75 jours ou 1200,10 semaines avec l'année tropique
de 365 jours /4, la seule o la connaissance de laquelle se soient élevés les
anciens. » (Lenormant.)



LE JOUR LU SEIGNEUR 557

semaines (différence en moins : 258 jours ou 37 semaines), —
et pour 1656 ans, 83 746 semaines, au lieu de 86 400 (différence :
2654).

D’autre part, année chaldéo-babylonienne donnerait pour
23 ans 8280 jours ou 1182 semaines, au lieu de 8400 jours ou
1200 semaines (différence en moins : 120 jours ou 18 semaines),
— et pour 1656 ans, 85165 semaines, au lieu 86400 (diffé-
rénece : 1235).

Les différences sont sensiblement moins fortes pour I'année
chaldéo-babylonienne que pour 'année lunaire, 4 savoir 18 se-
maines, au lieu de 37, pour 23 ans ; 1235 semaines, au lieu de
2654, pour 1656 années ; — et pour notre part, il nous semble
que c¢’est Pannée chaldéo-babylonienne qui doit étre prise en
considération, plutot que 'année lunaire.

En définitive, la constatation faite par Oppert est non seule-
ment fort ingénieuse, mais encore fort curieuse ; et, lors méme
que par la comparaison des deux chronologies, on devrait, et ce
nous semble, avec raison, renoncer a la considération de 1'an-
nee tropique et par la méme dune correspondance dont I'exac-
titude serait vraiment surprenante, les différences ne seraient
pas assez fortes pour empécher de reconnaitre entre les deux
chronologies une ressemblance significative.

Ces différences elles-mémes auraient leur intérét, en faisant

Quant i 'annde tropique, elle est ainsi caractérisée dans le Diction-
naire de Littré : « Année tropique, intervalle de temps compris entre 2
passages suceessifs du centre du soleil & I'équinoxe de printemps ; cette
année differe de 'année sidérale 4 cause du déplacement de 1'équinoxe
de printemps, dit b la précession des équinoxes et & la nutation; elle est
de 365 jours, b heures, 48’, 47", et ainsi plus courte de 24, 8" que I'année
sidérale. L’année déterminée par les équinoxes s’appelle tropique, parce
qu'anciennement on l'avait conclue du retour du soleil & un méme tro-
pigue. Delambre, Abrégé astronomique, legon 1. »

! « Le chiffre absolument précis, pour 1656 ans, serait 86407 semaines et
5 jours. Mais dans un calcul de ce genre, il serait tout naturel de le voir
ramend au nombre rond de 86 400. »

2 « Exactement 1163 semaines et 1 jour. »

3« lixactement 83 746 semaines et 2 jours. »

I« Exactement 1182 semaines et 6 jours. »

"« Exactement 85 165 semaines et 5 jours. »

& Lo
THEOL. T PHIL. 1887. 35



538 L. THOMAS

ressortir que la donnée traditionnelle servant de point de dé-
part, n’était pas unique, mais double, qu’il y avait parallélisme
entre deux traditions antiques et apparentées.

Au fond, telle nous parait bien étre en tout cas la vérité et
nous avons été heureux devoir Lotz proclamerhautement ce point
de vue en comparant la cosmogonie babylonienne et le récit
génésiaque. Nous ne croyons pas que la tradition hébrai-
que vienne jde la tradition proprement babylonienne, comme
a notre époque on n’est que trop enclin & le penser, ni que
la tradition babylonienne vienne de la tradition hébraigue,
comme des générations antérieures aux notres auraient été
portées & ladmetire. Assurément les deux traditions ont dit
étre une a l'origine, c’est-a-dire lorsqu’il n’y avait encore ni
Hébreux, ni Babyloniens, ni Sémites, ni1 Touraniens. Mais
elles n’ont pas tardé, méme sur les rives de I’Euphrate, &
se diversifier plus ou moins et toujours plus: 'une étant plus
conservatrice, plus sobre, plus simple, plus conséquente, plus
pure, étant aussi merveilleusement et mystérieusement gardée
d’en haut; — l'autre, étant plus mobile et plus souple, s’alté-
rant de plus en plus sous de puissantes influences contradic-
toires, se surchargeant indéfiniment d’éléments étranges et
étrangers, abandonnée en quelque sorte a elle-méme dans sa
course désordonnée, perdant ainsi toujours plus sa simplicité,
son unité, sa conséquence, mais cependant ne cessant jamais
de porter des traces de ce qu’elle était & lorigine.

Comme nous l'avons vu, on retrouve dans les traditions
chaldéennes les institutions primitives du sabbat et de la se-
maine plus ou moins conservées; on retrouve aussi le chiffre
7 marqué d’un saint caractére, on le retrouve méme dans les
idées cosmogoniques. Mais le plein développement du sabbat
et de la semaine, le souvenir de l'origine cosmogonique du
sabbat, de la semaine et de la sainteté du nombre 7, tout cela
doit étre cherché ailleurs. En Chaldée, il n’y a que des membra
disjecta, on y chercherait vainement le corps, I'organisme vi-
vant. Mais les membra disjecta certainement sont la.



	Le jour du seigneur : étude de dogmatique chrétienne et d'histoire [suite]

