
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 20 (1887)

Artikel: La théologie d'Albert Ritschl exposée dans son enchaînement logique
[suite]

Autor: Emery, Louis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379416

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379416
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL

EXPOSÉE DANS SON ENCHAINEMENT LOGIQUE

LOUIS EMERY

III

La condition indispensable d'une bonne théologie systématique,

c'est une notion exacte du caractère propre de la
religion chrétienne. Pour l'obtenir, il ne suffit point d'une
reproduction fidèle de l'œuvre et de l'enseignement de Jésus-Christ,
mais il faut encore comparer cette œuvre et cet enseignement
aux autres religions existantes ou passées. Une telle comparaison

est nécessaire, parce que le terme de religion, appliqué
à des croyances et des pratiques fort diverses, suppose un
élément d'identité au sein de cette diversité. Cet élément d'identité

sera nécessairement un élément essentiel de toute religion,
et à ce titre il importe de le dégager, pour comprendre ce que
sont ou tout au moins ce que recherchent les religions, pour
avoir une idée de la religion en général.

A première vue, il paraît facile de donner une définition de

la religion en général, puisque, selon Bitschl, toutes les
religions historiques connues jusqu'à ce jour ont ceci de commun :

de consister toujours dans l'indication et la pratique d'un rapport

particulier de l'homme avec le monde, rapport déterminé

par la croyance que la puissance suprême de la divinité peut

1 Voir la livraison de juillet 1887.

THÉOL. ET PHIL. 1887. 33



506 LOUIS EMERY

avoir comme but lebonheur des hommes1. C'est là toutefois
une tâche très délicate et très ardue. Pour donner, en effet, une
définition de la religion, il faut employer les trois notions de

monde, de divinité et de bonheur. Mais, si ces trois notions ont
une place et une valeur quelconques dans toutes les religions,
il s'en faut de beaucoup qu'elles renferment un contenu
parfaitement identique. Les religions offrent plutôt, sur chacun de

ces trois points, une telle foule de modifications particulières,
que celles-ci ne peuvent trouver toutes une place dans le concept

général de religion, à moins de donner à ce dernier un
caractère si vague et si indéterminé qu'il ne servirait plus à

rien.
Seconde difficulté : Schleiermacher a fait remarquer avec

raison que les religions ne se distinguent pas seulement en

espèces mais aussi en degrés, qu'elles sont, vis-à-vis les unes
des autres, non seulement dans un rapport de genre, mais
aussi de degré de développement. Par conséquent, pour bien

comprendre le rapport de gradation des religions entre elles,
il faut connaître la religion qui peut être considérée comme

occupant le degré le plus élevé dans la série des religions
historiques, comme réalisant ce à quoi aspirent les autres
religions sans l'avoir atteint. C'est le parfait qui éclaire l'imparfait,
bien plus que l'imparfait ne fait comprendre le parfait. La
compréhension des religions autres que le christianisme dépendra
donc bien plutôt de leur comparaison avec lui, que l'histoire
comparée des religions ne mettra en lumière la signification
particulière du christianisme.

Partant de ces motifs, Bitschl ne donnera pas, à proprement
parler, une définition de la religion, mais il relèvera les caractères

principaux des religions historiques, et il les signalera
dans le christianisme. L'homme, rappelle d'abord Bitschl, est

tout à la fois esprit et organisme corporel. En tant qu'organisme
corporel, il est une partie de la nature, soumis à ses lois, dé-

1 1st die Religion in allen Fällen Deutung und Ausführung eines

Verhältnisses der Menschen zur Welt unter dem Gesichtspunkte der
erhabenen Macht Gottes zum Zweck der Seligkeit der Menschen... Tome III,
page 182.



LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 507

pendant d'elle. En tant qu'esprit, l'homme est instinctivement

poussé à poser et à maintenir son indépendance, son
autonomie en face de la nature ; il aspire ci être une personnalité

libre, n'ayant d'autre loi que celle de son esprit. C'est
là ce que Bitschl appelle l'instinct religieux, (der religiöse
Trieb).

Tout instinct, si par ce mot on entend un besoin
fondamental, un appétit inné, cherche à se satisfaire, et le bonheur
d'une créature quelconque consiste précisément dans la
satisfaction de ses instincts. La satisfaction de l'instinct religieux
sera donc une condition du bonheur de l'homme ; elle en sera
la condition essentielle si l'on admet que le propre de l'homme
c'est l'esprit, si l'on reconnaît que le trait distinctif de l'esprit
humain c'est la faculté, ou le sens, ou l'instinct religieux, au

sens défini ci-dessus. S'il en est réellement ainsi, la recherche
de la satisfaction de l'instinct religieux doit avoir été la ou tout
au moins une préoccupation essentielle de l'humanité. Cette

déduction à priori est confirmée par l'expérience : l'histoire ne
mentionne aucun peuple sans religion, si par ce mot on entend

quelque pratique ou croyance en relation avec l'instinct
religieux. Des voyageurs ont, prétendu, il est vrai, que certaines

peuplades ne présentaient aucun vestige d'une religion
quelconque. Mais, comme les peuplades citées se trouvent au plus
bas degré de l'échelle de la civilisation, cette indication ne fait

que renforcer notre affirmation : l'instinct religieux est le trait
caractéristique de l'esprit humain, et le développement du

premier est corrélatif avec le développement du second.

Les religions s'efforcent donc de résoudre l'opposition dans

laquelle se trouve l'homme, en étant d'un côté partie du monde

naturel et astreint à ses lois, de l'autre côté, personne spiri-
rituelle aspirant à s'élever au-dessus du monde et à s'en rendre

indépendant. Cette opposition, les religions la résolvent par la
foi à l'existence de puissances supérieures, douées de volonté,

capables de secourir l'homme, et de le mettre en état de

résister à l'oppression de la nature et de la dominer.

Il faut noter que Bitschl ne se préoccupe point de chercher
le pourquoi de cette aspiration de l'esprit humain à la liberté;



508 LOUIS EMERY

il se borne à signaler le fait. Il n'explique pas davantage pour
quelles raisons l'homme arrive à croire à l'existence de

puissances personnelles, supérieures à lui, et capables de lui assurer

cette indépendance à laquelle il ne peut atteindre par ses

propres forces. Il se contente de signaler la corrélation de ces
deux faits : l'aspiration de l'esprit à la liberté et la croyance en

une ou plusieurs divinités. Sur ce point la théologie de Bitschl
a besoin d'être complétée. Ce ne peut être l'aspiration de l'esprit

à la liberté qui peut devenir le sentimeut créateur de la
foi en des puissances supérieures. La théorie de Bitschl sur le

péché et la rédemption exige autre chose, et cet autre chose

ne peut être que le sentiment de dépendance. C'est parce que
le sentiment de dépendance absolue est inné à l'esprit humain,

que ce dernier cherche, dans l'assistance de puissances
supérieures et mystérieuses, les moyens de s'affranchir de sa

dépendance du monde naturel. Bitschl semble nous autoriser à

signaler ce second élément de l'instinct religieux, quand il dit

que la forme générale de tout rapport religieux est celle de la

dépendance.
Ainsi —- premier trait caractéristique des religions — l'homme

y cherche, dans l'assistance de la divinité, c'est-à-dire d'une
ou plusieurs puissances toujours considérées comme douées
de volonté, le moyen de satisfaire l'aspiration instinctive de
de son esprit à la liberté. Cette recherche se manifeste toujours
sous la forme d'un culte. Toutes les religions, — c'est là leur
second caractère, — sont accompagnées d'actes quelconques
de culte, et ces actes consistent toujours dans un sacrifice
matériel ou dans le renoncement religieux ou moral. En même

temps, les biens accordés par la divinité sont appréciés par des

sentiments déplaisir spécifiquement différents de ceux produits
par la possession de biens acquis par l'homme de manière
naturelle (travail, héritage), et ces sentiments particuliers de

plaisir se manifestent également sous la forme-d'actes de culte.
Ainsi, les sentiments religieux produits ou par la recherche
des biens à obtenir de la divinité, ou par l'obtention de ces

biens, constituent toujours la matière ou le motif du culte.
La forme du culte dépend surtout de la conception de la



LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 509

divinité qui règne dans la religion particulière professée par
l'individu.

Ceci nous amène à citer, comme troisième caractère des

religions, l'idée ou le fait de la révélation. Ce facteur apparaît,
il est vrai, avec diverses modifications ; il est d'autant plus saillant

qu'une religion est dans un degré de développement plus
avancé, mais nulle part il n'est complètement absent. La forme
du culte est dans un étroit rapport avec la révélation. C'est
ainsi que la détermination des lieux de culte et des époques de

fêtes religieuses, que les mythes eux-mêmes remontent
toujours, en dernière analyse, à une révélation quelconque. C'est

également la révélation qui forme le point central de la
conception du monde (Weltanschauung) régnant dans une religion
déterminée. C'est la raison pour laquelle les religions les plus
développées se rattachent toujours à une individualité
historique, qui se réclame toujours d'une révélation supérieure.

Bitschl relève en quatrième lieu, comme trait propre à toutes
les religions, leur caractère social. Les religions historiques
sont toujours le t'ait de sociétés et non d'individus isolés, et

aucune religion ne peut être comprise, si l'on fait abstraction
de ce caractère social. C'est pourquoi toute définition de la

religion, déduite simplement de la psychologie, sans le secours
de l'histoire, est insuffisante. Dans toute société, en effet,
l'homme est actif et en tant que semblable aux autres hommes

et en tant que dissemblable. Or, une définition purement
psychologique de la religion ne repose que sur les phénomènes

spirituels dans lesquels les hommes sont tous semblables, où,
en conséquence, un seul est le type de tous. Par conséquent toute

explication des phénomènes religieux est insuffisante, qui n'est
basée que sur les données de la psychologie. Du caractère
social de la religion résultent deux nouveaux traits des religions
historiques : d'abord elles comprennent toutes une tradition
doctrinale plus ou moins développée (Lehrüberlieferung),
transmission de la révélation primitive degeneration en génération;
ensuite, l'adoration de la divinité s'y manifeste toujours dans

des formes collectives du culte.
Comme on le voit, Bitschl ne déduit pas la religion d'une



510 LOUIS EMERÏ

seule faculté de l'esprit ; il fait observer que les religions mettent,

au contraire, en jeu toutes les activités spirituelles: le

sentiment, comme cause et résultat de la participation de

l'individu à la communauté religieuse ; l'intelligence, pour la

connaissance de la tradition doctrinale, autrement dit de la

conception du monde propre à chaque religion ; la volonté enfin,
pour les manifestations du culte individuel et collectif.

Les caractères que nous venons d'énumérer comme les

traits distinctifs des religions, apparaissent avec une netteté

particulière dans le christianisme. Cette aspiration à la liberté
à l'égard du monde trouve dans la religion chrétienne une
complète satisfaction. En faisant de l'homme un citoyen du

royaume des cieux, en donnant à son esprit une valeur éternelle

et supérieure au monde entier1, en lui fixant comme son
but suprême et son souverain bien la vie éternelle, le christianisme

élève l'homme au-dessus de ce monde, il lui fournit un
motif d'action auquel sont subordonnées toutes les impulsions
tirées de ce monde terrestre. C'est la recherche et l'obtention
du royaume de Dieu et de sa justice, des biens spirituels, ce

sont les émotions et les sentiments provoqués par la recherche,
l'obtention ou la perte de ces biens qui deviennent chez le
chrétien la matière et la cause de son culte. Le facteur de la
révélation a une importance essentielle, unique, dans le
christianisme. La personne de Jésus-Christ occupe dans la religion
chrétienne une place que ni le Boudha, ni Confucius, ni Mahomet,

ni Moise n'ont dans leurs religions respectives. Christ
n'est pas seulement la clé de la conception chrétienne du

monde, la règle servant à apprécier les efforts moraux du chrétien,

il est encore la norme d'après laquelle doit être faite la

prière, l'acte culminant du culte, l'intermédiaire de notre
adoration religieuse. Inutile de noter que le christianisme est une

religion sociale, qu'au sein de l'Eglise chrétienne il existe une
tradition doctrinale et des actes de culte collectifs.

1 Marc, VIII, 36.



LA THÉOLOGIE DALBERT RITSCHL 511

IV

Du moment qu'on admet que la religion est un produit sui
generis de l'esprit humain, il faut conclure que la connaissance
religieuse des choses ne peut pas être absolument identique à

la connaissance scientifique ou théorique. Il doit y avoir une
différence entre les deux modes de connaissance : en quoi
consiste-t-elle d'après le dogmaticien de Gœttingue

Cette différence peut être ou bien dans le sujet ou bien dans

l'objet de la connaissance. Elle n'est pas dans l'objet, car la
philosophie comme la religion aspirent à concevoir le monde
sous la forme d'un tout régi par une loi suprême, un principe
unique ; aussi bien l'idée de Dieu n'est-elle pas propre à la

religion seule, mais se rencontre-t-elle dans tout système de

philosophie non matérialiste. C'est donc dans le sujet de la

connaissance, dans notre esprit, qu'il faut chercher la
différence qui sépare la connaissance religieuse de la connaissance

philosophique L
Selon la théorie de la connaissance de Ritschl, l'homme ne

connaît les choses que dans et par leurs phénomènes, c'est-
à-dire telles qu'elles lui apparaissent ; il ne connaît ainsi les
choses que dans leur relation avec lui. Par conséquent tous
nos jugements sur les choses ont un caractère relatif, et ils
sont motivés en dernière analyse par le fait que les choses ont
une valeur pour nous, que nous avons quelque intérêt à les

connaître. Effectivement, pour connnaître les choses, il faut

une certaine dose d'attention, et c'est la volonté qui fixe
l'attention ; mais la volonté a toujours pour motif dernier le

sentiment, considéré comme expression du fait qu'une chose ou

une activité est digne d'être désirée ou écartée. Tout jugement
ou toute connaissance quelconque des choses reposant sur
l'attention, l'attention étant un acte de volonté, et la volonté
étant inspirée par un désir de notre sentiment, on peut dire
qu'il n'y a pas, en réalité, de connaissance absolument
désintéressée. L'attention la plus exacte de l'observateur, son im-

1 Ou scientifique, théorique, les trois mots ayant ici le même sens.



512 LOUIS EMERY

partialité la plus délicate dans ses jugements, son objectivité
la plus rigoureuse, sont toujours le résultat du fait qu'une
connaissance aussi vraie que possible des choses a du prix
aux yeux de celui qui s'y livre. Toute connaissance des choses

est donc non seulement relative, mais aussi intéressée à un
degré quelconque. Dans ce sens on peut dire que tous nos

jugements sur les choses sont au fond des jugements appréciatifs

ou qualificatifs, des Werlhurtheile. On ne peut donc pas

marquer la différence existant entre la connaissance religieuse
et la connaissance scientifique, en prétendant que la première
est intéressée et que la seconde ne l'est point. Sans intérêt
l'homme ne fait aucun effort.

Pour plus de clarté, faisons abstraction de ce caractère
originel commun à tous nos jugements, et voyons comment
ceux-ci se distinguent. Nos jugements peuvent être répartis en
deux grandes divisions : ceux qui se rapportent à l'état des

choses, tel qu'il apparaît à notre faculté de représentation
(Vorstellungsvermögen), à notre entendement; ceux qui expriment

le rapport dans lequel nous sommes placés vis-à-vis des

choses, et qui déterminent leur valeur pour notre sentiment
personnel. Donnant aux premiers le nom de jugements théoriques

ou scientifiques, nous réserverons aux seconds l'expression

de jugements appréciatifs ou qualificatifs d.

Ces jugements appréciatifs, dont le caractère propre est

d'exprimer non l'état de fait d'une chose, non son rapport
avec sa cause et son effet, non son enchaînement avec les

autres choses, mais ses qualités, sa valeur pour nous, peuvent
se subdiviser à leur tour en quatre classes, suivant le genre de

plaisir ou de peine exprimé par eux. Ces quatre classes de

jugements appréciatifs sont les suivantes - :

1° Les jugements appréciatifs sensibles (sinnlich), qui apprécient

les choses du point de vue de la sensation de plaisir ou de

1 Cette terminologie est celle de Kaftan professeur à Berlin, à bien
des égards un disciple de Kitschl. Ce dernier emploie d'autres expressions

moins claires : selbstständige et begleitende Werlhurtheile.
2 Cette division n'est pas indiquée chez Ititschl, mais elle est nécessaire

pour bien saisir le caractère propre des jugements religieux.



LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 513

peine physiques qu'elles provoquent : catégories du bien-être
et du malaise corporels.

2° Les jugements appréciatifs esthétiques, qui apprécient les
choses du point de vue de la sensation de plaisir ou de peine
esthétiques : catégories du beau et du laid.

3° Les jugements appréciatifs moraux, qui apprécient les
choses du point de vue du sentiment du plaisir ou de peine
éprouvé par la conscience morale : catégories du bien et du
mal.

4° Les jugements appréciatifs religieux, qui apprécient
également les choses du point de vue du sentiment de plaisir
ou de peine, mais d'un plaisir ou d'une peine d'un genre
particulier. L'instinct religieux, le trait fondamental de l'esprit
humain, consiste, on se le rappelle, dans l'aspiration de

l'homme à l'indépendance à l'égard du monde et des conditions

naturelles de la vie humaine. Cette aspiration est

accompagnée de la foi dans l'existence de puissances supérieures,
capables de procurer à l'homme cette autonomie, cette
Selbstständigkeit qu'il désire. Eh bien, le sentiment, dans lequel
l'homme jouit de cette autonomie réalisée avec le secours de

la divinité, est un sentiment de plaisir. Le sentiment contraire,
dans lequel l'homme fait l'expérience de sa dépendance à

l'égard du monde et éprouve l'absence de secours de la divinité,

est un sentiment de peine. Apprécier les choses du point
de vue de ce sentiment tout particulier de peine ou de plaisir,
c'est porter sur elles un jugement appréciatif religieux. Les

jugements de cette nature peuvent être répartis en deux
catégories, celles de la grâce et de la disgrâce, en prenant ces

mots dans leur sens le plus général. Les sentiments de plaisir
religieux rentreraient dans la catégorie de la grâce ; les
sentiments contraires dans celle de la disgrâce.

Si, connaître religieusement les choses, c'est les apprécier
du point de vue du plus ou moins de satisfaction qu'elles
procurent à notre instinct religieux, ou entrevoit immédiatement

que d'après Ritschl le critère de la vérité d'une religion ne
sera pas dans l'évidence rationnelle. Une religion sera vraie
dans la mesure où elle satisfera les aspirations religieuses de



514 LOUIS EMERY

l'humanité, et la religion qui les satisfera parfaitement sera la

religion véritable par excellence1. La suite de cette étude
montrera quels sont, suivant Ritschl, les titres du christianisme

pour justifier sa prétention d'être la seule vraie
religion.

Il semble qu'après avoir déterminé ce qu'est la religion, et

ce qu'est la connaissance religieuse, considérée dans sa

différence d'avec la connaissance scientifique, il nous faudrait donner

une définition nette et précise du christianisme dans ses

traits distinctifs et essentiels. Ritschl, effectivement, en donne

1 Cette conclusion de Ritschl, — qui a valu à sa théologie l'épithète
d'expérimentale et de positive. — a été attaquée et par l'extrême droite et

par l'extrême gauche. « Kn plaçant le critère de la vérité religieuse
dans l'expérience, a-t-on objecté au professeur de Gœttingue, vous
rabaissez le christianisme au niveau d'un remède empirique, dont l'emploi
se légitime par l'effet, Vous enlevez a la théologie tout caractère scientifique.

» A notre connaissance, Ritschl n'a pas encore répondu directement

à cette accusation, mais la réponse n'est pas difficile. Le critère
de la vérité, dirons-nous a sa place, n'est pas nécessairement et toujours
l'évidence rationnelle, mais il varie avec les domaines d'activité de

l'esprit humain. Ce qui est vrai en matière d'esthétique, c'est le beau ;

mais on ne démontrera jamais la beauté d'une madone de Raphaël,
d'une statue de Canova ou d'une symphonie de Beethoven, à la façon
d'un théorème de géométrie. Ce qui est vrai dans la sphère de l'activité
morale, c'est le bien; or la valeur morale d'un acte ne se déduit pas

par syllogisme. Ce qui est vrai en physiologie ou en botanique, ce n'est

pas ce que l'esprit a conçu comme nécessaire, mais c'est ce que l'observation

constate comme existant. De même, ce qui sera vrai dans une

religion, ce n'est pas ce que l'esprit trouvera rationnel, mais ce qui est

propre à satisfaire l'instinct religieux. Rechercher quelles sont les

aspirations religieuses de l'humanité, en.montrer la complète satisfaction
dans le christianisme, c'est donner de la vérité de celui-ci la seule

preuve possible, la seule nécessaire. Il va sans dire, et c'est ici que la
raison pure reprend ses droits, que le christianisme, pour maintenir ses

titres de véritable religion, devra n'avancer aucune affirmation
contradictoire en soi, ou opposée à des vérités solidement établies d'un autre
ordre. Ce sera l'affaire de l'apologétique de montrer l'harmonie de la
vérité religieuse avec la vérité scientifique.



LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 515

une dans l'introduction de son troisième volume L Comme

toutefois, pour la bien comprendre, il est nécessaire de
connaître l'ensemble du système dogmatique Bitschlien, nous
préférons l'examiner après avoir exposé le système lui-même.
Il nous reste cependant une question propédeutique à examiner

avant d'entrer en matière : Qu'est-ce que la dogmatique et

quelle est sa méthode d'après le professeur de Gœttingue?
La théologie systématique a pour objet la connaissance du.

christianisme ; c'est là une opinion admise pour tous les
théologiens, mais ceux-ci différent sur la manière d'arriver à cette
connaissance, sur la méthode de la dogmatique. Selon les uns,
— Schleiermacher et Rothe, pour ne nommer que les principaux,

— la dogmatique est une discipline historique, qui a

pour contenu l'exposition scientifique de la doctrine en vigueur
dans une Eglise à une époque donnée. La dogmatique, à ce

point de vue, dépend étroitement de la conception dogmatique
régnant dans l'Eglise. Ritschl repousse une pareille notion de

la dogmatique : « se soumettre de prime abord et sans question
préalable à la norme de la doctrine ecclésiastique ou de l'histoire

des dogmes, c'est pour la dogmatique, pense-t-il, abdiquer

son titre de science indépendante. »

Selon d'autres théologiens, Hofmann et Lipsius, par exemple,

la dogmatique est l'expression de la foi et des expériences
individuelles du chrétien. « La théologie systématique, dit
Hofmann, est l'expression scientifique du rapport personnel du

chrétien avec Dieu ; le théologien est, en sa qualité de chrétien,
la matière même de la science dogmatique. » Lipsius est à peu

près du même avis: « Si toute recherche scientifique, dit-il, a

sa matière donnée dans l'expérience, l'étude des faits de la vie

spirituelle, parmi lesquels il faut ranger indubitablement la foi

religieuse, devra s'occuper des expériences spirituelles internes.

Nous devons donc, dans la dogmatique, partir des faits
internes de la vie religieuse, qui forment le contenu particulier
de la vie chrétienne et évangélique. » Ritschl objecte qu'en
prenant pour matière de la théologie systématique la conscience

religieuse subjective du théologien, celui-ci ne peut arriver à

1 Page 13.



516 LOUIS EMERY

connaître et à faire connaître le christianisme en général. Orc

« c'est là le caractère propre de l'exposition théologique du

christianisme, dans sa différence avec l'exposition poétique ou
oratoire. »

Lipsius croit échapper à cette objection et à ce défaut, en

prenant pour base de sa dogmatique les expériences religieuses
communes en une certaine mesure à tous les chrétiens. Mais il
faut encore avoir préalablement déterminé à quel trait on peut
reconnaître les expériences chrétiennes proprement dites, et

pourquoi certaines expériences religieuses sont considérées

comme des expériences chrétiennes par ceux qui les font. En

d'autres termes, il faut avoir établi d'abord ce qu'est le

christianisme pour pouvoir appliquer l'épithète de chrétien à des

faits spirituels quelconques. Puis, si l'on admet qne c'est
l'ensemble complexe des expériences chrétiennes communes qui
est l'objet de la connaissance dogmatique, on se demande
comment le théologien pourra se représenter clairement et

complètement toutes les expériences religieuses possibles. Pour

pouvoir embrasser et décrire toute la sphère des expériences

chrétiennes, l'observation de son seul moi est évidemment

insuffisante, même l'observation d'un grand nombre d'individus

n'y suffira pas, et cela pour deux raisons : d'abord, parce

que les hommes véritablement pieux ne sont pas toujours les

plus disposés à exprimer publiquement leurs expériences
religieuses, ensuite parce que cette observation fera connaître
bien des manifestations maladives et anormales de la piété.
En pareil cas, comment faudra-t-il les distinguer d'une saine

religiosité? On peut supposer, presque à coup sûr, que c'est

la personnalité religieuse du théologien qui sera la norme
d'après laquelle il jugera delà valeur des expériences chrétiennes,

norme tout à fait arbitraire et insuffisante. Si l'on ne veut

pas d'un pareil critère, il ne restera plus qu'à adapter la
méthode d'Hofmann : exposer son christianisme individuel, quitte
à revendiquer pour cette exposition une valeur générale, par
l'emploi de la preuve scripturaire. Mais alors, il reste à prouver

les raisons de l'autorité de cette preuve.
Puisque la tâche reconnue de la théologie dogmatique est la



LA THÉOLOGIE D ALBERT RITSCHL 517

connaissance et l'exposition scientifique de la religion
chrétienne, cette connaissance ne peut, selon Ritschl, être puisée
ailleurs que dans l'Ecriture sainte.

Pourquoi dans l'Ecriture sainte seulement A cette question,

l'ancienne théologie protestante (qui elle aussi prétendait
donner une connaissance complète du christianisme, en la
puisant dans l'Ecriture sainte) répondait en affirmant, et en

essayant de démontrer l'inspiration divine et littérale de la
Bible. Cette opinion, dont la simplicité est souvent regrettée
par les adversaires de la théologie moderne, n'est pourtant
point si simple qu'elle apparaît à première vue. Tout d'abord,
comme l'Ecriture ne peut fonder un système doctrinal qu'à la
condition d'être interprétée, il s'agissait de fixer une norme
d'interprétation. On crut y pourvoir, dans l'Eglise protestante,
en disant que l'Ecriture sainte s'expliquait par elle-même. Ce

n'était là qu'une phrase, comme le prouvent surabondamment
le nombre et la diversité des interprétations données d'après
un tel principe. En second lieu, pourquoi attribuer l'inspiration

divine aux seuls livres de l'Ancien et du Nouveau Testament,

et non aux autres écrits chrétiens? L'ancienne dogmatique

n'a donné aucune réponse à cette question, dont elle

s'est, du reste, fort peu occupée. C'est dans notre siècle qu'Hof-
mannl a, le premier, compris que la valeur particulière des

écrits de la Bible, en regard des autres documents de la

littérature chrétienne, ne pouvait être établie qu'au nom d'une
appréciation historique, et qu'elle résulte du fait qu'ils sont un
monument complet du commencement de la chrétienté.

Bitschl a suivi une méthode analogue pour assigner à la

dogmatique l'Ecriture sainte comme sa source et son fondement

uniques. Il admet parfaitement que les écrits du Nouveau

Testament, n'ont pas une autorité exclusive pour l'éducation

et l'édification religieuses, et il fait même remarquer
qu'au sein de l'Eglise la connaissance religieuse a toujours
dépendu bien plutôt de la tradition ecclésiastique que de la

lecture de l'Ecriture sainte. L'autorité de celle-ci n'est exclusive

que pour la connaissance théologique de la religion chré-
1 Schriftbeweis, vol, II, p. 81-93.



518 LOUIS EMERY

tienne, et cela, parce que la connaissance authentique du
christianisme ne peut être puisée que dans des documents
appartenant à la période fondatrice de l'Eglise et à aucune
autre. Serait-ce à dire qu'en général, dans l'histoire de

l'humanité, toute puissance spirituelle manifeste complètement et

clairement son caractère propre, seulement dans le commencement

de son action, qu'elle se désingularise et se mélange
d'éléments étrangers dans la mesure même où s'accroît son
cercle d'action Dans l'histoire religieuse, cette remarque
n'est vraie, selon Bitschl, que pour les religions à caractère
international, à prétentions universelles, telles que le
bouddhisme, le christianisme et l'islamisme. Comme, dans ces

religions-là, la Société religieuse n'est pas identique à la Société

politique, il s'en suit que le caractère spécifique de la première
se manifeste avec le plus de force et de précision dans sa

période primitive, et plus particulièrement dans la personne et
l'œuvre de son fondateur. Pour le christianisme, en vertu
même de son caractère de religion de la réconciliation, la

période de fondation n'embrasse pas seulement l'œuvre
personnelle du Christ, mais aussi l'histoire de la première génération

de l'Eglise chrétienne, car c'est dans cette histoire que
nous voyons réalisée l'intention réconciliatrice de Jésus-Christ
et que nous en saisissons les résultats. Or, ce sont les livres
du Nouveau Testament qui sont les documents de cette
première période de l'histoire de l'Eglise, et c'est à ce titre qu'ils
ont une valeur spéciale et unique.

Mais, demandera-t-on à Bitschl, pourquoi reconnaître comme
documents authentiques de l'œuvre et de la pensée de Jésus-

Christ, parmi les ouvrages de la littérature chrétienne primitive,

les seuls livres du Nouveau Testament, et non pas aussi

les documents littéraires datant de l'âge post-apostolique?
Bitschl appuie cette préférence exclusive sur le fait de la

divergence indéniable qui sépare la littérature du second siècle

des écrits du Nouveau Testament. Cette divergence consiste

essentiellement en ce que les écrivains postérieurs au siècle

apostolique sont incapables de concevoir avec justesse les

idées fondamentales de l'Ancien Testament, idées qui sont à la



LA THÉOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 519

base de la pensée et du langage du Christ et de ses apôtres.
L'harmonie des conceptions du Nouveau Testament avec celles
de l'Ancien, harmonie qui ne se retrouve plus dans les écrits
postérieurs, telle est donc pour Bitschl la raison pour laquelle
il assigne à la théologie dogmatique les écrits du Nouveau
Testament comme matière unique de son travail : la connaissance

du christianisme puisée dans ses sources primitives.
Les motifs pour lesquels Ritschl assigne au Nouveau Testament

une prééminence spécifique entre tous les autres
produits de la littérature chrétienne primitive, sont ainsi tirés d'une
étude comparée de la théologie biblique et de l'histoire des

dogmes. Cette étude nécessitant un travail considérable, le
critère choisi par Ritschl, pour motiver sa préférence exclusive

pour les écrits du Nouveau Testament, pourra paraître bien

peu pratique en regard d'une théorie quelconque de l'inspiration.

A cette objection Ritschl répond qu'une théorie de

l'inspiration est à elle seule insuffisante, car il faut encore établir
un critère servant à faire reconnaître les livres inspirés,
expliquant en particulier pourquoi les Livres du Nouveau Testament

doivent être regardés comme inspirés. Un pareil critère
ne sera jamais qu'un critère historique. Or, si l'on admet celui
de Bitschl, comme caractérisant les écrits du Nouveau Testament

dans leur différence d'avec ceux de l'époque post-apostolique,

et comme leur conférant une valeur spéciale pour la

connaissance du christianisme, alors il vaut mieux renoncer à

toute théorie de l'inspiration, attendu que la démonstration de

celle-ci présentera toujours d'immenses difficultés. Ainsi donc,

d'après Bitschl, la théologie dogmatique, dont la tâche est

d'exposer, sous une forme systématique et positive, le contenu
de la religion chrétienne, doit tirer ce contenu des écrits du

Nouveau Testament et d'aucune autre source.
Mais il ne suffit point d'assigner comme source à la dogmatique

l'Ecriture sainte, il faut encore interpréter celle-ci. Quel

sera, pour le théologien protestant, la norme d'interprétation?
Le théologien interprétera la Bible, comme un philologue
interprète l'Iliade ou l'Odyssée, sans parti-pris et en s'entourant
de tous les secours possibles. Il devra posséder les notions



520 LOUIS EMERY

grammaticales et lexìcologiques nécessaires pour bien
comprendre le texte original de la Bible, avoir une connaissance
exacte des circonstances historiques dans lesquelles sont nés

les écrits du Nouveau Testament, en particulier de leurs relations

avec les livres de l'Ancien Testament et avec la religion
juive; il devra en un mot, s'entourer de toutes les ressources
nécessaires pour une bonne exégèse, sans pouvoir prétendre,
il va sans dire, à une interprétation infaillible. Bref, à la base
de la dogmatique doit se trouver une théologie biblique, aussi

complète et aussi scientifique que possible, laquelle n'est au
fond pas autre chose que l'Ecriture sainte interprétée par elle-
même1.

Si la théologie biblique est à la base de la dogmatique, il
s'en faut cependant de beaucoup que ces deux disciplines
soient identiques dans leur forme et dans leur contenu. La

théologie biblique présente divers groupes d'idées religieuses
(eine Beihe religiœser Gedankenkreise). Parmi ces groupes il
en faut distinguer un premier, celui de Jésus-Christ, le fondateur

de l'Eglise chrétienne, dont le point de vue se distingue
nettement de celui des membres de l'Eglise. C'est en effet une

erreur de considérer Jésus-Christ et les apôtres comme deux

autorités doctrinales ne présentant que des différences
quantitatives, tout comme c'en est une autre que de placer les apôtres

et les autres écrivains du Nouveau Testament absolument
au-dessus de l'Eglise chrétienne. Les premiers disciples du

Christ n'ont pas été autre chose que la première communauté
chrétienne; c'est pour cette raison qu'ils ont été destinés à

répandre l'Evangile, et c'est à ce titre, purement historique,
que leurs écrits ont une importance toute spéciale. C'est égale-

1 D'après cette théorie, le Nouveau Testament seul peut être envisagé
comme le livre sacré de l'Eglise chrétienne, comme possédant une autorité

normative. L'Ancien Testament n'a qu'une valeur théologique, en ce

sens que l'intelligence de son contenu est indispensable pour l'exacte
compréhension des écrits du Nouveau Testament. En mettant ainsi en
relief l'importance historique de l'Ancien Testament, Ritschl corrige
heureusement Schleiermacher, tout en étant d'accord avec lui sur ce

point essentiel : le Nouveau Testament seul forme le canon des saintes
Ecritures pour l'Eglise chrétienne.



LA THÉOLOGIE D'ALBERT RI1SCHL 521

ment la raison pour laquelle les épitres et les évangiles diffèrent

non seulement en degré d'autorité, mais en genre.
L'ensemble d'idées et de faits qui constituent le christianisme y
sont envisagés d'un point de vue opposé : dans les évangiles,
du point de vue du fondateur de l'Eglise chrétienne ; dans les

épitres, du point de vue des disciples, en tant que membres
de l'Eglise fondée. Dans un second groupe, comprenant les

auteurs d'épîtres, il faut distinguer aussi diverses subdivisions,
divers cercles d'idées, tels, par exemple, que celui de Paul,
de Jean, de Jacques, etc.

Si la tâche de la théologie dogmatique est d'exposer, sous
une forme systématique, les vérités chrétiennes, il s'agit
d'abord d'arriver à une définition juste et précise de ces dernières,
puis de les disposer dans leur enchaînement naturel. A cet

effet, il faudra, en premier lieu, opérer la synthèse théologique
des divers groupes et ordres d'idées religieuses, mis au jour
par la théologie biblique. Cette synthèse ne pourra être
véritable qu'à la condition, pour le dogmaticien, de prendre pour
point de départ et pour matière de la dogmatique la foi de

l'Eglise chrétienne. Ce n'est, en effet, que dans la foi de l'Eglise

que se manifeste toute la réalité historique de l'influence exercée

par Jésus-Christ. Ce sera donc plutôt dans les épitres que
dans les évangiles que le dogmaticien devra puiser la matière
de son travail. Les évangiles ne lui sont indispensables que
parce qu'ils nous font mieux connaître l'œuvre et la personne
de Jésus-Christ, objet de la foi de l'Eglise. S'il y a, dans les

notions fournies par la théologie biblique, des divergences
irréductibles entre les auteurs du Nouveau Testament (Bitschl n'en

signale que dans la doctrine de l'ordo salutis), le théologien
devra, dans ces cas-là, rester autant que possible sous
l'influence du type d'enseignement de son Eglise. Sur les questions

dogmatiques imparfaitement élucidées ou laissées de côté

par le Nouveau Testament, le dogmaticien sera libre clans le

choix de ses idées, pour autant qu'on n'en pourra pas démontrer

l'erreur au point de vue biblique.
La philosophie a aussi un rôle à jouer dans la dogmatique,

rôle purement formel, si l'on veut, mais qui ne laisse pas

THÉOL. ET PHIL. 1887. 34



522 LOUIS EMERY

d'avoir son importance. Le théologien a besoin d'une théorie
de la connaissance, pour délimiter les objets de la connaissance

et fixer en conséquence la formule de ses propositions dogmatiques.

Celles-ci, comme toutes les définitions, sont soumises

aux règles de la logique ; de même, leur disposition et leur
enchaînement systématiques. Enfin, comme la théologie traite
de phénomènes de la vie spirituelle, elle a besoin, pour ordonner

et classer les idées qui s'y rapportent, d'une psychologie.
Ainsi, la théologie biblique fournit les matériaux nécessaires à

la construction d'une dogmatique, et la philosophie fournit les

règles métaphysiques, logiques et psychologiques qui président

à cette construction.


	La théologie d'Albert Ritschl exposée dans son enchaînement logique [suite]

