Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 20 (1887)

Artikel: La théologie d'Albert Ritschl exposée dans son enchainement logique
[suite]

Autor: Emery, Louis

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379416

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379416
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA THEOLOGIE D’ALBERT RITSCIL

EXPOSEE DANS SON ENCHAINEMENT LOGIQUE

LOUIS EMERY !

I

La condition indispensable d’une bonne théologie systéma-
tique, c’est une notion exacte du caractére propre de la reli-
gion chrétienne. Pour 'obtenir, il ne suffit point d’'une repro-
duction fidele de I'ceuvre et de ’enseignement de Jésus-Christ,
mais il faut encore comparer cette ceuvre et cet enseignement
aux autres religions existantes ou passées. Une telle compa-
raison est nécessaire, parce que le terme de religion, appliqué
a des croyances et des pratiques fort diverses, suppose un élé-
ment d’identité au sein de cette diversité. Cet élément d’iden-
tité sera nécessairement un élément essentiel de toute religion,
et & ce titre il importe de le dégager, pour comprendre ce que
sont ou tout au moins ce que recherchent les religions, pour
avoir une idée de la religion en général.

A premiére vue, il parait facile de donner une définition de
la religion en général, puisque, selon Ritschl, toutes les reli-
gions historiques connues jusqu’a ce jour ont ceci de commun :
de consister toujours dans 'indication et la pratique d’un rap-
port particulier de ’homme avec le monde, rapport déterminé
par la croyance que la puissance supréme de la divinité peut

' Voir la livraison de juillet 1857.
THEOL. ET PHIL. 1887, 33



506 LOUIS EMERY

avoir comme but le bonheur des hommes?. C’est 14 toutefois
une tiche trés délicate et trés ardue. Pour donner, en effet, une
définition de la religion, il faut employer les trois notions de
monde, de divinité et de bonheur. Mais, si ces trois notions ont
une place et une valeur quelconques dans toutes les religions,
il s’en faut de beaucoup qu’elles renferment un contenu par-
faitement identique. Les religions offrent plutot, sur chacun de
ces trois points, une telle foule de modifications particuliéres,
que celles-ci ne peuvent trouver toutes une place dans le con-
cept général de religion, & moins de donner & ce dernier un
caractére si vague et si indéterminé qu’il ne servirait plus &
rien.

Seconde difficulté: Schleiermacher a fait remarquer avec
raison que les religions ne se distinguent pas seulement en
espéces mais aussl en degrés, qu’elles sont, vis-a-vis les unes
des autres, non seulement dans un rapport de genre, mais
aussi de degré de développement. Par conséquent, pour bhien
comprendre le rapport de gradation des religions entre elles,
il faut connaitre la religion qui peut étre considérée comme
occupant le degré le plus élevé dans la série des religions his-
toriques, comme réalisant ce & quoi aspirent les autres reli-
gions sans l'avoir atteint. C’est le parfait qui éclaire 'imparfait,
bien plus que I'imparfait ne fait comprendre le parfait. La com-
préhension des religions autres que le christianisme dépendra
donc bien plutdt de leur comparaison avec lui, que 'histoire
comparée des religions ne mettra en lumiére la signification
particuliére du christianisme.

Partant de ces motifs, Ritschl ne donnera pas, a proprement
parler, une définition de la religion, mais il relévera les carac-
téres principaux des religions historiques, et il les signalera
dans le christianisme. L’homme, rappelle d’abord Ritschl, est
tout ala fois esprit et organisme corporel. En tant qu’organisme
corporel, il est une partie de la nature, soumis a ses lois, dé-

! Ist die Religion in allen Fiillen Deutung und Ausfiihrung eines Ver-
hiiltnisses der Menschen zur Welt unter dem Gesichtspunkte der erha-
benen Macht Gottes zum Zweck der Seligkeit der Menschen... Tome ILL,
page 182.



LA THEOLOGIE D’ALBERT RITSCHL 507

pendant d’elle. En tant qu’esprit, ’homme est instinctive-
ment poussé & poser et & maintenir son indépendance, son au-
tonomie en face de la nature; il aspire @ étre une person-
nalité libre , nayant d’autre ioi que celle de son esprit. (est
la ce que Ritschl appelle l'instinct religieux, (der religidse
Trieb).

Tout instinct, si par ce mot on entend un besoin fonda-
mental, un appétit inné, cherche & se satisfaire, et le bonheur
d’une créature quelconque consiste précisément dans la satis-
faction de ses instincts. La satisfaction de I'instinct religieux
sera donc une condition du bonheur de ’homme ; elle en sera
la condition essentielle si ’'on admet que le propre de I’homme
c’est 'esprit, sil’on reconnait que le trait distinctif de I'esprit
humain c’est la faculté, ou le sens, ou l'instinct religieux, au
sens défini ci-dessus. S’il en est réellement ainsi, la recherche
de la satisfaction de I'instinct religieux doit avoir été la ou tout
au moins une préoccupation essentielle de '’humanité. Cette
déduction a priori est confirmée par 'expérience : I’histoire ne
mentionne aucun peuple sans religion, si par ce mot on entend
quelque pratique ou croyance en relation avec 'instinct reli-
gieux. Des voyageurs ont prétendu, il est vrai, que certaines
peuplades ne présentaient aucun vestige d’une religion quel-
conque. Mais, comme les peuplades citées se trouvent au plus
bas degré de I'échelle de la civilisation, cette indication ne fait
que renforcer notre affirmation : instinct religieux est le trait
caractéristique de l'esprit humain, et le développement du
premier est corrélatif avec le développement du second.

Les religions s’efforcent donc de résoudre Popposition dans
laquelle se trouve 'homme, en étant d’uncoté partie du monde
naturel et astreint A ses lois, de I'autre cdté, personne spiri-
rituelle aspirant a s’élever au-dessus du monde et & s’en rendre
indépendant. Cette opposition, les religions la résolvent par la
foi & existence de puissances supérieures, douées de volonté,
capables de secourir 'homme, et de le mettre en état de re-
sister & 'oppression de la nature et de la dominer.

Il faut noter que Ritschl ne se préoccupe point de chercher
le pourquoi de cette aspiration de I’esprit humain a la liberté;



208 LOUIS EMERY

il se borne & signaler le fait. [l n’explique pas davantage pour
quelles raisons I’homme arrive & croire & 'existence de puis-
sances personnelles, supérieures a lui, et capables de lui assu-
rer cette indépendance 4 laquelle il ne peut atteindre par ses
propres forces. Il se contente de signaler la corrélation de ces
deux faits : I'aspiration de 'esprit & la liberté et la croyance en
une ou plusieurs divinités. Sur ce point la théologie de Ritschl
a besoin d’étre complétée. Ce ne peut étre 'aspiration de 1'es-
prit & la liberté qui peut devenir le sentimeut créateur de la
foi en des puissances supérieures. La théorie de Ritschl sur le
péché et la rédemption exige autre chose, et cet autre chose
ne peut étre que le sentiment de dépendance. C’est parce que
le sentiment de dépendance absolue estinné & I'esprit humain,
que ce dernier cherche, dans 'assistance de puissances supé-
rieures et mystérieuses, les moyens de s’aflranchir de sa dé-
pendance du monde naturel. Ritschl semble nous autoriser &
signaler ce second élément de I’instinct religieux, quand il dit
que la forme générale de tout rapport religieux est celle de la
dépendance.

Ainsi — premier trait caractéristique des religions -— ’homme
y cherche, dans I'assistance de la divinité, c’est-a-dire d’une
ou plusieurs puissances toujours considérées comme douées
de volonté, le moyen de satisfaire V'aspiration instinctive de
de son esprif & la liberté. Cette recherche se manifeste toajours
sous la forme d’un culte. Toutes les religions, — c¢’est 14 leur
second caractére, — sont accompagnées d’actes quelconques
de culte, et ces actes consistent toujours dans un sacrifice ma-
tériel ou dans le renoncement religieux ou moral. En méme
temps, les biens accordés par la divinité sont appréciés par des
sentiments de plaisir spécifiquement différents de ceux produits
par la possession de biens acquis par 'homme de maniére
naturelle (travail, héritage), et ces sentiments particuliers de
plaisir se manifestent également sous la forme-d’actes de culte.
Ainsi, les sentiments religieux produits ou par la recherche
des biens & obtenir de la divinité, ou par I’obtention de ces
biens, constituent toujours la matiere ou le motif du culte.
La forme du culte dépend surtout de la conception de la



LA THEOLOGIE D ALBERT RITSCHL 509

divinité qui régne dans la religion particuliére professée par
I'individu.

Ceci nous amene a citer, comme troisieme caractére des re-
ligions, l'idée ou le fait de la révélation. Ce facteur apparait,
il est vrai, avec diverses modifications ; il est d’autant plus sail-
lant qu’une religion est dans un degré de développement plus
avancé, mais nulle part il n’est compléetement absent. La forme
du culte est dans un étroit rapport avec la révélation. C’est
ainsi que la détermination des lieux de culte et des époques de
fétes religieuses, que les mythes eux-mémes remontent tou-
jours, en derniere analyse, a une révélation quelconcue. C’est
également la révélation qui forme le point central de la con-
ception du monde ( Weltanschauung) régnant dans une religion
déterminée. (Vest la raison pour laquelle les religions les plus
développées se rattachent toujours & une individualité histo-
rique, qui se réclame toujours d’une révélation supérieure.

ditschl reléve en quatriéme lieu, comme trait propre a toutes
les religions, leur caractere social. Les religions historiques
sont toujours le fait de sociétés et non d’individus isolés, et
aucune religion ne peut étre comprige, si 'on fait abstraction
de ce caractére social. (’est pourquoi toute définition de la re-
ligion, déduite simplement de la psychologie, sans le secours
de T’histoire, est insuffisante. Dans toute société, en effet,
I'homme est actif et en tant que semblable aux autres hommes
et en tant que dissemblable. Or, une définition purement psy-
chologique de la religion ne repose que sur les phénoménes
spirituels dans lesquels les hommes sont tous semblables, ou,
en conséquence, un seulest le type de tous. Par conséquent toute
explication des phénomeénes religieux est insufflsante, quin’est
basée que sur les données de la psychologie. Du caractére so-
cial de la religion résultent deux nouveaux traits des religions
historiques : d’abord elles comprennent toutes une tradition
doctrinale plus ou moins développée (Lehritberlieferung), trans-
mission de la révélation primitive de génération en génération;
ensuite, Padoration de la divinité s’y manifeste toujours dans
des formes collectives du culte.

Comme on le voit, Ritschl ne déduit pas la religion d’une



510 LOUIS EMERY

seule faculté de ’esprit ; il fait observer que les religions met-
tent, au contraire, en jeu toutes les activités spirituelles: le
sentiment, comme cause et résultat de la participation de I'in-
dividu & la communauté religieuse ; 'intelligence, pour la con-
naissance de la tradition doctrinale, autrement dit de la con-
ception du monde propre & chaque religion ; la volonté enfin,
pour les manifestations du culte individuel et collectif.

Les caractéres que nous venons d’énumérer comme les
traits distinctifs des religions, apparaissent avec une netteté
particuliere dans le christianisme. Cette aspiration & la liberté
a l’égard du monde trouve dans la religion chrétienne une
complete satisfaction. En faisant de 'homme un citoyen du
royaume des cieux, en donnant & son esprit une valeur éter-
nelle et supérieure au monde entier !, en lui fixant comme son
but supréme et son souverain bien la vie éternelle, le christia-
nisme éleve '’homme au-dessus de ce monde, il lui fournit un
motif d’action auquel sont subordonnées toutes les impulsions
tirées de ce monde terrestre. (’est la recherche et 'obtention
du royaume de Dieu et de sa justice, des biens spirituels, ce
sont les émotions et les sentiments provoqués par la recherche,
I'obtention ou la perte de ces biens qui deviennent chez le
chrétien la matiére et la cause de son culte. Le facteur de la
révélation a une importance essentielle, unique, dans le chris-
tianisme. La personne de Jésus-Christ occupe dans la religion
chrétienne une place que ni le Boudha, ni Confucius, ni Maho-
met, ni Moise n’ont dans leurs religions respectives. Christ
n’est pas seulement la clé de la conception chrétienne du
monde, la régle servant & apprécier les efforts moraux du chré-
tien, il est encore la norme d’aprés laquelle doit étre faite la
priere, I’acte culminant du culte, I'intermédiaire de notre ado-
ration religieuse. Inutile de noter que le christianisme est une
religion sociale, qu’au sein de I'Eglise chrétienne il existe une
tradition doctrinale et des actes de culte collectifs.

I Mare, V1II, 36.



LA THEOLOGIE D’ALBERT RITSCHL 511

v

Du moment quon admet que la religion est un produit sui
generis de I'esprit humain, il faut conclure que la connaissance
religieuse des choses ne peut pas étre absolument identique &
la connaissance scientifique ou théorique. Il doit y avoir une
difféerence entre les deux modes de connaissance: en quoi
consiste-t-elle d’aprés le dogmaticien de Geettingue ?

Cette différence peut étre ou bien dans le sujet ou bien dans
Pobjet de la connaissance. Elle n’est pas dans l'objet, car la
philosophie comme la religion aspirent & concevoir le monde
sous la forme d’un tout régi par une loi supréme, un principe
unique ; aussi bien I'idée de Dieu n’est-elle pas propre a la re-
ligion seule, mais se rencontre-t-elle dans tout systeme de
philosophie non matérialiste. C'est donc dans le sujet de la
connaissance, dans notre esprit, qu’il faut chercher la diffé-
rence qui sépare la connaissance religieuse de la connaissance
philosophique 1.

Selon la théorie de la connaissance de Ritschl, ’homme ne
connait les choses que dans et par leurs phénomenes, c’est-
a-dire telles qu’elles lui apparaissent; il ne connait ainsi les
choses que dans leur relation avec lui. Par conséquent tous
nos jugements sur les choses ont un caractére relatif, et ils
sont motivés en derniere analyse par le fait que les choses ont
une valeur pour nous, que nous avons quelque intérét a les
connaitre. Effectivement, pour connnaitre les choses, il faut
une certaine dose d’attention, et c’est la volonté qui fixe lat-
tention ; mais la volonté a toujours pour motif dernier le sen-
timent, considéré comme expression du fait qu’une chose ou
une activité est digne d’etre désirée ou écartée. Tout jugement
ou toute connaissance quelconque des choses reposant sur
Uattention, lattention étant un acte de volonté, et la volonté
étant inspirée par un désir de notre sentiment, on peut dire
qu’il n’y a pas, en réalité. de connaissance absolument désin-
téressée. L’attention la plus exacte de I'observateur, son im-

! Ou scientifique, théorique, les trois mots ayant ici le méme sens.



12 LOUIS EMERY

(WSl |

.

partialité la plus délicate dans ses jugements, son objectivité
la plus rigoureuse, sont toujours le résultat du fait qu’une
connaissance aussi vraie que possible des choses a du prix
aux yeux de celul qui s’y livre. Toute connaissance des choses
est donc non seulement relative, mais aussi intéressée a un
degré quelconque. Dans ce sens on peut dire que tous nos
jugements sur les choses sont au fond des jugements appré-
ciatifs ou qualificatifs, des Werthurtheile. On ne peut donc pas
marquer la différence existant entre la connaissance religieuse
et la connaissance scientifique, en prétendant que la premiere
est intéressée et que la seconde ne ’est point. Sans intérét
I’homme ne fait aucun effort.

Pour plus de clarté, faisons abstraction de ce caractére ori-
ginel commun & tous nos jugements, et voyons comment
ceux-ci se distinguent. Nos jugements peuvent étre répartis en
deux grandes divisions : ceux qui se rapportent & I'état des
choses, tel qu’il apparait & notre faculté de représentation
(Vorstellungsvermdigen), & notre entendement ; ceux qui expri-
ment le rapport dans lequel nous sommes placés vis-a-vis des
choses, et qui déterminent leur valeur pour notre sentiment
personnel. Donnant aux premiers le nom de jugements théori-
ques ou scientifiques, nous réserverons aux seconds I'expres-
sion de jugements appréciatifs ou qualificatifs?.

Ces jugements appréciatifs, dont le caractére propre est
d’exprimer non l'état de fait d’une chose, non son rapport
avec sa cause et son effet, non son enchainement avec les
autres choses, mais ses qualités, sa valeur pour nous, peuvent
se subdiviser a leur tour en quatre classes, suivant le genre de
plaisir ou de peine exprimé par eux. Ces quatre classes de
jugements appréciatifs sont les suivantes 2 :

10 Les jugements appréciatifs sensibles (sinnlich), qui appre-
cient les choses du point de vue de la sensation de plaisir ou de

I Cette terminologie est celle de Kaftan professeur & Berlin, & bien
des égards un disciple de Ritschl. Ce dernier emploie d’antres expres-
sions moins claires: selbststindige et begleitende Werthurtheile.

? Cette division n'est pas indiquée chez Ritschl, mais elle est néces-
saire pour bien saisir le caractere propre des jugements religieux.



LA THEOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 513

peine physiques qu'elles provoquent: catégories du bien-étre
et du malaise corporels.

20 Les jugements appréciatifs esthétiques, qui apprécient les
choses du point de vue de la sensation de plaisir ou de peine
esthétiques : catégories du beau et du laid.

30 Les jugements appréciatifs moraux , qui apprécient les
choses du point de vue du sentiment du plaisir ou de peine
éprouvé par la conscience morale : catégories du bien et du
mal.

40 Les jugements appréciatifs religieux, qui apprécient éga-
lement les choses du point de vue du sentiment de plaisir
ou de peine, mais d’un plaisir ou d’une peine d’un genre parti-
culier. L’instinct religieux, le trait fondamental de l’esprit
humain, consiste, on se le rappelle, dans Paspiration de
Phomme & Pindépendance 4 I'égard du monde et des condi-
tions naturelles de la vie humaine. Cette aspiration est accom-
pagnée de la foi dans I’existence de puissances supérieures,
capables de procurer 4 I’homme cette autonomie, cette Selbst-
standigkeit qu’il désire. Eh bien, le sentiment, dans lequel
I’homme jouit de cette autonomie réalisée avec le secours de
la divinité, est un sentiment de plaisir. Le sentiment contraire,
dans lequel 'homme fait expérience de sa dépendance &
I'égard du monde et éprouve I'absence de secours de la divi-
nité, est un sentiment de peine. Apprécier les choses du point
de vue de ce sentiment tout particulier de peine ou de plaisir,
c’est porter sur elles un jugement appréciatif religieux. Les
jugements de cette nature peuvent étre répartis en deux caté-
gories, celles de la grdce et de la disgrdce, en prenant ces
mots dans leur sens le plus général. Les sentiments de plaisir
religieux rentreraient dans la catégorie de la grace ; les senti-
ments contraires dans celle de la disgréce.

Si, connaitre religieusement les choses, c’est les apprécier
du point de vue du plus ou moins de satisfaction qu’elles pro-
curent a notre instinct religieux, ou entrevoit immeédiatement
que d’aprés Ritschl le critere de la vérité d’une religion ne
sera pas dans I’évidence rationnelle. Une religion sera vraie
dans la mesure o1 elle satisfera les aspirations religieuses de



ol4 LOUIS EMERY

I’humanité, et la religion qui les satisfera parfaitement sera la

religion véritable par excellence!. La suite de cette étude
montrera quels sont, suivant Ritschl, les titres du christia-

nisme pour justifier sa prétention d’étre la seule vraie reli-
gion.

v

Il semble qu’apres avoir déterminé ce qu’est la religion, et
ce qu’est la connaissance religieuse, considérée dans sa diffé-
rence d’avec la connaissance scientifique, il nous faudrait don-
ner une définition nette et précise du christianisme dans ses
traits distinctifs et essentiels. Ritschl, effectivement, en donne

t Cette conclusion de Ritschl, — qui a valu a sa théologie I'épithete
d’expérimentale et de positive, — a été attaquée et par I'extréme droite et
par l'extréme gauche. « EKn plagant le critere de la vérité religieuse
dans l'expérience, a-t-on objecté au professeur de Geettingue, vous ra-
baissez le christianisme an niveau d’'un remede empirique, dont 'emploi
se légitime par 'effet, Vous enlevez & la théologie tout caractere scienti-
fique. » A notre connaissance, Ritschl n'a pas encore répondu directe-
ment & cette accusation, mais la réponse n'est pas difficile. Le critere
de la vérité, dirons-nous a sa place, n’est pas nécessairement et toujours
I'évidence rationnelle, mais il varie avec les domaines d’activité de
Pesprit humain. Ce qui est vrai en matiere d'esthétique, c’est le beau;
mais on ne démontrera jamais la beauté d'une madone de Raphaél,
d'une statue de Canova ou d'une symphonie de Beethoven, a la fagon
d'un théoréme de géométrie. Ce qui est vrai dans la sphere de 1'activité
morale, ¢'est le bien; or la valeur morale d'un acte ne se déduit pas
par syllogisme. Ce qui est vrai en physiologie ou en botanique, ce n'est
pas ce que l'esprit a con¢u comme nécessaire, mais c’est ce cue l'obser-
vation constate comme existant. De méme, ce qui sera vrai dans une
religion, ce n'est pas ce que l'esprit trouvera rationnel, mais ce qui est
propre i satisfaire I'instinct religieux. Rechercher quelles sont les aspi-
rations religieuses de I'humanité, en.montrer la complete satisfaction
dans le christianisme, c¢’est donner de la vérité de celui-ci la seule
preuve possible, la seule nécessaire. Il va sans dire, et c’est ici que la
raison pure reprend ses droits, que le christianisme, pour maintenir ses
titres de véritable religion, devra n'avancer aucune affirmation contra-
dictoire en soi, ou opposée i des vérités solidement établies d'un autre
ordre. Ce sera l'affaire de l'apologétique de montrer I'harmonie de la vé-
rité religieuse avec la vérité scientifique.



LA THEOLOGIE D’ALBERT RITSCHL 515

une dans l'introduction de son troisiéme volume?!. Comme
toutefois, pour la bien comprendre, il est nécessaire de con-
naitre 'ensemble du systéeme dogmatique Ritschlien, nous
préférons 'examiner aprés avoir exposé le systéme lui-méme.
Il nous reste cependant une question propédeutique & exami-
ner avant d’entrer en maticre : Qu’est-ce que la dogmatique et
quelle est sa méthode d’aprés le professeur de Goettingue ?

La théologie systématique a pour objet la connaissance du.
christianisme ; c’est 14 une opinion admise pour tous les théo-
logiens, mais ceux-ci différent sur la raniére d’arriver a cette
connaissance, sur la méthode de la dogmatique. Selon les uns,
— Schleliermacher et Rothe, pour ne nommer que les princi-
paux, — la dogmatique est une discipline historique, qui a
pour contenu l'exposition scientifique de la doctrine en vigueur
dans une Fglise a une époque donnée. La dogmatique, & ce
point de vue, dépend étroitement de la conception dogmatique
régnant dans I’Eglise. Ritschl repousse une pareille notion de
la dogmatique : « se soumettre de prime abord et sans question
préalable & la norme de la doctrine ecclésiastique ou de ’his-
toire des dogmes, c’est pour la dogmatique, pense-t-il, abdi-
quer son titre de science indépendante. »

Selon d’autres théologiens, Hofmann et Lipsius, par exem-
ple, la dogmatique est 'expression de la foi el des expériences
individuelles du chrétien. « La théologie systématique, dit Hof-
mann, est I'expression scientifique du rapport personnel du
chrétien avec Dieu ; le théologien est, en sa qualité de chrétien,
la matiére méme de la science dogmatique. » Lipsius est & peu
prés du méme avis: « Si toute recherche scientifique, dit-il, a
sa matiere donnée dans 'expérience, 'étude des faits de la vie
spirituelle, parmi lesquels il faut ranger indubitablement la foi
religieuse, devra s’occuper des expériences spirituelles inter-
nes. Nous devons done, dans la dogmaticue, partir des faits in-
ternes de la vie religicuse, qui forment le contenu particulier
de la vie chrétienne et évangélique. » Ritschl objecte qu’en
prenant pour matiére de la théologie systématique la conscience
religieuse subjective du théologien, celui-ci ne peut arriver &

! Page 13.



216 LOUIS EMERY

connaitre et & faire connaitre le christianisme en général. Or,
« c’est 14 le caractére propre de l'exposition théologique du
christianisme, dans sa différence avec l'exposition poétique ou
oratoire. »

Lipsius croit échapper & cette objection et & ce défaut, en
prenant pour base de sa dogmatique les expériences religieuses
communes en une certaine mesure a tous les chrétiens. Mais il
faut encore avoir préalablement déterminé & quel trait on peut
reconnaitre les expériences chrétiennes proprement dites, et
pourquoi certaines expériences religieuses sont considérées
comme des expériences chrétiennes par ceux qui les font. En
d’autres termes, il faut avoir établi d’abord ce qu’est le chris-
tianisme pour pouvoir appliquer I'épithéte de chrétien & des
faits spirituels quelconques. Puis, si 'on admet gqne c’est ’en-
semble complexe des expériences chrétiennes communes qui
est 'objet de la connaissance dogmatique, on se demande com-
ment le théologien pourra se représenter clairement et com-
pléetement toutes les expériences religieuses possibles. Pour
pouvoir embrasser et décrire toute la sphére des expériences
chrétiennes, l'observation de son seul moi est évidemment
insuffisante, méme l'observation d’'un grand nombre d’indi-
vidus n’y suffira pas, et cela pour deux raisons: d’abord, parce
que les hommes véritablement pieux ne sont pas toujours les
plus disposés & exprimer publiquement leurs expériences reli-
gieuses, ensuite parce que cette observation fera connaitre
bien des manifestations maladives et anormales de la piété.
En pareil cas, comment faudra-t-il les distinguer d'une saine
religiosité ? On peut supposer, presque & coup sir, que c’est
la personnalité religieuse du théologien qui sera la norme
d’apres laquelle il jugera dela valeur des expériences chrétien-
nes, norme tout a fait arbitraire et insuffisante. Si 'on ne veut
pas d’'un pareil critére, il ne restera plus qu’a adapter la meé-
thode d’Hofmann : exposer son christianisme individuel, quitte
a revendiquer pour cette exposition une valeur générale, par
I’emploi de la preuve scripturaire. Mais alors, 11 reste & prou-
ver les raisons de l'autorité de cette preuve.

Puisque la tache reconnue de la théologie dogmatique est la



LA THEOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 517

connaissance el lexposition scientifique de la religion chré-
tienne, cette connaissance ne peut, selon Ritschl, étre puisée
ailleurs que dans I’Ecriture sainte.

Pourquoi dans I'Ecriture sainte seulement ? A cette ques-
tion, lancienne théologie protestante (qui elle aussi prétendait
donner une connaissance compléte du christianisme, en la
puisant dans I’Ecriture sainte) répondait en affirmant, et en
essayant de démontrer linspiration divine et littérale de la
Bible. Cette opinion, dont la simplicité est souvent regrettée
par les adversaires de la théologie moderne, n’est pourtant
point si simple qu’elle apparait & premiére vue. Tout d’abord,
comme I’Ecriture ne peut fonder un systéme doctrinal qu’a la
condition d’étre interprétée, il s’agissait de fixer une norme
d’interprétation. On crut y pourvoir, dans I’Eglise protestante,
en disant que I'Ecriture sainte s’expliquait par elle-méme. Ce
n’était 14 qu'une phrase, comme le prouvent surabondamment
le nombre et la diversité des interprétations données d’aprés
un tel principe. En second lieu, pourquoi attribuer Pinspira-
tion divine aux seuls livres de I’Ancien et du Nouveau Testa-
ment, et non aux autres écrits chrétiens? L’ancienne dogma -
tique n’a donné aucune réponse a cette question, dont elle
s'est, du reste, fort peu occupée. C'est dans notre siécle qu’Hof-
mann! a, le premier, compris que la valeur particuliere des
écrits de la Bible, en regard des autres documents de la litté-
rature chrétienne, ne pouvait étre établie qu’au nom d’une ap-
préciation historique, et qu’elle résulte du fait qu'ils sont un
monument complet du commencement de la chrétiente.

Ritschl a suivi une méthode analogue pour assigner a la
dogmatique I’Ecriture sainte comme sa source et son fonde-
ment uniques. I1 admet parfaitement que les écrits du Nou-
veau Testament n’ont pas une autorité exclusive pour I'éduca-
tion et l’édification religieuses, et il fait méme remarquer
gqu'au sein de I'Eglise la connaissance religieuse a toujours
dépendu bien plutdt de la tradition ecclésiastique que de la
lecture de I'Ecriture sainte. L’autorité de celle-ci n’est exclu-
sive que pour la connaissance théologique de la religion chré-

v Schriftbeweis, vol, 11, p. 81-93.



018 LOUIS EMERY

tienne, et cela, parce que la connaissance authentique du
christianisme ne peut étre puisée que dans des documents
appartenant & la période fondatrice de I’Eglise et & aucune
autre. Serait-ce & dire qu’en général, dans I'histoire de I’hu-
manité, toute puissance spirituelle manifeste complétement et
clairement son caractére propre, seulement dans le commen-
cement de son action, qu’elle se désingularise et se mélange
d’éléments étrangers dans la mesure méme ol s’accroit son
cercle d’action ? Dans I'histoire religieuse, cette remarque
n’est vraie, selon Ritschl, que pour les religions 4 caractére
international, & prétentions universelles, telles que le boud-
dhisme, le christianisme et 'islamisme. Comme, dans ces reli-
gions-l4, la Société religieuse n’est pas identique & la Société
politique, il s’en suit que le caractére spécifique de la premiere
se manifeste avec le plus de force et de précision dans sa pé-
riode primitive, et plus particulierement dans la personne et
I’'ceuvre de son fondateur. Pour le christianisme, en vertu
méme de son caractére de religion de la réconciliation, la
période de fondation n’embrasse pas seulement ’ceuvre per-
sonnelle du Christ, mais aussi ’histoire de la premiére généra-
tion de I'Eglise chrétienne, car c’est dans cette histoire que
nous voyons réalisée I'intention réconciliatrice de Jésus-Christ
et que nous en saisissons les résultats. Or, ce sont les livres
du Nouveau Testament qui sont les documents de cette pre-
miere période de I'histoire de I’Eglise, et c’est & ce titre qu’ils
ont une valeur spéciale et unique.

Mais, demandera-t-on a Ritschl, pourquoi reconnaitre comme
documents authentiques de ’ceuvre et de la pensée de Jésus-
Christ, parmi les ouvrages de la littérature chrétienne primi-
tive, les seuls livres du Nouveau Testament, et non pas aussi
les documents littéraires datant de 1'dge post-apostolique ?
Ritschl appuie cette préférence exclusive sur le fait de la di-
vergence indéniable qui sépare la littérature du second siecle
des écrits du Nouveau Testament. Cette divergence consiste
essentiellement en ce que les écrivains postérieurs au siécle
apostolique sont incapables de concevoir avec justesse les
idées fondamentales de 1’Ancien Testament, idées qui sont & la



LA THEOLOGIE D'ALBERT RITSCHL 519

base de la pensée et du langage du Christ et de ses apotres.
L’harmonie des conceptions du Nouveau Testament avec celles
de I’Ancien, harmonie qui ne se retrouve plus dans les écrits
postérieurs, telle est donc pour Ritschl la vaison pour laguelle
il assigne a la théologie dogmatique les écrits du Nouveau
Testament comme matiére unique de son travail: la connais-
sance du christianisme puisée dans ses sources primitives.

Les motifs pour lesquels Ritschl assigne au Nouveau Testa-
ment une prééminence spécifique entre tous les autres pro-
duits de la littérature chrétienne primitive, sont ainsi tirés d’une
étude comparée de la théologie biblique et de I’histoire des
dogmes. Cette étude nécessitant un travail considérable, le cri-
tere choisi par Ritschl, pour motiver sa préference exclusive
pour les écrits du Nouveau Testament, pourra paraitre bien
peu pratique en regard d’une théorie quelconque de l'inspira-
tion. A cette objection Ritschl répond qu’'une théorie de I'in-
spiration est & elle seule insuffisante, car il faut encore établir
un critére servant a faire reconnaitre les livres inspirés, expli-
quant en particulier pourquoi les Livres du Nouveau Testa-
ment doivent étre regardés comme inspirés. Un pareil critére
ne sera jamais qu’un critere historique. Or, si I'on admet celui
de Ritschl, comme caractérisant les écrits du Nouveau Testa-
ment dans leur différence d’avec ceux de I’époque post-aposto-
lique, et comme leur conférant une valeur spéciale pour la
connaissance du christianisme, alors il vaut mieux renoncer &
toute théorie de I'inspiration, attendu que la démonstration de
celle-ci présentera toujours d'immenses difficultés. Ainsi donc,
d’aprés Ritschl, la théologie dogmatique, dont la tdche est
d’exposer, sous une forme systématique et positive, le contenu
de la religion chrétienne, doit tirer ce conlenu des écrits du
Nouveau Testament et d’aucune autre source.

Mais il ne suffit point d’assigner comme source & la dogma-
tique ’Ecriture sainte, il faut encore interpréter celle-ci. Quel
sera, pour le théologien protestant, la norme d’interprétation?
Le théologien interprétera la Bible, comme un philologue in-
terpréte I'lliade ou I'Odyssée, sans parti-pris et en s’entourant
de tous les secours possibles. Il devra posséder les notions



520 LOUIS EMERY

grammaticales et lexicologiques nécessaires pour bien com-
prendre le texte original de la Bible, avoir une connaissance
exacte des circonstances historiques dans lesquelles sont nés
les écrits du Nouveau Teslament, en particulier de leurs rela-
tions avec les livres de I’Ancien Testament et avec la religion
juive ; il devra en un mot, s’entourer de toutes les ressources
nécessaires pour une bonne exégése, sans pouvoir prétendre,
1l va sans dire, & une interprétation infaillible. Bref, & la base
de la dogmatique doit se trouver une théologie biblique, aussi
compléte et aussi scientifique que possible, laquelle n’est au
fond pas autre chose que I’Ecriture sainte interprétée par elle-
meéme 1.

Si la théologie biblique est & la base de la dogmatique, il
s’en faut cependant de beaucoup que ces deux disciplines
soient identiques dans leur forme et dans leur contenu. La
théologie biblique présente divers groupes d’idées religieuses
(eine Reihe religiceser Gedankenkreise). Parmi ces groupes il
en faut distinguer un premier, celui de Jésus-Christ, le fonda-
teur de ’Eglise chrétienne, dont le point de vue se distingue
nettement de celul des membres de 'Eglise. C’est en effet une
erreur de considérer Jésus-Christ et les apodtres comme deux
autorités doctrinales ne présentant que des différences quanti-
tatives, tout comme c’en est une autre que de placer les apo-
tres et les autres écrivains du Nouveau Testament absolument
au-dessus de 1I’Eglise chrétienne. Les premiers disciples du
Christ n’ont pas été autre chose que la premiére communauté
chrétienne; c’est pour cette raison qu’ils ont été destinés a
répandre '’Evangile, et c’est & ce titre, purement historique,
que leurs écrits ont une importance toute spéciale. C’est égale-

1 D’apres cette théorie, le Nouveau Testament seul peut étre envisagé
comme le livre sacré de I'Eglise chrétienne, comme possédant une auto-
rité normative. [’Ancien Testament n’a qu'une valeur théologique, en ce
sens que l'intelligence de son contenu est indispensable pour ['exacte
compréhension des écrits du Nouveau Testamont. En mettant ainsi en
relief I'importance historique de 1I'Ancien Testament, Ritschl corrige
heureusement Schleiermacher, tout en étant d’accord avec lui sur ce
point essentiel : le Nouveau Testament seul forme le canon des saintes
Eeritures pour I’Eglise chrétienne.



LA THEOLUOGIE D'ALBERT RI1SCHL 521

ment la raison pour laquelle les épitres et les évangiles diffe-
rent non seulement en degré d’autorité, mais en genre. L’en-
semble d’idées et de faits qui constituent le christianisme v
sont envisagés d’un point de vue opposé: dans les évangiles,
du point de vue du fondateur de I'Eglise chrétienne ; dans les
épitres, du point de vue des disciples, en tant que membres
de I'Eglise fondée. Dans un second groupe, comprenant les
auteurs d’épitres, il faut distinguer aussi diverses subdivisions,
divers cercles d’idées, tels, par exemple, que celui de Paul,
de Jean, de Jacques, ete.

Si la tiche de la théologie dogmatique est d’exposer, sous
une forme systématique, les vérités chrétiennes, il s’agit d’a-
bord d’arriver & une définition juste et précise de ces derniéres,
puis de les disposer dans leur enchainement naturel. A cet
eifet, il faudra, en premier lieu, opérer la synthése théologique
des divers groupes et ordres d’idées religieuses, mis au jour
par la théologie biblique. Cette syathése ne pourra étre véri-
table qu’a la condition, pour le dogmaticien, de prendre pour
point de départ et pour matiére de la dogmatique la foi de
IEglise chrétienne. Ce n’est, en effet, que dans la foi de 'Eglise
(ue se manifeste toute la réalité historique de I'influence exer-
cée par Jésus-Christ. Ce sera donc plutot dans les épitres que
dans les évangiles que le dogmaticien devra puiser la matiere
de son travail. Les évangiles ne lui sont indispensables que
parce qu’ils nous font mieux connaitre I'ceuvre et la personne
de Jésus-Christ, objet de la foi de I'kglise. S’il y a, dans les
notions fournies par la théologie biblique, des divergences irré-
ductibles entre les auteurs du Nouveau Testament (Ritschl n’en
signale que dans la doctrine de I'ordo salutis), le théologien
devra, dans ces cas-ld, rester autant que possible sous l'in-
fluence du type d’enseignement de son Eglise. Sur les ques-
tions dogmatiques imparfaitement élucidées ou laissées de cote
par le Nouveau Testament, le dogmaticien sera libre dans le
choix de ses idées, pour autant qu’on n’en pourra pas démon-
trer 'erreur au point de vue biblique.

La philosophie a aussi un role & jouer dans la dogmatique,
role purement formel, si I'on veut, mais qui ne laisse pas

THEOL. ET PHIL. 1387, 34



522 LOUIS EMERY

d’avoir son importance. Le théologien a besoin d’une théorie
de la connaissance, pour délimiter les objets de la connaissance
et fixer en conséquence la formule de ses propositions dogma-
tiques. Celles-ci, comme toutes les définitions, sont soumises
aux regles de la logique; de méme, leur disposition et leur
enchainement systématiques. Enfin, comme la théologie traite
de phénomeénes de la vie spirituelle, elle a besoin, pour ordon-
ner et classer les idées qui 3’y rapportent, d’'une psychologie.
Ainsi, la théologie biblique fournit les matériaux nécessaires &
la construction d’une dogmatique, et la philosophie fournit les
regles métaphysiques, logiques et psychologiques qui preési-
dent & cette construction.




	La théologie d'Albert Ritschl exposée dans son enchaînement logique [suite]

