
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 20 (1887)

Artikel: Théodore Crinsoz de Bionnens et son interprétation prophétique de
l'écriture [fin]

Autor: Vuilleumier, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379415

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379415
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


THÉODORE CRINSOZ DE BIONNENS

ET SON INTERPRÉTATION PROPHÉTIQUE DE L'ÉCRITURE

PAR

H. VUILLEUMIER

TROISIEME ET DERNIER ARTICLE1

X

Tout ce qui précède nous a préparés en quelque mesure à

comprendre la paraphrase du Cantique des Cantiques, le nec

plus ultra du genre.
En l'absence d'une traduction et d'un commentaire, il est en

effet indispensable, pour bien saisir le sens de cette paraphrase,
d'être en possession de la double clef qui nous est fournie,
quant au fond des idées, par la monographie sur les Deux
témoins et subsidiairement par les Dissertations critiques de Jean

Phil, de Cheseaux ; quant à la critique du texte et aux principes
herméneutiques, par les Lettres sur les équivoques et quelques
autres articles du Journal helvétique. Pour y voir tout à fait

clair, nous aurions à vrai dire encore besoin 1° d'un petit
dictionnaire explicatif des termes (prétendus) figurés ou du
« symbolisme biblique, » dans le genre de celui qu'un des

disciples de Crinsoz l'avait prié de composer et qu'une trouva pas
le temps d'écrire 2 ; 2° d'une désignation plus expresse, dans

1 Voir les livraisons de mars et de mai 1887.

- Notice nécrologique du cap. Vullyamoz. p. 637.



482 H. VUILLEUMIER

le texte même de la paraphrase, des divers interlocuteurs qui
sont censés prendre part au dialogue. Tel qu'il est, le
manuscrit en dit cependant assez pour que le lecteur attentif et
doué de quelque imagination, parvienne à entendre le sens
« mystique » que de Rionnens avait découvert dans le
Cantique très excellent dicté par l'Esprit prophétique au roi Salomon

L

Il serait fastidieux de reproduire le tout. En donner une analyse

suivie n'est guère possible. Il faudra que nos lecteurs se

contentent d'un aperçu sommaire, accompagné de quelques
citations.

La scène se passe on ne sait où. En revanche, le temps où

l'action est censée se dérouler, ou plutôt, — car il ne saurait
être question d'une action proprement dite, — le temps
auquel les entretiens se rapportent, ressort clairement du contenu

: il embrasse la courte période qui doit s'écouler entre
l'apostasie des nations protestantes et leur glorieux rétablissement.

Les deux principaux interlocuteurs, à peine est-il besoin de

le dire, ne sont ni le roi Salomon et son épouse, ni la Sulamite
et son berger, ni l'Eternel et Israël, ni l'âme fidèle et son
céleste Epoux. Ce n'est pas non plus Christ et son Eglise en

général, mais le Sauveur et l'Eglise évangélique fidèle,
l'Eglise demeurée ferme au milieu de l'apostasie générale des

protestants des deux confessions.
On prévoit dès lors quel sera le sujet de cette allégorie dia-

loguée ; il rentre absolument dans le fameux « système » et s'y
adapte à merveille. C'est le fidèle et tendre attachement de

l'Eglise bien-aimée pour le Seigneur Jésus; sa persévérance
au milieu des épreuves et des persécutions qui lui viendront

1 Depuis que cet article est composé (janvier 1887) j'ai trouvé chez un
bouquiniste une brochure de 16 pages intitulée Cantique des Cantiques,
sans nom d'auteur, et renfermant au bas de la dernière page l'indication
suivante : A la Haye, chez Châtelain, Imp. 17G2. Il ne fallait pas beaucoup

de pénétration pour deviner le nom de l'auteur. Je venais de mettre
la main sur la traduction « d'après l'hébreu sans points » qui a servi de

base à la paraphrase dont nous nous occupons.



THÉODORE CRINSOZ DE BIONNENS 483

non seulement, comme par le passé, des ennemis-nés de la foi

évangélique, mais des protestants infidèles; l'œuvre d'évangélisation

et de réveil à laquelle se voueront avec succès ses

membres les plus vivants, les plus courageux, au sein des

peuples apostats et opprimés et parmi les catholiques eux-
mêmes ; le triomphe des nations revenues au pur Evangile sulla

tyrannie papale, la glorification de l'Eglise fidèle et l'union
fraternelle de toutes les fractions de la chrétienté européenne,
sous l'empire librement consenti d'un Salomon moderne.

Les dialogues et les apartés des deux interlocuteurs principaux

sont interrompus çà et là par des personnages habituellement

muets ou ne paraissant sur la scène que comme en

passant. Tel est cet interlocuteur indéterminé, ce spectateur,
semble-t-il, qui est désigné par l'indéfini dira-t-on, et à qui
le paraphraste attribue ces questions : « Qui est celle qui monte
du désert, etc? » (III, 6) et : « Qui est celle qui apparaît comme
l'aube du jour, etc.?» (VI, 10).—Ailleurs (V, 8-VI, 3) ce sont les

Filles de Jérusalem, c'est-à-dire les Nations prolestantes, —
autrefois filles de la Jérusalem d'en haut, mais devenues par
leur révolte filles d'une Jérusalem esclave, — qui, touchées de

l'inaltérable attachement de l'Eglise fidèle pour le Sauveur et
du tendre intérêt qu'elle ne cesse de prendre à leur conversion

et à leur délivrance, lui adressent la parole dans V, 9 et

VI, 1, pour lui témoigner leur désir de revenir avec elle au

Rien-aimé céleste. — Plus loin (chap. VII, 1 et suiv.) apparaît
Sulamith, « celle qui a trouvé la paix. » Cette figure n'est que
la personnification de ces mêmes protestants, depuis qu'ils se

sont convertis et réconciliés avec leur Dieu (comp. VIII, 10) et

que leurs deux camps ont mis fin à leurs disputes et à leurs

jalousies (VIL 1 « danse de makhanayim »). Elle s'entretient
avec ses frères, les catholiques nouvellement convertis, qui
l'appellent à reprendre possession de sa patrie et de ses biens, et

se réjouissent de la beauté spirituelle qu'a recouvrée cette
« fille de prince. » —Dans le dernier chapitre, enfin, v. 8 et 10,

c'est la France qui prend la parole, ou, pour parler plus
exactement, l'Eglise nationale (sic) de ce pays qui, lui aussi, aura
embrassé le pur Evangile.



484 H. VUILLEUMIER

Ce qui fait l'originalité, ou pour mieux dire la singularité de

cette interprétation du Cantique, c'est précisément le rôle
capital qu'elle fait jouer à la France dans tout ce drame eschato-

logique.
On se souvient que cette idée ou cette espérance existait

déjà en germe dans le fragment apocalyptique inédit, relatif
aux deux témoins. Nous l'avons vu éclore dans les dissertations

critiques de M. de Cheseaux. C'est dans notre Paraphrase, qui
faisait sans aucun doute partie de la dernière refonte des

traductions bibliques de M. de Rionnens, que le fruit est arrivé
à pleine maturité.

Historiquement et psychologiquement le fait s'explique sans

peine. Non seulement il est dans la nature des choses qu'une
idée pareille, une fois conçue, se fixe de plus en plus dans l'esprit

d'un exégète déjà prévenu, et qu'elle acquière, aux yeux
de son imagination, le caractère d'une intuition en quelque
sorte prophétique. Mais l'intérêt si sympathique et si soutenu

que le théologien vaudois avait rencontré auprès de ses frères

sous la croix, la confiance presque aveugle avec laquelle leurs

pasteurs les plus distingués accueillaient les moindres productions

de sa plume et de celle de ses adeptes, devaient diriger
toujours davantage ses pensées et ses regards de ce côté-là. Et

puis, les signes des temps ne semblaient-ils pas justifier cette
attente? Les principes de tolérance n'étaient-ils pas manifestement,

depuis le milieu du siècle, en progrès dans le royaume
voisin? Notre paraphraste lui-même constate la chose dans le

passage où il « traduit » à sa façon ces mots du chap. VII, 14 :

Les mandragores répandent leur parfum, et à nos portes il y a
toutes sortes de fruits exquis. Cela signifie, selon lui : « Des

personnes d'un mérite distingué ne dissimulent plus leurs
sentimens de modération; la tolerance se met en bone odeur;
on se fait un honeur et un plaisir d'en répandre et d'en suivre

les maximes ; nous avons à nos portes (c'est la Bien-aimée

qui parle) toutes sortes d'esprits que leurs talens, leurs lumières

et leurs vertus disposent et préparent heureusement à se

donner à vous (mon Sauveur). »

Mais encore fallait-il que cette intuition du rôle destiné à la



THÉODORE CRINSOZ DE BIONNENS 485

France trouvât des points d'attache dans le texte même du
Cantique. Eh bien, ces points d'attache l'interprète bénévole
ne devait pas avoir de peine à les découvrir. 11 les trouvait
entre autres dans les passages où l'Esprit prophétique, qui a

dicté cet excellent Cantique au roi Salomon, se sert de l'expression

bash-shoshannim, « au milieu des lis. » (II, 16 ; IV, 5 ; VI,
3; VII, 3 : comp. V, 13 ; VI, 2.) Le lis, partout où il n'est pasc

comme au chap. II, 1 et 2, l'emblème de la pureté de la
doctrine, ne désigne autre chose que le Boyaume des lis, c'est-à-
dire la France.

C'est là (et non en Palestine, ni en Amérique, ni dans le
midi de la Russie, comme l'ont voulu avant et après M. de
Rionnens d'autres millénaires), c'est en France que les fidèles
confesseurs des deux communions évangéliques iront chercher

un lieu de refuge pendant le terrible jugement qui doit
fondre sur les Etats protestants. (IV, 5,6; VI, 2: comp. I, 7, 8

et passim.)
La nation française donnera l'exemple du revirement, delà

grande révolution, qui doit avoir pour effet d'affranchir la
chrétienté du joug insupportable des pontifes romains, de l'homme
de péché (îsch VIII, 7). C'est elle que l'Esprit prophétique avait
en vue en faisant dire (III, 6) au monde étonné : « Quelle est

cette Nation qui, par un merveilleux changement, fait monter,
du Désert mystique de la catholicité romaine, comme des

colonnes de fumée d'un parfum de prières, de louanges et
d'actions de grâces, qui s'élèvent sans interruption jusqu'à Dieu?
Par quel prodige cette généreuse nation s'est-elle ainsi déterminée

à célébrer le Culte Evangélique, dans le tems même

qu'il étoit encore interdit en toute la chrétienté protestante?»
— La réponse à cette question doit se chercher au chap. VIII,
v. 5, et c'est le Sauveur lui-même qui est censé la donner en
s'adressant directement à cette « généreuse nation» : « Par ma
chère amie ('al-dodah, l'Eglise fidèle) qui s'était réfugiée chez

vous, vers ses frères (les protestants de France), je vous ai
excitée à venir recevoir mes salutaires instructions dans nos
assemblées religieuses (« sous le pommier? »). C'est laque,
devenue votre mère, elle vous a enfantée à mon Dieu et Père,



486 H. VUILLEUMIER

au milieu des douleurs d'une cruelle persécution ; c'est let

qu'elle vous a donné la vie en vous convainquant que la vérité
seule, et le secours de mon Esprit, étoient réellement ce qui
lui donnoit, dans ses épreuves et dans ses combats, cette
douceur, cette patience et cette fermeté invincible, à laquelle ses

ennemis même ne pouvoient refuser leur admiration1. »

A la tête de cette nation marchera le Salomon moderne, ce

« grand et digne roi » qui est destiné à devenir l'allié et le
protecteur de la chrétienté protestante. Lui aussi, c'est la Rien-

aimée, l'Eglise évangélique fidèle, qui le déterminera à se donner

(mî yitthenka) à Jésus-Christ (VIII, 1). Mais, bien qu'il soit
appelé à régner sur le « royaume des lis, » ce n'est pas à dire
qu'il appartienne à la dynastie régnante. L'Esprit prophétique
annonce plutôt (ibid.) que ce prince qui doit lui servir comme
de frère et de défenseur, la Bien-aimée aura la satisfaction de

le trouver dans un pays du deliors, pour l'amener sous les
étendards du Roi suprême. Elle lui donnera à goûter le lait de la
saine doctrine de la Réformation sa mère et (III, 11) deviendra
ainsi à son tour sa mère selon Dieu. Le jour qu'il se fiancera k

Jésus-Christ, le céleste époux des âmes2, elle le couronnera du
diadème impérial (ibid.). Lui, de son côté, l'honorera de sa

protection et prendra hautement sa défense contre ceux qui
la noircissent (I, 6: « le soleil m'a regardée»), ¦— U fera plus
(VII, 3), il ira au secours des protestants redevenus fidèles à

leur Dieu, élargira leurs captifs qu'on abreuvait d'une coupe
amère, et les prendra sous sa protection, afin qu'ils fassent

parmi son peuple, dans le royaume des Us, une abondante
moisson (« un tas de blé ») de prosélytes. Aussi les princes et
souverains protestants le reconnaîtront-ils pour leur chef et le

décoreront-ils de la pourpre impériale (VII, 6). Parmi leurs

capitaines, qui se seront montrés les plus vaillants dans la

' C'est nous qui soulignons dans les citations les mots et les membres
tie phrase dont l'équivalent se retrouve dans l'original, et qui mettons
entre parenthèses les quelques notes explicatives qu'il peut être utile
d'ajouter.

- Remarquer en passant cette réminiscence isolée de l'interprétation
allégorique ordinaire, mise à la mode par saint Bernard.



THÉODORE CRINSOZ DE BIONNENS 487

lutte contre les oppresseurs, il en choisira soixante pour
aller cerner le pape sur son siège (miltah) et délivrer l'univers

du monstre qui y a répandu la terreur durant les-

sombres nuits de sa tyrannie. Il fera réduire en cendres, sous
ses yeux, la cruelle Javan (épher yavan, en deux mots, au lieu
de appiryon, la litière, que porte le texte), cette Rome
meurtrière, où le nouvel Epipbanès a donné, comme l'ancien, tant
d'ordres sanguinaires. Au retour de cette exécution, il prendra
d'entre les personnes qui auront été les plus assidues dans les

parvis de Dieu (« d'entre les arbres du Liban, » celui-ci étant
le symbole du Temple, remarquable par son élévation et la

multitude de ses colonnes) pour en faire des piliers, c'est-à-
dire le soutien et l'ornement de son palais, etc. (III, 7-10).

Enfin la Rien-aimée elle-même, cette Eglise composée de

tous les chrétiens évangéliques qui, en quelque lieu que ce

soit, seront demeurés fidèles à leur Sauveur, sous quels traits
l'interprète de nos prétendus oracles la dépeint-il de

préférence? Il n'est pas douteux que c'est sous les traits de l'Eglise
réformée de France, avec des couleurs empruntées à l'histoire
des assemblées sous la croix. C'est ce qui ressortira avec toute
la clarté désirable de quelques citations prises plus ou moins

au hasard.

Chap. I. v. 5. «. Il est bien vrai, ô protestants amollis, lâches

et timides (« ô filles de Jérusalem»), que vous me voyez
présentement vêtue du sac, noire, sèche et ridée, comme ces

peaux dont les Arabes couvrent leurs tentes, et qui sont brunies
à la pluie et au soleil ; mais je recouvrerai bientôt un éclat
supérieur à celui dans lequel j'ai paru à vos yeux dans ma plus
grande gloire » (quand j'étais « comme les pavillons cie Salomon

»).

Chap. II, v. 1 i. « O vous (c'est le céleste ami qui parle), vous
qui vous distinguez (comme la « colombe ») par votre douceur,
et qui, pour conserver votre innocence, avez été réduite à vous

réfugier clans les fentes du rocher et dans la cachette des lieux
escarjiés, ne craignez plus de vous rendre dans les assemblées

religieuses; faites-moi entendre votre voix par de saints cantiques;

car vous avez une voix douce aux oreilles des personnes



488 H. VUILLEUMIER

pieuses, et les plus beaux traits de la vertu sont peints sur
votre visage. »

Chap. V, v. 2, 45. « Une partie des membres dont je suis

composée, et qui forme l'Eglise fidèle à mon Dieu, dormoit
dans le sein de la tristesse et de l'accablement; pendant que
l'autre partie, plus vive et plus animée (et mon cœur »), veilloit
pour lui chercher et lui convertir des âmes. »... « Pour me
déterminer à recommencer de célébrer nos assemblées publiques
de religion, mon doux Sauveur m'a envoyé d'une caverne, où

il s'était retiré en la personne de quelques-uns de ses serviteurs

fidèles, un écrit qu'il avoit composé (de « sa main ») par
leur ministère. A la lecture de cet écrit, tout rempli d'onction,
de lumière et de force, mes entrailles se sont émues, elles ont
été bouleversées pour mon doux Sauveur. Je me suis levée

pour faire moi-même, avec toute la solennité et l'édification

dont j'étois capable, en faveur de mon Bien-aimé,
l'ouverture de nos assemblées religieuses en plusieurs lieux à la

fois, et en même tems mes mains ont distillé des écrits qui ren-
fermoient les plus pressantes invitations à venir y rendre à

Dieu la gloire et les honneurs qui lui sont dûs. Oui, mes doigts
ont distillé des écrits pathétiques, où je faisois sentir la nécessité

de servir Dieu publiquement selon ses loix saintes, et ces

ouvrages ont passé à travers les gardes et les surveillans de

l'Eglise romaine jusque dans les lieux dont ils croioient avoir
le mieux fermé l'entrée » (ec la poignée du verrou »).

Chap. VI, v. 3 : « Qu'on ne dise plus de moi que je suis

factieuse, hérétique et schismatique. Par ma fidélité inviolable.

j'ai dû convaincre mes plus ardens persécuteurs que j'appartiens

véritablement à Jésus-Christ, et mon doux Sauveur, par
sa protection si manifeste et par le succès qu'il donne à mes

travaux, fait bien voir qu'il est mon roïal époux. Il fait annoncer

sa parole par mon ministère (et paître son troupeau ») dans
le Roïaume des lys. »

Chap. VIII, v. 6 (le Sauveur) : « Quoique cette Nation (il s'agit
de la nation française) ait été cruelle comme la mort envers ma

Bien-aimée, — témoin entre autres le massacre de la
Saint-Barthélémy,— quoiqu'elle ait été longtemps inflexible comme le sé-



THÉODORE CRINSOZ DE BIONNENS 489

pulcre à son zèle, ses embrasemens seront pourtant enfin les

embrasemens d'un feu céleste, puisqu'elle sera enflamée
d'amour pour l'Eternel. »

Nous ne pouvons en finir avec ces citations sans transcrire
encore deux fragments tirés de la paraphrase de ce même
chapitre VIII. Ils sont trop intéressants pour ne pas figurer ici, ne
fût-ce qu'à titre de curiosa.

L'un, v. 8 et 9, est un dialogue entre la France et un autre
interlocuteur, au sujet duquel on reste dans le doute de savoir
si c'est Sulamith ou la Bien-aimée. — F. « Nous avons dans

Avignon et dans le Comtat Venaissin une sœur, une Eglise qui
est petite en comparaison de notre Eglise Nationale, et qui n'a
point de disposition à s'unir à notre divin Epoux. Que ferons-
nous éi cette sœur, au jour qu'on annoncera la parole de Dieu
chez elle et qu'on l'exhortera à rejeter les faux cuites et à

secouer le joug du Pape, pour suivre le pur Evangile » — B.
A. «Si elle concevoit pour la gloire de notre Dieu le même
zèle ardent (Khammah ou Khémah, au lieu de Khômah, ou ce

dernier mot pris comme forme du verbe Khoum) que la
Nation françoise, nous établirions dans ce païs-là une souveraineté

particulière, dont la Constitution seroit excellente et
précieuse (« des créneaux d'argent») ; mais puisqu'il n'y aura en
elle aucun amour pour Dieu (qu'elle sera « une porte » fermée;,
nous assiégerons (nâçour) dans son palais le Vice-légat, et tous
ceux à qui le Pontife Romain a confié le gouvernement de

cette Souveraineté » (le « cèdre, » emblème de puissance et

d'élévation).
Voici l'autre fragment, v. 11 et 12. La parole est de nouveau

à la Bien-aimée : « Le Salomon moderne avoit une Eglise
nationale (« une vigne à Baal-Hamon »), aux bénéfices de laquelle
il nommoit, tandis que le Pape en donnoit à prix d'argent
l'investiture par ses Bulles. Depuis que ce grand prince aura
secoué le joug du Pontife romain, il donnera lui seul l'investiture
de tous ces bénéfices. U confiera le gouvernement et
l'instruction de son Eglise nationale à des Pasteurs dont chacun

recevra annuellement mille pièces d'argent pour son salaire.
A l'égard des Pasteurs de l'Eglise réformée de France (« ma

THKOL. ET PHIL. 1887. 32



490 H. VUILLEUMIER

vigne qui est à moi »), je faisois donner à chacun d'eux, au re-
nouvellement de nos assemblées, mille pièces d'argent pour
salaire. Mais après votre conversion, ô Salomon moderne, ces

mille pièces d'argent ne seront pas moins à votre disposition
que celles des autres bénéfices de votre Boïaume. Seulement,

par un effet de votre piété et de votre munificence roïale, vous
ajouterez deux cents pièces en faveur des Pasteurs qui auront
été fidèles à leur devoir (« ceux qui gardent le fruit ») durant la

grande tribulation. »

XI

A qui hausserait les épaules à l'ouïe de ces fantastiques
révélations, M. de Bionnens a répondu d'avance dans sa

paraphrase très libre il en faut convenir, du chap. V, v. 11 :

« L'ouverture des divins Oracles du Seigneur remplit de

lumière et de douceur les hommesintelligens... En vain traite-ton

de visionnaires ceux qui méditent et qui expliquent ces

Prophéties. Ils sont lavez et déchargez de tout blâme par les

personnes judicieuses, modérées et équitables, parce que le tems
est venu, où toute notre attention doit se fixer sur l'accomplissement

des excellentes promesses que Dieu a faites à son

Eglise. »

A vrai dire, il est toujours venu, le temps de fixer toute notre
attention sur les promesses de Dieu, à la condition, bien entendu,
qu'il s'agisse réellement de promesses de Dieu, et que l'interprète

n'ait pas, pour nous servir des propres termes du
Philographe, « substitué aux vraies idées du Saint-Esprit des imaginations

humaines, de pures chimères. » A part cela, notre « visionnaire

» n'a pas tant tort: si les personnes judicieuses, modérées

et équitables ne peuvent le laver de tout reproche, elles
diront du moins à sa décharge que son interprétation prophétique

du Cantique ne vaut guère moins que tant d'autres
explications soi-disant profondes ou « mystiques » que le temps a

vu naître et passer. Elles lui reconnaîtront sans difficulté le
droit de dire à tous les commentateurs allégorisants et parabo-
lisants qui seraient disposés à le condamner ou à s'égayer sur



THÉODORE CRINSOZ DE BIONNENS 491

son compte : Que celui d'entre vous qui est sans péché, me
jette la première pierre

Tout en faisant de mauvaise exégèse, de Bionnens a eu sinon
le mérite du moins la douce satisfaction de faire une bonne

oeuvre, puisqu'il a contribué pour sa part à soutenir le courage
des pauvres pasteurs du Désert. Il a ainsi rempli de son mienx,
et non sans résultat, ce qu'il considérait comme sa mission
particulière. C'était un ministère comme un autre, quoique
sans mandat officiel. Lors même, par conséquent, que le travail

auquel il s'est consumé a été de nul profit pour la vraie
science biblique, ou ne peut être pour elle que d'une utilité
négative, qui oserait dire qu'il a perdu sa journée et n'a été

qu'un serviteur inutile
Grâce à la publication des Lettres de Paul Babaut ci Antoine

Court, le nom de Théodore Crinsoz de Bionnens prendra donc

rang, désormais, parmi ceux des chrétiens du Pays de Vaud

qui, au siècle dernier, se sont de diverses façons activement
intéressés au sort de leurs frères de France.

Les deux noms jusqu'ici les plus connus, quoique à des titres
bien différents, étaient celui du professeur Georges Polier,
l'infatigable protecteur des étudiants du séminaire, et celui du
ministre François-Louis Allamand, l'auteur de la fameuse

Lettre anonyme de 1745 sur les assemblées des Beligionnaires
en Languedoc. La première place, dans le reconnaissant
souvenir de la postérité des fidèles sous la croix, appartiendra
toujours à ce digne professeur de l'Académie de Lausanne, qui
mérita par ses soins dévoués d'être appelé « le véritable père
des protestants français1. » Mais les héritiers des pasteurs du
Désert n'associeront-ils pas avec respect à sa mémoire celle de

son ami et ancien disciple, de ce scrutateur persévérant des

mystères de la prophétie, dont les écrits faisaient les délices

et la consolation des bergers appelés à paître les troupeaux du

Sauveur, parmi les épines, dans le royaume des lis Nous

avons lieu de croire que, malgré ses singularités, ce pieux
rêveur leur sera plus sympathique que le remuant et caustique

Allamand, le maître du jeune Gibbon et le correspondant de

1 Lettres d» P. Rabaut, t. I, p. 18, note.



492 H. VUILLEUMIER

Voltaire, lequel d'ailleurs, il faut le dire, valait beaucoup mieux

que la réputation qu'on lui a faite à cause de sa Lettre -.

Mais il est un point de vue encore, auquel Crinsoz mérite de

fixer, plus qu'il ne l'a fait jusqu'ici, l'attention des amis de

l'histoire de la vie et de la pensée religieuses au sein du

protestantisme de langue française au dix-huitième siècle. Nous
voulons parler de sa piété personnelle et de la position qu'il
prit vis-à-vis de l'Eglise de son pays. C'est par quelques
considérations sur ce sujet que nous terminerons notre étude.

XII

On a appelé Crinsoz un mystique. Il ne peut être qualifié de

la sorte que si l'on donne au mot mystique le sens extensif,

vague et impropre où il est trop souvent employé en français.
A la vérité, Crinsoz lui-même en fait volontiers usage pour
désigner le genre d'interprétation qu'il faisait systématiquement
subir à l'Ecriture sainte. Mais c'était de sa part un abus. Le

vrai nom qu'il devait lui donner était tout bonnement celui

d'interprétation allégorique. Dans l'acception spéciale et
technique que le terme en question a reçue dans le langage théologique

et philosophique, il ne convient guère à l'homme dont
nous nous occupons. Il n'y a rien dans sa vie ni dans ses écrits
qui présente les caractères distinctifs de la mystique, pas plus
de la mystique pratique que de la mystique spéculative. On ne

peut en effet considérer comme telle la persuasion où il était de

posséder le charisme de l'interprétation des prophéties. Le

fait que Crinsoz a abandonné l'interprétation monacale,
vraiment mystique, celle-là, qui voit dans le Cantique l'expression
figurée des amours spirituelles de l'âme en extase et de son
divin époux, ce fait à lui seul est suffisamment significatif.

1 Voir les renseignements donnés sur Allamand dans l'ouvrage cité,
t. II, p. 123. On trouvera d'autres détails dans Cindroz, Histoire de

l'instruction publique dans le Pays de Vaud, Lausanne, 1853, p. 325 ss.,
dans Sayous, Le dix-huitième siècle à l'étranger, Paris, 1861, t. II, 75 ss.

et dans la thèse de M. Auguste Vuilleumier sur les apologistes vaudois

au XVIII' siècle, Lausanne 1876, pag. 48-55. Il n'existe pas de notice
biographique complète sur cet homme remarquable.



THÉODORE CRINSOZ DE BIONNENS 493

Avec plus de raison on peut ranger de Bionnens dans la

catégorie beaucoup plus élastique des piétistes.
Le piétisme n'avait peut-être pas poussé dans le pays de

Vaud d'aussi profondes racines, ni étendu si loin ses rameaux
qu'il le fit dans certaines parties de la Suisse allemande, pour
ne pas parler de l'Allemagne. Il n'en comptait pas moins, dès
la fin du XVIIe siècle, d'assez nombreux adeptes en différentes
localités de ce beau coin de terre. On l'avait vu apparaître sur
plusieurs points à la fois, et s'ouvrir, se plier à des influences
fort diverses. Aussi se produisit-il sous des formes et à des

degrés diversement nuancés. Tous les rangs de la société étaient
représentés parmi ses fidèles, depuis le laitier illettré jusqu'au
docte académicien, depuis l'élégante châtelaine jusqu'à J'humble
servante. Il gagna des amis et des organes dans le sein même
du clergé. Et il en fut ainsi jusque assez avant dans le XVIIIe
siècle.

Rien, par conséquent, de plus risqué que ce jugement
prononcé naguère ex cathedra, dans un des temples de Lausanne,
lors du 350e anniversaire de la Réformation du pays de Vaud

par messieurs de Berne : « Au XVIIIe siècle, c'est la mort sur
toute la ligne » On était très réveillé dans les cercles dont
nous parlons. Il y avait, on peut le croire, quelque vie dans

leurs conventicules, et bien des plumes pieuses se donnaient
du mouvement, si l'on en juge par certaines correspondances
du temps. Sans compter que dans l'Eglise officielle elle-même,
si engourdie qu'elle fût, tout ne dormait pas, tant s'en faut. Il
est vrai que, grâce au tempérament national non moins qu'à
cause de la surveillance exercée depuis Berne, cette vie n'aimait

pas à se répandre avec éclat. Elle craignait de s'évaporer
dans des manifestations bruyantes. La maxime exotique pas de

bruit, pas de vie n'avait pas encore fait fortune dans nos
paisibles contrées. Serait-ce pur hasard que des différentes formes
du piétisme du XVIIP siècle celle qui a survécu chez nous à

toutes les autres ait été la forme quiétiste '?
1 L'histoire de tout ce mouvement religieux reste encore à écrire. En fait

de monographies, nous possédons pour le moment l'intéressante étude de

feu M. Jules Chavannes sur Dutoit-Meinbrini, Lausanne 1865, et la notice



494 H. VUILLEUMIER

Le piétisme avait-il pénétré dans le milieu aristocratique où

naquit ef grandit le jeune Crinsoz, alors de Colombier? Nous

l'ignorons. Tout ce que nous savons desesjeunes années, c'est

que, au témoignage de son trop laconique biographe *, « la
félicité céleste faisait déjà à la fleur de son âge le sujet de sa joie
et de ses espérances. » Peut-être s'était-il trouvé en contact
avec des chrétiens de cette nuance pendant ses années d'étude
à Lausanne ou, plus tard, en Hollande. Quoi qu'il en soit, on a

vu qu'il refusa constamment de prêter le serment contre les

arminiens et les piétistes. On a vu aussi que, comme bon

nombre de ces derniers, il nourrissait à l'endroit du serment

en lui-même, surtout du serment obligatoire, des sentiments
et des scrupules qui le firent accuser, même par un homme

réputé libéral comme l'était J.-Alph. Turretin, d'anabaptisme
mitigé. Ses traductions bibliques, celles de sa première phase
déjà, étaient inspirées par le désir de saisir et de rendre la
vérité révélée dans toute sa pureté, sans égard pour « les
opinions régnantes, » c'est-à-dire la dogmatique officielle. Il les

destinait en première ligne aux « personnes faisant leurs
délices de la vraie piété. »

Cette vraie piété, il s'appliquait à la pratiquer journellement

dans sa propre vie, demandant à Dieu, par& des exercices

secrets, » la grâce de remplir ses devoirs envers lui et de lui
consacrer tout son temps et toutes ses facultés ; cherchant et

prêchant la paix, supportant les infirmes dans leurs faiblesses,
sachant s'imposer des sacrifices par amour du prochain. Il ne

permettait pas plus la louange à son adresse qu'il ne tolérait
en sa présence une liberté qui sentît la médisance. « Les amis,
écrivait-il à un de ses fidèles qui avait fait son éloge, nous
doivent une retenue scrupuleuse sur les louanges, auxquelles
on peut et on est toujours disposé de donner des interprétations

humiliantes. Les études dont nous nous occupons
demandent surtout de notre part une modestie et une réserve
toute particulière; d'autant plus que, comme dit saint Paul, ce

fort bien faite de M. Trechsel sur le pasteur Samuel Lutz d'Yverdon, dans
le Taschenbuch de Berne de 1858.

1 Article déjà plus d'une fois cité du Journal helvétique de 1766.



THÉODORE CRINSOZ DE BIONNENS 495

que nous possédons nous l'avons reçu, et si nous l'avons reçu,
seroit-il bienséant de nous en glorifier? Je ne vous cache donc

point que j'ai vu avec chagrin ce que vous dites de moi. »

Quoique « avantagé des biens de la fortune » et <c façonné

par la main des Grâces, » il ne frayait guère avec la belle
compagnie. Sans se soustraire aux « devoirs de la société civile, »

les remplissant selon sa position et de manière à édifier le

prochain par une conversation toujours instructive, il fuyait
les distractions, les frivolités, « les servitudes inutiles du
siècle. » A des savants du beau monde qui lui parlaient de leur
train de maison : « Je n'ai, dit-il, qu'un seul domestique, et
encore fait-il souvent trop de bruit pour moi. »

A ces traits, qui dénotent une poursuite active de la sainteté,
une recherche presque ascétique de ce que les pères du
piétisme néerlandais appelaient la précisité morale, il faut en

joindre d'autres, qui le caractérisent encore plus directement
comme pietiste. D'abord, sa passion pour l'union des enfants
de Dieu, ou, pour employer une expression favorite de certains
frères d'Allemagne, l'esprit philadelphique dont il était animé.
Ensuite ses doléances au sujet de l'état corrompu de l'Eglise,
de sa routine, de sa tiédeur, de sa mondanité, et plus spécialement

au sujet de l'humeur disputeuse, des subtilités scolas-

iiques, de l'esprit clérical de ses docteurs. Enfin, ses préoccupations

eschatologiques, cette attente impatiente de la grande
révolution qui devait, selon lui, amener à sa suite la gloire
terrestre de l'Eglise purifiée, unie et triomphante.

Mais voici en quoi lui et son école se distinguent très nettement

de bon nombre de leurs pareils, en Suisse et ailleurs : il
n'a aucune tendance sectaire. L'idée de « sortir de Babel, »

c'est-à-dire de se retirer de l'Eglise établie, ne parait pas avoir
abordé son esprit ou si elle l'avait abordé, il s'était hâté de la

repousser bien loin de lui. Chose d'autant plus remarquable que
les expériences mortifiantes qu'il avait faites comme ministre
de cette Eglise, jointes à la parfaite connaissance qu'il avait de

ses déficits, semblaient devoir l'exposer plus que bien d'autres
à pareille tentation. Tant s'en faut qu'il ait incliné de ce côté,

que, lorsqu'il est amené à parler des sectes, il lui arrive de



496 H. VUILLEUMIER

laisser échapper à leur adresse des mots sévères. « J'ai en
aversion, disait-il déjà en 1727, toute cabale et toutes les
mauvaises voies par lesquelles les sectaires cherchent à se faire
des partisans et des disciples. » S'il tient, contrairement à

Turretin, à ce que l'on marque et détermine nettement ce qui est
essentiel au salut, c'est « afin qu'au milieu de tant d'opinions
différentes que les hommes veulent faire passer pour
fondamentales, nous puissions demeurer tranquilles dans un ferme
attachement aux vérités salutaires. » Autrement, « il est à

craindre que toutes les sectes chrétiennes ne continuent à
s'anathématiser les unes les autres pour des articles qu'elles
regardent sans raison comme indispensables au salut. »

L'Eglise a beau être dégénérée, elle n'est pas pour lui une
Babel. Il y demeure et, tout en se livrant à des exercices de

piété privés, il continue à fréquenter le culte public, quitte,
sans doute, à ne pas s'associer au chant de certains psaumes
et à faire des réserves in petto sur telles ou telles prédications
qu'il pouvait être appelé à subir. Il regrette que l'Eglise n'ait
plus le moyen d'exercer une discipline sérieuse à l'égard de

ceux qui la déshonorent; mais ce regret ne va pas jusqu'à
l'empêcher de prendre la cène avec le commun des fidèles.

Le clergé a beau compter dans son sein des mondains, des
membres peu zélés ou animés d'un zèle amer; le ministre
dégradé se fait du saint ministère une trop haute idée pour songer
le moins du monde à l'amoindrir au nom du principe souvent
si mal compris du sacerdoce universel1.

Le pouvoir civil a beau ne réaliser que très imparfaitement
l'idée du prince ou du magistrat selon le cœur de Dieu, et
renier l'esprit de l'Evangile et de la Déformation par ses procédés

intolérants: M. de Bionnens, qui savait mieux que per-
1 Crinsoz voyait dans les quatre êtres vivants qui entourent le trône

céleste et célèbrent jour et nuit les louanges de Celui qui est assis sur le
trône, la représentation idéale des ministres de l'Evangile. Ils sont au
nombre de quatre pour marquer les quatre parties du monde où le clergé
chrétien sera répandu sous le règne glorieux du Messie. Le lion désigne
le courage et la force du vrai pasteur ; le bœuf, ses travaux et sa
patience; la figure humaine, sa sagesse et sa piété; l'aigle, sa vue
pénétrante des mystères du salut.



THÉODORE CRINSOZ DE BIONNENS 497

sonne combien est rude, parfois, l'étreinte du bras séculier,
n'attend pas le salut de l'Eglise de sa séparation d'avec l'Etat.
L'union des deux sociétés lui apparaît malgré tout comme un
bienfait. C'était de tout son cœur qu'il avait uni ses actions
de grâces à celles qui retentirent dans les temples de sa patrie
lors du second jubilé de la reformation bernoise de 1528. Il
considère comme fort privilégiés « les protestants qui vivent
dans des Etats où la réformation a été reçue par autorité
publique. » Aussi l'Eglise réformée de France, quand elle aura
cessé d'être une église sous la croix, s'empressera-t-elle, on
s'en souvient, tie remettre au futur empereur des Français, au
Salomon moderne, le soin de pourvoir à l'entretien de ses
pasteurs à elle aussi bien qu'à celui des ministres de son Eglise
nationale revenue au pur Evangile. L'union de l'Eglise et de

l'Etat, aux yeux de ce pietiste, est si bien l'état de choses
normal, que les Eglises nationales, après une courte éclipse pendant

la période de « l'apostasie, » subsisteront selon lui jusque
dans l'économie à venir, du moins jusqu'au jour où, l'empire
antichrétien étant entièrement détruit, le règne des saints, cette
nouvelle et vraie théocratie, sera établi sur la terre. (Voir entre
autres la paraphrase et les notes sur les chap. IV,Vet XXI de

l'Apocalypse.)
C'est assez dire que de Bionnens n'était pas de ceux qui, avec le

célèbre auteur de l'Histoire impartiale de l'Eglise et des

hérétiques, le pietiste radical Gottfried Arnold, et tant d'autres après

lui, ont prétendu rendre Constantin le Grand et, pour les

temps modernes, les princes et gouvernements protestants du

XVIe siècle responsables de tous les vices qui souillentl'Eglise.
Il ne partageait pas davantage l'illusion naïve ou la sainte

ignorance de ceux (crypto-catholiques sans s'en douter) qui voient
dans l'p]glise des premiers siècles une sorte de paradis perdu,
et qui prônent le retour ou du moins l'aspiration à cet état de

choses réputé idéal comme la condition sine quù non de toute

véritable réforme, comme un devoir sacré pour quiconque a

sérieusement à cœur la restauration de la vraie assemblée des

croyants, la conversion du « monde christianisé » et la venue
du règne des cieux sur la terre.



498 H. VUILLEUMIER

La purification de l'Eglise et son triomphe sur toutes les

puissances antichrétiennes du dedans et du dehors, notre
pietiste ne l'attendait, avec plusieurs autres, que d'une souveraine
intervention du divin chef de l'Eglise. Il avait le pressentiment
d'une crise prochaine. La vieille Europe allait au-devant d'une
« grande révolution. » Un jugement se préparait, d'où l'Etat et

l'Eglise sortiraient radicalement transformés. Son pressentiment

ne l'a pas trompé, si ce n'est que, dans l'impatience de

son désir et dans la ferveur de ses espérances, il croyait le

terme plus rapproché. Dans la crise historique qui se préparait,

semblable en cela aux anciens prophètes, il voyait déjà
le jugement suprême ; dans la fin de la période actuelle, le

commencement du siècle à venir.
Son devoir à lui, en attendant « le jour et l'heure, » c'était

d'avertir ses frères et de réchauffer leur zèle ; c'était de mettre
ses compatriotes en garde contre les progrès alarmants de la

tiédeur et de l'indifférence et de ranimer leur foi aux saintes
révélations de Dieu; c'était de rendre témoignage et de prier.
A l'imitation de saint Paul, il se fût môme dévoué pour sa

nation, si par là il eût pu espérer de convertir et de sauver ceux
qui n'avaient de chrétien que le nom.

De Bionnens n'appartenait pas non plus à cette classe de

piétistes (Calvin les eût taxés de « fanatiques») qui affectaient
de faire fi de la science, sous prétexte que la science enfle et

que le Père a caché les choses d'en haut aux sages et aux
intelligents. Ses écrits sont le fruit d'une étude savante et assidue
du texte original de la Bible. Ses notes sur l'Apocalypse
supposent une érudition historique fort respectable. De toutes ces
connaissances il eût pu faire assurément un meilleur, un plus
judicieux emploi. Elles n'en prouvent pas moins qu'il ne

jugeait pas le savoir humain incompatible avec la simplicité et
l'humilité de la foi. Ce n'étaient pas, du reste, les études
philologiques et historiques seules qui exerçaient sur lui leur
attrait. « Il avait, nous dit-on, le principe de toutes les sciences;

il étoit en état de les toutes manier... Disciple de Newton,
qui mieux que lui a saisi la découverte de ce grand maître?»
N'en déplaise à l'estimable panégyriste, que son piétisme n'a-



THÉODORE CRINSOZ DE BIONNENS 499

vait qu'imparfaitement guéri de l'emphase des enfants du
siècle, dans le cercle même des amis de Crinsoz, il y eut
quelqu'un qui l'avait certainement encore mieux saisie. On a compris

que nous voulons parler de J.-Phil. Loys de Cheseaux, le

jeune émule des Mairan et des Cassini. Lui non plus ne regardait
pas la science et la piété comme deux sœurs irrémédiablement
brouillées, puisqu'on a pu dire que « ce ne fut peut-être pas
la moindre originalité de ses travaux que d'avoir voulu, à

l'exemple de Newton, mais en plein XVIIIe siècle, soutenir par
la science ce que la science croyait alors renverser1. »

Quiconque s'est occupé de l'histoire du piétisme sait que ce

mouvement si complexe et si multiforme, grâce à cette
indifférence pour les distinctions confessionnelles dont il était le

plus souvent accompagné, a poussé certains de ses sectateurs
dans deux directions opposées. On a vu les uns s'en aller à la

dérive du côté du rationalisme, quelques-uns même échouer

sur le bas-fond du déisme. Pour d'autres, le piétisme n'a été

qu'une étape sur la route large et commode qui mène à Borne.

Il n'y avait pas de risque que l'auteur de l'Essai sur
l'Apocalypse, l'ami fidèle des pasteurs du désert et des églises sous
la croix allât se fourvoyer dans le chemin qui a pour issue le
« bourbier du papisme. » On pouvait être sûr qu'il n'y suivrait
jamais sa compatriote, la romanesque fille et élève de piétistes
qui est connue dans le monde sous le nom de Mmo de Warens.
En revanche, il est difficile de méconnaître dans sa piété, ou
du moins dans sa théologie, la présence de certains éléments

qui, en se développant, auraient pu l'entraîner en sens
contraire, sur les traces de Mlle Huber, l'auteur des Lettres sur la

religion essentielle à l'homme-.
Le zèle de Th. Crinsoz pour la tolérance procédait, sans

tloute, avant tout d'un principe de charité chrétienne et d'un

respect religieux pour la liberté de conscience. Mais ne tenait-
il pas aussi pour une part à l'ennui, à l'aversion même qu'in-

1 Secretan-Morcier, Revue suisse, de 1843, p. 261.

- Voyez sur le piétisme de Françoise-Louise de la Tour, devenue par
son mariage Mme Loys de Vuarrens, l'article de MM. A. de Montet et
Eug. Ritter, Bibliothèque universelle, mai 1884, et sur celui de Marie
Huber, l'article de M. Eug. Ritter dans les Etrennes chrétiennes de 1882.



500 H. VUILLEUMIER

spiraient à ce pietiste les discussions dogmatiques? N'est-il pas
significatif que ce qu'il trouvait surtout à déplorer dans l'église
du troisième période (Pergame), après son « élévation selon
le monde par la faveur de Constantin et de ses successeurs, »

c'était qu'on y eût négligé la pratique de la morale évangélique
« pour se perdre et s'abymer dans de vaines spéculations,
d'où naquirent des disputes à l'infini qui passèrent des

Ecclésiastiques au Peuple. » Et qu'est-ce donc qui « a été plus en

obstacle aux progrès de la réformation que les disputes qui
s'allumèrent bientôt entre les protestants » sur la cène,
l'ubiquité, la prédestination et bien d'autres articles Toutes ces

divergences de vue portent sur des choses accessoires, indifférentes

à la piété pratique. Au fond, « comme des hommes sa-

vans et pieux l'ont prouvé clairement ', » on convient de part et

d'autre de tout ce qui est nécessaire au salut, et l'on rejette ce

qui est incompatible avec l'essentiel, la qualité d'enfant de Dieu.
N'est-il donc pas du devoir non moins que de l'intérêt des

protestants « de regarder toutes ces différences en matière de

sentimens comme des inconvéniens inévitables, qui ne les

dispensent point de se reconnoitre pour frères et de s'aimer
comme tels? » A ceux qui sont dans ces dispositions « le

Seigneur n'imputera point cette séparation, qui est involontaire
et purement extérieure de leur part, ou plutôt, qui n'est pas
même extérieure par rapport à eux, puisqu'ils témoignent
hautement, toutes les fois que l'occasion s'en présente, qu'ils
se regardent tous comme membres d'un même corps mystique,

comme le Temple du Tabernacle du Témoignage. » (Apoc.
XV, 5.)

Ainsi, peu importe après tout à quelle communion
chrétienne on appartient extérieurement, à l'exclusion toutefois du

papisme; car celui-ci est antichrétien. Pour le croyant à qui
le Saint-Esprit rend témoignage qu'il est du nombre des fidèles

disciples du Seigneur, qu'il est enfant de Dieu, la différence des

formules doctrinales et partant des types confessionnels est

1 Crinsoz songeait sans doute à des hommes tels que le latitudinairo
J.-Alphonse Turretin du côté des réformés, le pietiste Christophe-Matthieu

Pfaff, professeur et chancelier à Tubingue, du côté des luthériens.



THÉODORE CRINSOZ DE BIONNENS 501

sans portée. C'est un inconvénient qu'il faut savoir supporter;
un mal inévitable qu'il faut prendre en patience.

Pareille « tolérance » dépasse évidemment la mesure de

largeur évangélique dont les églises de confession réformée
faisaient généralement preuve à l'égard des membres de l'Eglise
luthérienne, et qui a trouvé son expression, entre beaucoup
d'autres documents officiels, dans cet article des Ordonnances

pour les églises du pays de Vaud du 1erjuin 1758 : «Les luthériens

qui souhaiteront communier avec nous seront admis

comme frères, sans les engager à aucune déclaration de leur
croyance sur les articles où nous différons d'avec eux. » La

largeur à l'égard des individus d'autres dénominations est

poussée jusqu'à l'indifférence confessionnelle. Un homme qui
professait un semblable indifférentisme était-il pietiste ou bien
latitudinaire inclinant au rationalisme? Pour qui ne le saurait

pas d'avance, la question ne laisserait pas d'être embarrassante.

Seul le coloris quelque peu apocalyptique et « mystique

» du langage ferait, sans doute, pencher la balance du côté
de la première alternative.

Encore ce langage n'est-il pas toujours égal à lui-même. A

l'accent pietiste se mêlent des intonations étrangères. Au
milieu de modulations onctueuses et tendres sa font entendre
des notes discordantes et criardes. Les mots de « vertu, »

d' « innocence, » les termes de « généreux sacrifice fait à

Dieu,» de «récompense» réservée aux «gens de bien,» à

ceux qui par leur « intégrité » et leurs travaux « mériteront »

d'être élevés aux dignités du céleste royaume, font avec leur
entourage une singulière disparate. Ils sont tout surpris de se

rencontrer avec ceux de « conversion, » de « don gratuit de

Dieu, » de « grâce vivifiante du Saint-Esprit, » de « félicité
accordée à qui s'unit au Sauveur par une foi efficace. » Et cette

rencontre est doublement choquante dans des pages où le

Seigneur Jésus est appelé couramment « doux et charitable
Sauveur. » où il est parlé de « ses charmes vainqueurs » et du
« tendre attachement pour lui, » où il est dit que « les larmes
des pécheurs repentants désaltèrent son âme, » où l'église
figure sous le titre d' « épouse chérie de l'Agneau, » etc.



502 H. VUILLEUMIER

Dans ces notes qui détonent ne faut-il voir peut-être qu'un
effet accidentel des influences exercées par l'air ambiant, par
le milieu littéraire? Quel est en effet l'écrivain, si indépendant,
si original soit-il, qui ne paye un tribut à l'esprit de son siècle

par les concessions plus ou moins inconscientes qu'il fait au

langage à la mode Cette explication superficielle ne saurait
nous satisfaire. Il ne suffit pas non plus d'en appeler à

l'influence qu'a pu exercer sur le style, sur la terminologie de

Crinsoz, sa longue et assidue fréquentation des auteurs sacrés
de l'Ancien Testament. Ces inégalités, ces inconséquences de

langage tiennent à une cause plus profonde. Le dualisme existait

dans l'esprit même de l'auteur. Il y avait chez lui, comme
chez tant d'autres, un certain désaccord entre le cœur et

l'intelligence, entre la piété et la théologie. C'étaient comme deux

voix, celle de poitrine et celle de tête, de la dissonance
desquelles celui-là même qui les émettait tour à tour ne semble pas
s'être rendu compte. Ou, s'il en avait le sentiment, il n'éprouvait
pas, — vu son indifférence à l'égard fies déterminations dogmatiques,

— le besoin de les mettre à l'unisson. Il est permis de

supposer que sa théologie (pour autant qu'on peut parler de

théologie à propos d'un esprit ainsi fait) se ressentait de la
tendance arminienne et même semi-pélagienne de l'enseignement
qu'il avait reçu de quelques-uns des professeurs de Lausanne,
de ce Georges Polier, par exemple, dont un des condisciples de

Crinsoz dit dans ses mémoires : « Il a toujours été judicieux,
plein de bons sens et de modération dans ses sentimens et dans

ses remarques, et il n'a été orthodoxe qu'autant que de raison L»
Les idées et le langage du maître pourraient bien avoir déteint
dans une certaine mesure sur ceux de son ancien disciple.

Mais ce n'est pas tout. Le piétisme même de Crinsoz,
piétisme beaucoup plus pratique que mystique, devait le prédisposer

à un certain légalisme. Dans la devise consacrée : « foi
efficace » ou « active, » il devait être porté tout naturellement

1 Mémoires autographes de Christ.-Benj. Carrard, dit de Vienne. On

n'ignore pas que c'est Polier qui a revu et gâté le catéchisme d'Osterwald
en l'adaptant « à l'usage des écoles de charité » de Lausanne, d'où il
s'est ensuite répandu dans les écoles et les Eglises du Pays de Vaud.



THÉODORE CRINSOZ DE BIONNENS 503

à mettre l'accent principal sur l'adjectif. Sans doute l'assurance
du pardon, de la réconciliation avec Dieu, a pour condition la
foi, laquelle ne va pas sans une « amère, repentance, » une
« vive douleur » au sujet du péché. Sans doute encore, la foi
ne consiste pas seulement à embrasser la doctrine du Fils de

Dieu et à se conformer à ses préceptes, mais à s'unir de cœur
à ce Sauveur qui est« la source de toute justice. » Mais l'essentiel

est que cet état de grâce s'affirme et se contrôle par l'obéissance

active. Cette foi est tenue de faire ses preuves par un
christianisme fertile en bonnes œuvres, par la pratique de la loi de

Dieu et surtout de la morale de Jésus-Christ, en un mot par la
vertu. Et en perfectionnant ainsi sa sainteté à l'imitation du
Sauveur et avec le secours de son Esprit, l'âme vertueuse ne

peut qu'attirer de plus en plus sur elle les bénédictions de

Dieu. Dans ce sens, Crinsoz pouvait se croire autorisé à dire que
la vertu du chrétien est digne des célestes récompenses. Mais
de cette morale à base évangélique, voire même pietiste, qui ne

voit qu'il n'y avait qu'un pas au moralisme des rationalistes?
N'oublions pas, enfin, la notion toute intellectualiste que de

Bionnens avait de la révélation. Sur ce point, il n'était resté

que trop fidèle à l'orthodoxie régnante. On eût pu, semble-t-il,
attendre mieux d'un pietiste. La révélation n'était guère, pour
lui, que le divin complément des lumières de la « droite
raison. » Elle devait se caractériser, dans ses documents
divinement inspirés, par « la clarté, la liaison, la force du
raisonnement. » Ses moyens de légitimation, c'étaient les miracles
et l'accomplissement des prophéties, pour le moins autant que
la preuve interne, la démonstration d'esprit et de puissance.
Et avec cela, un subjectivisme sans frein dans le maniement
du texte sacré Une exégèse qui, sous prétexte ou avec
l'intention sincère de rendre « la vraie pensée du Saint-Esprit, »

trouve moyen de lire, non pas entre les lignes, mais entre les

mots et les lettres de l'Ecriture ce qui cadrait le mieux avec le
« système » prophétique de l'interprète, c'est-à-dire avec les

vœux et les espérances de son propre esprit!
En voilà plus qu'assez pour établir que si Crinsoz de Bionnens

a été pietiste, il représentait une des variétés du piétisme



504 H. VUILLEUMIER

qui offrent le plus d'affinité avec le rationalisme naissant. Lui-
même, sans aucun doute, eût renié énergiquemeht ce parentage.

Sa foi personnelle ou, pour employer une expression qui
lui est familière, son attachement pour le Sauveur, plus encore
que ce qu'il restait à sa théologie d'éléments traditionnels,
l'empêchèrent de franchir la limite, et nous ne sachions pas

qu'aucun de ses disciples immédiats l'ail franchie.
Au reste, il y a rationalisme et rationalisme, comme il y a

piétisme et piétisme.
Le rationalisme dans sa'vulgaire et plate nudité, l'Eglise de

notre pays ne l'a guère connu, du moins n'a-t-il jamais pris
possession de ses chaires. La réaction antidogmatique ne s'est pas
portée chez nous aux dernières extrémités comme elle l'a fait
dans d'autres Eglises protestantes, parce que, même sous le

règne du scolasticisme le plus orthodoxe, le culte de la saine
doctrine n'avait pas fait oublier au même degré les droits du bon

sens et les postulats de la conscience morale. En revanche, ce

que notre Eglise a bien connu, à la fin du siècle dernier et au

commencement du nôtre, c'est ce supranaturalisme qui, tout
en retenant le principe formel de la réformation, l'autorité des

Saintes Ecritures, reléguait clans l'ombre, sous le nom de

« mystères, » les vérités les plus hautes du christianisme, celles

qui font de l'Evangile une divine folie. Ce qu'elle a connu, ce

sont ces « ministres du culte » qui, tout en raisonnant et en

moralisant, cherchaient à se dissimuler la sécheresse de leurs
enseignements en les décorant de la phraséologie des « âmes

sensibles. » Ce sont ces chrétiens « raisonnables, » que le néo-

piétisme de notre siècle assimilait sommairement aux païens
honnêtes, mais qui, — heureuse inconséquence — démentaient

souvent par le cœur et la vie les préjugés et les erreurs de leur
esprit ; car si beaucoup d'orthodoxes, et même de piétistes,
étaient personnellement au-dessous du niveau de leur doctrine,
le christianisme pratique de ces prétendus incrédules valait parfois

infiniment mieux que leur chétive et pâle dogmatique.
C'est de ce rationalisme-là que le pietiste Crinsoz de Bionnens

nous paraît avoir été un des précurseurs.


	Théodore Crinsoz de Bionnens et son interprétation prophétique de l'écriture [fin]

