
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 20 (1887)

Artikel: Un laïque écossais pieux et hérétique [suite]

Autor: Astié, J.-F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379411

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379411
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UN LAÏQUE ÉCOSSAIS PIEUX ET HÉRÉTIQUE

J.-F. ASTIE

II

L'homme pieux.

Nous nous sommes occupés de l'hérétique chez notre laïque,
membre de l'Eglise libre d'Ecosse. Il nous reste à faire
connaissance avec l'homme pieux, dont vous aurez sans doute
déjà soupçonné l'existence.

Mais, avant d'aller plus loin, nous devons signaler encore la
plus grave de toutes les hérésies qui, j'en ai grand peur, aux
yeux de quelques-uns, risquera fort de compromettre la piété
du personnage. Notre laïque nie expressément, catégoriquement

le surnaturel. Les raisons qu'il donne pour ne pas
l'admettre tiennent à la nature de Dieu d'abord, et, en second lieu,
à la nature des choses.

« Maintenir que le surnaturel viole les lois de la nature,
c'est, dit-il, maintenir une impossibilité. En effet, je ne puis
imaginer aucune loi de la nature (ce qui signifie une loi de
Dieu qui est l'auteur des lois de la nature) pouvant être
suspendue. Et faire Dieu l'auteur d'une pareille suspension, serait
en faire un transgresseur de ses propres lois. Dieu lui-même a

une nature, ce que saint Pierre appelle la nature divine de

Dieu, et Dieu ne saurait se renier lui-même. Il doit, comme
tout le reste, demeurer fidèle à sa nature, sans cela il ne serait
plus Dieu. Par conséquent, dire que quelque chose est surna-



364 J.-F. ASTIÉ

turel, c'est un autre mot pour déclarer qu'il y a quelque chose
de supérieur à Dieu, ce qui est manifestement absurde. Voilà
pourquoi je ne pense pas que le mot surnaturel ait besoin d'être
défini : il n'y a tout simplement qu'à l'exclure du vocabulaire
du langage chrétien. L'idée même en est athée. »

Et ailleurs : « Il y a sans doute des natures supérieures à celle
de l'homme et la plus élevée de toutes, c'est la nature de Dieu.
Mais il me semble que Dieu ne saurait transgresser les traits
caractéristiques de sa nature pas plus que le brin d'herbe ne
saurait transgresser sa nature. Il est de la nature de Dieu d'être
aimant, miséricordieux, fidèle, juste, gracieux, et s'il devenait
le contraire, il ne serait plus Dieu. Sans contredit la nature
supérieure domine l'inférieure. La nature humaine intervient
dans les opérations de la nature végétale, de la nature
animale; et la nature divine intervient dans les opérations de la
nature humaine et dans le cours de toutes choses ici-bas, mais
Dieu fait tout cela d'une façon naturelle et non surnaturelle.

Notre Ecossais n'est donc pas déiste : il admet expressément
l'intervention de Dieu dans le cours des affaires humaines.
Seulement il veut que cette intervention soit appelée naturelle et

non surnaturelle.
Mais voici qui vous surprendra plus que la négation du

surnaturel, — du moins quant au mot, — notre laïque admet le
miracle. A ses yeux, miracle et surnaturel ne sont pas

synonymes, comme on le pense en général. Autant il repousse le
surnaturel, autant il admet les miracles qui, selon lui, ne sont

pas seulement possibles mais parfaitement naturels. Ce à quoi
il paraît donc surtout tenir, c'est à ce qu'on ne parle pas de

suspension des lois de la nature. Un miracle est une opération
de cette puissance mystérieuse qu'on appelle la volonté, —

qu'il s'agisse des brutes, des hommes ou de Dieu, — par
laquelle le courant des événements est détourné de la marche

qu'il aurait suivie, sans l'intervention de cette volonté. Bien
loin que ce soit là une contravention aux lois de la nature,
plus un homme est au courant de ces lois, plus puissantes
seront les opérations de sa volonté. La volonté de la brute,
dans une certaine étendue, dérange ce qui, sans cela, suivrait



UN LAÏQUE ÉCOSSAIS PIEUX ET HÉRÉTIQUE 365

la routine, le mécanisme de la nature ; la volonté de l'homme
trouble cette routine à un beaucoup plus haut degré encore;
et certainement l'analogie nous conduit à admettre que la
volonté de Dieu trouble cette routine dans une mesure infiniment
plus grande, tout en demeurant néanmoins en parfaite
harmonie avec les lois immuables de la nature, comme lorsqu'un
cheval fait monter une charge en remontant la pente d'une
colline.

Notre laïque définit le miracle la puissance mystérieuse de la
vie. Plus la vie est supérieure, plus mystérieux ou miraculeux
est le pouvoir. La croissance d'un brin d'herbe est un miracle,
mais nous ne l'appelons pas ainsi parce qu'il est trop ordinaire.
La vie animale exerce une plus grande puissance que la vie
végétale, et la vie humaine à son tour a une plus grande
puissance, comme s'expriment les ignorants, de suspendre les lois
de la nature. Or l'homme intelligent sait que ces puissances
sont obtenues, non par aucune violation des lois de la nature,
— qui étant des lois de Dieu sont immuables, — si bien qu'il
punit de châtiments correspondants ceux qui les transgressent,
— mais en obéissant à ces lois. La loi de la gravitation n'est

pas suspendue par le fait qu'un arbre s'élève du sol dans le

cours de sa croissance. Il s'agit ici seulement de la puissance
de la vie obéissant à la loi parfaite de Dieu. Qu'est-ce qui rend
la foudre obéissante comme un esclave à l'électricien qui la
manie? C'est la connaissance de la loi divine dans la sphère de

l'électricité, et l'obéissance à cette loi.
Mais outre cela, l'Ecriture nous parle encore d'une forme

supérieure de la vie, en face de laquelle l'existence humaine
ordinaire est présentée comme à peine supérieure à la mort.
Jésus dit à Nicodème qu'il doit naître de nouveau. Et il déclare
à ses disciples qu'il est venu afin qu'ils aient la vie et qu'ils
l'aient même en abondance. Toutes ces formes supérieures de

la vie entraînent avec elles des puissances supérieures capables
de contrôler les mouvements de l'univers, au moyen d'une
connaissance plus exacte des lois inexorables du monde,
jusqu'à ce que nous arrivions à celui qui est la tête, le centre de

toute vie, un avec toute loi et qui, en vertu de son obéissance



366 J.-F- ASTIÉ

parfaite à la loi parfaite de Dieu, trouve que les vents et la mer
lui obéissent ; même les esprits des morts reviennent à sa voix
du Hadès, pour habiter de nouveau leur corps terrestre. Ainsi
donc il y a miracle, même la résurrection d'un mort, mais tout
cela est naturel.

En ceci, comme en tout le reste d'ailleurs, je ne suis qu'un
simple rapporteur, un écho ; je vous donne les choses telles que
je les trouve, sans me charger de les expliquer, ni même sans

m'en déclarer l'éditeur responsable. Si cependant je puis
risquer une remarque, je dirai qu'il pourrait bien n'y avoir en

tout ceci qu'une querelle de mots, si seulement notre Ecossais

ne fait pas dépendre Dieu des lois de la nature qu'il a faites, au

point de risquer de le confondre avec elles. Mais c'est là de la
haute métaphysique; ne perdons pas terre.

L'essentiel est maintenu. Notre Ecossais croit à l'intervention

de Dieu dans le cours de la nature, seulement il demande

qu'on l'appelle naturelle, cette intervention, et non surnaturelle.
Il croit à l'efficacité de la prière. La puissance de la prière lui
paraît aussi miraculeuse, mais non surnaturelle. Il nous déclare

que toute vraie prière, — non pas le désir égoïste de quoique
convenance personnelle, ou le cri favori de l'égoïsme
désappointé, — est plus ou moins une impulsion divine. Et, plus
c'est le cas, plus le désir sera accompli, au moyen de la volonté
de Dieu, agissant d'accord avec les lois de la nature.

On dit souvent qu'il est hors de question de supposer que
Dieu changera le cours de la nature, simplement pour obliger
un individu. Mais la prière est une force morale et dans le
monde spirituel, comme dans le monde matériel, on peut
obtenir les résultats les plus surprenants au moyen des opérations
les plus insignifiantes. Un enfant poussant une détente peut
mettre une ville en ruines et une prière d'enfant peut mettre
en œuvre des forces suffisantes pour sauver une Sodome de la
destruction.

Notre Ecossais maintient fortement la différence entre
l'homme naturel et l'homme spirituel. Une distinction vitale
entre l'âme réveillée et l'âme non réveillée parcourt tout le
Nouveau Testament. Christ est la tête de chaque homme et en



UN LAÏQUE ÉCOSSAIS PIEUX ET HÉRÉTIQUE 367

vertu de ce fait, chaque homme est virtuellement un membre
de la famille divine. Mais il faut qu'il soit réveillé, né de

nouveau, avant de montrer les traits distinctifs de sa parenté
divine ; de même que le gland doit être né de nouveau, d'eau et

d'esprit, avant de montrer les traits caractéristiques de sa

parenté. Le gland, par sa naissance naturelle de l'arbre dont il
procède, est, sans nul doute, de la famille du chêne ; mais il est

pratiquement aussi mort qu'une pierre à tous les traits
caractéristiques de la vie du chêne, jusqu'à ce qu'il ait été enseveli

et soit né de nouveau, d'eau et du souffle réchauffant du ciel.
Tels sont les enseignements du Nouveau Testament par
rapport à la vie humaine, et c'est aux âmes réveillées que le mot
Eglise est appliqué dans le Nouveau Testament.

Notre Ecossais distingue donc entre la vie religieuse et la
vie ordinaire, entre la physiologie et la religion : on ne passe

pas de l'état d'homme naturel à celui de chrétien réveillé par
une nécessité de nature, comme celle qui fait passer de

l'enfance à la jeunesse, de la jeunesse à l'âge mûr et puis à

la vieillesse. Il faut une naissance nouvelle. Notre laïque
n'est donc pas déterministe : il voit dans la conversion un fait
moral.

Ceci nous amène à dire encore un mot des miracles. Notre
membre de l'Eglise libre d'Ecosse admet le miracle plutôt que
les miracles. « Quant aux miracles rapportés dans la Bible, il
est fort difficile pour nous, dit-il, à la distance où nous sommes
des faits, de s'assurer de l'exactitude des récits ; la chose est

même totalement impossible à la masse du commun peuple,
auquel l'Evangile de Jésus est spécialement adressé. Par

conséquent tandis que je maintiens que le principe des miracles

ou des œuvres puissantes est raisonnable et naturel, je
n'exprime pas d'opinion quant au détail de récits que je n'ai

pas moyen de vérifier. »

La réserve de notre Ecossais est remarquable et opportune.
On parle beaucoup de miracles de tout genre de nos jours ; on
a même ouvert des maisons, des institutions où le pouvoir de

faire des miracles fonctionnerait en permanence. Et, chose
curieuse tandis que les miracles de Lourdes et de la Salette se



368 J.-F. ASTIÉ

font oublier, c'est chez les protestants que le vent souffle aux
miracles. On a même prétendu, dans un journal de notre ville,
que cette heureuse coïncidence tendrait à prouver que Dieu

veut de nos jours gouverner son Eglise par les miracles. Cette

question a fait réfléchir certains hommes habitués à se rendre
compte des choses. A leur sens, trop de bien nuit. En constatant

la facilité avec laquelle autour d'eux, on fait des miracles,
on croit aux miracles et cela dans des milieux où tout esprit
critique ne fait pas entièrement défaut, ils se sont demandé si

la chose ne devait pas avoir lieu à un plus haut degré encore
en Palestine, parmi des populations incultes vivement
impressionnées par la puissance morale, par la fascination que la

personne de Jésus exerçait sur eux. De sorte que les ardents avocats

des miracles du XIXe siècle, pourraient bien avoir une
mission fort différente de celle qu'ils s'attribuent. Il se pourrait

qu'ils enhardissent quelques personnes à considérer le
miracle non pas comme surnaturel, mais comme naturel, pour
parler avec notre Ecossais. Notre laïque ne va pas jusque-
là ; mais il semble être sur la voie, en faisant ses réserves à

l'occasion des miracles historiques, tout en admettant la réalité

du miracle en général.
Vous l'aurez remarqué, notre Ecossais voit loin et juste.

11 a beau se défendre d'être savant et prétendre expressément
qu'il n'a pas même étudié la philosophie, en le voyant
rencontrer juste comme il fait, on le soupçonnerait volontiers
d'en savoir beaucoup plus long que sa modestie ne veut le
laisser paraître.

Il est une grande question qui divise les philosophes : y
a-t-il une nature en Dieu ou n'y en a-t-il pas Le bien est-il
bien parce que Dieu veut qu'il le soit, la liberté divine constitue-
t-elle le bien bien, ou Dieu est-il forcé de vouloir ce qui est

bien et qui, par conséquent, le domine D'après notre laïque,
Dieu ne serait pas Dieu s'il n'était pas ainsi emprisonné dans
les lois de sa nature. Peu importe d'ailleurs que les lois de la

rectitude morale soient éternelles comme Dieu lui-même ou

qu'elles soient l'expression de la volonté de Dieu. Car si Dieu

a voulu de pareilles lois, son attribut essentiel, l'immutabilité,



UN LAÏQUE ÉCOSSAIS PIEUX ET HÉRÉTIQUE 369

réclame que ces lois soient éternelles comme lui. « La liberté
de la volonté divine est absolue et toutefois nous pouvons dire
avec respect qu'il est soumis à la nécessité d'être fidèle à son

propre caractère. Dieu, en efîet, ne saurait se renier lui-même ;

c'est là le principe de la confiance chrétienne.
Notre laïque n'a pas seulement le flair philosophique suffisant

pour trancher des questions qui ne sont pas à la portée
de tout le monde, il arrive en théologie, aux mêmes résultats

que Schleiermacher qu'il ne professe pas connaître. « Plus

nous étudions les voies de Dieu à l'égard de l'homme, dit-il,
plus nous trouvons que ce que nous appelons attributs divins,
amour, miséricorde, sagesse, justice, colère, etc., ne sont que
des manifestations d'une seule et même chose ; les aspects en

sont déterminés par les objets sur lesquels les dispensations
tombent, comme par exemple le bleu, le jaune, le rouge sont
déterminés, non par des différences dans les rayons émanant
du soleil, mais par les caractères des objets sur lesquels ils
tombent, ainsi le même feu durcit l'argile et fait fondre l'or.
Voilà comment nous sommes amenés à reconnaître la justesse
de cette doctrine scripturaire enseignant que c'est le même
Dieu d'amour qui endurcit les rebelles et qui amollit le cœur
des pénitents. »

« Je crois qu'il est de grande importance de maintenir l'unité
du caractère de Dieu ; car comme toutes les couleurs sont
contenues dans le même rayon lumineux, ainsi tous les attributs
de Dieu sont contenus les uns dans les autres dans sa conduite
à l'égard des hommes. »

En voyant notre laïque écossais si au courant et rencontrant
si juste dans les questions les plus délicates et les plus
modernes, on est disposé ou bien à suspecter sa modestie ou à se

demander s'il n'y a pas quelqu'un, une espèce de nymphe Egèrie,

pour lui servir de souffleur. Il est malaisé de ne pas songer
à un acteur muet se produisant sur la scène, tandis qu'un
personnage réel et inconnu serait dans les coulisses et prononcerait

les paroles. L'illusion serait complète parce que les gestes
de notre Ecossais seraient en harmonie parfaite avec les paroles
qu'on lui met dans la bouche.



370 J.-F. ASTIÉ

On éprouve surtout cette impression quand on voit notre
laïque s'orienter au milieu des partis théologiques en présence
et prendre sa place à lui, en disant à chacun son mot. Il
remonte à la publication qui fit quelque bruit en Angleterre vers
1860, Les Essais et Bévues. Ils ressemblent, dit-il, à une
magnifique statue, belle, attrayante dans ses proportions
extérieures mais manquant de toute vie. L'orthodoxie de son côté,
si peu attrayante qu'elle puisse paraître à l'extérieur, a cependant

cet immense avantage d'être une chose vivante. Il se

peut qu'elle n'ait qu'une vie très faible, ballottée çà et là par la
marée des affaires humaines. Elle requiert la dure carapace
calcaire des confessions de foi et des catéchismes pour protéger

sa faible vitalité ; cependant elle est toujours animée par
le souffle de vie.

Mais, se demande notre laïque, — et en faisant cette question

il marque sa position entre les belligérants, — pourquoi
ne pas combiner les deux? Pourquoi un christianisme vivant
ne prendrait-il pas une forme vivante? Il fut un temps où la

plus haute phase de la vie religieuse était celle des molusques.

Ainsi, au mont Sinai, par exemple, alors que la vie était
enveloppée dans l'épaisse carapace des formes rigides. Mais nous
vivons actuellement dans une ère supérieure et nous ne nous
faisons pas une idée de notre position avancée, si nous nous

imaginons que le christianisme signifie seulement passer d'une

carapace dans l'autre. L'orthodoxie des temps passés paraît
toujours jalouse des progrès du monde et c'est cette jalousie
qui lui fait manquer son propre but; le monde en effet refuse
le contrôle de l'orthodoxie, et le monde avance et progresse,
malgré l'opposition de l'orthodoxie. Et voici le résultat auquel
on aboutit : le christianisme au lieu de prendre sa vraie position,

qui est de se maintenir à l'avant-garde de l'humanité en

imprimant une direction vraie au progrès, l'orthodoxie se maintient

en arrière et contraint le christianisme à prendre une
humble position à l'arrière-garde. Depuis le temps où l'orthodoxie

lança ses anathèmes contre Galilée jusqu'aux jours
d'aujourd'hui, le christianisme officiel a toujours cherché à

arrêter les progrès des sciences : ce n'est qu'avec répugnance



UN LAÏQUE ÉCOSSAIS PIEUX ET HÉRÉTIQUE 371

que l'orthodoxie finit par accepter les vérités qui ne peuvent
plus être niées. Le christianisme devrait être l'aiguille
indiquant l'heure qu'il est, mais au lieu de s'acquitter de cette

mission, il reste en arrière ; il faut que les aiguilles soient avancées

de temps à autre mécaniquement, pour correspondre avec
le temps vrai. Il a besoin d'être purifié, réglé.

Un des points sur lesquels le christianisme du jour est en

désaccord avec la science est celui-ci : la Bible doit-elle être

acceptée comme un fardeau pesant sur l'intelligence ou comme
un guide moral pour la conscience? L'orthodoxie se prononce
en faveur de la première opinion, mais la voix irrésistible du

progrès se prononce pour la seconde. De même que l'orthodoxie

a déjà cédé aux exigences de la science de la nature,
aussi sûrement elle devra baisser pavillon devant les exigences
de la science intellectuelle.

Voici comment notre laïque marque l'attitude différente des

deux partis extrêmes, quant à la préparation historique à

l'Evangile. Il compare les hommes qui insistent sur les
arguments extérieurs, rationnels, à ces niais qui, au moment où on
lance un magnifique navire, supposeraient qu'il ne flotterait
pas s'il ne continuait d'être soutenu par les mêmes échaffau-
dages sur lesquels il reposait pendant qu'il était sur le chantier ;

et qui en conséquence se mettraient en devoir d'enfoncer des

étais dans la rivière, sous le vaisseau, en vue de le soutenir
sur l'eau. Quelques personnes pourraient croire que toute cette
masse inutile n'est qu'un humbug et demanderaient qu'on fît
sauter le tout comme obstruant la navigation. D'autres
verraient que les étais artificiels sont seuls le humbug et qu'en
s'en prenant à eux, on n'avait pas en vue de couler le navire,
mais de le mettre en liberté pour en faire un messager allant
jusqu'aux extrémités de la terre.

Les écrivains des Essais et Bévues ont tort en disant que ces
étais artificiels n'ont jamais été indispensables et ne peuvent
jamais l'avoir été. Le pendule a oscillé trop à gauche, mais il
reviendra en arrière et le résultat de la commotion provoquée

par cette publication sera le suivant : le christianisme sera
débarrassé des obstacles provenant du rationalisme, obstacles



372 J.-F. ASTIÉ

au moyen desquels une orthodoxie bien intentionnée a cherché
à le mettre à l'abri du danger et alors il pourra flotter hors de

l'atteinte des attaques du rationalisme.
Notre Ecossais maintient du reste le fait historique de la

révélation. Il n'y a, selon lui, qu'un seul moyen d'arriver à la
vérité naturelle ou spirituelle, savoir la révélation objective
interprétée, reconnue, assimilée par l'âme qui en fait son
affaire propre. « Je ne suis pas d'accord, dit-il, avec ceux qui
regardent la vérité comme une pure évolution de la conscience ;

la conscience, à mon sens, ne peut, pas plus que l'œil, créer
les objets qu'elle perçoit. » Il n'y a pas de faculté humaine qui
puise, en elle-même, la conscience de la vérité morale ou

physique. Mais justement comme la conscience des objets
matériels provient du fait que ces objets entrent en relation
avec nos sens; de même aussi la conscience de la vérité
spirituelle est provoquée par les révélations de l'Esprit de Dieu

entrant en relation avec notre faculté servant à la perception
spirituelle.

Il n'y a qu'un unique moyen de reconnaître vers lequel des

deux extrêmes penche notre laïque écossais; c'est évidemment
du côté des hommes de la droite, car il les châtie d'importance.
A l'entendre, ce sont des esprits médiocres, vivant dans un
monde factice, absolument étrangers aux besoins, aux
préoccupations de leur époque, qu'ils dédaignent du haut de leur
humilité orgueilleuse ; au fond de vulgaires rationalistes avec
des prétentions de connaître mieux que d'autres les vérités
bibliques. En dépit d'éléments vrais, vivants, effectifs, ils font
dépendre la religion de l'intelligence; ils donnent pour base

à la foi une connaissance correcte du plan de la rédemption.
C'est ainsi qu'on surcharge l'Evangile de doctrines jusqu'à ce

que le noyau de la vérité soit incrusté dans un coquillage
presque impénétrable. Ils s'imaginent que le monde sera
amené au christianisme par les doctrines, par les préceptes,
plutôt que par l'exemple de la vie de Christ et par la vie découlant

de sa personne.
Pour preuve d'étroitesse, notre Ecossais cite le cas d'un

docteur, un des principaux champions du parti évangélique,



UN LAÏQUE ÉCOSSAIS PIEUX ET HÉRÉTIQUE 373

qui n'a imaginé rien de mieux que de fonder une société en

vue d'empêcher les jeunes gens d'être troublés par le mouvement

actuel des idées. Et il ajoute : « Est-ce que ce ne fut
donc pas toujours la mission des prophètes, depuis que le
monde est monde, de troubler les esprits, d'ébranler la
confiance dans la religion populaire de l'époque? » Il s'élève avec
force contre une théologie sèche et dure qui ne sait admettre
d'autres relations essentielles entre Dieu et l'homme que celles
entre le créateur et la créature. Mais c'est là n'établir entre la

race humaine et le Père, qui est dans les cieux, aucun rapport
plus intime que celui qui règne entre le créateur d'une part, le

chien, les moutons de l'autre. C'est là priver l'humanité de

toute fraternité avec Jésus-Christ et enlever toute signification,
toute portée à ces appels pressants adressés dans l'Ecriture
aux enfants égarés. Cette théologie disparaît rapidement,
aucun effort ne réussira à la sauver; notre monde théologique
est de plus en plus en proie à la confusion. Nous paraissons
être dans cette phase de dislocation indiquant l'aurore d'une
ère nouvelle, ou de la venue du Fils de l'homme, comme
l'Ecriture désigne ces époques de l'histoire humaine auxquelles
les vieux systèmes branlent, tombent en ruines, tandis qu'une
vie fraîche, vigoureuse surgit des décombres.

Du reste, tout en disant leur fait aux évangéliques, notre
laïque ne leur conteste nullement le droit de maintenir, de

propager leurs doctrines ; il déclare éprouver pour plusieurs
d'entre eux les plus vives sympathies. Mais ce qu'il déteste,
c'est leur intolérance à l'égard de ce qui contredit cette
satisfaction de soi-même qui caractérise leurs allures. C'est là un
esprit essentiellement de ce monde, lorsqu'on s'y livre il éteint

l'Esprit de Dieu qui enseigne le sacrifice de soi-même ; cette
tendance trouve sa plus haute expression dans la célèbre prière :

« Seigneur, je te rends grâce de ce que je ne suis pas comme
le reste des hommes. »

Quel est donc cet intrépide jouteur ayant ainsi son franc-

parler avec tout le monde? Quel nom doit-il prendre dans la

mêlée des partis à travers laquelle il se fraie hardiment sa voie,
en faisant vigoureusement fonctionner les coudes? Avant de



374 J.-F. ASTIÉ

lui donner un nom, nous lui laisserons le soin d'exposer lui-
même son point de vue.

Ce point de vue se résume en deux grandes idées, le facteur
divin et le facteur humain, appelés à se pénétrer intimement

pour constituer la vie chrétienne.
De même que l'image de la nature doit être imprimée sur les

organes des yeux, avant que les choses extérieures puissent
être perçues, ainsi Dieu en dehors de vous n'est rien pour
vous, jusqu'à ce que, par l'œil de la foi, l'image de Dieu soit
reproduite intérieurement. On dit souvent que c'est là mettre
sa confiance en soi-même, mais il n'en est pas ainsi, pas plus
que le fait d'ouvrir vos yeux au monde extérieur n'implique
que vous ayez rien à faire dans la création de ce monde. Dans
le monde naturel votre croyance est fondée sur des perceptions

naturelles et dans les choses du domaine spirituel votre
foi est fondée sur des perceptions spirituelles.

La conscience est l'organe par lequel nous saisissons la

vérité religieuse. Sans doute la conscience n'est pas dans son
état normal ; elle n'y sera peut-être jamais sur la terre. Mais,

peu importe, fausse ou exacte, elle n'en est pas moins le tribunal

en dernier ressort au moyen duquel un homme interprète
la loi de Dieu et discerne son devoir. Ce n'est pas là placer la
conscience au-dessus de la loi; la loi est manifestement plus
élevée que la conscience ; mais c'est uniquement par l'illumination

graduelle de la conscience que l'homme en vient à

connaître ce qu'est réellement la loi divine. Nous ne sommes

appelés à rien croire que nous ne puissions vérifier par l'expérience

ou par l'intuition. La devise de l'Ancien Testament est

la suivante : « Goûtez et voyez que le Seigneur est bon, d et

celle du Nouveau Testament : « Eprouvez toutes choses et

retenez ce qui est bon. »

On ne saurait trop veiller à conserver intacte la délicatesse
des consciences! Il y va de la vie spirituelle tout entière. Il faut

se rappeler que tout ce qui ne se fait pas avec foi, avec la
conviction que cela est vrai, est péché.

Notre laïque, qui connaît les cœurs, prononce à cet égard

une parole de nature à troubler bien des âmes. « Il n'y a pas



UN LAÏQUE ÉCOSSAIS PIEUX ET HÉRÉTIQUE 375

de doute, dit-il, que beaucoup de ce que, de nos jours, on
appelle foi, n'est purement et simplement que de l'incrédulité
et de la paresse, redoutant de regarder en face les questions
actuelles quand elles dérangent notre créance. »

Voici un passage remarquable où la supériorité de la
conscience sur la logique est hautement proclamée. Notre
expérience est l'unique autorité réelle que nous ayons dans les

questions morales; car il n'y a pas de preuve logique, quant à

la signification des mots, qui puisse nous lier à quelque chose

révoltant nos convictions morales. La manifestation de la loi
sous une forme objective a pour effet de réveiller, de stimuler
la puissance de la conscience; mais c'est seulement dans la
mesure où elle obtient ce résultat qu'on peut dire de la loi
qu'elle a une autorité réelle sur notre nature morale. La loi de

Dieu sera toujours supérieure à notre conscience et condamnera

le transgresseur, que la conscience reconnaisse ou non la
loi. Si un homme viole ses convictions consciencieuses pour
obéir à des preuves logiques auxquelles il ne peut résister, soit

par défaut de connaissance, soit pour d'autres raisons, cela ne

pourra nuire qu'à la délicatesse de conscience, sans produire
rien qui puisse être appelé proprement obéissance à la loi,
l'interprétation qui lui est ainsi imposée fût-elle correcte. Si

l'homme pèche contre sa conscience, la loi de la conscience
la rend plus émoussée, plus dure jusqu'à ce qu'enfin la

perception morale d'un homme devienne si obtuse qu'il croit de

son devoir de rompre avec la conscience et de la livrer à

l'Eglise, à la grammaire grecque.
La seule autorité que notre laïque admette, c'est l'autorité

intrinsèque de la vérité se justifiant elle-même à la conscience,
indépendamment dé tout témoignage extérieur, de tout mérite
du canal par lequel elle peut parvenir jusqu'à nous. Notre
Ecossais maintient expressément le mot autorité pour désigner

cette impression, que fait sur la conscience, sans
intermédiaire aucun, la vérité évangélique qui lui est présentée.
Dans le vrai sens du mot, la liberté et l'autorité sont une seule

et même chose, ce pouvoir, cette puissance dont parle Jésus.

Un homme ne voit pas un attentatala liberté do son jugement



376 J.-F. ASTIÉ

dans le fait qu'il est contraint d'admettre que la couleur de

l'herbe est verte; et toutefois, en réalité, il l'appelle verte en

vertu de l'autorité que l'herbe exerce sur les organes au moyen
desquels il perçoit.

Dieu nous a déclaré que celui qui s'est rendu maître de la

plus simple de toutes les vérités religieuses, savoir qu'il doit
obéir à la conscience et s'attacher à elle, est sur la bonne voie

pour apprécier toute vérité religieuse. « Si un homme veut
faire la volonté de Dieu il connaîtra si ma doctrine est de Dieu. »

Ces convictions de la conscience concordent avec la plus simple

de toutes les théologies : Dieu est ; (Hébr.XI, 6) elles deviennent

graduellement plus élevées, plus claires, à mesure que le

fidèle croît dans la ressemblance avec Jésus-Christ par une vie
de sacrifice, en prenant sa croix, en vivant dans un esprit de

soumission à la volonté du Père et en se confiant en son

amour. Il se peut que ce ne soit qu'à la suite d'une longue
vie de communion avec Dieu, peut-être jamais de ce côté-c
de la tombe, qu'on aperçoive que la base de toutes ces
convictions repose sur la divino-humanité de Jésus, le Fils de

Dieu, la tête de la race humaine. Comment cette tête divine
fait-elle connaître sa volonté aux hommes? C'est là ce que
la théologie allemande ni aucune autre ne saurait expliquer,
pas plus qu'on ne saurait expliquer comment la tête de l'homme
fait connaître ses volontés à la main. Mais de même que la
main connaît, reçoit les impulsions de la tête à laquelle elle

obéit, ainsi les brebis de Jésus le suivent, car elle connaissent

sa voix.
Un autre principe important c'est que l'union de Christ avec

les siens n'est pas seulement un mystère à méditer, mais une
réalité qui doit être mise en pratique dans la vie. Christ dit :

« Je suis la lumière du monde, » mais il dit aussi : « Vous êtes

la lumière du monde. » S'il s'est déjà sacrifié lui-même, nous
devons aussi présenter nos corps en sacrifices vivants. S'il a

bu d'une coupe, nous devons boire également de la même

coupe. S'il a porté la croix, nous devons, de notre côté, renoncer

à nous-mêmes, prendre notre croix et le suivre. S'il a

donné sa vie pour le monde, nous devons, nous aussi, donner



UN LAÏQUE ÉCOSSAIS PIEUX ET HÉRÉTIQUE 377

notre vie pour nos frères (Jean III, 16; 2 Cor. IV, 10, 11). Si

Christ a été affligé dans l'intérêt de son peuple, nous devons
de notre côté achever ce qui reste des souffrances de Christ
pour son corps qui est l'Eglise. Si Christ' est appelé le Fils
bien-aimé de Dieu, nous sommes appelés, nous aussi, à être
les fils de notre Père qui est dans les cieux.

Je ne saurais comprendre comment la vie et la mort de Jésus

ôtent le péché du monde. Mais je vois que le sacrifice de soi-
même dans sa forme finie parmi les hommes, accomplit un
salut fini. Plus j'y pense, plus il me semble que l'unique
différence entre la vie et l'œuvre de Christ d'une part, et la vie et
l'œuvre des chrétiens d'autre part, est la différence qui existe
entre le fini et l'infini, le parfait et l'imparfait.

Et notre Ecossais s'écrie à cette occasion : « Voilà un Evangile

qui peut être prêché à toute créature. Il peut être admis

par les enfants, par les pauvres, par les ignorants, parles Juifs
et par les Gentils. La croyance en la vérité ne dépend plus alors
de l'étendue, de l'exactitude de la connaissance humaine; ni
de la science, ni de la sagesse, ni de la pureté avec laquelle
les documents sacrés nous ont été conservés, ni de la parfaite
exactitude primitive de ces documents eux-mêmes, ni de rien
d'humain, en un mot, mais de Dieu seul.

Si l'on n'est pas chrétien cela ne tient pas au manque de

lumière. Si la révélation a un sens intelligible, elle désigne
quelque chose présenté à nos facultés de discernement, que
nous ne pouvons nous dispenser d'accepter, à moins de fermer
les yeux ou, pour parler avec le Seigneur, à moins de préférer
les ténèbres à la lumière. De sorte que nous croyons, non pas
en vertu de la crédibilité des écrits, par le moyen desquels la
vérité nous est présentée, mais en vertu de la puissance inhérente

à la révélation d'emporter notre assentiment; de sorte

que l'incrédule ne commet pas seulement une erreur de jugement

: il est moralement coupable.
Si quelqu'un est disposé à nier la possibilité d'une pareille

communion immédiate, consciente avec Dieu, comme quelque
chose de visionnaire, indiquant le fanatisme, qu'il se dise bien

qu'il est d'une autre opinion que les apôtres et le Seigneur lui-
THÉOL. ET PHIL. 1887. 2-5



378 J.-F. ASTIÉ

même ; qu'il est toujours sous le régime de l'Ancien Testament
ou qu'il est retourné à la position de l'Eglise de Rome qui voit
avant tout dans le christianisme une loi. Dans ce cas, en
effet, Jésus-Christ n'est plus qu'un législateur moral ou
dogmatique. Il n'est pas même possible d'arriver au sentiment
du pardon des péchés, si Dieu lui-même ne rend pas
immédiatement et directement témoignage à la conscience humaine

par le Saint-Esprit, comme réconcilié avec nous. Alors ce
n'est que de seconde main que nous connaissons les choses
divines.

Jamais l'Ecriture, la Parole de Dieu, n'a prétendu s'interposer

entre nous et Christ, pour prendre sa place et celle de

son Esprit. Si notre communion avec l'Ecriture devait
supplanter la communion avec Christ, nous traiterions la Bible
d'une manière superstitieuse, nous pécherions contre Christ
notre Seigneur et notre Maître.

Nous plaçons en garde contre la méthode qui consiste à se

satisfaire avec des vraisemblances, des probabilités, alors que
notre nature est destinée, préparée à atteindre un plus haut
degré de certitude, à entrer dans une communion immédiate
avec Dieu et que tout ce qu'il y a de plus profond en elle soupire

après ce rapport immédiat.
Chose curieuse et décisive, en faveur de ses idées favorites,

notre hérétique écossais en appelle à la confession de foi de

Westminster qui, avec tous les symboles du XVIe siècle, renvoie

au témoignage du Saint-Esprit comme à la seule preuve
efficace à faire valoir en faveur de la vérité de l'Evangile. De

sorte que notre laïque, que je vous ai présenté comme un
hérétique, pour parler avec le peuple, est en réalité un orthodoxe,
un héritier légitime de la réformation, tandis que ceux qui
songeraient à lui jeter la pierre auraient perdu jusqu'au sens de

la vérité qu'ils prétendraient défendre.

Maintenant, il n'y a plus d'hésitation possible. Hérétique ou

orthodoxe, nous pouvons donner à notre laïque écossais le

nom qui lui revient parmi nos partis religieux. C'est un
représentant de la mystique, de ce point de vue théologique qui
enseigne l'union pratique, immédiate, personnelle de l'âme



UN LAÏQUE ÉCOSSAIS PIEUX ET HÉRÉTIQUE 379

avec Dieu et qui voit dans cette communion la source de la vie
religieuse, la vie même.

Le titre de mystique est mal porté; il rappelle, en effet, beaucoup

de rêveries et d'extravagances. Cela tient à deux choses.

Premièrement, on confond les mystiques et les piétistes, bien

que la différence soit profonde. Les mystiques sont des hommes

nouveaux, les porteurs d'une vie nouvelle; ils regardent
vers l'avenir; les piétistes, au contraire, sont pleins de respect,
d'une piété excessive, exagérée (de là leur nom) pour toutes
les doctrines, les institutions du passé. Ils s'épuisent à le
galvaniser ce passé, par des réveils artificiels comme eux-mêmes,
jusqu'à ce qu'ils aboutissent aux idées les plus fantastiques.
Ainsi, en vertu d'une opinion récente, à la mode parmi les

avancés, la santé du corps serait toujours un exposant parfait
de la santé de l'âme, si bien qu'un chrétien ne devrait jamais
être malade, et, par conséquent, ne pourrait jamais mourir
apparemment. Ce n'est pas là du mysticisme; c'est du
piétisme, .sec, étroit, aussi superficiel que prétentieux et inintelligent.

Une seconde circonstance qui a fait une mauvaise réputation
à la mystique, c'est qu'il lui arrive parfois do mépriser la

science et l'étude : ce qui ne manque pas de la faire avorter
dans ses entreprises de rénovation.

Notre laïque écossais est à l'abri de tous ces travers-là. Il est
bien un mystique des plus authentiques, mais un mystique
rationnel, raisonnable. Vous serez complètement rassurés

quand vous l'aurez entendu recommander l'alliance inévitable,
profonde de la foi et de la raison, de la théologie et de la

piété.
Il n'est pas de ceux qui voudraient nous faire surmonter les

difficultés au sujet des mystères divins par le simple exercice
d'une crédulité aveugle. « Celui, dit-il, qui parle contre la

raison parle contre sa propre conscience, et, par conséquent,
il est certain qu'un homme ne sert pas Dieu avec bonne
conscience quand il le sert contre sa raison. »

Notre Ecossais montre dans quelle grossière contradiction
tombent les piétistes quand ils parlent de la raison. Rien n'est



380 J.-F. ASTIÉ

plus propre à décrier la raison, ce grand don de Dieu, que la
manière dont en parle le piétisme. Ils en appellent, en effet, à

la raison pour prouver, établir l'orthodoxie; ensuite ils se
servent de l'orthodoxie pour démolir la raison. Ne s'aperçoivent-
ils pas qu'en agissant ainsi, ils sapent ce sur quoi ils s'appuient?
Si, être raisonnable est une hérésie, être déraisonnable est

encore une pire hérésie.
Dieu ne nous demande jamais de détrôner aucune de nos

facultés de la position suprême qu'elles occupent chacune dans

sa sphère. L'œil doit être l'arbitre absolu quand il s'agit de

couleurs, l'oreille quand il est question de sons, la raison en

philosophie, et la conscience dans la sphère de la morale. Si

les saintes Ecritures ne réussissent pas à convaincre notre raison

de la vérité d'une doctrine particulière, on ne peut dire
qu'elles exercent une autorité réelle dans ce cas-là ; car,
quoique nous puissions donner notre assentiment à telle
doctrine, par suite de la crédibilité générale des Ecritures, nous
ne pouvons dire que nous croyons à cette doctrine dans le

vrai sens du mot. L'autorité découle de la puissance que
possède la vérité de produire la conviction.

Voilà pourquoi la foi et la raison doivent se donner la main.
Par l'œil de la raison, à travers le télescope de la foi, c'est-à-
dire de la révélation, nous voyons ce dont nous n'aurions
jamais connu l'existence sans ce télescope. Qu'un individu
ferme les yeux, presse fortement les paupières, il fait sortir
une lueur fantastique de l'humeur cristalline; il contemple une
lumière qui ne brille jamais, il voit des milliers de feux qui ne
brûlent jamais. Il en arrive de même à celui qui obscurcit l'œil
de la raison et prétend voir par l'œil de la foi. Il se fait de

petites images d'idées, certains atomes voltigent devant lui,
mais il n'est ni guidé, ni instruit par la lumière ; il voit comme
un homme endormi. Jamais la raison vraie et la foi vraie ne
sauraient être en opposition; la religion exerce une influence
corruptrice lorsqu'un homme professe ce qu'il ne sent pas et
cela dans le but d'être orthodoxe. C'est ici une question capitale.

Si nous ne faisons marcher notre religion du même pas

que notre intelligence, il faut abandonner l'une ou l'autre,



UN LAÏQUE ÉCOSSAIS PIEUX ET HÊRÊ1QUTE 381

comme font des multitudes de gens de nos jours, en allant
ceux-ci au catholicisme, ceux-là à l'incrédulité.

Il est des personnes naïves qui rendent grâce à Dieu de

n'être pas théologiens. Elles ne se doutent pas que, sous le nom
de simplicité évangélique, elles veulent imposer les résultats
des élucubrations théologiques du passé les plus suspectes, les

plus fausses. Tel n'est pas le cas de notre membre de l'Eglise
libre d'Ecosse. Il proclame hautement l'importance, la nécessité

de la théologie ; elle lui paraît aussi étroitement unie à la

religion que la science de l'optique au fait de la vision.
11 se garde bien toutefois d'exagérer la valeur de cette science.

Les spéculations théologiques n'intéressent pas plus la vie et la
conduite du chrétien que la question de savoir si le soleil est

un globe de feu, une atmosphère lumineuse, ne préoccupe un
homme poursuivant sa marche clans le monde, à la lumière,
à la chaleur que lui envoie le soleil; ces spéculations, ces

investigations sont très intéressantes, importantes; elles peuvent

rendre des services, mais elles ne sont pas indispensables
à une saine vitalité, ni dans la vie naturelle, ni dans la vie
spirituelle.

Nous arrivons maintenant à la seconde grande idée
fondamentale de notre auteur. Elle est plus frappante, plus originale
surtout que ce qui précède. Il réclame l'inspiration pour les
vrais chrétiens d'aujourd'hui exactement comme pour les
premiers disciples. C'est une misérable religion de maintenir que
le Saint-Esprit de Dieu a cessé de parler à l'Eglise après avoir

prononcé le dernier amen du livre de l'Apocalypse. U en
résulte qu'au lieu d'honorer les vivants, nous honorons les

morts, qu'au lieu d'écouter une voix, nous tombons dans des

querelles de mots.
On parle trop souvent des Ecritures comme du message d'un

père absent, adressé à ses enfants, au lieu d'écouter la voix
nous sollicitant de reconnaître notre Père présent en nous
maintenant, par l'opération de son Saint-Esprit dans nos cœurs.
L'Ecriture n'est pas le seul guide pour nous conduire à Christ ;

c'est plutôt l'Esprit de Dieu qui est le seul guide sûr. Sans

l'Esprit de Dieu la Bible n'est pas un guide réel et si l'Esprit



382 J.-F. ASTIÉ

de Dieu est le vrai guide, nous ne devons pas lui limiter les

moyens qu'il peut choisir pour amener les hommes à lui.
Pourquoi ne reconnaîtrions-nous pas l'Esprit de Dieu agissant

au moyen des lois ordinaires de la nature? Au lieu
d'étendre l'activité du Saint-Esprit sur tous les fidèles durant
tout le cours de l'Eglise chrétienne, nous l'avons cantonnée,
renfermée dans un moment donné; nous en avons sacrifié
l'action constante, permanente, l'extension à une intensité
arbitraire, fantastique.

Cette illusion frappante tient à un préjugé dont nous avons
hérité de l'Eglise romaine. Nous avons confondu l'inspiration
et l'infaillibilité, nous nous sommes imaginé que tout inspiré
est nécessairement infaillible. De là, pour éviter le conflit des

infaillibilités, nous avons conclu qu'il ne peut y avoir eu que
quelques hommes inspirés à un certain moment, réglant d'une
manière infaillible, ce qu'il faudrait croire jusqu'à la fin des

siècles.
Notre Ecossais renverse cette erreur populaire par un simple

appel aux faits relatés dans l'Ecriture. Les apôtres n'étaient

pas infaillibles parce qu'ils n'étaient pas saints. C'est une grave
erreur de croire que les premières Eglises fussent un modèle
de simplicité : les germes du développement subséquent furent
semés de très bonne heure. Il faut distinguer avec grand soin
entre la religion de Jésus et celle de ses plus intimes disciples.
La religion de Jésus était plus large, plus simple. Bien loin de

supposer que son entourage connût son esprit et ses intentions,
tout le récit évangélique montre qu'ils ne comprenaient que
fort peu son enseignement.

Et il ne faut pas croire que l'effusion du Saint-Esprit à la
Pentecôte ait mis un terme à l'erreur. Alors qu'ils nous sont
présentés comme pleins du Saint-Esprit, le premier acte qu'ils
accomplissent au moment où il s'agit de remplacer Judas, est

entièrement en désaccord avec l'esprit et l'enseignement de

leur Maître. Au lieu d'en appeler à leur propre jugement, ils
ont recours au moyen mécanique du tirage au sort. Leur
tentative d'établir le communisme indique aussi qu'ils méconnaissaient

entièrement l'esprit du Maître. Mais l'entreprise échoua



UN LAÏQUE ÉCOSSAIS PIEUX ET HÉRÉTIQUE 383

bientôt par suite des mensonges, des querelles résultant de

l'essai d'établir un mécanisme artificiel, au lieu de la méthode

vivante, naturelle de chaque individu appelé à juger, sous la

direction du Saint-Esprit, quel emploi Dieu veut qu'il fasse de

ses biens terrestres.
Si l'Eglise de nos jours reste beaucoup trop au-dessous de ce

qu'elle pourrait être, c'est parce qu'elle est trop préoccupée de

s'assimiler pour la doctrine, pour la pratique, à l'Eglise plus ou
moins défectueuse de l'âge apostolique ; plutôt que de compter
sur la présence de l'Esprit divin pour stimuler l'exercice de

ses propres facultés, et pour éclairer son propre jugement.
Les Hébreux ne croyaient pas à un livre inspiré, ni à une

classe d'hommes inspirés ; ils se tenaient eux-mêmes pour un
peuple inspiré. Les chants des poètes, l'habileté de l'artiste et
de l'architecte, la force de Samson, la musique de David, la

sagesse de Salomon, le génie militaire de Josué, tout cela était

imputé à l'inspiration de l'Esprit divin. L'auteur renvoie à

l'épître aux Hébreux. Elle nous déclare que les hommes des

anciens temps spécialement recommandés pour leur foi, avaient
l'habitude d'attribuer à l'inspiration tout ce qui distinguait un
Israélite parmi ses contemporains.

Or le monde ne revient pas en arrière. Ce qui était à la

portée des hommes des anciens temps est aussi, à plus forte
raison, à notre disposition. Dans les questions où nous sommes

originaux, nous sommes de beaucoup en avant sur les anciens ;

mais pour ce qui concerne la foi en Dieu, nous sommes de

beaucoup en arrière, parce que nous avons les vérités de

seconde main. Nous croyons en un Dieu qui dans les temps passés

a inspiré aux hommes les traits caractéristiques de sa

nature, mais qui aujourd'hui n'a plus de relation directe avec
nous. Tout cela est fort loin d'être d'accord avec les enseignements

de Jésus. C'est, en effet, un des traits caractéristiques
de sa vie que ce qu'il réclame pour lui, il le proclame aussi le
droit d'aînesse de ses disciples.

Il faut bien comprendre la pensée de notre laïque écossais.
Son intention n'est nullement de rabaisser l'esprit de l'Eglise
primitive, voici seulement ce qu'il veut dire. La révolution pro-



384 J.-F. ASTIÉ

clamée par Jésus de l'esclavage à la liberté, était trop grande,
trop profonde, pour être immédiatement comprise : il fallait
du temps à la masse de l'humanité pour arriver à reconnaître
la glorieuse liberté des enfants de Dieu. Malheureusement le

courant ecclésiastique prit une fausse direction; de l'Evangile
de la liberté on fit une nouvelle loi, à laquelle les hommes
furent appelés à obéir, tout à fait de la même façon dont la

synagogue était appelée à obéir à la loi de Moïse.
Saint Paul, selon notre laïque, comprit les enseignements

de Jésus beaucoup mieux que ses contemporains ; il était
particulièrement soigneux qu'il ne fût porté aucune atteinte à la

liberté, trait remarquable de son Evangile. Mais par la suite
ses opinions furent élevées à la hauteur d'autorités pour la
conscience d'autrui, si bien que des hommes prétendant
professer la même religion que saint Paul ne le firent pas en
réalité; car l'apôtre maintenait, lui, ses opinions, dans un esprit
de liberté, les autres dans un esprit d'esclavage, différence
vitale aux yeux du grand apôtre du christianisme. (Gai. V, 1.)

Saint Paul n'a jamais prétendu délivrer ceux qu'il convertissait

du joug de la loi de Moïse pour les soumettre à l'autorité
de ses propres écrits. Je crois qu'il résulte de grandes difficultés
de la confusion qu'on établit entre l'inspiration et l'infaillibilité.
Le plus parfait musicien se servant d'un instrument qui n'est
faux qu'au moindre degré, ne réussira pas à faire une musique
parfaite; de même les manifestations de l'esprit divin dépendent

du milieu par lequel elles s'expriment. N'étant pas parfaits,
les premiers disciples ne pouvaient être infaillibles.

C'est pour avoir méconnu les droits de l'inspiration permanente,

qu'il a sacrifiée à l'autorité des siècles passés, que le
protestantisme se trouve aujourd'hui dans la plus fausse des

positions. Il me semble quelquefois, dit notre Ecossais, que l'esprit
de la réformation du XVIe siècle a complètement disparu et

que ce qu'il reste du protestantisme est aujourd'hui trop vieux

pour pouvoir être de quelque utilité au monde. Avec les
sentiments qui conviennent à la vieillesse, le protestantisme du

jour s'attache au passé; il prend plaisir à raconter les hauts



UN LAÏQUE ÉCOSSAIS PIEUX ET HÉRÉTIQUE 385

faits héroïques de sa jeunesse, alors que par la foi il délivra le

peuple de Dieu de l'esclavage des traditions humaines. Dans

ces jours-là les défenseurs du passé en appelaient principalement

à une autorité spirituelle qu'on supposait résider dans la
forme humaine de l'Eglise. Mais aujourd'hui, alors qu'un esclavage

du même genre énerve le peuple de Dieu, en attribuant
une autorité spirituelle à ce qui est humain dans les Ecritures,
les protestants modernes reculent, quand ils ne s'allient pas
ouvertement avec les catholiques, ennemis de toute liberté
spirituelle.

En finissant je dois signaler un fait qui est d'un intérêt tout
spécial pour cet auditoire. Vous ne vous en douteriez guère :

ces idées qui nous reviennent d'Ecosse, sont d'abord parties
de Lausanne. Notre laïque déclare expressément en être redevable

à Alexandre Vinet qui, plus qu'aucun autre, a agi sur son

développement religieux et théologique. C'est ainsi que le canton

de Vaud a largement payé à l'Ecosse la dette qu'il avait

contractée, il y a cinquante ans, quand Vinet était à son tour
inspiré par l'Ecossais Erskine.

Que sont devenues sur les bords du Léman ces mêmes

semences qui portent des fruits pratiques dans les montagnes
d'Ecosse? Avons-nous avancé ou reculé depuis Vinet? Où sont

nos laïques, je ne dis pas qui professent les principes de notre
Ecossais, mais qui se préoccupent encore des questions dont

nous venons de nous entretenir? Y a-t-il des ministres, des

professeurs travaillant à préparer les troupeaux à une évolution

indispensable? Possédons-nous, ces prophètes s'acquit-
tant, ce qui fut de tout temps leur mission, de la tâche

ingrate de troubler l'esprit des hommes, d'ébranler leur
confiance clans la religion populaire de leur temps?

Notre Ecossais dit des Eglises de son pays qu'à moins qu'elles
ne secouent les liens de la tradition dans lesquels elles sont si

péniblement enlacées, elles ne peuvent manquer de perdre la
confiance des hommes intelligents et honnêtes, solution
redoutable dont les signes précurseurs ne sont déjà que trop
manifestes. Le mal signalé par notre laïque est-t-il plus ou moins



38b J.-F. ASTIE

avancé sur le continent où la religion n'est plus, comme dans

les pays anglo-saxons, une puissance conquérante avec laquelle
il faut compter

Je rentre dans le rôle de simple rapporteur dont je suis sorti
en posant ces questions indiscrètes, et je termine par quelques

remarques.
Voilà ce que peut dire dans cette Ecosse, si arriérée, si fidèle

aux traditions, un membre de la plus stricte des Eglises sans

qu'il ait reçu, que je sache, aucun avertissement des autorités
ecclésiastiques.

Vous l'avez remarqué, le but de notre laïque est pratique,
religieux, positif; nous ne sommes pas en face d'un esprit
sceptique. Il se propose de renverser une autorité extérieure qui
n'a rien de populaire, de religieux, de protestant, de chrétien

pour lui substituer l'autorité interne de la vérité, la démonstration

d'esprit et de puissance qui seule peut subjuguer les

cœurs.
« J'ai l'espoir, dit-il, que mon livrel pourra être de quelque

utilité à quelques personnes qui, comme moi, éprouvent de la

difficulté à accepter les traditions de notre religion populaire. »

« L'homme qui trouve ainsi qu'une bonne partie de son antique

foi doit être abandonnée, court un grand danger, poursuit
notre laïque : le danger de s'éloigner de la foi chrétienne.
J'espère venir en une certaine mesure au secours de quelques
lecteurs de mon petit livre, s'ils sont amenés à reconnaître que
beaucoup de choses qui sont aujourd'hui incorporées au
christianisme, ne faisaient nullement partie de la religion simple
et primitive de Jésus de Nazareth. »

Mon rôle de traducteur, d'éditeur irresponsable est terminé;
je n'ajouterai à la lettre que quatre mots qui ne se trouvent

pas dans l'original, les seuls dont je prends la responsabilité :

à bon entendeur, salut j'ai dit.

1 Old Letters. Printed for private circulation. Glasgow : David Bryce
and Son, 1885.


	Un laïque écossais pieux et hérétique [suite]

