Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 20 (1887)

Artikel: Un laigue écossais pieux et hérétique [suite]
Autor: Astié, J.-F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379411

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379411
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UN LAIQUE ECOSSAIS PIEUX ET HERETIQUE

PAR

J.-F. ASTIE

11
L’homme pieux.

Nous nous sommes occupés de I’hérétique chez notre laique,
membre de I'Eglise libre d’Ecosse. Il nous reste & faire con-
naissance avec ’homme pieux, dont vous aurez sans doute
déja soupconné 'existence.

Mais, avant d’aller plus loin, nous devons signaler encore la
plus grave de toutes les hérésies qui, jen ai grand peur, aux
yeux de quelques-uns, risquera fort de compromettre la piété
du personnage. Notre laique nie expressément, catégorique-
ment le surnaturel. Les raisons qu’il donne pour ne pas I’ad-
mettre tiennent & la nature de Dieu d’abord, et, en second lieu,
4 la nature des choses.

« Maintenir que le surnaturel viole les lois de la nature,
c’est, dit-il, maintenir une impossibilité. En effet, je ne puis
imaginer aucune loi de la nature (ce qui signifie une loi de
Dieu qui est l'auteur des lois de la nature) pouvant étre sus-
pendue. Et faire Dieu 'auteur d’une pareille suspension, serait
en faire un transgresseur de ses propres lois. Dieu lui-méme a
une nature, ce que saint Pierre appelle la nature divine de
Dieu, et Dieu ne saurait se renier lui-méme. Il doit, comme
tout le reste, dewcurer fidéle & sa nature, sans cela il ne serait
plus Dieu. Par conséquent, dire que quelque chose est surna-



364 J.-F. ASTIE

turel, c¢’est un autre mot pour déclarer qu’il y a quelque chose
de supérieur & Dieu, ce qui est manifestement absurde. Voila
pourquoi je ne pense pas que le mot surnaturel ait besoin d’étre
défini : il n’y a tout simplement qu’a 'exclure du vocabulaire
du langage chrétien. L’idée méme en est athée. »

Et ailleurs: «Il y a sans doute des natures supérieures a celle
de 'homme et la plus élevée de toutes, c’est la nature de Dieu.
Mais il me semble que Dieu ne saurait transgresser les traits
caractéristiques de sa nature pas plus que le brin d’herbe ne
saurait transgresser sa nature. Il est de la nature de Dieu d’étre
aimant, miséricordieux, fidele, juste, gracieux, et g’il devenait
le contraire, il ne serait plus Dieu. Sans contredit la nature su-
périeure domine linférieure. La nature humaine intervient
dans les opérations de la nature végétale, de la nature ani-
male; et la nature divine intervient dans les opérations de la
nature humaine et dans le cours de toutes choses ici-bas, mais
Dieu fait tout cela d’une facon naturelle et non surnaturelle.

Notre Ecossais n’est donc pas déiste : 1l admet expressément
I'intervention de Dieu dans le cours des affaires humaines. Seu-
lement il veut que cette intervention soit appelée naturelle et
non surnaturelle.

Mais voici qui vous surprendra plus que la négation du sur-
naturel, — du moins quant au mot, — notre laique admet le
miracle. A ses yeux, miracle et surnaturel ne sont pas syno-
nymes, comme on le pense en général. Autant il repousse le
surnaturel, autant il admet les miracles qui, selon lui, ne sont
pas seulement possibles mais parfaitement naturels. Ge & quoi
il parait donc surtout tenir, c’est & ce qu'on ne parle pas de
suspension des lois de la nature. Un miracle est une opération
de cette puissance mystérieuse qu’on appelle la volonté, —
qu’il s’agisse des brutes, des hommes ou de Dieu, — par la-
quelle le courant des événements est détourné de la marche
qu’il aurait suivie, sans l'intervention de cette volonté. Bien
loin que ce soit la une contravention aux lois de la nature,
plus un homme est au courant de ces lois, plus puissantes
seront les opérations de sa volonté. La volonté de la brute.
dans une certaine étendue, dérange ce qui, sans cela, suivrait



UN LAIQUE ECOSSAIS PIEUX ET HERETIQUE 365

lIa routine, le mécanisme de la nature; la volonté de I’homme
trouble cette routine & un beaucoup plus haut degré encore;
et certainement I’analogie nous conduit & admettre que la vo-
lonté de Dieu trouble cette routine dans une mesure infiniment
plus grande, tout en demeurant néanmoins en parfaite har-
monie avec les lois immuables de la nature, comme lorsqu’un
cheval fait monter une charge en remontant la pente d’une
colline.

Notre laique définit le miracle la puissance mystérieuse de la
vie. Plus la vie est supérieure, plus mystérieux ou miraculeux
est le pouvoir. La croissance d’un brin d’herbe est un miracle,
mais nous ne ’appelons pas ainsi parce qu’il est trop ordinaire.
La vie animale exerce une plus grande puissance que la vie
végetale, et la vie humaine & son tour a une plus grande puis-
sance, comme s’expriment les ignorants, de suspendre les lois
de la nature. Or 'homme intelligent sait que ces puissances
sont obtenues, non par aucune violation des lois de la nature,
— qui étant des lois de Dieu sont immuables, — si bien qu’il
punit de chatiments correspondants ceux qui les transgressent,
— mais en obéissant & ces lois. La loi de la gravitation n’est
pas suspendue par le fait qu’'un arbre s’éléve du sol dans le
cours de sa croissance. Il s’agit ici seulement de la puissance
de la vie obéissant & la loi parfaite de Dieu. Qu’est-ce qui rend
la foudre obéissante comme un esclave & 1'électricien qui la
manie ? C’est la connaissance de la loi divine dans la sphere de
I’électricité, et I'obéissance & cette loi.

Mais outre cela, I'Ecriture nous parle encore d’'une forme
supérieure de la vie, en face de laquelle ’existence humaine
ordinaire est présentée comme & peine supérieure & la mort.
Jésus dit & Nicodéme qu’il doit naitre de nouveau. Et il déclare
a ses disciples qu’il est venu afin qu’ils aient la vie et qu’ils
l'aient méme en abondance. Toutes ces formes supérieures de
la vie entrainent avec elles des puissances supérieures capables
de controler les mouvements de l'univers, au moyen d’une
connaissance plus exacte des lois inexorables du monde, jus-
qu’a ce que nous arrivions a celui qui est la téte, le centre de
toute vie, un avec toute loi et qui, en vertu de son obéissance



366 J.-F. ASTIE

parfaite & la loi parfaite de Dieu, trouve que les vents etla mer
lui obéissent ; méme les esprits des morts reviennent i sa voix
du Hadeés, pour habiter de nouveau leur corps terrestre. Ainsi
donc il v a miracle, méme la résurrection d’un mort, mais tout
cela est naturel.

En ceci, comme en tout le reste d’ailleurs, je ne suis qu’'un
simple rapporteur, un écho; je vous donne les choses telles que
je les trouve, sans me charger de les expliquer, ni méme sans
m’en déclarer l’éditeur responsable. Si cependant je puis
risquer une remarque, je dirai qu’il pourrait bien n’y avoir en
tout ceci qu’'une querelle de mots, si seulement notre Ecossais
ne fait pas dépendre Dieu des lois de la nature qu’il a faites, au
point de risquer de le confondre avec elles. Mais c’est 1a de la
haute métaphysique ; ne perdons pas terre.

L’essentiel est maintenu. Notre Ecossais croit & l'interven-
tion de Dieu dans le cours de la nature, seulement il demande
qu’on 'appelle naturelle, cette intervention, et non surnaturelle.
Il croit & l'efficacité de la priére. La puissance de la priere lui
parait aussi miraculeuse, mais non surnaturelle. Il nous déclare
que toute vraie priére, — non pas le désir égoiste de quelque
convenance personnelle, ou le cri favori de I'égoisme désap-
pointé, — est plus ou moins une impulsion divine. Et, plus
c’est le cas, plus le désir sera accompli, au moyen de la volonté
de Dieu, agissant d’accord avec les lois de la nature.

On dit souvent qu’il est hors de question de supposer que
Dieu changera le cours de la nature, simplement pour obliger
un individu. Mais la priére est une force morale et dans le
monde spirituel, comme dans le monde matériel, on peut ob-
tenir les résultats les plus surprenants au moyen des opérations
les plus insignifiantes. Un enfant poussant une détente peut
mettre une ville en ruines et une priére d’enfant peut mettre
en ceuvre des forces suffisantes pour sauver une Sodome de la
destruction.

Notre Ecossais maintient fortement la différence entre
’homme naturel et 'homme spirituel. Une distinction vitale
entre ’ame réveillée et I’ime non réveillée parcourt tout le
Nouveau Testament, Christ est la téte de chaque homme et en



UN LAIQUE ECOSSAIS PIEUX ET HERETIQUE 367

vertu de ce fait, chaque homme est virtuellement un membre
de la famille divine. Mais il faut qu’il soit réveillé, né de nou-
veau, avant de montrer les traits distinctifs de sa parenté
divine ; de méme que le gland doit étre né de nouveau, d’eau et
d’esprit, avant de montrer les traits caractéristiques de sa pa-
renté. Le gland, par sa naissance naturelie de 'arbre dont il
procede, est, sans nul doute, de la famille du chéne ; maisil est
pratiquement aussi mort qu'une pierre & tous les traits carac-
téristiques de la vie du chéne, jusqu’a ce qu’il ait été enseveli
et soit né de nouveau, d’eau et du souffle réchauffant du ciel.
Tels sont les enseignements du Nouveau Testament par rap-
port & la vie humaine, et c’est aux Ames réveillées que le mot
Eglise est appliqué dans le Nouveau Testament.

Notre Ecossais distingue donc entre la vie religieuse et la
vie ordinaire, entre la physiologie et la religion : on ne passe
pas de l'état d’homme naturel & celui de chrétien réveillé par
une nécessité de nature, comme celle qui fait passer de
Penfance & la jeunesse, de la jeunesse & I’dge mur et puis &
la vieillesse. Il faut une naissance nouvelle. Notre laique
n’est donc pas déterministe : il voit dans la conversion un fait
moral.

Cecl nous ameéne & dire encore un mot des miracles. Notre
membre de I'Eglise libre d’Ecosse admet le miracle plutdt que
les miracles. « Quant aux miracles rapportés dans la Bible, il
est fort difficile pour nous, dit-il, & la distance ou nous sommes
des faits, de s’assurer de I’exactitude des récits; la chose est
méme totalement impossible & la masse du commun peuple,
auquel I'Evangile de Jésus est spécialement adressé. Par con-
séquent tandis que je maintiens que le principe des miracles
ou des ceuvres puissantes est raisonnable et naturel, je
n’exprime pas d’opinion quant au détail de récits que je n’ai
pas moyen de vérifier. »

La réserve de notre Ecossais est remarquable et opportune.
On parle beaucoup de miracles de tout genre de nos jours; on
a méme ouvert des maisons, des institutions ou le pouvoir de
faire des miracles fonctionnerait en permanence. Et, chose cu-
rieuse ! tandis que les miracles de Lourdes et de la Salette se



368 J.-F. ASTIE

font oublier, ¢’est chez les protestants que le vent souffle aux
miracles. On a méme prétendu, dans un journal de notre ville,
que cette heureuse coincidence tendrait & prouver que Dieu
veut de nos jours gouverner son Eglise par les miracles. Cette
question a fait réfléchir certains hommes habitués & se rendre
compte des choses. A leur sens, trop de bien nuit. En consta-
tant la facilité avec laquelle autour d’eux, on fait des miracles,
on croit aux miracles et cela dans des milieux ou tout esprit
critique ne fait pas entierement défaut, ils se sont demandé si
la chose ne devait pas avoir lieu & un plus haut degré encore
en Palestine, parmi des populations incultes vivement impres-
sionnées par la puissance morale, par la fascination que la per-
sonne de Jésus exercait sur eux. De sorte que les ardents avo-
cats des miracles du XIXe siécle, pourraient bien avoir une
mission fort différente de celle qu’ils s’attribuent. Il se pour-
rait qu’ils enhardissent quelques personnes & considérer le
miracle non pas comme surnaturel, mais comme naturel, pour
parler avec notre Ecossais. Notre laique ne va pas jusque-
la; mais il semble étre sur la voie, en faisant ses réserves a
I’occasion des miracles historiques, tout en admettant la réa-
lité du miracle en général.

Vous l'aurez remarqué, notre Ecossais voit loin et juste.
1l a beau se défendre d’étre savant et prétendre expressément
qu'il n’a pas méme étudié la philosophie, en le voyant
rencontrer juste comme il fait, on le soupconnerait volontiers
d’en savoir beaucoup plus long que sa modestie ne veut le
laisser paraitre.

Il est une grande question qui divise les philosophes : y
a-t-il une nature en Dieu ou n'y en a-t-il pas? Le bien est-il
bien parce que Dieu veut qu’il le soit, la liberté divine constitue-
t-elle le bien bien, ou Dieu est-il forcé de vouloir ce qui est
bien et qui, par conséquent, le domine ? D’aprés notre laique,
Dieu ne serait pas Dieu s’il n’était pas ainsi emprisonné dans
les lois de sa nature. Peu importe d’ailleurs que les lois de la
rectitude morale soient éternelles comme Dieu lui-méme ou
qu’elles soient ’expression de la volonté de Dieu. Car si Dieu
a voulu de pareilles lois, son attribut essentiel, I'immutabilité,



UN LAIQUE ECOSSAIS PIEUX ET HERETIQUE 369

réclame que ces lois soient éternelles comme lui. « La liberté
de la volonté divine est absolue et toutefois nous pouvons dire
avec respect qu’il est soumis & la nécessité d’étre fidele & son
propre caractere. Dieu, en effet, ne saurait se renier lui-méme;
c’est la le principe de la confiance chrétienne.

Notre laique n’a pas seulement le flair philosophique suffi-
sant pour trancher des questions qui ne sont pas & la portée
de tout le monde, il arrive en théologie, aux mémes résultats
que Schleiermacher qu’il ne professe pas connaitre. « Plus
nous étudions les voies de Dieu & I’égard de ’homme, dit-il,
plus nous trouvons que ce que nous appelons attributs divins,
amour, miséricorde, sagesse, justice, colére, etc., ne sont que
des manifestations d’une seule et méme chose ; les aspects en
sont déterminés par les objets sur lesquels les dispensations
tombent, comme par exemple le bleu, le jaune, le rouge sont
déterminés, non par des différences dans les rayons émanant
du soleil, mais par les caractéres des objets sur lesquels ils
tombent, ainsi le méme feu durcit P’argile et fait fondre P’or.
Voild comment nous sommes amenés & reconnaitre la justesse
de cette doctrine scripturaire enseignant que c’est le méme
Dieu d’amour qui endurcit les rebelles et qui amollit le ceeur
des pénitents. »

« Je crois qu’il est de grande importance de maintenir 'unité
du caractere de Dieu; car comme toutes les couleurs sont con-
tenues dans le méme rayon lumineux, ainsi tous les attributs
de Dieu sont contenus les uns dans les autres dans sa conduite
& I'égard des hommes. »

En voyant notre laique écossais si au courant et rencontrant
si juste dans les questions les plus délicates et les plus mo-
dernes, on est disposé ou bien a suspecter sa modestie ou & se
demander s’il n’y a pas quelqu’un, une espece de nymphe Egé-
rie, pour lui servir de souffleur. Il est malaisé de ne pas songer
& un acteur muet se produisant sur la scéne, tandis qu’un per-
sonnage réel et inconnu serait dans les coulisses et prononce-
rait les paroles. L’illusion serait compléte parce que les gestes
de notre Ecossais seraient en harmonie parfaite avec les paroles
qu’on lui met dans la bouche.



370 J.-F. ASTIE

On éprouve surtout cette impression quand on voit notre
laique s’orienter au milieu des partis théologiques en présence
et prendre sa place a lui, en disant & chacun son mot. Il re-
monte & la publication qui fit quelque bruit en Angleterre vers
1860, Les Essais et Revues. lls ressemblent, dit-il, & une ma-
gnifique statue, belle, attrayante dans ses proportions exté-
rieures mais manquant de toute vie. L’orthodoxie de son coté,
s1 peu attrayante qu’elle puisse paraitre & ’extérieur, a cepen-
dant cet immense avantage d’étre une chose vivante. Il se
peut qu’elle n’ait qu’une vie tres faible, ballottée ca et 14 par la
marée des affaires humaines. Elle requiert la dure carapace
calcaire des confessions de foi et des catéchismes pour proté-
ger sa faible vitalité; cependant elle est toujours animée par
le souffle de vie.

Mais, se demande notre laique, — et en faisant cette ques-
tion il marque sa position entre les belligérants, — pourquoi
ne pas combiner les deux ? Pourquoi un christianisme vivant
ne prendrait-il pas une forme vivante? Il fut un temps ou la
plus haute phase de la vie religieuse était celle des moluscues.
Ainsi, au mont Sinai, par exemple, alors que la vie était enve-
loppée dans I’épaisse carapace des formes rigides. Mais nous
vivons actuellement dans une ére supérieure et nous ne nous
faisons pas une idée de notre position avancée, si nous nous
imaginons que le christianisme signifie seulement passer d’'une
carapace dans l'autre. L’orthodoxie des temps passés parait
toujours jalouse des progrés du monde et c’est cette jalousie
qui lui fait manquer son propre but; le monde en effet refuse
le controle de 'orthodoxie, et le monde avance et progresse,
malgré 'opposition de I'orthodoxie. Et voici le résultat auquel
on aboutit : le christianisme au lieu de prendre sa vraie posi-
tion, qui est de se maintenir & I’avant-garde de '’humanité en
imprimant une direction vraie au progres, 'orthodoxie se main-
tient en arriére et contraint le christianisme & prendre une
humble position & l'arricre-garde. Depuis le temps oit 'ortho-
doxie lanca ses anathémes contre Galilée jusqu’aux jours
d’aujourd’hui, le christianisme officiel a toujours cherché a
arréter les progres des sciences: ce n’est qu’avec répugnance



UN LAIQUE ECOSSAIS PIEUX ET HERETIQUE 371

que lorthodoxie finit par accepter les vérités qui ne peuvent
plus étre niées. Le christianisme devrait étre laiguille indi-
quant 'heure qu’il est, mais au lieu de s’acquitter de cette
mission, il reste en arriere; il faut que les aiguilles soient avan-
cées de temps & autre mécaniquement, pour correspondre avec
le temps vrai. Il a besoin d’étre purifié, réglé.

Un des points sur lesquels le christianisme du jour est en
désaccord avec la science est celui-ci : la Bible doit-elle étre
acceptée comme un fardeau pesant sur l'intelligence ou comme
un guide moral pour la conscience? L’orthodoxie se prononce
en faveur de la premiére opinion, mais la voix irrésistible du
progrés se prononce pour la seconde. De méme que l'ortho-
doxie a déja cédé aux cxigences de la science de la nature,
aussi stirement elle devra baiszer pavillon devant les exigences
de la science intellectuelle.

Voici comment notre laique marque l'attitude différente des
deux partis extrémes, quant & la préparation historique a I'L-
vangile. Il compare les hommes qui insistent sur les argu-
ments extérieurs, rationnels, & ces niais qui, au moment ol on
lance un magnifique navire, supposeraient qu’il ne flotterait
pas s’il ne continuait d’étre soutenu par les mémes échaffau-
dages sur lesquels il reposait pendant qu’il était sur le chantier ;
et qui en conséquence se mettraient en devoir d’enfoncer des
étais dans la riviére, sous le vaisseau, en vue de le soutenir
sur I’eau. Quelques personnes pourraient croire que toute cette
masse inutile n'est qu'un humbug et demanderaient qu’on fit
sauter le tout comme obstruant la navigation. D’autres ver-
raient que les étais artificiels sont seuls le humbug et qu’en
s’en prenant & eux, on n’avait pas en vue de couler le navire,
mais de le mettre en liberté pour en faire un messager allant
Jusqu’aux extrémités de la terre.

Les écrivains des Essais et Revues ont tort en disant que ces
étais artificiels n’ont jamais été indispensables et ne peuvent
jamais l'avoir été. Le pendule a oscillé trop & gauche, mais il
reviendra en arriére et le résultat de la commotion provoquée
par cette publication sera le suivant : le christianisme sera
débarrassé des obstacles provenant du rationalisme, obstacles



372 J.-F. ASTIE

au moyen desquels une orthodoxie bien intentionnée a cherché
4 le mettre 4 'abri du danger et alors il pourra flotter hors de
Iatteinte des attaques du rationalisme.

Notre Ecossais maintient du reste le fait historique de la
révélation. Il n’y a, selon lui, qu’'un seul moyen d’arriver a la
vérité naturelle ou spirituelle, savoir la révélation objective
interprétée, reconnue, assimilée par I’dme qui en fait son
affaire propre. « Je ne suis pas d’accord, dit-1l, avec ceux qui
regardent la vérité comme une pure évolution de 1a conscience;
la conscience, 2 mon sens, ne peut, pas plus que I'eeil, créer
les objets qu’elle percoit. » Il n’y a pas de faculté humaine qui
puise, en elle-méme, la conscience de la vérité morale ou
physique. Mais justement comme la conscience des objets
matériels provient du fait que ces objets entrent en relation
avec nos sens; de méme aussi la conscience de la vérité spiri-
tuelle est provoquée par les révélations de I'Esprit de Dieu
entrant en relation avec notre faculté servant a la perception
spirituelle.

Il n’y a qu’un unique moyen de reconnaitre vers lequel des
deux extrémes penche notre laique écossais; ¢’est évidemment
du codté des hommes de la droite, car il les chatie d’importance.
A T'entendre, ce sont des esprits médiocres, vivant dans un
monde factice, absolument étrangers aux besoins, aux préoc-
cupations de leur époque, qu’ils dédaignent du haut de leur
humilité orgueilleuse; au fond de vulgaires rationalistes avec
des prétentions de connaitre mieux que d’autres les vérités
bibliques. En dépit d’éléments vrais, vivants, effectifs, ils font
dépendre la religion de l'intelligence; ils donnent pour base
a la fol une connaissance correcte du plan de la rédemption.
(Yest ainsi qu'on surcharge I’Evangile de doctrines jusqu’a ce
(que le noyau de la vérité soit incrusté dans un coquillage
presque impénétrable. Ils s’imaginent que le monde sera
amené au christianisme par les doctrines, par les préceptes,
plutot que par ’exemple de la vie de Christ et par la vie décou-
lant de sa personne.

Pour preuve d’étroitesse, notre Ecossais cite le cas d’un
docteur, un des principaux champions du parti évangélique,



UN LAIQUE ECOSSAIS PIEUX ET HERETIQUE 373

qui v’a imaginé rien de mieux que de fonder une société en
vue d’empécher les jeunes gens d’étre troublés par le mouve-
ment actuel des idées. Et il ajoute : « Est-ce que ce ne fut
donc pas toujours la mission des prophétes, depuis que le
monde est monde, de troubler les esprits, d’ébranler la con-
flance dans la religion populaire de I'époque? » 1l s’éléve avec
force contre une théologie séche et dure qui ne sait admettre
d’autres relations essentielles entre Dieu et 'homme que celles
entre le créateur et la créature. Mais c’est 14 n’établir entre la
race humaine et le Pére, qui est dans les cieux, aucun rapport
plus intime que celui qui régne entre le créateur d’une part, le
chien, les moutons de l'autre. C’est 14 priver I’humanité de
toute fraternité avec Jésus-Christ et enlever toute signification,
toute portée & ces appels pressants adressés dans I’Ecriture
aux enfants égarés. Cetie théologie disparait rapidement, au-
cun effort ne réussira & la sauver; notre monde théologique
est de plus en plus en proie & la confusion. Nous paraissons
étre dans cette phase de dislocation indiquant l'aurore d’une
ere nouvelle, ou de la venue du Fils de ’homme, comme
IEcriture désigne ces époques de ’histoire humaine auxquelles
les vieux systéemes branlent, tombent en ruines, tandis qu'une
vie fraiche, vigoureuse surgit des décombres.

Du reste, tout en disant leur fait aux évangéligues, notre
laique ne leur conteste nullement le droit de maintenir, de pro-
pager leurs doctrines; il déclare éprouver pour plusieurs
d’entre eux les plus vives sympathies. Mais ce qu’il déteste,
c’est leur intolérance & I'égard de ce qui contredit cette satis-
faction de soi-méme qui caractérise leurs allures. C’est l1a un
esprit essentiellement de ce monde, lorsqu’on s’y livre il éteint
I’Esprit de Dieu qui enseigne le sacrifice de soi-méme; cette ten-
dance trouve sa plus haute expression dans la célebre priere :
« Seigneur, je te rends grice de ce que je ne suis pas comme
le reste des hommes. »

Quel est donc cet intrépide jouteur ayant ainsi son franc-
parler avec tout le monde? Quel nom doit-il prendre dans la
mélée des partis & travers laquelle il se fraie hardiment sa voie,
en faisant vigoureusement fonctionner les coudes? Avant de



374 J.-F. ASTIE

lui donner un nom, nous lul laisserons le soin d’exposer lui-
méme son point de vue.

Ce point de vue se résume en deux grandes idées, le facteur
divin et le facteur humain, appelés & se pénétrer intimement
pour constituer la vie chrétienne.

De méme que I'image de la nature doit &tre imprimée sur les
organes des yeux, avant que les choses extérieures puissent
étre percues, ainsi Dieu en dehors de vous n’est rien pour
vous, jusqu’a ce que, par l'ceil de la foi, I'image de Dieu soit
reproduite intérieurement. On dit souvent que c’est la mettre
sa confiance en soi-méme, mais il n’en est pas ainsi, pas plus
que le fait d’ouvrir vos yeux au monde extérieur n’implique
que vous ayez rien a faire dans la création de ce monde. Dans
le monde naturel votre croyance est fondée sur des percep-
tions naturelles et dans les choses du domaine spirituel votre
foi est fondée sur des perceptions spirituelles.

La conscience est lorgane par lequel nous saisissons la
vérité religieuse. Sans doute la conscience n’est pas dans son
état normal ; elle n’y sera peut-étre jamais sur la terre. Mais,
peu importe, fausse ou exacte, elle n’en est pas moins le tribu-
nal en dernier ressort au moyen duquel un homme interpréte
la loi de Dieu et discerne son devoir. Ce n’est pas 1a placer la
conscience au-dessus de la loi; la loi est manifestement plus
élevée que la conscience; mais c’est uniquement par 'illumi-
nation graduelle de la conscience que ’homme en vient & con-
naitre ce qu’est réellement la loi divine. Nous ne sommes
appelés & rien croire que nous ne puissions vérifier par I'expé-
rience ou par lintuition. La devise de I’Ancien Testament est
la suivante : « Golitez et voyez que le Seigneur est bon, » et
celle du Nouveau Testament : « Eprouvez toutes choses et
retenez ce qui est bon. »

On ne saurait trop veiller & conserver intacte la délicatesse
des consciences! Il y va de la vie spirituelle tout entiére. Il faut
se rappeler que tout ce qui ne se fait pas avec foi, avec la con-
viction que cela est vrai, est pecheé.

Notre laique, qui connait les coeurs, prononce a cet égard
une parole de nature & troubler bien des dmes. « Il n’y a pas



UN LAIQUE ECOSSAIS PIEUX ET HERETIQUE 375

de doute, dit-1l, que beaucoup de ce que, de nos jours, on
appelle foi, n’est purement et simplement que de l'incrédulité
et de la paresse, redoutant de regarder en face les questions
actuelles quand elles dérangent notre créance. »

Voici un passage remarquable ol la supériorité de la con-
science sur la logique est hautement proclamée. Notre expé-
rience est 'unique autorité réelle que nous ayons dans les
questions morales; car il n’y a pas de preuve logique, quant a
la signification des mots, qui puisse nous lier & quelque chose
révoltant nos convictions morales. La manifestation de la loi
sous une forme objective a pour effet de réveiller, de stimuler
la puissance de la conscience; mais c’est seulement dans la
mesure ou elle obtient ce résultat qu’on peut dire de la loi
qu’elle a une autorité réelle sur notre nature morale. La loi de
Dieu sera toujours supérieure a notre conscience et condam-
nera le transgresseur, que la conscience reconnaisse ou non la
loi. Si un homme viole ses convictions consciencieuses pour
obéir & des preuves logiques auxquelles il ne peut résister, soit
par défaut de connaissance, soit pour d’autres raisons, cela ne
pourra nuire qu’a la délicatesse de conscience, sans produire
rien qui“ puisse étre appelé proprement obéissance a la loi,
I'interprétation qui lui est ainsi imposée flt-elle correcte. Si
I’homme péche contre sa conscience, la loi de la conscience
la rend plus émoussée, plus dure jusqu’a ce qu’enfin la per-
ception morale d'un homme devienne si obtuse qu’il croit de
son devoir de rompre avec la conscience et de la livrer &
I'Eglise, & la grammaire grecque.

La seule autorité que notre laique admette, ¢’est Iautorité
intrinséque de la vérité se justifiant elle-méme & la conscience,
indépendamment de tout témoignage extérieur, de tout mérite
du canal par lequel elle peut parvenir jusqu’a nous. Notre
Ecossais maintient expressément le mot autorité pour dési-
gner cette impression, que fait sur la conscience, sans inter-
médiaire aucun, la vérité évangélique qui lui est présentée.
Dans le vrai sens du mot, la liberté et autorité sont une seule
et méme chose, ce pouvoir, cette puissance dont parle Jésus.
Un homme ne voit pas un attentat & la liberté¢ de son jugement



376 J.=F. ASTIE

dans le fait qu’il est contraint d’admettre que la couleur de
I’herbe est verte; et toutefois, en réalité, il 'appelle verte en
vertu de l'autorité que I’herbe exerce sur les organes au moyen
desquels il percoit.

Dieu nous a déclaré que celui qui s’est rendu maitre de la
plus simple de toutes les vérités religieuses, savoir qu’il doit
obéir & la conscience et s’attacher & elle, est sur la bonne voie
pour apprécier toute vérité religieuse. « Si un homme veut
faire la volonté de Dieu il connaitra si ma doctrine est de Dieu. »
Ces convictions de la conscience concordent avec la plus sim-
ple de toutes les théologies : Dieu est ; (Hébr.XI, 6) elles devien-
nent graduellement plus élevées, plus claires, & mesure que le
fidéle croit dans la ressemblance avec Jésus-Christ par une vie
de sacrifice, en prenant sa croix, en vivant dans un esprit de
soumission & la volonté du Peére et en se confiant en son
amour. Il se peut que ce ne soit qu’a la suite d’une longue
vie de communion avec Dieu, peut-étre jamais de ce coté-c
de la tombe, qu’on apercoive que la base de toutes ces con-
victions repose sur la divino-humanité de Jésus, le Fils de
Dieu, la téte de la race humaine. Comment cette téte divine
fait-elle connaitre sa volonté aux hommes? C’est l& ce que
la théologie allemande ni aucune autre ne saurait expliquer,
pas plus qu’on ne saurait expliquer comment la téte de 'homme
fait connaitre ses volontés & la main. Mais de méme que la
main connait, regoit les impulsions de la téte & laquelle elle
obéit, ainsi les brebis de Jésus le suivent, car elle connaissent
sa Vvoix.

Un autre principe important c’est que 'union de Christ avec
les siens n’est pas seulement un mystére & méditer, mais une
réalité qui doit étre mise en pratique dans la vie. Christ dit :
« Je suis la lumieére du monde, » mais il dit aussi : « Vous étes
la lumiére du monde. » S’il s’est déja sacrifié lui-méme, nous
devons aussi présenter nos corps en sacrifices vivants. S'il a
bu d’une coupe, nous devons boire ¢galement de la méme
coupe. S'il a porté la croix, nous devons, de notre coté, renon-
cer & nous-mémes, prendre notre croix et le suivre. S'il a
donné sa vie pour le monde, nous devons, nous aussi, donner



UN LAIQUE ECOSSAIS PIEUX ET HERETIQUE 377

notre vie pour nos freres (Jean III, 16; 2 Cor. IV, 10, 11). Si
Christ a été affligé dans l'intérét de son peuple, nous devons
de notre coté achever ce qui reste des souffrances de Christ
pour son corps qui est I'Eglise. Si Christ est appelé le Fils
bien-aimé de Dieu, nous sommes appelés, nous aussi, & étre
les fils de notre Pére qui est dans les cieux.

Je ne saurais comprendre comment la vie et la mort de Jésus
Otent le péché du monde. Mais je vois que le sacrifice de soi-
méme dans sa forme finie parmi les hommes, accomplit un
salut fini. Plus j'y pense, plus il me semble que "unique diffé-
rence entre la vie et 'ceuvre de Christ d’'une part, et la vie et
P'ceuvre des chrétiens d’autre part, est la différence qui existe
entre le fini el U'infini, le parfait et 'imparfait.

Et notre Ecossais s’écrie 4 celle occasion : « Voilh un Evan-
gile qui peut étre préché a toute créature. Il peut étre admis
par les enfants, par les pauvres, par les ignorants, par les Juifs
et par les Gentils. La croyance enla vérité ne dépend plus alors
de I'étendue, de I'exactitude de la connaissance humaine; ni
de la science, ni de la sagesse, ni de la pureté avec laquelle
les documents sacrés nous ont été conservés, ni de la parfaite
exactitude primitive de ces documents eux-mémes, ni de rien
d’humain, en un mot, mais de Dieu seul.

Si 'on n’est pas chrétien cela ne tient pas au manque de
lumiere. Si la révélation a un sens intelligible, elle désigne
quelque chose présenté & nos facultés de discernement, que
nous ne pouvons nous dispenser d’accepter, & moins de fermer
les yeux ou, pour parler avec le Seigneur, & moins de préférer
les ténebres a la lumiére. De sorte que nous croyons, non pas
en vertu de la crédibilité des écrits, par le moyen desquels la
vérité nous est présentée, mais en vertu de la puissance inhé-
rente & la révélation d’emporter notre assentiment; de sorte
que l'incrédule ne commet pas seulement une erreur de juge-
ment : il est moralement coupable.

Si quelqu’un est disposé & nier la possibilité d’'une pareille
communion immédiate, consciente avec Dieu, comme quelque
chose de visionnaire, indiquant le fanatisme, qu’il se dise bien
qu’il est d’une autre opinion que les apdtres et le Seigneur lui-

THEOL. ET PHIL. 1887, 25



378 J.-F. ASTIE

meéme ; qu’il est toujours sous le régime de I’Ancien Testament
ou qu’il est retourné & la position de ’'Eglise de Rome qui voit
avant tout dans le christianisme une loi. Dans ce cas, en
effet, Jésus-Christ n’est plus qu'un législateur moral ou dog-
matique. Il n’est pas méme possible d’arriver au sentiment
du pardon des péchés, si Dieu lui-méme ne rend pas immé-
diatement et directement témoignage & la conscience humaine
par le Saint-Esprit, comme réconcilié avec nous. Alors ce
n’est que de seconde main que nous connaissons les choses
divines.

Jamais I'Ecriture, la Parole de Dieu, n’a prétendu s’inter-
poser entre nous et Christ, pour prendre sa place et celle de
son Esprit. Si notre communion avec I'Ecriture devait sup-
planter la communion avec Christ, nous traiterions la Bible
d’'une maniére superstitieuse, nous pécherions contre Christ
notre Seigneur et notre Maitre.

Nous placons en garde contre la méthode qui consiste & se
satisfaire avec des vraisemblances, des probabilités, alors que
notre nature est destinée, préparée & atteindre un plus haut
degré de certitude, & entrer dans une communion immédiate
avec Dieu et que tout ce qu’il y a de plus profond en elle sou-
pire aprés ce rapport immeédiat.

Chose curieuse et décisive, en faveur de ses idées favorites,
notre hérétique écossais en appelle a la confession de foi de
Westminster qui, avec tous les symboles du XVI® siécle, ren-
voie au témoignage du Saint-Esprit comme 4 la seule preuve
efficace a4 faire valoir en faveur de la vérit¢ de I'Evangile. De
sorte que notre laique, cue je vous al présenté comme un héré-
tique, pour parler avec le peuple, est en réalité un orthodoxe,
un héritier légitime de la réformation, tandis que ceux qui son-
geraient a lui jeter la pierre auraient perdu jusqu’au sens de
la vérité qu’ils prétendraient défendre.

Maintenant, il n’y a plus d’hésitation possible. Hérétique ou
orthodoxe, nous pouvons donner & notre laique écossais le
nom cui lui revient parmi nos partis religieux. C’est un repré-
sentant de la mystique, de ce point de vue théologique ui
enseigne 'union pratique, immédiate, personnelle de I’ime



UN LAIQUE ECOSSAIS PIEUX ET HERETIQUE 379

avec Dieu et qui voit dans cette communion la source de la vie
religieuse, la vie méme.

Le titre de mystique est mal porté; il rappelle, en effet, heau-
coup de réveries et d’extravagances. Cela tient & deux choses.
Premiérement, on confond les mystiques et les piétistes, bien
que la différence soit profonde. Les mystiques sont des hom-
mes nouveaux, les porteurs d’'une vie nouvelle: ils regardent
vers l'avenir; les piétistes, au contraire, sont pleins de respect,
d’une piété excessive, exagérée (de 1a leur nom) pour toutes
les doctrines, les institutions du passé. Ils s’épuisent & le gal-
vaniser ce passe, par des réveils artificiels comme eux-mémes,
jusqu’a ce qu’ils aboutissent aux idées les plus fantastiques.
Ainsi, en vertu d’une opinion récente, 4 la mode parmi les
avancés, la santé du corps serait toujours un exposant parfait
de la santé de I'dme, si bien qu’un chrétien ne devrait jamais
étre malade, et, par conséquent, ne pourrait jamais mourir
apparemment. Ce n’est pas 14 du mysticisme; c’est du pié-
tisme, sec, étroit, aussi superficiel que prétentieux et inintelli-
gent.

Une seconde circonstance qui a fait une mauvaise réputation
a la mystique, c’est qu’il Tai arvive parfois de mépriser la
science et I’étude : ce qui ne manque pas de la faire avorter
dans ses entreprises de rénovation,

Notre laique ¢€cossais est & I’abri de tous ces travers-la. Il est
bien un mystique des plus authentiques, mais un mystique
rationnel, raisonnable. Vous serez complétement rassurés
quand vous l'aurez entendu recommander 'alliance inévitable,
profonde de la foi et de la raison, de la théologie et de la
piété.

Il n’est pas de ceux qui voudraient nous faire surmonter les
difficultés au sujet des mystéres divins par le simple exercice
d’une crédulité aveugle. « Celui, dit-il, qui parle contre la
raison parlé contre sa propre conscience, et, par conséquent,
il est certain qu'un homme ne sert pas Dieu avec bonne con-
science quand il le sert contre sa raison. »

Notre Ecossais montre dans quelle grossiére contradiction
tombent les piétistes quand ils parlent de la raison. Rien n’est



380 J.-F. ASTIE

plus propre & décrier la raison, ce grand don de Dieu, que la
maniére dont en parle le piétisme. Ils en appellent, en effet, 4
la raison pour prouver, établir 'orthodoxie; ensuite ils se ser-
vent de l'orthodoxie pour démolir la raison. Ne s’apercoivent-
ils pas qu’en agissant ainsi, ils sapent ce sur quoi ils s’appuient?
Si, étre raisonnable est une hérésie, étre déraisonnable est
encore une pire hérésie.

Dieu ne nous demande jamais de détroner aucune de nos
facultés de la position supréme qu’elles occupent chacune dans
sa sphere. L'ceil doit étre l'arbitre absolu quand il s’agit de
couleurs, l'oreille quand il est question de sons, la raison en
philosophie, et la conscience dans la sphéere de la morale. Si
les saintes Ecritures ne réussissent pas & convaincre notre rai-
son de la vérité d’une doctrine particuliére, on ne peut dire
qu’elles exercent une autorité réelle dans ce cas-la; car,
quoique nous puissions donner notre assentiment a telle doc-
trine, par suite de la crédibilité générale des Ecritures, nous
ne pouvons dire que nous croyons & cette doctrine dans le
vrai sens du mot. L’autorité découle de la puissance que pos-
sede la vérité de produire la conviction.

Voila pourquoi la foi et la raison doivent se donner la main.
Par I'ceil de la raison, & travers le télescope de la foi, c’est-a-
dire de la révélation, nous voyons ce dont nous n’aurions
jamais connu l'existence sans ce télescope. Qu’un individu
ferme les yeux, presse fortement les paupieres, il fait sortir
une lueur fantastique de 'humeur cristalline; il contemple une
lumiére qui ne brille jamais, il voit des milliers de feux qui ne
brilent jamais. Il en arrive de méme & celui qui obscurcit P'ceil
de la raison et prétend voir par I'eeil de la foi. Il se fait de
petites images d’idées. certains atomes voltigent devant lui,
mais il n’est ni guidé, ni instruit par la lumiere ; il voit comme
un homme endormi. Jamais la raison vraie et la foi vraie ne
sauraient étre en opposition ; la religion exerce une influence
corruptrice lorsqu’un homme professe ce qu’il ne sent pas et
cela dans le but d’étre orthodoxe. C’est ici une question capi-
tale. Si nous ne faisons marcher notre religion du méme pas
que notre intelligence, il faut abandonner l'une ou lautre,



UN LAIQUE ECOSSAIS PIEUX ET HEREIQUTE 331

comme font des multitudes de gens de nos jours. en allant
ceux-ci au catholicisme, ceux-la a 'incrédulité.

Il est des personnes naives qui rendent grice & Dieu de
n’étre pas théologiens. Elles ne se doutent pas que, sous le nom
de simplicité évangélique, elles veulent imposer les résultats
des élucubrations théologiques du passé les plus suspectes, les
plus fausses. Tel n'est pas le cas de notre membre de I'Eglise
libre d’Ecosse. Il proclame hautement 'importance, la néces-
sité¢ de la théologie; elle lui parait aussi étroitement unie a la
religion cue la science de l'optique au fait de la vision.

11 se garde hien toutefois d’exagérer la valeur de cette science.
Les spéculations théologiques n’intéressent pas plus la vie et la
conduite du chrétien que la question de savoir si le soleil est
un globe de feu, une atmosphére lumineuse, ne préoccupe un
homme poursuivant sa marche dans le monde, a la lumiére,
a la chaleur que lui envoie le soleil; ces spéculations, ces in-
vestigations sont trés intéressantes, importantes; elles peu-
vent rendre des services, mais elles ne sont pas indispensables
A une saine vitalité, ni dans la vie naturelle, ni dans la vie spi-
rituelle.

Nous arrivons maintenant a la seconde grande idée fonda-
mentale de notre auteur. Elle est plus frappante, plus originale
surtout que ce (ui précede. Il réclame linspiration pour les
vrais chrétiens d’aujourd’hui exactement comme pour les pre-
miers disciples. C’est une misérable religion de maintenir que
le Saint-Esprit de Dieu a cessé de parler a4 'Eglise aprés avoir
prononcé le dernier amen du livre de I'dpocalypse. 1l en
résulte qu’au lieu d’honorer les vivants, nous honorons les
morts, qu’au lien d’écouter une voix, nous tombons dans des
querelles de mots.

On parle trop souvent des Ecritures comme du message d’un
peére absent, adressé a ses enfants, au lieu d’écouter la voix
nous sollicitant de reconnaitre notre Pere présent en nous
maintenant, par 'opération de son Saint-Esprit dans nos cceurs.
L’Ecriture n’est pas le seul guide pour nous conduaire & Christ ;
c’est plutot I'Esprit de Dieu qui est le seul guide stir. Sans
I'Esprit de Dieu la Bible n’est pas un guide réel et si 'Esprit



382 J.-F. ASTIE

de Dieu est le vrai guide, nous ne devons pas lui limiter les
moyens qu’il peut choisir pour amener les hommes & lui.

Pourquoi ne reconnaitrions-nous pas I'Esprit de Dieu agis-
sant au moyen des lois ordinaires de la nature? Au licu
d’étendre l'activité du Saint-Esprit sur tous les fideles durant
tout le cours de I’Eglise chrétienne, nous ’avons cantonnée,
renferinée dans un moment donné; nous en avons sacrifié
Paction constante, permanente, ’extension & une intensité ar-
bitraire, fantastique.

Cette illusion frappante tient & un préjugé dont nous avons
hérité de I’Eglise romaine. Nous avons confondu l'inspiration
et Pinfaillibilité, nous nous sommes imaginé que tout inspiré
est ncécessairement infaillible. De la, pour éviter le conflit des
infaillibilités, nous avons conclu qu’il ne peut y avoir eu que
quelques hommes inspirés 4 un certain moment, réglant d’une
maniére infaillible, ce qu’il faudrait croire jusqu’a la fin des
siecles.

Notre Ecossais renverse cette erreur populaire par un simple
appel aux faits relatés dans I'Ecriture. Les apotres n’étaient
pas infaillibles parce qu’ils n’étaient pas saints. C’est une grave
erreur de croire que les premieres Eglises fussent un modele
de simplicité : les germes du développement subséquent furent
semés de tres bonne heure. 11 faut distinguer avec grand soin
entre la religion de Jésus et celle de ses plus intimes disciples.
La religion de Jésus était plus large, plus simple. Bien loin de
supposer que son entourage connit son esprit et ses intentions,
tout le récit évangélique montre qu’ils ne comprenaient que
fort peu son enseignement.

Et il ne faut pas croire que l'effusion du Saint-Esprit & la
Pentecdte ait mis un terme & U'erreur. Alors qu’ils nous sont
présentés comme pleins du Saint-Esprit, le premier acte qu’ils
accomplissent au moment ou il s’agit de remplacer Judas, est
entierement en désaccord avec l'esprit et I’enseignement de
leur Maitre. Au lieu d’en appeler a leur propre jugement, ils
ont recours au moyen mécanicque du tirage au sort. Leur ten-
tative d’établir le communisme indique aussi qu’ils méconnais-
saient entierement I'esprit du Maitre. Mais I’entreprise échoua



UN LAIQUE EGOSSAIS PIEUX ET HERETIQUE 333

bientot par suite des mensonges, des querelles résultant de
I'essal d’établir un mécanisme artificiel, au lieu de la méthode
vivante, naturelle de chaque individu appelé 4 juger, sous la
direction du Saint-Esprit, quel emploi Dieu veut qu’il fasse de
ses biens terrestres.

Si PEglise de nos jours reste beaucoup trop au-dessous de ce
qu’elle pourrait étre, c’est parce qu’elle est trop préoccupée de
s’assimiler pour la doctrine, pour la pratique, & ’Eglise plus ou
moins défectueuse de 1’ige apostolique ; plutdt que de compter
sur la présence de I'Esprit divin pour stimuler I'exercice de
ses propres facultés, et pour éclairer son propre jugement.

Les Hébreux ne croyaient pas & un livre inspiré, ni & une
classe d’hommes inspirés ; ils se tenaient eux-mémes pour un
peuple inspiré. Les chants des poetes, I’habileté de lartiste et
de 'architecte, la force de Samson, la musique de David, la sa-
gesse de Salomon, le génie militaire de Josué, tout cela était
imputé & linspiration de I'Esprit divin. L’auteur renvoie &
I'épitre aux Hébreux. Elle nous déclare que les hommes des
anciens temps spécialement recommandés pour leur foi, avaient
I’habitude d’attribuer & 'inspiration tout ce qui distinguait un
Israélite parmi ses contemporains.

Or le monde ne revient pas en arriere. Ce qui était a la
portée des hommes des anciens temps est aussi, & plus forte
raison, & notre disposition. Dans les questions olt nous sommes
originaux, nous sommes de beaucoup en avant sur les anciens;
mais pour ce qui concerne la foi en Dieu, nous sommes de
beaucoup en arriére, parce que nous avons les vérités de se-
conde main. Nous croyons en un Dieu qui dans les temps pas-
sés a inspiré aux hommes les traits caractéristiques de sa na-
ture, mais qui aujourd’hui n’a plus de relation directe avec
nous. Tout cela est fort loin d’étre d’accord avec les enseigne-
ments de Jésus. Cest, en effet, un des traits caractéristiques
de sa vie que ce qu’il réclame pour lui, il le proclame aussi le
droit d’ainesse de ses disciples.

I faut bien comprendre la pensée de notre laique écossais.
Son intention n’est nullement de rabaisser I’esprit de I’Eglise
primitive, voici seulement ce qu’il veut dire. La révolution pro-



384 J.-F. ASTIE

clamée par Jésus de I'esclavage & la liberté, était trop grande,
trop profonde, pour étre immédiatement comprise : il fallait
du temps & la masse de ’humanité pour arriver & reconnaitre
la glorieuse liberté des enfants de Dieu. Malheureusement le
courant ecclésiastique prit une fausse direction; de I’Evangile
de la liberté on fit une nouvelle loi, & lacuelle les hommes
furent appelés a obéir, tout a fait de la méme facon dont la
synagogue était appelée a obéir A la loi de Moise.

Saint Paul, selon notre laique, comprit les enseignements
de Jésus beaucoup mieux que ses contemporains; il était par-
ticulierement soigneux qu’il ne fit porté aucune atteinte & la
liberté, trait remarquable de son Evangile. Mais par la suite
ses opinions furent élevées a la hauteur d’autorités pour la
conscience d’autrui, si bien que des hommes prétendant pro-
fesser la méme religion que saint Paul ne le firent pas en réa-
lité ; car P'apdtre maintenait, lui, ses opinions, dans un esprit
de liberté, les autres dans un esprit d’esclavage, différence
vitale aux yeux du grand apoétre du christianisme. (Gal. V, 1.}

Saint Paul n’a jamais prétendu délivrer ceux qu'il convertis-
sait du joug de la loi de Moise pour les soumettre a I'autorité
deses propres écrits. Je crois qu’il résulte de grandes difficultés
de la confusion qu’on établit entre I’inspiration et 'infaillibilité.
Le plus parfait musicien se servant d’un instrument qui n’est
faux qu’au moindre degré, ne réussira pas a faire une musique
parfaite; de méme les manifestations de I’esprit divin dépen-
dent du milieu par lequel elles s’expriment. N’étant pas parfaits,
les premiers disciples ne pouvaient étre infaillibles.

(’est pour avoir méconnu les droits de 'inspiration perma-
nente, qu’il a sacrifiée a 'autorité des siecles passés, que le pro-
testantisme se trouve aujourd’hui dans la plus fausse des posi-
tions. Il me semble quelquefois, dit notre Ecossais, que 'esprit
de la réformation du XVIe siécle a complétement disparu et
que ce qu’il reste du protestantisme est aujourd’hui trop vieux
pour pouvoir étre de quelque utilité au monde. Avec les senti-
ments qui conviennent a la vieillesse, le protestantisme du
jour s’attache au passé; il prend plaisir & raconter les hauts



UN LAIQUE ECOSSAIS PIEUX ET HERETIQUE 385

faits héroiques de sa jeunesse, alors que par la foi il délivra le
peuple de Dieu de l'esclavage des traditions humaines. Dans
ces jours-la les défenseurs du passé en appelaient principale-
ment & une autorité spirituelle qu’on supposait résider dans la
forme humaine de I’Eglise. Mais aujourd’hui, alors qu’un escla-
vage du méme genre énerve le peuple de Dieu, en attribuant
une autorité spirituelle & ce qui est humain dans les Ecritures,
les protestants modernes reculent, quand ils ne s’allient pas
ouvertement avec les catholiques, ennemis de toute liberté
spirituelle.

En finissant je dois signaler un fait qui est d’un intérét tout
spécial pour cet auditoire. Vous ne vous en douteriez gueére :
ces 1dées qui nous reviennent d'Ecosse, sont d’abord parties
de Lausanne. Notre laique déclare expressément en étre rede-
vable & Alexandre Vinet qui, plus qu’aucun autre, a agi sur son
développement religieux et théologique. C’est ainsi que le can-
ton de Vaud a largement payé & ’Ecosse la dette qu’il avait
contractée, il y a cinquante ans, quand Vinet était & son tour
inspiré par I’Ecossais Erskine.

Que sont devenues sur les bords du Léman ces mémes se-
mences qui portent des fruits pratiques dans les montagnes
d’Ecosse ? Avons-nous avanceé ou reculé depuis Vinet? Ou sont
nos laiques, je ne dis pas qui professent les principes de notre
Ecossais, mais qui se préoccupent encore des questions dont
nous venons de nous entretenir? Y a-t-il des ministres, des
professeurs travaillant & préparer les troupeaux & une évolu-
tion indispensable? Possédons-nous, ces prophéetes s’acquit-
tant, ce qui fut de tout temps leur mission, de la tiche
ingrate de troubler 'esprit des hommes, d’ébranler leur con-
fiance dans la religion populaire de leur temps?

Notre Ecossais dit des Eglises de son pays qu’a moins qu’elles
ne secouent les liens de la tradition dans lesquels elles sont si
péniblement enlacées, elles ne peuvent manquer de perdre la
confiance des hommes intelligents et honnétes, solution re-
doutable dont les signes précurseurs ne sont déja que trop ma-
nifestes. Le mal signalé par notre laique est-t-il plus ou moins



336 J.-F. ASTIE

avancé sur le continent ou la religion n’est plus, comme dans
les pays anglo-saxons, une puissance conquérante avec laquelle
il faut compter ?

Je rentre dans le role de simple rapporteur dont je suis sorti
en posant ces questions indiscreétes, et je termine par quelques
remarques.

Voila ce que peut dire dans cette Ecosse, si arriérée, si fidele
aux traditions, un membre de la plus stricte des Eglises sans
qu’il ait recu, que je sache, aucun avertissement des autorités
ecclésiastiques.

Vous l'avez remarqué, le but de notre laique est pratique,
religieux, positif; nous ne sommes pas en face d’un esprit scep-
tique. Il se propose de renverser une autorité extérieure qui
n’a rien de populaire, de religieux, de protestant, de chrétien
pour lui substituer l'autorité interne de la vérité, la démons-
tration d’esprit et de puissance qui seule peut subjuguer les
coeurs.

« Jai I’espoir, dit-il, que mon livre! pourra étre de quelque
utilité & quelques personnes qui, comme moi, éprouvent de la
difficulté & accepter les traditions de notre religion populaire. »

« I’homme qui trouve ainsi qu’une bonne partie de son anti-
que foi doit étre abandonnée, court un grand danger, poursuit
notre laique : le dancer de s’éloigner de la foi chrétienne. J'es-
pére venir en une certaine mesure au secours de quelques lec-
teurs de mon petit livre, s’ils sont amenés & reconnaitre que
beaucoup de choses qui sont aujourd’hui incorporées au chris-
tianisme, ne faisaient nullement partie de la religion simple
et primitive de Jésus de Nazareth. »

Mon role de traducteur, d’éditeur irresponsable est terminé;
je n’ajouterai i la lettre que quatre mots qui ne se trouvent
pas dans Poriginal, les seuls dont je prends la responsabilité :
a bon entendeur, salut! j’ai dit.

1 Old Letters. Printed for private circulation. Glasgow : David Bryce
and Son, 1885,




	Un laïque écossais pieux et hérétique [suite]

