
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 20 (1887)

Artikel: Le jour du seigneur : étude de dogmatique chrétienne et d'histoire
[suite]

Autor: Thomas, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379407

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379407
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE JOUR DU SEIGNEUR

ÉTUDE DE DOGMATIQUE CHRÉTIENNE ET D'HISTOIRE

PAR

L. THOMAS*

Second article : Documents païens.

INTRODUCTION

V a-t-il dans les documents païens des traces de l'institution
du sabbat primitif, en dehors de la ligne centrale des Révélations,

c'est-à-dire, en fait, en dehors des juifs et des chrétiens
ou de l'influence des uns et des autres

Telle est la question que nous avons à examiner le plus
sommairement possible et dont l'examen approfondi, qui rentrerait
spécialement dans le domaine de l'histoire des religions, des

arts et des sciences, serait susceptible de provoquer des études

vastes, difficiles et des développements considérables.
Ce qui serait déjà bien propre à le faire sentir, c'est l'opposition

souvent tranchée des opinions qui se sont fait jour à cet
égard depuis les temps anciens jusqu'à notre époque.

Citons-en quelques exemples, en parlant en même temps soit
de la semaine, soit de la célébration du 7me jour.

D'un côté, les juifs alexandrins Aristobule et Philon sont
portés à retrouver beaucoup trop dans l'antiquité païenne le

respect du 7mo jour. On connaît le mot de Philon, qui est sus-

1 Voir la livraison de mars, pag. 136.



246 L. THOMAS

ceptible, il est vrai, de plusieurs interprétations et qui désigne
le sabbat comme iopx'n xov ttkvtoç, uo-jh wavS'/jfiOc xai xl-j xOGp.au yevéB\io;,

c'est-à-dire, comme une fête de l'univers, la seule appartenant
à tous les peuples et contemporaine du monded. De l'autre, des

autorités juives anciennes et considérables ne feraient remonter

l'institution du sabbat qu'au séjour des Israélites clans le

désert de Mara. (Ex. XV, 25a-.)

Parmi les Pères, les uns, tels que Clément d'Alexandrie et

Eusèbe de Cesaree3, suivent l'exemple d'Aristobule et de Philon,
tandis que d'autres, comme Cyrille d'Alexandrie et Théodoret4,
ne voient dans le sabbat qu'une institution de l'Ancienne
Alliance.

Au XVII" siècle, Grotius, dans son de veritale religionis
Christiana}5 insiste sur l'universalité de la célébration du 7mo jour,
et Seiden le réfute dans son de jure naturali et gentili juxta
disciplinam hébrœorum, Londres, 1640.

Jurieu, dans son Histoire critique (1704, p. 104), dit au

sujet de l'antiquité antémosaïque du sabbat : « Cette question a

été extrêmement agitée dans notre siècle, et il n'y a point
d'auteurs qui, ayant écrit sur le décalogue ou sur le second chapitre
de la Genèse, n'aient amplement traité cette matière. Presque
tous nos théologiens sont dans le sentiment que l'institution et
l'observation du sabbat sont de tout temps. Les docteurs qui
sont dans l'opinion contraire se font remarquer par leur
singularité et se sont mis une grande foule de contradicteurs sur
les bras. Gomarus, célèbre théologien de l'académie de Leyde11,

est un de ceux qui ont osé se séparer de la foule. Mais Rivet ',
1 De opif. mundi, I, 21.

2 L'Eternel y donna au peuple des lois et des ordonnances.
— Voir Jurien, Histoire critique, p. 109. — Lotz, Quaest. de hist, sab- p. 9.

-'• Stromal.. V, chap. 14, § 108, 109.— Préparation évangélique, XIII, chap.
12, 13.

1 Voit- Spencer, De legibus Hebr., p. 42, 44.
5 Ouvrage paru d'abord en hollandais, 1622; en latin, 1627.
" C'est le fougueux calviniste, adversaire des arminiens.
7 Ce doit être André Rivet, théologien français, collègue de Gomarus a

l'université de Leyde. Il semble du reste qu'il y ait dans ces dernières
lignes de Jurieu une étrange méprise: Gomarus apparaît comme l'adver-



LE JOUR DU SEIGNEUR 247

dans sa dissertation de l'origine du sabbat, lui met en tête une
foule de témoins. Le partage est un peu moins inégal entre les

docteurs de l'Eglise romaine. Cependant je crois qu'il y en a

pour le moins autant qui tiennent pour l'antiquité du sabbat,
que d'autres qui la combattent. Je crois aussi qu'entre les Juifs

modernes, le plus grand nombre est pour cette antiquité du
sabbat. »

Jurieu avoue ensuite que lui-même, après s'être « laissé

emporter à la multitude, » a « été contraint d'en revenir après
avoir bien étudié la matière. » Cependant l'opinion qu'il a

développée est réellement intermédiaire, car s'il n'admet pasl'an-
tiquité antémosaïque du sabbat, il admet celle de la semaine,
double opinion qui est également celle de Oehler et celle de

l'évêque de Carlisle. Mais la raison qu'il donne (p. 112) pour
justifier le parti qu'il a pris à l'égard de la semaine, ne semble

guère admise par ces deux théologiens : elle est tirée de la
tradition concernant les sept jours de la création, en tant qu'elle
avait dû se conserver et se transmettre par les patriarches.

L'illustre astronome Laplace, dans son Exposition du

système du monde, ouvrage dont la première édition parut en

1796, n'hésite pas à dire 1
: « La semaine, depuis la plus haute

antiquité, dans laquelle se perd son origine, circule sans
interruption à travers les siècles, en se mêlant successivement aux
calendriers successifs des différents peuples. Il est remarquable
qu'elle se trouve identiquement la même sur toute la terre...
C'est peut-être le monument le plus ancien et le plus incontestable

des connaissances humaines ; il paraît indiquer une source

commune, d'où elles se sont répandues... »

De son côté, Fr. Arago s'exprime ainsi- : « Goguet, adoptant
sans réserve les opinions de Philon, de Josephe de saint
Clément d'Alexandrie, a prétendu qu'une période de sept jours fut

saire du sabbat primitif et Rivet comme son partisan. Or, comme on pouvait

s'y attendre, c'est précisément l'inverse qui est vrai, ainsi que cela
ressort des détails que Ilenke a donnés récemment sur cette controverse.
(Theologische Studien und Kritiken, 1886, p. 645.)

1 Cinquième édition, tome I, p. 34.

- Astronomie populaire, IV, p. 650.



248 L. THOMAS

en usage chez tous les peuples de l'antiquité. D'autres, Costard,

par exemple, ont soutenu que les seuls Juifs employèrent la
semaine dans ces temps reculés '. Il en est enfin, parmi
lesquels je citerai Daunou, qui repoussent l'une et l'autre de ces
opinions extrêmes. Suivant eux, la semaine figure, comme
division du temps, chez les anciens Chinois, chez les Juifs, les

Egyptiens, les Chaldéens et les Arabes. D'autre part, l'institution
leur paraît avoir été inconnue en Perse, en Grèce, à Rome,
à Carthage, etc. Telle est aujourd'hui l'opinion qui a le plus
d'adhérents ; mais nous ne pouvons pas, sans sortir de notre
cadre, nous livrer à la discussion minutieuse des passages qui
ont semblé l'appuyer sur des bases solides. »

Parmi les théologiens de notre époque, Hengstenberg2 et
Oehler 3 eux-mêmes ont pensé que le premier commandement
du sabbat se trouvait dans Ex. XVI, bien qu'Oehler admette
d'ailleurs l'existence pour les patriarches de la semaine qui,
selon lui, s'est formée vraisemblablement comme division du
mois lunaire synodique (p. 195), et la large diffusion, dans

l'antiquité, du respect pour le nombre 7 (p. 194). Fréd. Godet, tout
en reconnaissant hautement l'institution paradisiaque du sabbat,

a dit que chez les nations païennes on ne trouve « nul vestige

d'une forme sabbatique quelconque.i » Par contre, nous

pouvons citer comme étant d'un autre sentiment Oschwald,
d'OrelliD et bien d'autres.

Quelques mots encore sur les différentes opinions émises

plus ou moins récemment sur les nations païennes où se trouvait

l'institution de la semaine, et nous arriverons à ce qui nous
semble le mieux établi, dans l'état actuel de la science, sur le

sujet général des traces du sabbat primitif parmi les nations

païennes.
1 « On peut voir cette opinion développée par Alfr. Maury, dans une

note d'une dissertation de Biotsurla « Chronologie astronomique, » insérée

au t. XXII des Mémoires de l'Académie des sciences. »

2 Ueber den Tag des Herrn, p. 10, 15.
3 Real-Encyklopädie, 1. Aufl. XVI, p. 194.
4 Conférences de Genève, I, 33, 35.
5 Art. « Sabbath » dans le Handwörterbuch et dans la Real-Encyklopädie,

2. Auflage.



LE JOUR DU SEIGNEUR 249

Nous avons déjà vu que Laplace et Goguet1 admettaient
l'universalité de l'institution de la semaine.

Alex, de Humboldt reconnaissait l'institution de la semaine
chez les Hindous, les Chinois, les Assyriens, les Egyptiens et

en général chez la plupart des peuples de l'ancien monde, mais

non chez les Péruviens, comme le faisaient Railly et Lalande,
ni chez aucun autre peuple de l'Amérique, ni chez les habitants

du Latium et de l'Etrurie, ni chez les Persans et les
Japonais2.

Nous avons dit que Fr. Arago parle de l'opinion de Daunou

comme ayant recruté le plus grand nombre d'adhérents et

comme admettant la semaine chez les anciens Chinois, les Juifs,
les Egyptiens, les Chaldéens et les Arabes, mais non chez les

Perses, en Grèce, à Rome, etc.

Oschwald parle de l'institution de la semaine chez toutes les
nations historiques de l'antiquité, en particulier chez les peuples

sémitiques autres que les Hébreux, chez les Grecs, les

Egyptiens, les tribus indo-germaniques, les Chinois (p. 13), et
d'une célébration du 7,nc jour chez les Egyptiens, les Arabes,
les Grecs, les Romains et les nègres de la Côte-d'Or (p. 15).

G. Godet, dans une des notes fort intéressantes dont il a fait
suivre sa traduction des Origines de l'histoire sainte d'après la
Genèse, par Thiersch (1882, p. 404), insiste sur l'institution de

la semaine et sur la célébration du 7I11C jour chez les Babyloniens,

sur l'institution de la semaine chez les Chinois et les

Péruviens.

Riehm, dans l'article Woche du Handwörterbuch admet l'institution

primitive do la semaine, « par exemple, chez les Chinois,
les Péruviens et les Babyloniens. »

D'Orelli, dans l'article Sabbath du Biblisches Handwörterbuch
(p. 781) dit que d'autres peuples que les Israélites, en particulier

les Assyriens et les Babyloniens, avaient non seulement la

semaine, mais encore un certain repos le 7nie jour.

1 De l'origine des lois, des arts et des sciences et de leurs progrès chez les

différents peuples. Paris, 1758, 3 vol. L'édition la plus récente est de 1820.

- Vues des Cordillières et monuments des peuples indigènes de l'Amérique.
Paris, 1816, i, 340.. ; 11,227,214.



2o0 L. THOMAS

Dans l'état actuel de nos connaissances, je ne voudrais insister

ni sur les Egyptiens, ni sur les Arabes, ni sur les
Péruviens, ni sur les Chinois, ni sur les Grecs et les Romains, ni sur
les Indo-Européens en général, ni sur les Slaves en particulier,
bien que la question ne me semble ni simple ni également
épuisée sur ces divers points.

Mais je crois utile de faire ressortir l'antiquité du respect du
chiffre 7 en général dans le monde païen, puis do relover ce

qui peut concerner l'institution de la semaine et même la
célébration du 7"lc jour surtout chez les Assyriens et les Babyloniens,

d'une part, et, de l'autre, chez les nègres de la Côte-d'Or.

§ Ier. Les Egyptiens.
A. LA SEMAINE ÉGYPTIENNE

a) Avant Lepsius.

Nous avons vu qu'Alex, de Humboldt en 1816 rangeait les

Egyptiens parmi les peuples qui avaient primitivement la

semaine. Telle était aussi l'opinion d'Icleler, dans son Handbucli
der mathematischen und technischen Chronologiel, qui jouit
d'une grande autorité; et Fréd. Schlegel, dans sa.Indische Bi-
bliotìieìi, faisait largement rayonner d'Egypte cette institution -.

En 1839, Champollion-Figeac, dans l'Univers pittoresque
(Egypte ancienne, p. 96), disait, après avoir parlé de l'année et
du mois des Egyptiens : « Alors aussi existait la semaine, l'un
des plus antiques vestiges de la civilisation. On croit que le

nombre des jours de la semaine fut tiré du nombre des planètes

alors connues et qu'on donna aux jours de la semaine les

noms de ces mêmes planètes. Il est certain du moins que
l'antiquité classique nous a conservé cette période ainsi constituée.
C'est ainsi sur cet ordre, — l'ordre indiqué par Dion Cassius et
dont nous parlerons bientôt, — que repose un des usagesles plus
universellemeut répandus, la semaine, et peut-être le seul dans

les sociétés modernes qui ait pour lui une si haute sanction d'an-

1 1825, I, p. 178.
"2 D'après Lepsius, Die Chronologie der Aegypter. 1849, 1, p. 131,



LE JOUR DU SEIGNEUR 251

tiquilé et de durée. L'Egypte est donc arrivée jusqu'à nous,
et c'est elle qui règle encore une de nos principales institutions
publiques, la division civile du temps la plus usitée. »

b) Lepsius.

Telle était l'opinion générale parmi les savants de l'époque,
mais depuis l'apparition de l'ouvrage de Lepsius sur la

Chronologie égyptienne, un grand changement s'est opéré sous ce

rapport.
Lepsius a soutenu carrément (1, p. 131..) que la semaine des

Egyptiens était non de 7 jours, mais de 10, que c'était la

décade, et qu'elle apparaissait sur tous les monuments égyptiens
à partir du temps des grandes pyramides.

Cette thèse a eu le plus grand succès et elle semble avoir été

dès lors généralement adoptée, sauf peut-être en Angleterre1.
Elle l'a été en particulier par Oehler, Maspero et Fr. Lenormant,

Schrader -.
J'avoue toutefois que la sentence de Lepsius ne me semble

pas définitive et que si après lui il faut bien considérer la
décade comme l'institution officielle de l'Egypte, on pourrait
cependant admettre à côté d'elle une autre institution plus
ancienne et ayant toujours conservé une certaine existence

populaire ou sacerdotale, à savoir la semaine, de la même
manière, par exemple, que les Hébreux avaient en même temps
une année religieuse et une année civile; les Chaldéens, une
année astronomique et une année ordinaire, religieuse et
civile 3.

Lepsius lui-même nous fournira nos principaux arguments.
1° Il reconnaît que la sainteté du chiffre 7 était au moins

aussi ancienne chez les Egyptiens que chez les Hébreux, et il
en donne plusieurs preuves (p. 132, note 3).

2° Il admet que les Egyptiens ont eu un calendrier lunaire

1 Contemp. Revieio. Oct. 1886, p. 529.

- Real-Encyklopädie, 1. Aufl. XIII, p. 195. — Lenormant, Histoire
ancienne de l'Orient. 9e edit. Ill, p. 112.— Theologische Studien und Kritiken.
1874, p. 343, 316.

:i Lenormant, Histoire ancienne de l'Orient. 9e édit. Ill, p. 179, etc.



252 L. THOMAS

avant d'avoir le calendrier solaire. Il dit même (p. 156..) : « Il
n'est guère admissible que les plus anciens peuples ne soient

pas partis du mois lunaire pour arriver de là au cycle plus
grand de l'année. L'année solaire naturelle ou artificielle constitue

par sa nature un progrès essentiel dans la mesure du

temps ; elle suppose déjà un calendrier. Je crois donc que les

Egyptiens aussi sont partis primitivement de l'année lunaire et

que leur calendrier solaire appartient à un degré supérieur de

leur civilisation. Il est de plus complètement impossible qu'un
peuple qui a formé un calendrier solaire ne connaisse pas ou

ait complètement oublié le calendrier lunaire, qui lui a servi
d'échelon. Dans un développement régulier aucun état antérieur

n'est assez complètement absorbé par les états immédiatement

consécutifs pour ne pas laisser après lui des restes

témoignant de son ancienne existence ». Lepsius voit de

semblables restes de l'ancien calendrier lunaire égyptien dans la

division de l'année en 12 mois, et il continue en disant : « Il est

donc très vraisemblable qu'en Egypte l'année lunaire ne resta

pas complètement inobservée, mais qu'au contraire elle
continua d'être prise en considération par les prêtres à côté de

l'année solaire. » Il croit même que c'est cette année lunaire qui
est désignée par certains monuments égyptiens comme étant
la « petite année », par opposition à la « grande année » qui
serait l'année solaire1. (Comp. p. 154, 156.)

3° Lepsius dit en outre (p. 133) que la semaine paraît avoir
son origine dans un calendrier lunaire, de même que la décade

suppose un mois de 30 jours et par conséquent l'année solaire.
4° Enfin il ne me paraît point tenir un compte suffisant d'une

importante donnée de Dion Cassius"2.

1 Rappeions encore ici tien. 50 : 3, 10. 11 est possible, en effet, que le
deuil de 7 jours, fait en l'honneur de Jacob par Joseph à l'aire d'Athad,
fut conforme aux coutumes égyptiennes, de même que les 70 jours de

l'embaumement. Comp. Contemp. Review. 1886, p. 529. — Peut-être
faudrait-il aussi mentionner ici le songe de Pharaon où il était question de

2 semaines d'années, les 7 vaches grasses et les 7 beaux épis représentant
7 années d'abondance; les 7 vaches maigres et les 7 épis brûlés, 7 années
de disette. (Gen. 41 ; 1-7, 25-32, 47, 54.)

- Consul pour la seconde fois en 229 après Jésus-Christ.



LE JOUR DU SEIGNEUR 253

En exposant cette donnée, nous serons tout naturellement
conduit à indiquer les quatre explications qui ont été proposées

de l'ordre actuel de la semaine planétaire.

B. EXPLICATION DE L'ORDRE ACTUEL DE LA SEMAINE

PLANÉTAIRE.

Dion Cassius, dans son Histoire romaine, après avoir parlé
de la prise de Jérusalem par Pompée, des Juifs, de leurs
coutumes, de leur sabbat, « le jour qui porte le nom de Saturne »

ou « le jour de Saturne » i, consacre deux paragraphes entiers
à la désignation planétaire des jours de la semaine, désignation
qui se retrouve encore plus ou moins modifiée dans les langues
de la plupart des peuples civilisés, qui ne correspond à aucune
série des planètes envisagées en elles-mêmes et qui dans les

inscriptions cunéiformes n'apparaît point encore, tout au moins,
comme fixée, ainsi que nous aurons l'occasion de le constater.

« L'usage de déterminer l'ordre des jours d'après les 7 astres

qu'on appelle planètes, vient des Egyptiens2, dit Dion Cassius

(XXXVII, 18, 19), il existe chez les autres peuples3; mais,
suivant mes conjectures, il ne remonte pas à une époque
éloignée4. Les anciens Grecs, du moins autant que je puis le
savoir, ne le connaissaient pas; mais puisqu'il est adopté aujourd'hui

dans tous les pays3 et par les Romains eux-mêmes,
comme une coutume nationaleG, je veux exposer en peu de

mots comment et suivant quelles règles il a été établi.

1 Tàç toO 'Xpo-jo^j &h orjopcapz-ji/.î ipipaq. xi) xo-j XjOOvou ripèptf..

- Ka-icrr/î pz-j Ü7T AiyvirrUn. — Je suivrai la traduction donné par Gros,
dans son Histoire romaine de Dion Cassius, traduite en français avec des

notes, et le texte en regard. Paris, 1850; mais en donnant en même temps
le texte grec et même la traduction qui me semble la plus exacte, toutes
les fois que cela me paraîtra utile.

:! UipzTxi Si xcù èm-nâiixcç àvBpûnov;. Proprement: Parmi toutes sortes
d'hommes.

I (>j Ttyl'j.i TTOx'z, w- Myw zi.TTZh, àp%àptm-i. Plus exactement : non pas :

suivant mes conjectures, mais : pour ainsi dire, ou : il ne remonte pas à

une époque relativement éloignée.
¦'' Toi; te (Bloiç fecOTt. Proprement, parmi tous les autres.
II li-Kiyoioicc'Çu, v.w. /i3v) xo-jtù avili nixptov xpô~ov rtvà sort. Proprement :



254 L. THOMAS

» D'après ce que j'ai appris, il repose sur deux systèmes
faciles à comprendre, mais qui s'appuient chacun sur une
certaine théorie f »

Voici donc le premier de ces systèmes, système curieux,
pouvant être qualifié de mystique et paraissant n'avoir aucun
fondement, ni réel ni historique :

'( Si, rapportant à ces astres, d'où dépendtoute la magnifique
ordonnance des cieux, l'harmonie fondée sur l'intervalle de la

quarte2 et qui est regardée comme tenant la première place
dans la musique, on suit l'ordre dans lequel chacun accomplit
sa révolution; si, commençant par le cercle qui est le plus
éloigné du centre et qui est consacré à Saturne, on laisse de

côté les deux cercles qui viennent ensuite et on désigne le 4mi-

par le nom du dieu auquel il est dédié ; si, après celui-là.
franchissant encore les deux suivants, on arrive au 7mo, et que,
parcourant les autres d'après la même marche, on donne
successivement aux jours le nom du dieu auquel chaque astre est

consacré, on trouvera entre l'ordre des jours et celui des cieux

un rapport fondé sur la musique. Tel est, dit-on, le premier
système :î. »

Arrivons maintenant au second, qui mérite beaucoup plus
de fixer notre attention, présente un caractère astrologique
prononcé et semble avoir un fondement historique4.

puisqu'il s'est établi aujourd'hui... et parmi... et cela déjà comme une
espèce de coutume nationale.

1 il-/o-j7y. oz i)-jo ï'jyo-j;, «).)j»ç ph ô-j -/jÀîz-km; p/oxrBïn/cii, Bzvpla.ç oi xivo;
zyO'j-i-jaj:.

2 Tra âppo-jïav rh-j Stà xzxa-j.awj xcAwpdwiv. Littré dit sur le mot tétra-
corcle : 1° ancienne lyre à quatre cordes; 2° échelle ou série de quatre sons
consécutifs. La musique des anciens toujours était fondée sur des tétra-
cordes, et non sur des gammes ou échelles de 7 sons. — Voir sur le rôle
qu'ont joué les théories musicales dans les conceptions astronomiques de

Pythagore, de Platon et même, dans les temps modernes, de Tycho-Brahe,
de Kepler et de Newton, Cosmos, traduction française, ID, p. 479-183,

602-605.
3 El; pz-j Svi o-'jxo; Xéyexai loyoç. Mieux : Tel est le premier système

exposé.
1 Le fondement historique de ce système est confirmé par le témoignage

de l'astrologue alexandrin Paul, qui dit dans son Introduction à l'astro-



LE JOUR DU SEIGNEUR 255

« Voici le second, continue Dion Cassius : comptez les heures
du jour et celles de la nuit, en commençant par la première.
Attribuez cette lrtJ heure à Saturne, la suivante à Jupiter, la
3!ne à Mars, la 4;nc au Soleil, la 5mP à Vénus, la 6me à Mercure,
la 7nic à la Lune, en suivant l'ordre des cercles fixés par les

Egyptiens. Faites plusieurs fois cette opération : lorsque vous
aurez parcouru les 24 heures d'après la môme marche, vous
trouverez que la lro heure du jour suivant échoit au Soleil.

Opérez de la même manière sur les 24 heures de ce jour, et la
lrc heure du3raejour reviendra àia Lune. Si vous appliquez
ce procédé aux autres jours, chaque jour sera donné au dieu

auquel il appartient. »

Fr. Arago ' ne parlo que cie cette seconde explication et il
dit à son sujet :

« L'ordre suivant lequel les jours de la semaine se succèdent

actuellement, avec leurs désignations planétaires (le soleil

et la lune étant considérés comme des planètes), porte

logie (p. 105) : « La premiere heure du .jour de Saturne est sous l'influence
de cette planète, qui est le gouverneur (x-ôpio;) de tout le jour. La seconde

appartient, sous lo gouvernement de Saturne, il Jupiter. La troisième
relève de Mars, etc. » C'est ainsi que l'heure du jour suivant arrive à être
sous le gouvernement du Soleil, précisément comme le dit Dion. •< Si
l'astrologue connaît celui qui gouverne chaque jour et lui donne son nom,
est-il dit encore, il sait aussi sous quelle influence se trouve chaque heure.
Il s'agit donc de trouver le gouverneur de chaque jour du mois ou lejour
hebdomadaire correspondant. • etc. Voir Ideler, Handbuch der mathematischen

und technischen Chronologie, I, p. 179.

Quoique Dion Cassius soit le premier des auteurs dont les écrits nous
soient parvenus, qui parle aussi explicitement et complètement de la
désignation planétaire des jours de la semaine, il est hors de doute que cette
dénomination ne fût connue et pratiquée beaucoup plus tôt. ïibulle,
contemporain d'Auguste, parle déjà du jour de Saturne comme synonyme
du jour du sabbat. (Eleg. 1, 3, 15-18). Frontin, qui écrivait sous Nerva, de

même- (Strat. 11, 1, 17.) Justin-martyr, qui vivait au milieu du second
siècle, remarque que Christ a été crucifié la veille du jour de Saturne et

qu'il est apparu à ses disciples le lendemain de ce jour. (Apologet. 1, 07.)

Tertullien, né vers le milieu du second siècle, parle du .jour de Saturne
comme étant notre samedi, et du jour du Soleil, comme étant notre
dimanche. {Apologet, c. 16,) — Voir Ideler, II, p. 177. Lotz. p. 15.

1 Astronomie populaire, 11, p. 651.



256 L. THOMAS

l'empreinte indélébile d'un ancien système d'astronomie1
d'après lequel les planètes étaient d'autant plus distantes de la
terre qu'elles mettaient plus de temps à faire dans le ciel leurs
révolutions apparentes. Ainsi, dans ce système, la Lune était
la planète la plus voisine ; venait ensuite Mercure, puis Vénus,
puis le Soleil, puis enfin Mars, Jupiter et Saturne.

On avait ainsi, en affectant à chaque planète le signe par
lequel on les représente, la série suivante :

Saturne. Jupiter. Mars. Soleil. Vénus. Mercure. Lune.

ï) y cf © 9 5 C

De cette série, en suivant l'indication donnée par Dion

Cassius, va résulter l'ordre actuel des jours de la semaine :

Samedi. Dimanche. Lundi. Mardi. Mercredi. Jeudi. Vendredi*.

h © C c? 3 ç

1 Arago l'appelle un peu plus loin «le plus ancien système astronomique.

» Cette désignation est confirmée par de Humboldt, Cosmos, 111.

p. 686, 692. Entre autres, il renvoie à Cicéron : De liepubl. VI, 10, et dit
que le système est positivement caractérisé comme étant le plus ancien

par Ptolémée (Almagesle XI, P, qui, pour sa part, blâme les motifs pour
lesquels « les modernes ont placé Vénus et Mercure en deçà du Soleil. »

Lotx (p. 17) estime que ce système était celui de Pythagore, d'après
Pline, Hist. nat. II, 22, 20 § 84, et Censorin, De die nat. c. 13. De même
l'abbé Barthélémy : Voyage du jeune Anacharsis. Paris, 1790, t. 111, p. 317.

— Mais tel n'est pas tout à fait l'avis de Humboldt. 11 dit en effet [Cosmos,

111, p. 461) : «Dans la structure du ciel imaginée jadis par Pythagore et
décrite par Philolaiis, parmi les 10 sphères célestes qui font leur révolution

autour du feu central du foyer du monde (iaxî«), immédiatement
au-dessous du ciel des étoiles fixes, sont nommées les 5 planètes, suivies
du Soleil, de la Lune, de la Terre et de l'antipode do la terre (à-jxiyBo>v).»

Puis il renvoie à Boekh, De Platonico systemate cœlestiitm globorum et de

cera indole astronoiiiice Philolaïcœ, p. XVII, et Philolaiis, 1819, p. 99. — Dans

l'articie Pythagore du Dictionnaire des sciences philosophiques, P. Janet dit
que pour lui Philolaiis, contemporain de Socrate, est « le seul représentant

du pythagoricisme primitif, c'est-à-dire de celui qui a précédé
Platon. »

- Samedi vient de sabbati dies- Mais les Anglais ont bien conservé dans

leur Saturdayl'expressionplus ancienne signifiant dies Saturni. — Dimanche

vient aussi du latin dominica ou dominicits, sous-entendu dies. Mais

on retrouve dans le Sonntag des Allemands le dies solis des anciens. Par



LE JOUR DU SEIGNEUR 257

ordre dont il serait impossible, sans cela, de trouver l'explication,

ni dans le temps des révolutions des astres, ni dans des

considérations relatives à leur éclat, à leur aspect physique, ni
dans l'importance accordée aux divinités dans la mythologie
ancienne. Pourquoi, en effet, le jour du Soleil succéderait-il
au jour de Saturne, le jour de la Lune à celui du Soleil, le jour
de Mars à la Lune, ainsi de suite. »

Sans doute Dion Cassius ne s'exprime pas d'une manière

complète quand il semble attribuer aux Egyptiens tout l'honneur,

soit de la théorie de la classification des planètes d'après
leur éloignement apparent de la terre, soit de la désignation
planétaire courante des jours de la semaine.

L'antiquité était partagée au sujet de la première place à

donner entre les astronomes de l'Egypte et ceux de la Chaldée.

Il est des auteurs, tels que Macrobe, Clément d'Alexandrie,
Lactance, Diogene Laërce, Diodore de Sicile, Pline l'ancien,
qui donnaient cette place aux Egyptiens, tandis que d'autres,
tels que Cicéron, Proclus, Josephe, la donnaient aux
Chaldéens L Sayce arrive à dire2 qu'il est impossible d'établir que
l'astronomie des Babyloniens soit plus ancienne que la science
moins développée des Egyptiens.

Lepsius, de son côté, concluait en disant (p. 233) : «Nous ne

voyons que deux foyers de très ancienne civilisation : le foyer
égyptien et le foyer babylonien. De ces deux le second nous
paraît être incontestablement, au point de vue de l'érudition
positive des Chaldéens, en particulier de leurs connaissances

astronomiques, le foyer postérieur dérivé, et précisément à

cause de cela quelquefois plus avancé dans le détail. »

Mais depuis l'époque où Lepsius a publié son ouvrage, on a

vu apparaître derrière les Babyloniens toute la civilisation si

contre, les cinq autres dénominations françaises des jours de la semaine
laissent transparaître les dénominations latines qui leur correspondent :

Lnnœ dies, Martis d-, Mercuri! d-, Jovis d., Veneris d-
1 Voir A. H. Sayce, dans les Transactions of the Society of biblical

Archeology, vol. III. London, 1824, p. 116... — Lepsius, Chronologie, der Aegyp-
ter, 1. p. 55, 221, 233. — Oppert, Encyclopédie des sciences religieuses, 111, 10.

5 O. d. c, p. 144.

THÉOL. ET PHIL. 1887. 17



258 L. THOMAS

antique des Accadiens qui, selon l'expression de Tiele ', furent
les professeurs des Babyloniens, comme les Babyloniens le
furent plus tard des Assyriens. Aussi Lenormant, un de ceux qui
ont le plus étudié cette civilisation, n'hésite-t-il pas à dire-2 :

«La science astronomique s'était constituée chez les habitants
de la Chaldée à l'état d'une véritable science dès les temps les

plus reculés, et ses premiers progrès remontaient jusqu'à
l'époque presque légendaire de Nemrod. Dès les temps les plus
anciens où nous fassent remonter les monuments, l'astronomie
était à Babylone et dans la Chaldée beaucoup plus avancée

qu'elle ne le fut jamais en Egypte. Tous les progrès qu'on pouvait

réaliser dans cette science avec le simple secours des

yeux et sans l'aide d'instruments d'optique perfectionnés
avaient déjà été accomplis par les Chaldéens. Ils avaient même

reconnu le déplacement annuel du point équinoxial sur l'écliptique,

dont on attribue d'ordinaire l'invention à l'astronome

grec Hipparque. »

G. Perrot:! ne s'exprime pas d'une manière différente: « Pour
donner à la doctrine astrologique, dit-il, une base d'une

apparence solide, les Chaldéens inventèrent une numération

qui leur permît des calculs assez compliqués. A l'aide de cet

instrument, ils ébauchèrent de très bonne heure toutes les

grandes théories de l'astronomie. En quelques siècles, ils
eurent poussé cette science bien plus loin que ne le fit jamais

l'Egypte. C'est ce qu'indique déjà Laplace dans le Précis de

l'histoire de l'astronomie, qui forme le livre Y de la cinquième
édition de son « Exposition du système du monde. » Il y résume

les principaux résultats que lui paraissent avoir obtenus les

astronomes chaldéens. Aujourd'hui, grâce aux récentes

découvertes, il pourrait peut-être entrer dans un détail plus circonstancié

et plus précis. »

Quoi qu'il en soit, pour autant que j'ai pu étudier la question
et comme cela ressortira en bonne partie de ce que nous

aurons à dire sur les Chaldéens, il me semble que ce sont eux

1 Manuel de l'histoire des religions, trad, franc. 2- édit. 1885, p. 107.

- Histoire ancienne de l'Orient. 3e édit. Il, p. 36.

Histoire de l'art dans l'antiquité- Paris, 1884, t. II, p. 69.



LE JOUR DU SEIGNEUR 259

qui ont le mieux gardé l'institution de la semaine et le plus
préparé la désignation de ses jours d'après les 7 planètes, mais

que ce sont les Egyptiens qui ont en définitive fixé l'ordre
présidant à cette désignation.

On peut trouver une certaine confirmation de l'indication
donnée à cet égard par Dion Cassius, dans un passage d'Hérodote,

historien tout autrement plus ancien que le consul
romain, puisqu'il est né en 484 avant J.-C. (1 dit en effet1 :

« Les Egyptiens sont encore les auteurs de diverses inventions,

comme, par exemple, à quel dieu chaque mois, chaque
jour est dédié, quel sort, quel caractère et quelle fin chaque
homme doit avoir d'après le jour de sa naissance. »

D'autre part, Lotz énonce dans les termes suivants (p. 18)
une opinion qui peut être rapprochée de celle que nous avons
émise : « Dion a dit que l'ordre dans lequel nous voyons les

planètes se ranger dans notre semaine, a été constitué par les

Egyptiens. Mais comme cet ordre, à ma connaissance (voir
Lepsius), ne se trouve nulle part dans les monuments égyptiens,
je soupçonne que Dion veut parler des astronomes grecs
d'Alexandrie. Les Egyptiens au moins n'ont certainement pas
institué les semaines, comme Dion le veut; car dans leurs monuments

on ne voit pas qu'ils fissent présider les jours par les

planètes, et là même où chez eux il est question des planètes,
elles sont seulement au nombre de 5, le soleil et la lune étant
laissés de côté... C'est par les astronomes alexandrins que la
distribution de ces 5 planètes, de la lune et du soleil entre les

divers jours delà semaine, a été enfin fixée pour tous les Grecs
et les Domains. »

Quelque postérieur et subordonné qu'ait été le rôle joué par
les astronomes égyptiens sur cette distribution, eût-il même
été, comme il le semble, purement astrologique, toutefois il
serait étrange que le peuple qui n'en a pas moins agi de la
manière la plus profonde surla nomenclature en quelque sorte
définitive des jours de la semaine, ne l'eût pas en quelque
manière, et dès longtemps, connue et pratiquée, qu'elle n'eût pas,
tout au moins, trouvé chez lui un solide point de raccordement.

1 II, 82. Trad, de Pétant. Genève, 1856.



260 L. THOMAS

Cette considération, à elle seule, n'aurait peut-être pas une

grande valeur, mais elle en acquiert quand elle est réunie à

celles que nous avons d'abord présentées.

Signalons encore une troisième explication non moins
curieuse que les deux exposées par Dion Cassius. Elle est donnée

en passant par Lotz (p. 18), qui n'indique pas si elle est de son
invention ou empruntée à d'autres. Elle mérite en tout cas

d'être considérée.

Il dit que si l'on applique la seconde explication fournie par
Dion, non pas au jour divisé en 24 heures, mais au jour divisé

en 60 parties égales, comme le divisaient quelquefois les

astronomes grecs, égyptiens ', babyloniens, indiens -, et en

commençant non par Saturne, mais par la Lune, on retrouve
également les noms planétaires actuels de la semaine, mais à partir

de lundi et non de samedi.
Le jour astronomique serait alors divisé en 60 minutes de

jour, chacune de ces minutes en 60 secondes de jour et
chacune de ces secondes serait elle-même semblablement
subdivisée.

Selon Lepsius (p. 128-130), il n'y a point en égyptien de mot
correspondant à l'heure, bien que la division du jour en 24 heures

fût usitée dans la vie civile en Egypte comme ailleurs ; —¦

la division du jour en 60 parties présentait la plus grande
analogie avec l'antique division du cercle en 360 degrés, c'est-à-
dire 6 fois 60, de même qu'avec plusieurs des divisions du

temps, en particulier celle du mois comptant 30 jours. —

Ptolémée, dans son Almageste (IV, 2), où il traite des calculs faits

sur le cours de la lune par Hipparque et les Chaldéens, se

sert de cette division du jour en 60 minutes de jour, etc.
On sait aussi que les Chaldéens divisaient invariablement

l'unité en 60 parties égales, divisées et subdivisées de la même

manière, et qu'ils avaient strictement établi sur cette base Lou-

tes leurs mesures de superficie, de capacité et de poids,
mesures qui avaient passé, pour la plupart, dans les différentes

1 Lepsius, Chronologie- I, p. 128.
2 Lassen, Indische AlterIhuinskundc. I, p. 985.



LE JOUR DU SEIGNEUR 261

contrées de l'Asie antérieure et même chez les Grecs, souvent
en conservant plus ou moins leurs noms babyloniens (par
exemple uva et óSoàò;) L

Cette troisième explication se justifierait donc tout aussi
bien au point de vue des Egyptiens qu'à celui des Chaldéens,
peut-être même encore mieux au premier point de vue, car,
si les Chaldéens avaient un mot pour désigner l'heure, «l'heure
babylonienne, » comme l'appelaient les astronomes grecs, en
comprenait deux des nôtres. « Le jour et la nuit ont été égaux,
dit une tablette chaldéenne : 6 heures de jour, 6 heures de

nuit2. »

Bapportons encore une quatrième et dernière explication
qui, du reste, peut se rattacher à l'astronomie égyptienne
aussi bien qu'à la chaldéenne.

Après avoir parlé des deux explications de Dion Cassius et

en particulier de la seconde, Alex, de Humboldt, s'exprime
ainsi3 :

« Cette manière d'expliquer les appellations des jours de la
semaine avait été jusqu'ici généralement considérée comme la
plus exacte ; mais Letronne, s'appuyant sur le zodiaque de

Bianchini4, longtemps délaissé dans les collections du Louvre

et sur lequel, frappé moi-même d'une singulière.ressem-

1 Lenormant, Histoire ancienne de l'Orient. 3e édit. II, p. 177. — Lotz,

p. 110, 111.
2 Lenormant, Origines de l'histoire, I, p. 233.
3 Cosmos, III, p. 686.

' Selon de Humboldt (Cosmos. Ill, p. 461, 678i, ce zodiaque dit de Bian-
hini, date vraisemblablement du IIIe siècle de notre ère.

Quant à Bianchini (François), né en 1662, savant italien, aussi distingué

comme archéologue que comme astronome, il fut nommé par le pape
secrétaire de la commission chargée de la réforme du calendrier. Pour
régler avec précision le cours de l'année, il était nécessaire d'établir et
de fixer, avec la plus grande exactitude, les points équinoxiaux. Bianchini,

chargé de tirer une ligne méridienne et de dresser un gnomon
dans l'église de Sainte-Marie-des-Anges, termina avec le plus grand succès

cette opération difficile. La méridienne en cuivre a de longueur
75 anciens pieds de Paris et le gnomon, 62 '/., de hauteur. On y voit les
12 signes du zodiaque, parfaitement représentés en marbre de différentes



262 L. THOMAS

blance entre un zodiaque grec et un zodiaque des Tartares

kirghises, j'avais en 1812 attiré l'attention des archéologues, —
Letronne, dis-je, déclare adopter de préférence une troisième
explication '. »

Cette explication est basée sur le partage des 12 signes du

zodiaque ou des 360 degrés de sa circonférence en 36 décans

ou dizaines de degrés, chaque décan comptant lui-même 3 des

7 planètes 2 et ces 3 planètes étant réparties toujours en
suivant la même ancienne division des 7 astres par ordre de

distance apparente de la terre.
Pour trouver ainsi l'ordre actuel des jours de la semaine, il

suffit de prendre successivement la première des 3 planètes
assignées à chaque décan.

Et en effet, si l'on part du signe de la Vierge et de ses 3

planètes : Soleil, Vénus, Mercure (©9?)> pour passer au signe
de la Balance et de ses 3 planètes : Lune, Saturne, Jupiter
(C ï> ¦¥), puis au signe du Scorpion et de ses 3 planètes : Mars,
Soleil, Vénus (c?0Ç), on arrivera à déterminer comme suit
les 3 premiers jours de la semaine : dimanche (ou jour du
Soleil), lundi, mardi (q Q rf), et ainsi de suite.

Pour trouver de cette manière l'ordre actuel complet des

jours de la semaine, il suffit de juxtaposer 4 mêmes séries des
7 planètes et de les diviser de gauche à droite par triades, en

ne comptant pas la première triade de la première série et en

couleurs, et les étoiles de chaque signe sont en cuivre, avec leurs grandeurs

respectives et toutes leurs variétés. — « M. Bianchini, dit Fontenelle
dans son Eloge, fut purement mathématicien dans la construction de ce

grand gnomon, pareil k celui que Cassini avait fait dansSainte-Pétronne
de Bologne. » — Clément XI fit frapper une médaille de ce gnomon, et
ce fut pour Bianchini le sujet d'une dissertation sur le gnomon et la
médaille. — Extrait de la Biographie universelle, article Bianchini (François.)

1 Letronne, Observations critiques et archéologiques sur l'objet des

représentations zodiacales. 1824, p. 97-99.
5 Cette distribution des planètes entre les 36 décans n'est pas seulement

celle du zodiaque de Bianchini, elle est aussi décrite par un astronome

du temps de Constantin, Julius Firmicus Maternus. Astronomia!
libri VIII; lib. IL cap. 4 : Signorum decani eorumque domini.) D'après
Cosmos, III, p. 688.



LE JOUR DU SEIGNEUR 263

numérotant successivement dans chacune des triades suivantes
la première de ses planètes :

(ï>¥tf)©9$C ï)¥(f09K D^cfo9C?12 3 4 5 6

ï>¥croÇ?C-
7 12

Terminons par quelques courtes observations, qui peuvent
avoir leur intérêt, sur l'ensemble des quatre explications de la

désignation planétaire des jours de la semaine :

1° Ce qui est à la base de toutes, ce qui leur sert de point
de départ commun, c'est une observation réellement astronomique,

à savoir l'ordre des planètes suivant le degré de leur
éloignement apparent de la terre.

2° Mais toutes ne procèdent pas identiquement de cet ordre.
La première, la seconde et la quatrième mettent en tête la

planète la plus distante, soit Saturne, et en dernier lieu la
planète la plus rapprochée, soit la Lune. La troisième fait le
contraire.

3° La première et la seconde aboutissent à cette série des

jours de la semaine : samedi (jour de Saturne), dimanche (jour
du Soleil), lundi, mardi, mercredi, jeudi et vendredi.

4° La quatrième aboutit à ce qu'on peut appeler l'ordre hé-
braïco-chrétien et aussi gréco-romain, ou plus brièvement l'ordre

hébraïco-romain, à savoir: dimanche, lundi, mardi,
mercredi, jeudi, vendredi, samedi. On comprend sous ce rapport
comment Letronne et de Humboldt lui donnent la préférence.

5° La troisième aboutit à cette série : lundi, mardi, mercredi,
jeudi, vendredi, samedi, dimanche.

6° La première explication est purement mystique. Elle est
la seule qui n'ait rien d'astrologique, sauf les noms des
planètes, mais elle n'en paraît pas moins la moins fondée
historiquement. (A suivre.)


	Le jour du seigneur : étude de dogmatique chrétienne et d'histoire [suite]

