
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 20 (1887)

Artikel: Les résultats pratiques de la critique

Autor: Astié, J.-F

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379405

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379405
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES RÉSULTATS PRATIQUES DE LA CRITIQUE

J.-F. ASTIE

III

Nous terminons en indiquant simplement le contenu du

présent volume. Il comprend trois parties : des études sur le
texte hébreu, des travaux exégétiques et une conférence sur la

poésie de l'Ancien Testament.
L'histoire ne laisse pas subsister les idées populaires sur

l'intégrité du texte de l'Ancien Testament. « On est vraiment
peiné, dit Le Savoureux, en voyant combien des hommes pieux
et instruits se laissent à cet égard entraîner par leur
imagination, poussés par la puissance du préjugé. « On sait, nous
» dit-on, ce qu'étaient, chez les Juifs, ces massorètes ou doc-
» teurs de la tradition, dont toute la profession consistait à

» transcrire les Ecritures ; on connaît jusqu'où ces savants

» minutieux portaient le respect de la lettre ; et quand on lit
» les règles de leur travail, on comprend l'usage que la pro-
» vidence du Seigneur, qui avait confié ses oracles au peuple
» des Juifs, a su faire de leur révérence, de leur rigueur et

» même de leur superstition -. » Ce que je comprends encore
mieux, c'est la pieuse indignation que ressentit le savant
Neander en lisant de pareilles choses : « Ah s'écria-t-il, que
ce livre va faire de mal à l'Eglise » et il ne s'est pas trompé ;

1 Voir Revue de théologie et de philosophie, livraison de janvier 1887.
2 Gaussen, Théopneustie, pag. 80, lre édit.



LES RÉSULTATS PRATIQUES DE LA CRITIQUE 191

car ce livre, manuel de l'orthodoxie protestante, est l'arsenal
spirituel où les bonnes âmes vont puiser la science critique
qu'elles opposent avec tant d'assurance, une version d'Oster-
wald à la main, à ceux qui, sur ces questions, ne pensent pas
comme elles, affirmant sur l'autorité d'un nom vénéré des

choses inexactes qu'elles ne peuvent comprendre et encore
moins discuter. » Considérant avec impartialité la nature
des accidents qui, à travers les siècles, ont affecté notre texte,
nous demandons qu'on les reconnaisse loyalement, et qu'au
lieu de nous ingénier à trouver des expédients qui
bouleversent les saines données de la science, et souvent même
celles de la morale, nous montrions notre respect envers la
sainte Ecriture en l'acceptant telle qu'elle est ; autrement,
sans le vouloir, nous nous exposons, comme le dit Coleridge,
à nous faire « menteurs pour Dieu, liars for God. »

Le Savoureux établit fort bien, distinguant entre la foi et la

science, que la critique ne saurait ni raffermir ni ébranler la

piété.
« Nul n'est admis à contempler la révélation contenue dans

l'Ecriture que celui qui en esprit et en vérité cherche Dieu. Il
ne la trouverait point sur le chemin de la critique en la
cherchant autour du sanctuaire, avec l'œil douteur de l'intelligence ;

mais s'il cède à la voix de l'Esprit qui l'appelle à l'intérieur, là
il trouve les trésors de la sagesse et de la miséricorde de Dieu,
qui lui paraissent toujours plus précieux, à mesure qu'il
approche davantage du point où en Christ il lui est permis d'en

contempler l'adorable plénitude. Dès lors la foi de cet homme,
foi qui est un fruit de l'expérience du cœur, n'a rien à redouter
des résultats de la critique ; tout au contraire, elle les utilisera
avec reconnaissance-, s'ils ont pour effet de jeter un plus grand
jour sur la vérité.

» C'est ainsi que s'explique et se justifie cette parole
d'Augustin que nous aimons à répéter : pour ceux qui par l'Esprit

ont été initiés aux mystères de la foi, les difficultés que
présente notre sujet sont de celles dont ont peut parler librement

et qu'on peut aussi ignorer sans danger pour la foi
chrétienne.



192 J.-F. ASTIÉ

L'abandon de la théorie de l'inspiration pionière permet à

Eug. Le Savoureux de pénétrer, à travers la lettre, jusqu'à
l'esprit de l'Ecriture, condition indispensable pour arriver à

une exégèse impartiale. Il remplissait encore une autre condition,

très précieuse pour comprendre la Bible. Son développement

théologique s'étant effectué sous l'influence de Neander

et de Vinet, hommes fort peu dogmatiques, Le Savoureux
était lui-même très peu porté à la spéculation. Il n'est pas
même certain qu'il ait entrevu les graves conséquences
théologiques découlant des résultats critiques auxquels notre
époque est arrivée. Nous laisserons aux personnes compétentes
le soin d'apprécier la traduction qu'il propose du premier mot
de la Bible : (D'abord ou premièrement et non au commencement)

; la manière de rendre l'idée de création absolue, (c'est-
à-dire d'une chose qui a commencé, qui a un point de départ
avant lequel elle n'existait pas) ; et la façon de se représenter
l'état de la terre au moment de sa création (qui était, selon lui,
déserte et nue).

La thèse sur l'origine du mal, d'après l'Ancien Testament,
doit nous arrêter plus longtemps. C'est un bel exemple d'exégèse

historique en dehors de toute préoccupation dogmatique.
« Faisant donc abstraction de toute science chrétienne, dit-il,
nous nous renfermerons dans l'enceinte de l'ancienne alliance
et de là nous chercherons à nous rendre compte de l'idée que
pouvaient se faire les Hébreux de l'origine du mal d'après
l'Ancien Testament. »

Ou le mal existe éternellement à côté de Dieu et provient
d'un être primitif, méchant dans son essence ; ou il provient
de Dieu, comme le bien ; ou il est sorti de la créature. D'entrée
nous devons éliminer la première de ces trois hypothèses ;

car, en présence du monothéisme si tranché de l'Ancien
Testament, elle ne saurait être prise en considération. Bestent les

deux autres suppositions : ou le mal procède de Dieu, comme le

bien, ou il est sorti de la créature. Il semble que nous ne
saurions hésiter à rayer encore la première de ces deux propositions,

dont le seul énoncé nous choque profondément.
Mais en ceci nous n'avons à consulter ni nos goûts, ni la



LES RÉSULTATS PRATIQUES DE LA CRITIQUE ]93

dogmatique chrétienne ; nous sommes en face d'une question
d'exégèse et de théologie biblique. « Il est certain, déclare Le

Savoureux, qu'on ne saurait affirmer d'entrée que l'idée d'un
Dieu, source unique du bien et du mal, ait été étrangère aux
Hébreux et surtout à l'hébraïsme primitif; le contraire semble
bien plutôt ressortir d'un assez grand nombre de passages de

l'Ancien Testament. Quelque étrange que nous paraisse cette

idée, nous croyons pourtant la trouver dans les livres les plus
anciens de la Bible : ceux qui précèdent l'exil. Elle ne s'y
trouve pas exclusivement à toute autre ou sous une forme
constante ; mais nous l'y rencontrons à divers degrés, et parfois

sous une forme tellement saisissante que, pour nous
soustraire à la pénible impression que nous en recevons, nous
avons recours à des procédés d'interprétation qui nous sont
familiers, mais inconnus îles Hébreux qui, d'ailleurs, n'en

éprouvaient pas le besoin. Il n'y a pourtant là rien qui soit de

nature à nous étonner chez des Orientaux à cette lointaine
époque. En y réfléchissant, nous pouvons même nous
convaincre que cette idée était non seulemement la plus simple,
mais aussi la plus naturelle, résultant, pour ainsi dire,
nécessairement d'une foi monothéiste, n'ayant encore passé par
aucun travail de réflexion. C'est spontanément, c'est-à-dire
avant tout acte de raisonnement, que cette pensée surgit de la
conscience religieuse, comme une conséquence naturelle de la

prescience de Dieu, prescience qui est inséparable de son activité.

Car, si Dieu connaît toutes choses par avance, n'est-il pas
seul responsable de ce qui arrive, puisque à ce savoir s'unit
la puissance de s'opposer à ce qu'il n'approuverait pas? S'il
est à la fois la source et la condition de ce qui existe, si lui
seul gouverne le monde et les destinées de ses créatures,
comment, sans tomber dans un dualisme antipathique a

l'hébraïsme primitif, se refuser à croire que ce Dieu unique soit la
cause du mal comme du bien?.. C'est d'ailleurs du sens des

textes qu'il s'agit ici, non d'un sens altéré par la dialectique
ou le raisonnement subjectif des philosophes, mais du sens

littéral, le seul compris des Hébreux, et qui était l'exacte
expression de l'idée qu'ils se faisaient des rapports de Dieu avec

THÉOL. ET PHIL. 1837. l'i



194 L-F- ASTIÉ

notre inonde. Eh bien, suivant la lettre de ces textes, nous

voyons que non seulement Dieu a prévu le mal, non seulement

qu'il le laisse faire, mais encore, toujours d'après la lettre de

ces textes, qu'il l'a fait directement lui-même. »

Rappelons-nous bien qu'en tout ceci il s'agit non de dogmatique,

mais exclusivement d'exégèse et de théologie biblique.
On voit le gain immense qu'on fait en brisant sans retour le

prisme de l'inspiration plénière qui fausse la vue des choses,

au point de donner une caricature de l'histoire. Dès qu'on
considère la Bible comme une révélation, comme adéquate à

la révélation même, on rejette hardiment ces vues-là au nom

de la piété, de la conscience chrétienne éclairée. Mais le

malheur est que ces idées se trouvent dans la Bible. Les tours
deforce de l'exégèse la plus ingénieuse sont impuissants à les

éliminer. Que faire alors? Pour demeurer vrai, il convient

d'admettre l'idée d'une révélation progressive. On ne tient,
dans ce cas, pour définitifs, que les derniers résultats, les fruits

les plus beaux de l'œuvre divine.

C'est bien làcequeLe Savoureux, sans être d'ailleurs
dogmaticien, est amené à faire. « La révélation toujours parfaite

en elle-même, dit-il, quoique incomplète, surtout à son début,

a été primitivement perçue par des esprits peu développés qui,

pour l'exprimer, se sont servis d'un langage manquant pour
nous de justesse, et ne s'adaptant nullement au mouvement de

notre pensée. Quand, en particulier, ils nous parlent de Dieu,

si nous prenions à la lettre les expressions dont ils se servent,

nous tomberions dans les plus grandes erreurs sur la divinité.

Pour eux ces expressions n'étaient point des figures de langage,

mais des termes qui représentaient et formulaient leur conception

conformément aux besoins de leur intelligence. U y eu

progrès dans la révélation, et le progrès a dû correspondre au

degré d'intelligence des hommes auxquels elle s'adressait. C'est

ainsi que nous nous expliquons, chez les hommes bibliques, la

simplicité de leurs conceptions au début de leur histoire, et

avec le temps, comme nous aurons l'occasion de le constater,

la modification que subit dans leur langage l'expression de ces

mêmes idées. »



LES RÉSULTLTS PRATIQUES DE LA CRITIQUE 195

Voilà les vues raisonnables, saines, auxquelles on aboutit,
lorsque, rompant décidément avec l'idée d'une Bible-Code,
manuel d'une dogmatique éternelle où tout est placé sur le
même plan, pour être revêtu de la même valeur absolue et

définitive, on voit en elle ce qu'elle a toujours voulu être,
l'histoire de la rédemption. C'est alors qu'on arrive à pouvoir
être du même coup respectueux et de la Bible et de sa

conscience scientifique, en renonçant, une bonne fois pour
toutes, aux tours de force de cette servante à tout faire, l'exégèse

dogmatique traditionnelle.
Nous renvoyons à la dissertation où on trouvera les

considérations diverses à l'appui de cette interprétation. Nous ne
citerons qu'un seul passage. « Peut-on supposer après des

déclarations aussi positives que le narrateur, en disant que Pharaon

a endurci son cœur, ait eu l'intention de nous donner à

entendre que Pharaon fut la première cause de son endurcissement?

C'est impossible. Il est vrai que, dans ces premières
pages de l'Exode, dix fois nous trouvons que c'est l'Eternel
qui endurcit le cœur de Pharaon, et le même nombre de fois

que c'est le cœur de Pharaon qui s'endurcit. Nous n'irons pas
chercher dans cette coïncidence les idées mystiques qu'y trouvent

certains théologiens, tels que Hengstenberg qui, dans

l'intérêt d'un système préconçu, ne découvre la mention
d'endurcissement que sept fois de part et d'autre, ou bien Kurtz,
qui, dans le nombre dix, voit encore de plus belles choses.

S'arrêter à de semblables détails, ce n'est pas faire de la
critique et. de fa théologie, mais de la cabale. Ce qui nous paraît
plus digne d'être remarqué, c'est le manque de précision dans
le langage de l'écrivain de l'Exode. Ou pour lui, comme pour
nous, la question du mal se présentait avec ses deux
antithèses : la prescience de Dieu et la liberté de l'homme, et alors

pas plus que nous il n'a été capable de concilier ces deux
termes d'un problème que la révélation, pas plus que la raison
naturelle, ne saurait nous rendre intelligible, puisque l'organe
nécessaire nous manque pour le comprendre; ou, ce qui est
plus probable, dominé par l'idée du monothéisme, ramenant
tout ce qui se produit dans le gouvernement de ce monde à la



196 J.-F. ASTIÉ

volonté d'un monarque absolu, pour lui, Pharaon endurcit son

cœur, il est vrai ; mais c'est en cédant à une nécessité fatale,
Kaascher dibber Jehovah beiad Moschéh, — selon ce que
l'Eternel avait dit par Moise, et ce qu'il avait dit c'est : ani aque-
schêh — moi j'endurcirai le cœur de Pharaon ; si la volonté
du roi entre ici pour quelque chose, c'est que, comme dit
Calvin : « l'homme étant poussé de Dieu ne laisse pas aussi

d'être mené par sa volonté et se mouvoir çà et là. » Mais du
moment qu'il est dit que l'Eternel ne laisse subsister Pharaon

que dans le but de montrer sa force en sa personne, et pour
trouver dans le fait de son endurcissement l'occasion de
glorifier son nom, Ex. IX, 16, il ne peut être question d'une
liberté qui lui serait laissée de se déterminer comme il le
voudrait, ce qui eût fait dépendre la réalisation du plan de Dieu de

la volonté de l'homme. En tout cas. si le narrateur n'a pas
entendu que l'Eternel a endurci directement et à dessein le cœur
de Pharaon, il s'est certainement exprimé de manière à nous

permettre de croire le contraire. Mais non, c'est bien ce qu'il
veut dire, interprète de cette idée du peuple qui, quelques
siècles plus tard, s'exprime encore en ces mots par la bouche
d'un prophète ..«.Pourquoi, Eternel, nous fais-tu errer loin de

tes voies, et endurcis-tu notre cœur, afin qu'il cesse de te

craindre. » (Esa. LXIII, 17.)
On sent ici une lacune dans la culture philosophique de Le

Savoureux qui n'avait décidément pas un esprit spéculatif. S'il
a pu refaire sa théologie et son exégèse, il était trop tard pour
acquérir une culture philosophique que, de son temps, on était
fort loin de donner à la faculté de l'Oratoire. Il paraît en être
resté à l'ancienne notion de Dieu qui confond le Jéhovah

anthropomorphe des Juifs avec le principe un, la substance
absolue des philosophes grecs. Dès qu'on part de l'idée d'un
Dieu personnel, sachant tout dès le commencement et arrêtant
le plan de l'univers indépendamment de tout concours
humain, il n'y a plus de place pour la liberté; nous sommes en

plein déterminisme. Au fond c'est bien là le point de vue de

toute l'ancienne dogmatique, qui est implicitement panthéiste.
Pour en finir avec le déterminisme, il faut prendre la question



LES RÉSULTATS PRATIQUES DE LA CRITIQUE 197

non plus par en haut, par Dieu, mais par en bas, par l'homme.
On rompt alors avec l'idée païenne de Dieu pour s'en faire une
conception morale, franchement anthropomorphe. Quant au

plan du monde, si plan il y a, il doit y en avoir au moins deux,
suivant les déterminations que prendront les hommes. Ou

mieux encore, il n'est pas possible de se placer ainsi au point
de vue de Dieu, voyant tout dès le commencement et réglant
toutes choses indépendamment du concours effectif de ses

collaborateurs, les hommes. Le seul moyen de disculper Dieu de

toute connivence avec le mal, c'est de reconnaître franchement
dans l'histoire le produit de deux facteurs réels, le créateur et
la créature. Dieu a sans doute un but en créant, but qu'il ne

peut manquer d'atteindre, mais rien n'est décidé à l'avance

sur le choix des moyens, des instruments; il change de plan
suivant les circonstances. Au lieu de prêter à Dieu un absolutisme

substantiel, qui le dominerait lui-même, il faut lui
reconnaître la liberté d'un être personnel, moral, sachant arriver
à ses fins, en dépit de ses collaborateurs rebelles et tout en

respectant leur indépendance.
Notre conscience chrétienne ne nous permet plus, comme à

l'hébraïsme primitif, de considérer Dieu comme la source du
bien et du mal. Or que telle soit 1 idée authentique des temps
antérieurs à l'exil, c'est ce qu'il n'est pas permis de mettre en
doute en face des textes. « Qu'on en juge par cette parole
vraiment étonnante de 2 Sam. XXIV, 1-10: La colère de l'Eternel
s'alluma de nouveau contre Israël, et il incita contre eux David,
en disant: Va, fais le compte d'Israël et de Juda. C'est là un
véritable crux interpretum suivant le point de vue où l'on se

place pour juger le contenu des Ecritures. Avec la meilleure
volonté, la science exégétique ne peut faire sortir de ce texte
une idée autre que celle-ci : c'est que David a été incité par
l'Eternel lui-même à faire un acte qui lui est imputé comme
un grand péché. L'Eternel, irrité contre Israël et voulant le
frapper, pousse David à commettre une faute qui devient le

prétexte donnant lieu à un terrible jugement contre le peuple.
Le verbe South, usité seulement au Hiphil, hésith, ne peut
signifier que tenter, séduire, inciter quelqu'un à faire quelque



198 J.-F. ASTIÉ

chose. Il est impossible de trouver un mot plus fort et d'un sens

plus précis pour exprimer l'idée d'une incitation au mal. C'est
ainsi qu'il est dit : Il n'y eut point de roi semblable à Achab

qui se fût vendu pour faire ce qui est mauvais devant l'Eternel,

selon que l'incitait Jésabel sa femme. Ascher hésattah otho.

(1 Bois XXI, 25.) L'Eternel, parlant à Satan au sujet de Job, lui
dit: Tu m'as incité àie ruiner, sans raison. (Job II, 3.) Eh bien,
ce que Satan cherchait à faire auprès de l'Eternel, au détriment
de Job, l'Eternel, agissant directement, le fit auprès de David,
qu'il incita à faire le dénombrement. Il n'y a pas moyen de

tirer autre chose du texte ; et à cette époque cela ne
choquait pas plus l'esprit des Hébreux que de se représenter un
« Dieu regardant du haut du ciel pour voir ce qui se passe sur
la terre, ou descendant pour examiner ce qu'y font les hommes,
et s'assurer par lui-même si ce qu'on dit d'eux est bien vrai. »

(Gen. XVIII, 21.)
On le voit, tous les enseignements bibliques, de la Genèse à

l'Apocalypse, ne sauraient être présentés comme ayant une
même valeur et figurant tous sur le même plan. Avec ce

préjugé dogmatique, antihistorique, on est condamné à faire une
théologie rappelant à s'y tromper la peinture des Chinois qui,
comme on sait, ignorent la perspective.

Voici la conclusion à laquelle l'auteur arrive. « Ce n'est pas

l'origine du mal, mais celle de la première transgression de

l'homme que nous raconte le chapitre III de la Genèse. Pour
le rédacteur de ce chapitre, le mal se trouve sur la terre dès

le début de l'apparition de l'homme et indépendant de lui. Il
semble même que c'est en vue de le soustraire à son influence

qu'un lieu particulier lui est assigné pour habitation. Et encore
cet enclos matériel ne suffit-il pas pour assurer à l'homme une
complète sécurité, il faut que lui-même y apporte une surveillance

intelligente et constante ; il doit cultiver et garder le

jardin, leschomerah, qu'est-ce à dire? En dehors de cette
enceinte h'est-ce pas encore cette création qui, comme œuvre
d'un Dieu unique, a été déclarée très bonne dans toutes ses

parties? Quels dangers menacent donc l'habitation spéciale de

l'homme, qu'il faut ainsi la garder C'est qu'à ce moment le



LES RÉSULTATS PRATIQUES DE LA CRITIQUE 199

mal existe déjà dans la création de Dieu, sans que nous
sachions comment et à quelle époque il s'y est introduit. Nous

voyons seulement qu'il existe à divers degrés, mais il n'a pas

encore atteint l'homme. Toutefois ce dernier est suffisamment

prévenu de la possibilité de l'invasion du mal, même dans ce

lieu de l'innocence, par la révélation que l'Eternel lui a faite

des terribles conséquences qu'aurait pour lui le moindre
relâchement dans sa vigilance à observer ce qu'il lui a prescrit.
Ce qui avait été prévu arriva; dans l'Eden se trouvaient des

animaux mauvais à divers degrés, et l'un d'eux, plus
particulièrement rusé, entraîna l'homme à désobéir, et par là à

commettre la première faute qui eut de si douloureuses
conséquences pour la race humaine. »

C'est un lieu commun de la théologie courante, que le ma!

moral doit être la cause du mal physique. On s'obstine à maintenir

cette idée-là comme un dogme capital, en dépit des

découvertes de la science, qui nous montrent que les animaux
s'entre-dévornient longtemps avant l'apparition de l'homme.
Ce préjugé s'évanouit, comme beaucoup d'autres, à la lumière
de l'exégèse historique et impartiale. En tout cas, le livre de

la Genèse ne saurait en être rendu responsable.
Elle s'évanouit également, la notion réaliste de l'humanité,

en vertu de laquelle nous aurions tous participé à la faute

d'Adam, dans lequel nous aurions été contenus. Cette idée

fantastique, sur laquelle repose même une philosophie qui
veut être chrétienne, n'apparaît plus que comme un bloc
erratique du gnosticisme.

« C'est en vain, dit Le Savoureux, qu'on chercherait à

découvrir dans le texte ce qu'ont été les conséquences morales
de la faute d'Adam. Si, plus complètement informés, nous
pouvons le dire aujourd'hui, longtemps les Hébreux l'ont ignoré ;

car non seulement, en aucune circonstance, ils n'ont rappelé
cette page de leurs livres sacrés, mais ils se sont le plus souvent
exprimés do manière à laisser croire qu'ils ne pensaient point
que par cette faute du premier homme le mal ait été inoculé à

tous les membres de l'humanité. Dans les générations qui
suivent de près Adam se trouvent encore des hommes saints et



200 J.-F. ASTIÉ

justes, tels que Hénoc et Noé : et s'il est dit que vers ce temps
l'Eternel renonce à discuter avec les hommes, parce qu'il
trouve que l'inspiration de leur cœur est mauvaise dès leur
jeunesse, (Gen. VIII, 21), on ne saurait conclure de cette parole
l'idée d'un péché originel inoculé aux descendants du premier
homme pécheur. La disposition au mal est prévue, il est vrai,
puisqu'elle se révèle dès la jeunesse, — Minehourim, — mais
cela ne signifie pas encore dès le sein de la mère, et surtout
comme conséquence de la chute d'Adam, cette dernière idée

ne se trouve pas dans l'Ancien Testament. Une fois introduit
dans le monde, le mal tend irrésistiblement à se répandre,
mais il n'y parvient que progressivement. »

En face de cette exégèse sobre et rajeunie, on se croirait au

printemps d'une dogmatique nouvelle ; ils fondent de toutes
parts, les glaçons traditionnels qui font de la théologie une
espèce de science occulte à l'usage des seuls archéologues
initiés à ses mystères ; on pressent une conception nouvelle
s'adressant au cœur, à la conscience, parce qu'elle fera du

péché et du salut des phénomènes éminemment individuels.
ce Le Psalmiste (Ll, 7 ; voir aussi LVlil, 4) se reconnaît sujet

au péché ou peccable dès le sein de sa mère, et nous sommes
obligés d'admettre que dans les idées religieuses les plus avancées

des Hébreux se trouve celle que le penchant au péché est

naturel à l'homme; nous ne saurions pourtant en conclure le

dogme de l'imputation de la faute du premier père, mais
seulement que, par le fait de notre descendance d'êtres pécheurs,
nous naissons dans un état d'impureté morale, qui nous est

naturellement communiquée dans l'acte même de la génération,
bekhèt iekhématheni immi, Ps. LI, 7. Le péché est donc inné
et universel, mais il faut soigneusement distinguer entre le

péché héréditaire et l'hérédité de la coulpe, l'un est une condition

d'imperfection morale, qui nous est transmise naturellement,

l'autre constituerait l'individu responsable d'une faute

qu'il n'aurait pas commise, idee complètement étrangère à l'Ancien

Testament. »

Le Savoureux ne manque pas de remarquer qu'en s'expri-
mant ainsi il a pour lui le symbole protestant le plus générale-



LES RÉSULTATS PRATIQUES DE LA CRITIQUE 201

ment admis. « Avec l'article 2 de la Confession d'Augsbourg,
nous disons : post lapsum Adie omnes homines secundum na-
turam propagati nascuntur cum peccato. Nous disons post et

non propter lapsum1. »

Le péché devient ainsi un fait individuel, moral; le problème
de la nature et de l'origine du mal trouve sa solution pralique
seulement à la lumière de l'Evangile de Jésus-Christ. « Le mal

existe, il est en nous, il est partout, dans le monde entier et

dans chaque être séparément. A l'esprit angoissé qui se
demande d'où peut venir cet ennemi qui l'assaille dès le début de

la vie jusqu'au tombeau, aucune voix jusqu'ici n'a pu lui donner

une réponse satisfaisante. »

Mais, comme le dit un philosophe de notre temps. « Qu'importe

à la dignité de notre vie et à la grandeur de notre
destinée que ce problème ne puisse être résolu, c'est déjà beaucoup

qu'il existe. L'inconvénient est moins grand, après tout,
de ne pas expliquer l'origine du mal que de ne pas savoir le

reconnaître et de n'être pas résolu à le combattre de toutes ses

forces. L'inconvénient est moins grand de ne pouvoir accorder
dans un système la liberté humaine avec .la Providence divine
que de douter de leur existence2. »

« Ce n'est pas nous, en tout cas, qui en doutons, et quant au

mal, son existence nous trouble plus que la solution du
problème de son origine. D'ailleurs cette solution, nous la trouvons
dans la mesure où cela peut nous être utile, quand, avec le plus
excellent des philosophes chrétiens, nous pouvons nous écrier :

Misérable que je suis Je n'approuve point ce que je fais,
parce que je ne fais pas, ce que je voudrais faire, mais je fais
ce que je hais ; qui me délivrera de ce corps de mort, de cette

enveloppe de péché Et grâces soient rendues à Dieu, qui nous
donne la victoire par notre. Seigneur Jésus-Christ? » (Bom. VII,
15-25 ; 1 Cor. XV, 5.)

En tout ceci nous n'avons indiqué que la première solution
du problème du péché originel par l'Ancien Testament, celle

1 Tous les hommes nés naturellement après la chute d'Adam naissent
avec le péché. Nous disons après et non à cause de la chute.

- Franck, de l'Institut, Philosophie des religions, pag. 47.



202 J.-F. ASTIÉ

de la période hébraïque. Dans la période judaïque, celle qui
suit l'exil, l'idée du mal subit une transformation qui, en

apparence, l'isole définitivement de Dieu, mais complique le
problème en y introduisant un élément de dualisme dont la spé

culation juive reste finalement entachée.
A ce propos, Le Savoureux fait voir comment le rédacteur

du livre des Chroniques ne craint pas de corriger la première
rédaction du livre de Samuel (au sujet du recensement) en

présentant les faits dans des termes nouveaux où se laissent
incontestablement voir des traces de spéculation théologique.
« Ici ce n'est plus l'Eternel qui est l'instigateur ou le tentateur,
mais Satan seul, qui, de son propre mouvement, s'élève contre
Israël et incite, va'ïaseth, David à cet acte coupable de faire,
contre la volonté de Dieu, le dénombrement de son peuple. »

(1 Chron. XXI, 1, 7.)
Le Satan du livre de Job est déjà une conception bien étrangère

à l'esprit de l'hébraïsme ancien, qui ne connaît que des

elohim, des bené Elohim ou le Maleak Jehovah parmi les

exécuteurs des commandements de l'Eternel. Nous ne voyons
pas d'où peut venir ce personnage si singulier, ce Satan, qui
subitement apparaît dans l'assemblée des enfants de Dieu.
Sans doute c'est un personnage imaginé pour la circonstance.
Mais ce n'est pas un produit naturel de l'hébraïsme ; rien dans

l'angelologie primitive n'en prépare l'apparition, et l'esprit qui
l'a conçu a dû subir quelque influence étrangère.

Nous en avons dit assez pour faire comprendre que cette
thèse d'un homme de cinquante-cinq ans a décidément plus de

portée que les travaux du même nom échappés à la plume de nos

jeunes débutants de vingt-cinq. Nous ne citerons encore que
deux propositions ajoutées à la thèse, suivant l'usage académique,

mais qui n'ont pas été reproduites dans ce volume, établissant

clairement les principes exégétiques qui ont dirigé l'auteur
dans ses travaux. « Le sens littéral d'un texte traité d'après la

méthode grammaticale et historique est le seul vrai sens, celui
qu'a entendu l'auteur et qu'il a voulu qu'on comprît. » — « Les

mots d'un texte n'ont jamais un double sens ; mais un mot
peut contenir une idée susceptible d'applications variées :



LES RÉSULTATS PRATIQUES DE LA CRITIQUE 203

typique, prophétique, allégorique, etc. L'interprétation cesse

alors d'être exclusivement exégétique et prend un caractère

théologique qui ouvre un champ illimité à la spéculation. »

Nous en aurions donc fini avec cette interprétation allégorique,

remontant à Philon, et héritée du moyen âge, grâce à

laquelle le subjectivisme le plus effréné, tout en se proclamant
soumis à l'autorité biblique, trouve moyen de mettre sur le

compte de l'Ecriture les produits les plus indigestes de la
fantaisie individuelle.

La place nous manque pour indiquer le contenu de la conférence

sur la Poésie des Hébreux. Nous y renvoyons ceux qui
auraient besoin de se convaincre que Le Savoureux ne fut pas
seulement un érudit, un exégéte consciencieux, un
philologue, un savant en us, mais aussi un homme sentant et

goûtant les grands élans de la poésie hébraïque.
Tel fut le développement, l'œuvre d'Eugène Le Savoureux,

d'un « enfant du Béveil, » comme il aimait à le rappeler. On

voit combien il diffère des hommes qui de nos jours se
présenteraient volontiers comme les uniques héritiers du mouvement
religieux datant du premier quart du siècle. Us ne manqueraient

pas de le désavouer, oubliant qu'on ne succède qu'à
condition de n'être pas pareil. Mais ce n'est que plus tard, si

l'on s'occupe encore de nous, que pourra être tranchée cette
question d'héritiers légitimes ou illégitimes. Le parfum de

décadence, de moisi qui s'exhale de tout le bruit de vie, auquel
nous assistons depuis quelques années, ne saurait laisser, dans

l'esprit d'aucune personne intelligente, la moindre incertitude
sur l'issue. Ce qui caractérise le mieux peut-être Le Savoureux,

c'est sa préoccupation constante de « donner la coupe au
peuple » et d'abaisser la barrière entre l'école et l'Eglise. Au
fait y a-t-il à l'heure actuelle un devoir plus pressant pour
quiconque aspire à être un vrai Nathanael, un israélite, dans
le cœur duquel il n'y a point de fraude? Aussi ne pouvons-
nous mieux terminer que par une réminiscence que nous avons
déjà maintes fois servie à nos lecteurs, et dont nous sommes
condamné à faire une espèce de liturgie, de Delenda est,

puisqu'on se refuse à entendre et à comprendre.



204 J.-F. ASTIÉ

« Aussi, dit Bothe, est-ce une des missions les plus importantes

et les plus pressantes de la théologie moderne de faire
connaître à l'Eglise, avec réflexion et prudence, mais en toute
droiture et avec une ingénuité pleine de confiance, comment
les théologiens ont été amenés consciencieusement à considérer

la Bible dans son ensemble et dans ses détails, en mettant

à profit toutes les ressources que la science a placées à

leur disposition. Il est impossible, avant tout, il est contraire à

l'Evangile que les choses continuent longtemps d'aller comme
elles vont. D'un côté nous avons la théologie qui étudie la
Bible au point de vue critique et qui, par suite de ce travail,
se fortifie toujours plus dans une opinion qui, tout en préservant
la dignité du livre, diffère du tout au tout de l'idée traditionnelle

; d'un autre côté, l'Eglise qui persiste dans l'ancienne
manière de voir, dans une parfaite innocence que la théologie
ne vient en rien troubler. Cela ne saurait durer, de part et

d'autre il faut revenir à la vérité et à l'honnêteté ; c'est à la

théologie qu'il appartient de faire le premier pas. Il est de son
devoir de faire proclamer, au sein de l'Eglise, le droit et le
devoir de traiter la Bible comme elle le fait elle-même, et de

familiariser les croyants avec les résultats critiques qui doivent être
considérés comme assurés... C'est notre plus strict devoir de

rectifier les idées des non théologiens qui s'imaginent naïvement

qu'il faut être incrédule pour ne pas considérer la Bible
du même œil que l'ont fait jadis nos pères. Il importe de leur
faire comprendre que la critique historique, bien loin d'être une
invention de l'incrédulité ou du rationalisme hostile à la
révélation divine, est une exigence à laquelle l'Eglise évangélique ne

pourra, sous aucun prétexte, se soustraire en bonne conscience

aussi longtemps qu'elle demeurera fidèle à son principe. Bien

qu'elle ne mette pas le moins du monde en danger la foi en

Jésus-Christ, elle arrive certainement à des résultats divers
qui doivent effrayer ceux qui ne connaissent pas d'autre manière
de considérer la Bible que celle qu'ils ont apprise de l'ancienne
dogmatique. Laisser ignorer aux laïques cet état de la question
et les difficultés réelles auxquelles vient se heurter une critique
sans préjugé naturel quand il s'agit de l'Ancien Testament, et



LES RÉSULTATS PRATIQUES DE LA CRITIQUE 205

même aussi souvent du Nouveau, serait avant tout un manque
de droiture et de charité impardonnable, et, de plus, une
imprudence manifeste. Voici, en effet, ce qui ne manquerait
pas d'arriver. Le nombre de ceux qui ont des doutes à

l'endroit de la Bible étant incalculable, une complète défiance

finirait par s'établir au sujet de sa crédibilité. On se déciderait
à la laisser de côté comme un livre n'offrant nulle part un
fondement solide. »

Oui, il est grand temps que les pasteurs se décident à crier
sur les toits ce que tout le monde se met à chuchoter autour
d'eux, sans qu'ils aient l'air de s'en apercevoir. Le Savoureux,
lui, s'est tout naturellement acquitté de ce devoir délicat, en
obéissant à sa droiture naturelle, sans avoir nul besoin d'y être
exhorté par Bothe ni par personne. Bemercions sa famille de

ne pas avoir laissé oublier les présentes études. Plus tard, dans

le vingtième siècle, si nos successeurs ont vraiment une théologie

nouvelle dans nos pays français, ce volume assurera à

Eug. Le Savoureux une place honorable parmi ces pionniers
solitaires, trop souvent méconnus, qui auront servi de chaînon
entre la vieille science huguenote du dix-septième siècle et celle
des jours nouveaux... qui ont tant de peine à poindre.


	Les résultats pratiques de la critique

