
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 20 (1887)

Artikel: Une nouvelle hypothése sur la composition de l'apocalypse de Jean

Autor: Ménégoz, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379404

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379404
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UNE NOUVELLE HYPOTHÈSE

COMPOSITION DE L'APOCALYPSE DE JEANA M t

Vers la fin de l'année dernière, M. le professeur Adolphe
Harnack a publié dans ses Texte und Untersuchungen zur
Geschichte der altchristlichen Literatur (Leipzig, Hinrichs), un
travail de M. Eberhard Vischer, étudiant en théologie, sur la

composition de l'Apocalypse de Jean. Ce jeune homme ayant à

faire pour la société de théologie (le séminaire) de M. Harnack
une étude sur le point de vue théologique de l'auteur de

l'Apocalypse, était arrivé à attribuer à ce livre une double origine,
l'une juive, l'autre chrétienne. Notre Apocalypse aurait été

primitivement une Apocalypse juive, qu'un auteur chrétien
aurait remaniée, pour l'adapter aux doctrines du christianisme.

M. Harnack, qui d'abord avait froidement accueilli cette
hypothèse, a fini par s'y rallier complètement, et c'est sous son

patronage qu'elle se présente au monde théologique.
Dès son apparition, cette hypothèse a trouvé de chauds partisans

et des adversaires résolus. Elle mérite, en tout cas, d'être
prise en sérieuse considération d. Le but de ce compte rendu

1 Ce travail a été lu à la société théologique des pasteurs de Paris, le
15 février 1887.

2 L'écrit le plus agressif qui ait paru contre l'hypothèse de M. Vischer
est un pamphlet de M. Daniel Vœlter, intitulé Die Offenbarung Jokannis
keine ursprunglich jüdische Apokalypse (Tübingen, 1886). L'auteur
soutient contre M. Vischer son « hypothèse de la compilation, > exposée
dans son Etude sur l'origine de l'Apocalypse (Die Entstehung der
Apocalypse, Freiburgin Breisgau, 2nie édition, 1885). Cette brochure, de



HYPOTHÈSE SUR LA COMPOSITION DE L'APOCALYPSE 160

est, non de prendre la défense de la nouvelle hypothèse ni de

la critiquer, mais uniquement de la faire connaître et d'engager
les amis des études théologiques à la soumettre à un examen

approfondi.
Considérée en elle-même, l'hypothèse de M. Vischer n'a rien

de bien extraordinaire; elle constate simplement, dans l'Apocalypse

de Jean, les mêmes faits littéraires que nous remarquons
dans toute la littérature apocalyptique contemporaine. On sait

qu'il y avait au siècle apostolique de nombreuses Apocalypses
juives. Elles étaient nées dans des moments de grande tribulation.

Des hommes de Dieu, voyant dans les malheurs qui
accablaient Israël les signes précurseurs de la fin des temps et de

l'établissement du royaume messianique, consolaient leurs
concitoyens en leur annonçant la proximité de la délivrance et
du salut. Ils plaçaient leurs écrits sous le couvert de noms
anciens et vénérés, d'Hénoch, des douze patriarches, de Moïse,
de Baruch, d'Esdras. Ces Apocalypses étaient considérées comme
des livres divinement inspirés.

Quand leurs prophéties ne s'accomplirent pas au temps

49 pages, est un des produits les plus acerbes de la rabies theologica. On

se demande si ce n'est pas le dépit de n'avoir pas découvert, lui, « l'Apocalypse

juive » qui a rendu l'auteur d'humeur si acariâtre. A un point de

vue tout opposé, la Evangelische Kirchenzeitung (décembre 1886), fidèle à
l'idée traditionnelle de l'unité de rédaction de l'Apocalypse, fait une
exécution sommaire de la nouvelle hypothèse.

M. le professeur Overbeck, tout en critiquant certains détails dans

l'exposé de M. Vischer, semble cependant favorable au principe de

l'hypothèse (Theologische Literaturzeitung, 1887, N" 2). M. le pasteur Iselin
se prononce dans le même sens, dans la Theologische Zeitschrift aus der
Schweiz (1887, I.) Voyez aussi les comptes rendus de M. G. Krüger dans
les Gœttinger gel. Anzeigen (1887, II), et de M. A. K. dans le Theol.
Literaturbericht de Eger (1887, II). Un théologien hollandais, M. Weyland, est
arrivé, d'une manière indépendante de M. Vischer, à des résultats, sinon
aussi précis, du moins sensiblement analogues (Utrechter theologische
Studien, 1886, pag. 451-470).

Mentionnons encore deux articles de polémique : l'un de M. Ad. Harnack,
dans la Theologische Literaturzeitung, 1886, N° 26 ; l'autre, de M. Vœlter,
dans la Protestantische Kirchenzeitung, 1887, N° 4. La Faculté de théologie

de Strasbourg vient de donner comme sujet de concours, pour le

prix Spener, l'Examen des nouvelles hypothèses sur l'Apocalypse de Jean.



170 E. MÉNÉGOZ

indiqué, on ne les garda pas moins, dans les cercles pieux,
comme livres religieux ; seulement on y fit les modifications
nécessaires pour les adapter aux circonstances nouvelles, et
l'on substitua de nouvelles prophéties aux anciennes. Ces additions

et remaniements, nous les remarquons dans toutes les

Apocalypses juives qui nous ont été conservées. Et comme ces
écrits furent reçus comme livres sacrés dans les communautés
chrétiennes, il ne serait pas étonnant que notre Apocalypse
eût été l'objet de modifications analogues. Ce qui peut nous
étonner, c'est que l'hypothèse d'une Apocalypse juive remaniée

par un auteur chrétien ne se soit pas produite plus tôt.
Les méfiances de Luther à l'endroit de ce livre auraient

cependant dû frapper les théologiens et les diriger dans cette
voie. « Pour l'Apocalypse, dit-il, je laisse chacun maître de

suivre son sentiment... Je dis ce que je sens. Dans ce livre, il
me manque plus d'une chose; je ne crois pas qu'il soit apostolique

ni prophétique. Les Apôtres ne se préoccupent pas de

visions ; ils parlent un langage clair et simple, comme cela

convient au ministère apostolique... J'estime ce livre à peu près
à l'égal du quatrième livre d'Esdras (une Apocalypse juive), et

je ne puis y découvrir l'inspiration du Saint-Esprit. Puis, il y

a, dans ce livre, des promesses et des menaces ; et pourtant
personne ne sait encore ce qu'il contient. Que chacun en pense
ce que son esprit lui inspirera. Mon esprit ne peut s'accommoder

de ce livre. » (Œuvres de Luther, édition d'Erlangen,
LXni, 169.)

Ce jugement du réformateur a laissé à ses disciples une
grande liberté d'esprit dans la critique de l'Apocalypse.
M. Vischer, usant à son tour de cette liberté, s'est appliqué à

trouver l'origine des éléments juifs qui avaient déjà froissé
Luther. Nous allons le suivre dans ses recherches.

Pour ne pas trop nous étendre, nous devrons nous borner

à l'examen des traits les plus caractéristiques qui nous
révèlent la plume de deux rédacteurs, le premier juif, le
second chrétien. Bien des détails que nous avons le regret de

devoir négliger, viennent à l'appui de cette thèse. Us sont
exposés avec une grande clarté dans le travail de M. Vischer.



HYPOTHÈSE SUR LA COMPOSITION DE L'APOCALYPSE 171

Tout n'y est pas élucidé. Il reste encore bon nombre de points
obscurs. Mais nous croyons que si l'on parvient à prouver
clairement que certains passages sont interpolés, et que ces
passages ont un caractère essentiellement chrétien, tandis que le
contexte a un caractère essentiellement juif, on aura rendu très
probable le fait que notre Apocalypse a subi des altérations
analogues à celles des Apocalypses contemporaines.

Quand on admet l'unité de rédaction de l'Apocalypse, l'une
des plus grandes difficultés est de savoir si l'auteur est un
chrétien judaïsant ou un chrétien universaliste. Sur ce point,
les exégètes se divisent en deux camps opposés les uns montrant

le caractère judéo-chrétien de l'Apocalypse, les autres,
son caractère universaliste. Ils font valoir, les uns et les autres,
des raisons très plausibles à l'appui de leurs thèses ; seulement,
ils se heurtent également, les uns et les autres, à des passages
contraires, dont ils sont obligés d'affaiblir la portée, en ayant
recours à des expédients d'interprétation d'une valeur scientifique

douteuse. Toutes ces difficultés disparaîtraient s'il était
prouvé que nous avons affaire à deux auteurs différents, l'un
juif et l'autre chrétien. C'est ce que cherche à établir M. Vischer.

Le nœud de la question, selon lui, est dans les chapitres XI
et XII. Ces chapitres, dit-il, sont absolument incompréhensibles
si l'on admet l'unité de rédaction, tandis qu'avec l'hypothèse
d'une double rédaction, tout s'éclaircit, tout s'explique. Cette

hypothèse nous fournit la clef de la rédaction de l'Apocalypse
tout entière.

Il nous faudra donc consacrer un soin particulier à l'étude
de ces deux chapitres.

Au commencement du chapitre XI, le voyant a reçu l'ordre
de mesurer le temple de Jérusalem et ceux qui y adorent Dieu.
Le but de cet acte symbolique est de préserver les adorateurs
du vrai Dieu de la destruction qui menace la ville sainte,
laquelle, à l'exception du temple, est livrée aux païens. L'auteur
de ce passage ne sait évidemment rien de l'ordre que Jésus a
donné aux siens, de s'enfuir de Jérusalem quand la ville sera



172 E. MÉNÉGOZ

menacée par les Romains. Il ignore également la prédiction de

Jésus relative à la destruction du temple. Cela nous permet de

supposer que ce n'est pas un auteur chrétien qui a écrit ces

lignes.
Plus loin, au chapitre XI, 3-14, le voyant annonce la venue

de deux témoins, précurseurs du Messie, chargés de lui
préparer la voie en prêchant la repentance pendant trois ans et

demi. D'après leurs actes, ces témoins se révèlent comme
étant Moïse et Elie. Or, nous savons qu'au premier siècle une

croyance très répandue parmi les Juifs, et dont nous trouvons'
des traces dans le Nouveau Testament, était que Moïse et Elie

(d'après d'autres Henoch et Elie) devaient venir avant l'apparition

du Messie. Les interprètes qui tiennent l'auteur de notre

passage pour un chrétien, sont obligés d'admettre qu'il annonce

l'apparition des deux témoins avant la parousie de Jésus-Christ.

Or, dans toute la littérature et la tradition chrétiennes, il n'est

jamais question de précurseurs de Jésus-Christ, chargés de

lui préparer la voie pour sa seconde venue. Au contraire,'la
seconde venue du Christ est présentée comme devant se faire
d'une manière subite, inopinée. Ce n'est donc pas la parousie,
mais bien la naissance du Messie que l'auteur de notre passage
entend annoncer.

Au verset 18, nous trouvons une nouvelle indication révélant
une plume juive. Le voyant annonce que les temps sont
venus où Dieu châtiera les païens et récompensera ses

serviteurs, à savoir les prophètes, les saints et les craignant Dieu,
xoïç rtpofhxaiç xai xoïç iyiotç xcà xolç ifoëovpévoiç x'o ôvopi ao\>. On sait

que les Juifs désignaient les prosélytes païens par le nom de

« craignant Dieu. » La même désignation se retrouve au
chapitre XIX, 5. Les prophètes, les saints (c'est-à-dire les Israélites

pieux) et les « craignant Dieu » (c'est-à-dire les prosélytes),

voilà les trois classes de personnes auxquelles Dieu

réserve ses récompenses. Un'est pas question ici de chrétiens.
Quand, ailleurs, ceux-ci sont mentionnés, ils sont désignés si

clairement qu'il n'y a pas moyen de s'y méprendre.
Passons au chapitre XII. Les derniers temps sont venus. La

septième trompette a sonné. Le tonnerre, les éclairs, la grêle,



HYPOTHÈSE SUR LA COMPOSITION DE L'APOCALYPSE 173

des tremblements de terre annoncent un grand événement :

c'est la naissance du Messie. Une femme, enveloppée du soleil,

ayant la lune sous ses pieds et une couronne de douze étoiles

sur sa tête, crie dans les douleurs de l'enfantement. En face

d'elle est le dragon (le diable, vers. 9) qui attend la naissance

de l'enfant pour le dévorer. L'enfant naît, mais avant que le

dragon ait eu le temps de se jeter sur lui, l'enfant est enlevé

au ciel. Le dragon le poursuit, mais l'archange Michel se porte
à sa rencontre, avec ses anges, et le précipite sur la terre. Le

dragon alors se met à la poursuite de la femme, et quand
celle-ci a réussi à s'échapper, il persécute les enfants de la
femme dispersés sur la terre. Les enfants de la femme dispersés

sur la terre, ce sont les Juifs de la diaspora ; la femme (avec
la couronne aux douze étoiles symbolisant les douze tribus),
c'est le peuple d'Israël, qui donne naissance au Messie (« qui
paîtra les païens avec une verge de fer, » vers. 5). Celui-ci est
enlevé au ciel, d'où il reviendra au dernier jour (chap. XIX)
pour faire un carnage des païens et pour établir en Israël
le royaume messianique.

Ce qui prouve que l'enfant dont la naissance est annoncée
au chapitre XII, est bien le Messie dont la venue à la fin des

temps est décrite au chapitre XIX, c'est que dans les deux
passages l'auteur lui applique les termes par lesquels on désignait
le Messie : ôç péïXzi notpaivziv rcavra rà eÔvrç z\i ^âëBw uàripci (XII, 5 ;

XIX, 15 ; comp. Ps. II, 9). Ce Messie ne peut être Jésus-Christ,
car l'auteur dit très explicitement qu'il annonce « les choses

qui sont à venir » (à piïXsi yhzirBou. perà xuûxot, IV, 1). Il décrit
les événements qui se passeront quand la septième trompette
aura retenti. Rien, dans le contexte, ne nous permet de voir
dans cette naissance un fait passé. Cela serait, du reste,
contraire au procédé constant de toutes les Apocalypses. Leurs
prophéties ont pour but de dévoiler l'avenir. On ne prédit pas
un fait contemporain connu de tout le monde. Il n'est pas non
plus admissible qu'un auteur chrétien n'eût pas fait la moindre
allusion à la vie, à la prédication, aux souffrances et à la mort
de Jésus, et l'eût présenté comme étant enlevé au ciel, encore
enfant, au moment de sa naissance. Ce passage s'explique, au



174 E. MÉNÉGOZ

contraire, fort bien si nous l'attribuons à un auteur juif, pour
lequel, d'après certaines croyances de l'époque, le Messie

devait, d'une part, sortir du peuple d'Israël, et, d'autre part,
venir du ciel pour l'écrasement des païens et l'établissement
du royaume messianique.

Dans les chapitres XI et XII, nous aurions donc une
prophétie messianique pareille à celles que nous trouvons dans
les autres Apocalypses juives. Mais voici maintenant des
difficultés.

Au chapitre XI, 8, nous trouvons une phrase qui nous
déroute. Les deux témoins, précurseurs du Messie, sont tués
et leurs cadavres gisent « sur la place de la grande ville,
appelée spirituellement Sodome et Egypte, où le Seigneur a été

crucifié. Comment cette dernière phrase vient-elle au milieu
d'une prophétie relative aux deux précurseurs du Messie Ce

qui, en outre, peut nous étonner, c'est que Jérusalem est
appelée « la grande ville, d nom qu'elle ne porte jamais dans la

littérature juive (c'est Babylone et Rome qui sont couramment
ainsi désignées). Et enfin Jérusalem, quelques lignes plus haut
(v. 2) était appelée « la ville sainte » et ici elle est appelée
« Sodome et Egypte. » Aucune interprétation n'a encore réussi
à donner une explication satisfaisante de ce passage. L'hypothèse

de M. Vischer nous tire d'embarras. C'est une plume
chrétienne qui a ajouté les mots : « où le Seigneur a été crucifié

L » Ces mots sont absolument déplacés en cet endroit.
Nous n'avons qu'à les enlever pour rétablir l'unité du contexte.

Il en est de même d'un autre membre de phrase, au verset 15.

Une voix du ciel annonce : \ Le royaume du monde est remis
à notre Seigneur et à son Christ. » Ces mots « et à son Christ »

pourraient à la rigueur se trouver dans une Apocalypse juive.

1 M. Vischer pense qu'à la place de la « grande ville » il y avait dans
le texte primitif, la « ville sainte » et que tout le reste du verset est

une addition. Nous ne voyons pas pourquoi, étant donnée l'hypothèse de

M. Vischer, on n'admettrait pas que l'auteur du texte primitif entendait
parler de Babylone ou de Rooie, et que le second rédacteur, croyant qu'il
s'agissait de Jérusalem, a simplement ajouté : « où le Seigneur a été
crucifié. >



HYPOTHÈSE SUR LA COMPOSITION DE L'APOCALYPSE 175

Mais ce qui nous laisse supposer que c'est une addition, c'est

que, pour les deux sujets, le verbe est au singulier : ßaaaeuast.

Il est donc probable que le second sujet, « le Christ, » a été

ajouté postérieurement, sans que l'interpolateur ait songé à

modifier le nombre du verbe. Nous rencontrerons encore d'autres
négligences grammaticales de ce genre. Remarquons aussi

que la tournure ó mptoç -iipS» xat ô Xptaxiç «ùxov paraîtra suspecte
dans l'écrit d'un auteur chrétien.

Au chapitre XII, nous nous heurtons à une phrase qu'il nous
sera difficile de ne pas prendre pour une interpolation. Après
la victoire de l'archange Michel sur le dragon, une voix
céleste (XII, 10) entonne un champ de triomphe : « Il a été

précipité du ciel, l'accusateur de nos frères, celui qui les accusait
devant notre Dieu jour et nuit. C'est pourquoi réjouissez-vous,
cieux, et vous qui habitez dans les cieux. Mais malheur à la
terre et à la mer, car le diable est descendu vers vous animé
d'une grande colère. » Ce chant ne fait que répéter, sous une
forme poétique, les événements racontés précédemment. Eh
bien, au milieu de ce chant (au verset 11), nous trouvons les

paroles suivantes : « Us l'ont vaincu à cause du sang de

l'agneau et à cause de la parole de leur témoignage, et ils n'ont
point aimé la vie jusqu'à craindre la mort. » Voilà une donnée
bien imprévue et ne concordant nullement avec le contexte.
Dans le contexte, c'est l'archange Michel et ses anges qui
remportent la victoire ; au verset 11, la victoire est attribuée, aux

martyrs chrétiens. Ce sont eux qui ont chassé le diable du ciel.
Et il est question ici du sang du Messie, dans une prophétie
relative à la naissance du Messie. Une autre contradiction,
c'est que les martyrs sont censés avoir expulsé le dragon du
ciel, tandis que, d'après le contexte le dragon ne va persécuter

les fils de la femme qu'après avoir été chassé du ciel;
leur martyre est explicitement postérieur à la défaite du
diable. Le verset 11 porte donc toutes les traces d'une
interpolation ; il ne répond à rien dans le contexte ; bien au

contraire, il coupe brusquement la marche de la pensée, et en
le supprimant, nous rétablissons le chant dans son unité
primitive.



176 E. MÉNÉGOZ

Reste encore une petite difficulté, au chapitre XII, 17. Il y
est dit que le diable va faire la guerre aux fils de la femme,
& qui gardent les commandements de Dieu et qui ont le témoignage

de Jésus. » Sans le nom de Jésus, ce passage pourrait
fort bien ne se rapporter qu'aux Juifs de la diaspora. Cela

serait d'autant plus probable que les chrétiens n'avaient pas
l'habitude de se désigner par le nom de m fils de la femme, » et

que, comme nous l'avons vu, ils ne sont pas mentionnés parmi
les serviteurs de Dieu qui vont recevoir la récompense de leur
fidélité. Ce qui nous porte à croire que, dans ce passage, le

nom de Jésus a été ajouté postérieurement, c'est que nous
rencontrons la môme formule au chapitre VI, 9, mais que là,
le nom de Jésus ne se trouve pas. Nous en concluons qu'il n'a

pas non plus dû se trouver primitivement au chapitre XII, 17.

C'est l'auteur chrétien qui l'y a ajouté.
Il résulte de cet examen des chapitres XI et XH que les

quelques phrases qui révèlent une plume chrétienne, portent
manifestement le caractère d'interpolations, et que le fond du
récit est une prophétie messianique juive, parfaitement une
dans sa conception et dans sa rédaction. Nous aurions donc
dans ces deux chapitres un fragment d'Apocalypse juive,
légèrement retouché par une plume chrétienne.

Arrivé à ces conclusions, M. Vischer se demande si

l'Apocalypse tout entière ne serait pas dans le même cas que ces
deux chapitres. Cet examen servirait de contrôle à l'hypothèse.
Si le rédacteur chrétien a procédé, dans les autres parties du
livre, avec autant de respect du texte primitif et aussi peu
d'habileté littéraire que dans les chapitres XI et XII, il doit
être relativement facile d'éliminer les additions chrétiennes et
de reconstituer le texte de l'ancienne Apocalypse. M. Vischer
a entrepris ce travail avec un rare talent.

Les trois premiers chapitres, renfermant les lettres aux sept
Eglises d'Asie, devront naturellement être attribués au second
rédacteur. Us forment un écrit à part, sans caractère
apocalyptique et ne se rattachant que d'une manière tout extérieure



HYPOTHÈSE SUR LA COMPOSITION DE L'APOCALYPSE 177

au reste du livre. Les exégètes ont depuis longtemps reconnu
ce caractère particulier des trois premiers chapitres. Les
visions apocalyptiques ne commencent qu'au chapitre IV. Il
est probable que dans l'Apocalypse primitive, ces visions
étaient précédées de quelques lignes d'introduction que l'auteur

chrétien a enlevées ou qu'il a introduites, en les modifiant
sensiblement, dans son premier chapitre. Certains indices (par
exemple, les sept esprits qui sont devant le trône de Dieu)

parlent en faveur de cette dernière alternative.
La fin de notre Apocalypse, chap. XXII. 6-21, porte également

un cachet nettement chrétien. Ces versets semblent avoir
été simplement ajoutés à l'ancienne Apocalypse; car celle-ci
finit très bien au chapitre XXn, 5 : « Il n'y aura plus de nuit;
et ils n'auront besoin ni de lampe ni de lumière, parce que le

Seigneur Dieu les éclairera. Et ils régneront aux siècles des

siècles. « Voilà la fin de l'Apocalypse. M. Segond dans sa

traduction du Nouveau Testament, met une barre au-dessous
de ces mots, et il intitule le reste Conclusion. Cette conclusion

est de l'auteur chrétien. Peut-être l'Apocalypse primitive
se terminait-elle aussi par quelques mots de conclusion que
le second rédacteur a supprimés. M. Vischer le suppose, mais

rien ne le prouve.
Si nous laissons de côté le commencement et la fin de l'écrit,

qui ne font pas partie intégrante des visions apocalyptiques, il
nous reste, comme véritable Apocalypse, le noyau du livre,
allant du chapitre IV an chapitre XXI, 5. Au milieu de cet

écrit, nous avons déjà reconnu un fragment d'Apocalypse juive
(XI et XII) avec des interpolations chrétiennes. Examinons
maintenant les autres parties.

Ce qui nous frappe tout d'abord, c'est l'emploi, à presque
toutes les pages, du mot xiiovio-j appliqué à Jésus-Christ. Nous

nous trouvons ainsi en présence de deux Messies, non de deux

conceptions dillérentes se rapportant à la même personne
messianique, mais de deux individualités parfaitement distinctes,
de deux Messies différents, dont l'un est déjà venu : Jésus-

Christ, l'agneau de Dieu immolé pour les péchés du monde ;

et dont l'autre est annoncé comme devant naître lors de la
THÉOL. ET PHIL. 1887. 12



178 E. MÉNÉGOZ

septième trompette, et être enlevé au ciel au moment de sa
naissance. Ces deux Messies sont juxtaposés ; ils ne se
confondent et ne s'identifient jamais, et il est intéressant d'en
étudier les caractères distinctifs.

Nous avous vu qu'au chapitre XII, le Messie est le fils de la
femme, c'est-à-dire de l'Israël fidèle; les autres Israélites
sont également les fils de cette femme. C'est la conception
juive. Aux chapitres XIX, 7 et XXI, 9, au contraire, le Messie

(l'agneau) est, non le fils, mais l'époux, le fiancé delà communauté

des fidèles. C'est l'idée chrétienne. Les chrétiens ont pu
concevoir le Christ comme leur époux, parce qu'ils le tenaient
pour le Fils de Dieu et que déjà dans l'Ancien Testament,
l'alliance de Dieu et de son peuple est comparée à l'union
conjugale. Pour l'auteur de l'Apocalypse juive, au contraire,
le Messie n'est pas d'essence divine. L'idée d'un Messie Fils
de Dieu est absente de l'Apocalypse juive. Issu du peuple d'Israël,

le Messie est le « fils de la femme; » on ne pouvait donc

songer à se le représenter comme l'époux de sa mère.
La divergence entre les deux Messies n'est pas moins

frappante dans la manière dont est conçue leur parousie. Le Messie
chrétien est miséricordieux et doux ; c'est l'agneau qui le
symbolise. II reviendra célébrer avec les siens un repas de joie et
de bonheur. «'Heureux ceux qui sont appelés au festin de

noces de l'agneau! » (XIX, 9. )Le Messie juif n'arien del'agneau.
Il apparaît comme un puissant guerrier : il est assis sur un
cheval blanc, il a des diadèmes sur la tête, ses yeux flamboient
comme du feu, les armées célestes le suivent, de sa bouche
sort une épée aiguë pour frapper les païens; il écrase les rois
et les peuples, et il invite les oiseaux de proie à la curée :

« Venez, leur dit-il, rassemblez-vous pour le grand festin de

Dieu, afin de manger la chair des rois, des chefs militaires,
des puissants, des chevaux et de ceux qui les montent, la
chair de tous, libres et esclaves, petits et grands. » (XIX, 18.)
Voilà le pendant du festin des noces de l'agneau.

Nous trouvons la même différence dans la conception de la

sainteté des citoyens du royaume messianique. D'une part, la

conception juive : les saints sont revêtus de vêtements blancs,



HYPOTHÈSE SUR LA COMPOSITION DE L'aPOCALYP SE 179

qui représentent leur propre justice (XIX, 8). D'autre part, la

conception chrétienne : « ils ont lavé leurs robes, ils les ont
blanchies dans le sang de l'agneau » (VII, 14). Leur ornement
n'est pas leur propre justice, mais la sainteté du Christ.

A travers toute l'Apocalypse, nous nous trouvons ainsi en

présence de deux courants d'idées parallèles, qui se côtoient
sans se confondre.

Il s'agit maintenant d'examiner sur les textes, si les passages

ayant un caractère spécifiquement chrétien sont effectivement

interpolés, si nous découvrons des soudures trahissant des

retouches. A cet effet, nous allons étudier quelques passages
dont le caractère chrétien est nettement accusé par le fait
qu'ils renferment le mot tò àpviov.

L'auteur de l'Apocalypse parle plusieurs fois du livre de vie,
dans lequel Dieu inscrit les noms et les actes des hommes

(XIII, 8; XVII, 8; XX, 12, 15; XXI, 27). Cette conception
populaire se rencontre dans d'autres écrits juifs. Mais au chapitre
XIII, 8, ce livre est appelé « le livre de vie de l'agneau immolé
dès la fondation du monde, » ßtßliov täs £«% toû àpîov toO za^ay-

fijvou affò xotxa.ßo\yK xatspox). Quel est le sens de cette phrase à

l'allure si pesante? L'auteur ne peut vouloir dire que l'agneau
a été immolé dès la fondation du monde, et cependant la
construction grammaticale semblerait exiger ce sens. Eh bien,
nous retrouvons exactement la même phrase au chap. XVII, 8;
seulement, —fait digne de remarque, — les mots* de l'agneau
immolé » ne s'y trouvent pas; et alors la construction est simple

et correcte, et le sens facile à comprendre. On ne risque
guère de se tromper en admettant que cette phrase si simple
se trouvait primitivement aussi dans le chapitre XIII, mais que
le rédacteur chrétien, désirant mettre l'agneau en rapport avec
le livre de vie, a ajouté à ßiß'jim -rtç ç««? les mots xo\> àpi/Lo» toO

ztryaypéwv, et a introduit ainsi au milieu de la phrase un élément

étranger qui nuit, à la fois, à la clarté du sens et à la correction

grammaticale. Si cette observation est juste, les mots toO

àpîou, au chapitre XXI, 27, devront aussi être tenus pour une
addition.

Au chapitre VI, 16, il est question de la colère de Dieu et de



180 E. MÉNÉGOZ

l'agneau. L'idée de colère ne s'accorde guère avec l'idée
d'agneau ; aussi la colère de l'agneau n'est-elle jamais mentionnée
ailleurs. Et la preuve que les mots « et de l'agneau » ont été

intercalés, c'est que l'auteur, après avoir fait son interpolation,
a négligé de mettre le pronom suivant au pluriel, comme l'exigeait

la grammaire. Le singulier du pronom ocvxoï> (tu; op-fiç

aùroû) nous prouve que le nom de l'agneau ne se trouvait pas
dans le texte primitif.

Nous remarquons la même négligence au chapitre XXII, 3

(« Le trône de Dieu et de l'agneau, » etc.), où le singulier du

pronom aùxoû et aùr<» nous révèle que dans le texte primitif il
n'était question que du trône de Dieu, et que les mots « et de

l'agneau » ont été ajoutés postérieurement.
Au chapitre XV, 3 nous lisons : « Et ils chantaient le

cantique de Moïse et le cantique de l'agneau, en disant... » (suit le

cantique). Les génitifs Meautrlwç et xov àpviov sont parallèles. Quel est

leur sens? Us ne peuvent pas signifier : « le cantique composé

par Moïse et par l'agneau ; » ni pas non plus : « le cantique
en l'honneur de Moïse et de l'agneau. » Evidemment l'auteur
a voulu dire : « le cantique composé par Moïse en l'honneur
de Dieu et de l'agneau ; » mais il faut le deviner ; la phrase ne

le dit pas. Le premier génitif est subjectif, le second est

objectif; cette discordance dans l'emploi des deux génitifs nous
révèle déjà une retouche. Puis, quand nous examinons le
cantique lui-même, nous n'y trouvons pas la moindre allusion au
Christ. Les mots « et le cantique de l'agneau » n'ont donc nulle
raison d'être dans le contexte. Quand l'auteur chante le vrai
« cantique de l'agneau, » il s'exprime avec une clarté qui ne
laisse aucun doute sur son intention.

Le vrai cantique de l'agneau se trouve au chapitre V, 9-13:
« L'agneau qui a été immolé est digne de recevoir la

puissance, la richesse, la sagesse, la force, l'honneur, la gloire,
la louange.., aux siècles des siècles! » Voilà la glorification
de l'agneau. Eh bien, ce cantique, à la place où il se trouve
ne cadre pas avec le sens général du contexte ; et l'auteur a

si bien le sentiment d'introduire quelque chose de

nouveau dans l'écrit qu'il appelle son cantique « un cantique



HYPOTHÈSE SUR LA COMPOSITION DE L'APOCALYPSE 181

nouveau, » w3w xatWiv. Il se dénonce ainsi lui-même comme

interpolateur.
Ce même terme de « cantique nouveau » revient au chapitre

XIV, 3. Ici le cantique se rapporte également à l'agneau et se

trouve dans un passage que, pour d'autres raisons (que nous

verrons plus loin), nous devons considérer comme interpolé.
Le terme de « cantique nouveau » est un indice de plus en

faveur de l'interpolation.
L'intention de l'auteur chrétien de glorifier, d'exalter le

Christ est si manifeste que ses doxologies à l'adresse de

l'agneau sont plus riches, plus exubérantes que celles à l'adresse
de Dieu lui-même. (Comp. V, 9 et suiv. avec IV, 9 et suiv.) Au

chapitre XIV, 1, le nom de l'agneau passe même avant celui
de Dieu. Nous sommes d'autant plus frappés, ailleurs, de

rencontrer des passages où le nom de l'agneau vient
s'accrocher péniblement aux mots qui précèdent, quand il vient en
boitant après celui de Moïse, comme nous venons de le voir
(XV, 3), ou après celui des anges, comme au chapitre XIV,
10, où il est dit que celui qui adore la bête sera tourmenté
« devant les saints anges et devant l'agneau, » bûmov àyyeXwv

àytùiv xai i-jùmov xoû àpviov. La mention de l'agneau porte, dans ces

cas, le caractère manifeste d'une addition.
On peut dire, d'une manière générale, que le rédacteur chrétien

a cherché à introduire l'agneau partout où la place lui
semblait propice. Il l'a fait avec plus ou moins de bonheur,
mais dans la plupart des cas (en dehors des passages
spécifiquement chrétiens), on enlève facilement le nom de l'agneau,
sans aucunement altérer le sens du contexte. Bien plus : ce

retranchement fait disparaître nombre de difficultés autrement
inextricables.

Nous signalerons encore une interpolation des plus
frappantes. De même que les précédentes, elle se rapporte à Jésus-

Christ, mais le nom de l'agneau n'y est pas mentionné. C'est le

verset 15 du chapitre XVI. Ce verset a été introduit au milieu
d'une proposition, sans nul souci de la construction de la

phrase, si bien qu'il forme une véritable parenthèse, et que,
pour trouver la suite de la phrase, il faut éliminer le passage



182 E. MÉNÉGOZ

chrétien. Et qu'on veuille bien le remarquer : ce n'est pas une
simple parenthèse grammaticale, comme on en trouve chez

tous les auteurs ; c'est une phrase chrétienne au milieu d'un
contexte foncièrement juif. Pour s'en rendre compte, on n'a
qu'à lire les versets 15 et 16 : « Voici, je viens comme un
voleur. Heureux celui qui veille et qui garde ses vêtements, afin

qu'il ne marche pas nu et qu'on ne voie pas sa honte. Et ils les

rassemblèrent dans le lieu appelé en hébreu Harmaguédon. »

Cette dernière phrase, comme on le voit, ne se trouve dans

aucun rapport avec la phrase précédente. En revanche, elle
forme la suite naturelle du verset 14, où il est dit que trois
démons, sous ferme de crapauds, sortent de la bouche du

dragon, de la bête et du faux prophète, et qu'ils vont vers les
rois de la terre, afin de les rassembler pour le grand combat

contre Dieu. « Et (ajoute le verset 16) ils les rassemblèrent
dans le lieu appelé Harmaguédon. » C'est au milieu de ce

passage que l'auteur chrétien a introduit l'exclamation relative à

la parousie du Christ : « Voici, je viens comme un voleur.
Heureux celui qui veille » On ne peut pas dire ici que
l'interpolation est cousue de fil blanc : elle n'est pas cousue du tout.
C'est comme un coin qu'on enfonce dans un tronc d'arbre : il
menace de le faire éclater. M. Vischer retire le coin et remet
les choses en état.

L'interpolation n'est guère mieux soudée au chapitre XIV,
12, 13, où les belles et consolantes paroles : « Heureux dès à

présent les morts qui meurent dans le Seigneur! » etc., se trouvent

sans aucune liaison avec ce qui précède et ce qui suit. En

les éliminant on rétablit le contexte et l'on retire un précieux
joyau d'un enchâssement qui le déparait.

Lanouvelle hypothèse offre aussi une solution très séduisante
des grandes difficultés qu'a présentées jusqu'ici aux exégètes
la comparaison des trois passages suivants : VII, 1-8 ; VII, 9-17

et XIV, 1-b.

D'après le premier passage (VII, 1-8) les Juifs seuls entreront

dans le royaume messianique, au nombre de 144 000,
12 000 de chacune des douze tribus d'Israël, qui sont nommément

désignées. C'est le point de vue du particularisme juif.



HYPOTHÈSE SUR LA COMPOSITION DE L'APOCALYPSE 183

Mais voici que, dans le passage suivant (VII, 9-17), il est dit

que la foule des rachetés est innombrable (ô» àpiBpr^M aùròv où-

Seiç iSùvaTo), et qu'elle se compose de gens « de toutes les nations,
de toutes les tribus, de tous les peuples, de toutes les langues. »

Comment concilier ce passage avec le précédent? Rien de plus

curieux et de plus instructif que les efforts des exégètes pour
faire accorder ces données contradictoires. Avec notre hypothèse

la réponse est facile. C'est un chrétien universaliste qui,
pour corriger ce que la notion juive avait de trop étroit, a

introduit dans le texte primitif sa croyance au salut des païens.
Cependant le nombre si précis de 144 000 devait le gêner;

et pourtant son respect du texte ne lui permettait pas de le

supprimer. Que faire dans ce cas embarrassant? Le procédé
de notre correcteur est très ingénieux. Il transforme les 144000
Juifs en 144 000 chrétiens, dont il fait les prémices (ànupxfi) des

rachetés (XIV, 1-5). Grâce à ce changement, la contradiction
entre le particularisme juif etl'universalisme chrétien est effacée

dans la mesure du possible. Et ainsi s'expliquent tout
naturellement les trois passages ci-dessus, qui jusqu'ici avaient
donné tant de mal aux exégètes.

Nous regrettons de ne pouvoir relever ici, sans trop nous
étendre, une foule de petits indices favorables à l'hypothèse
de M. Vischer. Nous devrons nous borner à en mentionner
encore rapidement quelques-uns.

Dans le premier chapitre (v. 10), c'est Jésus-Christ qui
révèle l'avenir. A partir du chapitre IV, le Messie n'est plus celui
qui parle, mais celui qui est annoncé (par des anges, des voix-

célestes, des visions). En d'autres termes : dans les passages
chrétiens de l'Apocaypse, le Messie est le révélateur; dans les

passages juifs, il est le révélé.
Dans les fragments chrétiens, la participation au salut est

attribuée au sang du Messie. L'Apocalypse juive ne connaît
pas de Messie souffrant et mourant.

Au chapitre XIX, 12, il est dit que personne ne connaît le
nom du puissant guerrier qui, à la fin des temps, viendra du



184 E. MÉNÉGOZ

ciel pour écraser les païens; lui seul le connaît. Mais ce nom
du Messie, que l'auteur juif ignorait, le rédacteur chrétien le

connaît, et il ne veut pas le laisser ignorer à ses lecteurs.
Aussi, tout en laissant subsister la phrase : « personne ne connaît

son nom, s ajoute-t-il : « Son nom est le Logos de Dieu, »

-/.ai ZZXA-/IXCU xh ovopa u-jxoï> ô loyoç xo\> Bzoû (verset 13). C'est une des

interpolations les plus saillantes.
Au chapitre XIII, 6, la bête, qui a reçu sa puissance du

dragon, profère des blasphèmes contre Dieu et son tabernacle ;

mais elle n'en profère jamais (fait digne d'être noté) contre
Jésus-Christ.

S'il est une place dans notre livre où l'on devrait s'attendre
à voir mise en relief la doctrine chrétienne, c'est quand il y
est question de l'Evangile éternel (svotyyûiov aùàvtov, XIV, 6). Un

ange vole par le milieu du ciel pour annoncer cet Evangile à

tous les habitants de la terre. Et quel est cet Evangile? Le
voici : « Craignez Dieu et donnez-lui gloire, car l'heure du
jugement est venue ; et adorez celui qui a fait le ciel, et la terre, et
la mer, et les sources d'eaux. » (XIV, 7.) C'est l'Evangile de

l'Apocalypse juive. Pas la moindre trace d'un élément
spécifiquement chrétien.

L'attitude des martyrs de l'Apocalypse est loin d'être celle
des martyrs chrétiens. Les « âmes de ceux qui sont immolés à

cause de la parole de Dieu » (VI, 9) s'écrient : « Jusques à quand,
Maître saint et vénérable, tardes-tu à juger et à tirer
vengeance de notre sang sur les habitants de la terre » Au
chapitre VIII, Dieu exauce les prières des saints, et envoie toutes
sortes de fléaux sur la terre, pour en châtier les habitants. Et
lorsque Babylone (ou Rome) est tombée, quelle joie et quel
esprit de vengeance : « Elle est tombée, elle est tombée, Babylone

la grande t... Ses péchés se sont accumulés jusqu'au ciel,
et Dieu s'est souvenu de ses iniquités. Payez-la comme elle a

payé, et rendez-lui au double de ses œuvres. Dans la coupe
'où elle a versé, versez-lui au double. Autant elle s'est glorifiée
et plongée dans le luxe, autant donnez-lui de tourment et de

deuil. » (XVIII, 2, 5-7.) Un auteur pénétré de l'esprit du Christ
ne se serait pas exprimé ainsi.



HYPOTHÈSE SUR LA COMPOSITION DE L'APOCALYPSE 185

Les préoccupations mercantiles, qui occupent une si grande
place chez l'auteur (XVIII, 11-19), sont aussi plus naturelles
chez un Juif que chez un chrétien du siècle apostolique.

Nous retrouvons les idées courantes du judaïsme dans la

manière dont l'Apocalypse conçoit le sort final des païens.
Ceux qui survivront au grand carnage du jugement dernier
seront l'objet de la miséricorde de Dieu. Us ne seront pas, il
est vrai, citoyens du royaume messianique; celui-ci n'est
réservé qu'aux Juifs; mais ils en bénéficieront en quelque
mesure. Us seront tributaires d'Israël (XXI, 24, 26). Us

n'habiteront pas la ville sainte, mais celle-ci les éclairera de son

rayonnement. Us ne mangeront pas des fruits de l'arbre de

vie qui fleurit douze fois par an à Jérusalem, mais ils pourront
se servir de ses feuilles pour leur guérison (XXII, 2). C'est
ainsi que les Juifs se représentaient le salut final des païens.

Ces chapitres forment le contraste le plus frappant avec les

vues universalistes de l'auteur qui décrit le salut des hommes
de toute tribu, de toute langue, de tout peuple, de toute
nation, le salut de tous ceux que l'agneau a rachetés par son

sang (V, 9 et suiv. ; VII, 9 et suiv. ; XIV, 1 et suiv.). Les efforts
des exégètes ont été vains pour concilier ces assertions
contradictoires. L'hypothèse de M. Vischer, au contraire, fournit une
explication simple et naturelle, qui ne laissera pas d'impressionner

les esprits critiques.
Ce qui, en fait de contraste, nous frappe le plus, à la lecture

courante de l'Apocalypse, c'est, dans certains passages, l'exaltation

enthousiaste, on pourrait presque dire hyperbolique, de

Jésus-Christ, et sa disparition subite et complète dans des

chapitres entiers ; non pas dans des chapitres traitant d'autres
sujets, mais dans des développements où le nom de Jésus-
Christ devait forcément venir sous la plume d'un auteur chrétien,

même du judéo-chrétien le plus judaïsant. Ce dualisme
dans les idées religieuses et théologiques, qui traverse toute
l'Apocalypse, est certainement un des arguments les plus forts
en faveur d'une dualité dans la rédaction.

On remarque aussi ce dualisme dans la terminologie.
Certains termes spécifiques ne se trouvent que dans les fragments



186 E. MÉNÉGOZ

chrétiens, par exemple, les mots maxi;, tmopm-h, Bii-fyt;, mievp.« (au

singulier), xiyxoi, zxlzxxoi, 77taxoi.

Voici le relevé complet des passages que M. Vischer attribue
au rédacteur chrétien.

Les additions et interpolations principales sont : I-III; V, 9-

14; VII, 9-17; XII, 11 ; XIII, 9-10; XIV, 1-5, 12-13; XVI, 15;
XVII, 14; XIX, 9-10; 13b ; XX, (4-5?) 6 ; XXI, 5b-8 ; XXII, 6-21.

Dans les versets suivants, M. Vischer ne signale que de

légères retouches, qu'à l'aide de son hypothèse on reconnaît
facilement : V, 6, 8; VI, 1, 16; IX, 11 ; XI, 8, 15; XII, 17; XIII,
8; XIV, 10; XV, 3; XVI, 16; XVII, 6 : XVIII, 20 ; XIX, 7, 11 ;

XXI, 9,14, 22, 23, 27 ; XXII, 1, 3. Dans la plupart des cas, il
n'y a qu'à retrancher la mention de l'agneau pour rétablir le
texte primitif.

On afait valoir contre l'hypothèse d'une double rédaction,
l'unité de plan dans l'Apocalypse. Cette objection a une grande
portée dans la critique du procédé de M. Vœlter, qui découpe
le livre par tranches et répartit celles-ci entre cinq auteurs
chrétiens différents. L'hypothèse de M. Vischer1, au contraire,
respecte absolument le plan primitif de l'écrit, et montre que
les interpolations du rédacteur chrétien ne portent nulle
atteinte à l'unité dramatique de l'exposé.

Quant au style de l'Apocalypse, M. Vischer reconnaît qu'il
est le même à travers tout le livre, dans les passages interpolés
aussi bien que dans les passages primitifs. Cette unité de style
qu'on pourrait être tenté d'opposer à son hypothèse et qu'on a

opposée avec succès à celle de M. Vœlter, M. Vischer l'attribue
à la circonstance que l'Apocalypse primitive aurait été rédigée
en hébreu ou en araméen, et que le rédacteur chrétien l'aurait
traduite en grec. De là les mêmes tournures des phrases, les

mêmes hébraïsmes, les mêmes fautes de grammaire, les mêmes

particularités de langage dans toutes les parties du livre.

1 M. Vischer s'abstient intentionnellement (et nous croyons fort
sagement) de discuter la question de l'unité de composition de l'Apocalypse
3uive-



HYPOTHÈSE SUR LA COMPOSITION DE L'APOCALYPSE 187

M. Vischer relève quelques indices de traduction, mais ce sont
des présomptions plutôt que des preuves.

La preuve la plus concluante en faveur de la traduction vient
d'être fournie par un théologien suisse, M- Iselin, dans la
Theologische Zeitschrift aus der Schweiz (1887, I, 64). Ce

théologien montre que le second rédacteur de l'Apocalypse a fait
une faute de traduction en confondant, au chapitre IX, 14, le
mot melakim (pluriel de melek, roi) avec maleakim (pluriel
de maleak, ange). Dans l'Apocalypse d'Esdras (qu'il ne faut
pas confondre avec le quatrième livre d'Esdras) on trouve au

chapitre VI exactement le même passage que dans notre
Apocalypse, seulement il y est question de quatre rois, et non de

quatre anges, liés sur l'Euphrate. Voici ce passage : « U y eut
un tremblement de terre et on entendit une voix qui dit : Déliez
les quatre rois qui sont liés sur le grand fleuve d'Euphrate,
afin qu'ils détruisent le tiers des hommes. Et ils furent
déliés1. » Quand on songe que l'hébreu s'écrivait sans voyelles,
on comprend la facilité de la confusion entre deux mots qui, à

part le signe de Yaleph, avaient les mêmes consonnes. Dans la
version des Septante, la même faute de traduction se trouve
2 Sam. XI, 1; nos traducteurs la répètent d'après une indication

massorétique ; et l'auteur de 1 Chron. XX, 1 a probablement

commis la même erreur. U n'y a donc pas lieu de
s'étonner que le second rédacteur de l'Apocalypse ait pris les

quatre rois du texte primitif pour quatre anges. Et la preuve
que, dans le texte primitif, il a dû être question de rois, c'est

que nous lisons au verset 16 : « Le nombre des cavaliers de

leur armée était de deux myriades de myriades. » Puis l'auteur
fait la description des chevaux et des cuirasses. Et au chapitre
XVI, 12, où il est de nouveau fait mention de l'armée de

l'Euphrate, ce ne sont plus des anges, mais bien des rois qui se trou-
1 Voyez le texte syriaque et la traduction allemande de l'Apocalypse

d'Esdras, dans la Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft 1886, Il,
p. 193-211. Il y a encore d'autres analogies frappantes entre cette Apocalypse

et celle de Jean. Il y est question de Gog et de Magog, de la mort
des deux témoins, Henoch et Elie, de l'apparition et des assauts du faux
prophète. Les interpolations dans cette Apocalypse sont nombreuses et
descendent jusqu'au VIIm" siècle après Jésus-Christ.



188 E. MÉNÉGOZ

vent à sa tête. L'Euphrate servait de route militaire aux armées :

« Son eau tarit, afin que le chemin des rois venant de l'Orient
fût préparé. » (XVI, 12.) Nous ferons encore remarquer que
l'auteur de l'Apocalypse parle toujours de sept anges et non
de quatre. La faute de traduction nous paraît donc bien établie.

Il en résulte que l'Apocalypse primitive n'a pas été écrite en

grec, et que nous n'en avons qu'une traduction. Dès lors,
l'unité de style dans cet écrit ne saurait former une instance
contre l'hypothèse de M. Vischer.

Une dernière considération vient à l'appui de cette
hypothèse, c'est la contradiction, concernant la date de la rédaction
de l'Apocalypse, entre les données de la critique interne et
celles de la critique externe. Selon la critique interne
l'Apocalypse doit avoir été rédigée après le règne de l'empereur
Néron et avant la destruction de Jérusalem, c'est-à-dire en

l'an 68 ou 69. Mais d'après une affirmation très catégorique
d'Irénée (V, 30, 3), l'Apocalypse n'aurait été composée que
vers la fin du règne de Domitien, nabç râ xùst t»?j AopsTtavoO ipypn,
c'est-à-dire vers l'an 96 (vingt-cinq à vingt-huit ans plus tard).
Jusqu'ici, les critiques ont été dans l'impossibilité de concilier
ces deux données. Avec l'hypothèse de M. Vischer, elles
s'accordent parfaitement. La critique interne a raison : l'Apocalypse

juive est antérieure à la destruction de Jérusalem. Et
Irénée n'a pas tort : le second rédacteur a remanié l'ancienne
Apocalypse et en a fait notre Apocalypse chrétienne sous le

règne de Domitien. Cette conciliation, nullement recherchée,
de deux données en apparence contradictoires, est certainement,

pour l'hypothèse de M. Vischer, un argument dont
personne ne méconnaîtra la valeur L

Ainsi se confirme aussi le jugement qu'il y a plus de trois
4 Cette hypothèse offre une solution très plausible du problème historique

relatif au grand nombre de martyrs dont il est question dans

l'Apocalypse. On avait de la peine à s'expliquer cette multitude de martyrs

chrétiens, dans tous les pays, avant l'an 70. Car, à part le massacre
tout local, à Rome, sous Néron, les chrétiens n'avaient pas été persécutés
jusque-là par les empereurs romains. Mais tout s'éclaircit si l'on admet

que le premier rédacteur avait en vue les martyrs juifs, auxquels le
second rédacteur, sous Domitien, a encore ajouté les martyrs chrétiens.



HYPOTHÈSE SUR LA COMPOSITION DE L'APOCALYPSE 189

siècles, l'instinct si remarquablement juste de Luther a

prononcé sur ce livre. Luther ne faisait ni de la critique historique
ni de la critique littéraire : il faisait de la critique religieuse.
Eh bien, il a senti dans l'Apocalypse un autre esprit que celui
de Jésus-Christ et de ses Apôtres ; il y a senti l'esprit qui anime
le quatrième livre d'Esdras, un esprit apocalyptique juif,
étreignant et étouffant les éléments chrétiens. Aujourd'hui, la

critique historique et littéraire, armée de toutes les ressources
de la science moderne, ne semble pas éloignée de ratifier ce

jugement intuitif du grand réformateur; et nous pensons qu'il
est permis à un disciple de Luther de se rallier à ces résultats
de la critique.

En ce qui nous touche, nous ne le faisons pas sans hésitations,

car, comme nous l'avons dit en commençant, il reste

encore pour nous bien des points obscurs. Mais nous ne
cachons pas que nous serions heureux de voir la nouvelle hypothèse

se confirmer et rallier les suffrages de tous les hommes

compétents, car en dégageant, dans l'Apocalypse, les éléments
chrétiens des éléments juifs, elle nous donnerait un des

documents les plus précieux de la foi de l'Eglise primitive, et nous
ferait aimer de grand cœur un écrit biblique que jusqu'ici
nous n'avions pu nous empêcher de regarder d'un œil méfiant.

E. MÉNÉGOZ.


	Une nouvelle hypothése sur la composition de l'apocalypse de Jean

