
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 20 (1887)

Artikel: Le jour du seigneur : étude de dogmatique chrétienne et d'histoire

Autor: Thomas, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379403

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379403
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE JOUR DU SEIGNEUR

ÉTUDE DE DOGMATIQUE CHRÉTIENNE ET D'HISTOIRE

PAR

L. THOMAS

Avant-propos.

Je dois d'abord quelques mots d'explication sur le titre
quelque peu insolite, la forme réellement disproportionnée et

surtout le caractère de cette étude.

J'allais terminer un cours de Dogmatique quand je crus
reconnaître une véritable lacune dans cet enseignement tel

qu'il se donne d'ordinaire. Il me semblait, en effet, qu'en parlant

des Moyens de grâce confiés à l'Eglise, il ne fallait pas
oublier le Jour du Seigneur.

Je voulus d'abord combler la lacune pour mes étudiants au

moyen de quelques instructions sur le sujet, mais le temps
pressait et j'ajournai la rédaction.

Quand je me mis à l'œuvre, je ne tardai pas à reconnaître
qu'elle était plus difficile que je ne le pensais, importante et
très opportune à plus d'un égard.

J'avais du temps, un grand besoin de chercher dans le travail

une distraction salutaire, et j'entrepris la tâche en m'effor-
çant de m'y donner.

Ce qui ne devait être qu'un détail dans le résultat final
m'occasionna de nombreuses et patientes recherches. Je voulais
autant que possible arriver au clair sur des questions contro-



LE JOUR DU SEIGNEUR 137

versées et parfois d'un haut intérêt. Par exemple, l'histoire de

la dénomination planétaire de la semaine telle qu'elle s'est

répandue depuis des siècles dans presque tout le monde civilisé,
ou encore les récentes découvertes assyriologiques relatives à

une espèce de sabbat.

Il en est résulté dans ma tête une étude très liée, mais

inégalement développée, et cette étude est déjà en bonne voie de

rédaction.
Je crois utile de la donner telle quelle, d'autant plus que je

suis pressé de passer, Dieu aidant, à d'autres besognes plus
générales et à mes yeux plus importantes.

Si, comme je l'espère, j'arrive à publier une Dogmatique
chrétienne, mon nouveau chapitre, ou paragraphe, sur le Jour
du Seigneur pourra prendre des proportions fort modestes

après l'apparition de cette monographie.
Ce chapitre serait donc fort différent de la présente étude,

mais cependant elle doit être comprise comme se rattachant à

une Dogmatique. Je suppose déjà traités une foule de points,
et des plus graves : en particulier tout ce qui concerne la
méthode dogmatique, l'idée dogmatique de Dieu et de la création.
la christologie.

Au fond cette monographie n'est qu'une petite partie de

l'ecclésiologie, cette seconde section do la sotériologie, elle-même
précédée de la sotérologie, de l'anthropologie, delà Théologie et
des prolégomènes. Mais cette petite partie est chargée ou
surchargée, comme on voudra, de pièces justificatives parfois
assez considérables.

En tout cas, c'est en toute sincérité que je réclame l'indulgence

du lecteur. Il reconnaîtra bientôt lui-même et toujours
plus l'immensité du champ qui s'ouvrait devant moi et ce qu'il
faudrait faire pour le défricher d'une manière plus satisfaisante.
Ce que j'ai pu apprendre est peu de chose en comparaison de

ce qu'il faudrait savoir.

Introduction.
Il conviendrait peut-être de compter dans les Moyens de grâce

confiés à l'Eglise, outre la prédication de la Parole de Dieu et



138 L. THOMAS

les deux sacrements du baptême et de la sainte cène, le Jour
du Seigneur.

Si, en effet, nous cherchons les caractères communs aux
Moyens de grâce confiés à l'Eglise, en tant que consistant
dans la prédication de la Parole de Dieu et les sacrements,
voici ce que nous trouvons :

1° Une institution d'en haut;
2° Une tâche confiée par le Seigneur à son Eglise;
3° Un moyen par lequel l'Eglise peut étendre ou développer

l'action de la grâce divine pour le salut des hommes.
Or ces trois caractères se retrouvent dans l'institution du

Jour du Seigneur :

1° Il est d'institution divine ;

2° L'Eglise doit travailler à la solennisation du dimanche ;

3° Elle peut ainsi concourir efficacement à l'avancement du

règne de Dieu.
Mais le premier de ces caractères du dimanche réclame de

notre part des développements assez détaillés. La question
n'est pas si simple qu'elle pourrait le paraître. Elle a été
résolue assez diversement et elle l'a été dans les [temps modernes
dans deux sens très différents. Jamais peut-être elle n'a été

l'objet d'une étude aussi spéciale et aussi approfondie, et

jamais, semble-t-il, on n'a été plus près d'une solution complète.
Avant d'arriver à cette solution sous forme de conclusion,

il convient d'esquisser les grands traits de l'histoire du Jour du

Seigneur, car ce Jour a son histoire, comme on l'a si bien dit L

Aussi étudierons-nous d'abord la question du sabbat
jusqu'au Seigneur Jésus, soit comme sabbat primitif, soit comme
sabbat mosaïque soit comme sabbat pharisaïque, puis la
double question et du sabbat depuis le Seigneur Jésus, et du

dimanche, pour parler enfin de l'éternel sabbat ou éternel
dimanche.

Traiter ainsi le sujet du dimanche dans une Dogmatique
nous paraît une innovation. Mais, en la faisant, nous ne sommes
point complètement sans devanciers.

1 C. F. Schmid : Verhandlungen des dritten deutschen Kirchentags zu
Stuttgart, Berlin, 1R50, pag. 15.



LE JOUR DU SEIGNEUR 139

Nitzsch, dans son System der christlichen Lehre, s'occupe
d'abord de la véritable Eglise, puis de la prédication, puis des

sacrements, puis de la prière de l'Eglise et du Jour du Seigneur,
puis du pouvoir des clefs ou de la discipline ecclésiastique.

D'après Ochswald l, l'Eglise d'Ecosse désigne sous le titre
d'institutions (ordinances) de Christ, les sacrements, le Jour
du Seigneur et le culte divin.

Dans la confession de foi baptiste adoptée à New-Hampshire
en 1833, l'article XIV parle du baptême et de la sainte cène ;

l'article XV, du sabbat chrétien 2.

Signalons encore une parole d'Œhler disant que le sabbat

a quelque chose de sacramentel L
A l'appui de cette qualification, nous nous bornerons à

indiquer Ex. XXXI, 13, 16, 17 ; Ezéch. XX, 20, où le sabbat est

appelé un signe que l'Eternel est le Dieu d'Israël, une alliance

perpétuelle, un signe qui devra durer à perpétuité. La circoncision

était de même appelée un signe de l'alliance entre
l'Eternel et son peuple (Gen. XVII, 11) ; le sang de l'agneau pascal,
un signe auquel l'Eternel devait reconnaître les maisons des

Israélites (Ex. XII, 13) ; les pains sans levain de la fête de

Pâques, un signe et un mémorial de ce que l'Eternel avait fait

pour Israël lors de la sortie d'Egypte (Ex. XIII, 8, 9) L

1 Die christliche Sonntagsfeier, pag. 65.
'2 Tfie Creeds of Christendom, by Ph. Schaff, III, pag. 747.
3 Real-Encyclopädie, 1. Aufl., XIII, pag. 199.
1 Littérature sur le sujet général du jour du Seigneur :

Robert Haldane, De l'obligation permanente d'observer le jour du Seigneur,
trad, de l'anglais, Toulouse, 1843.— Vinet, Le sabbat juif et le dimanche
chrétien. Lausanne, 1877. Lettres écrites en 1837. — Victor Mellet. Le
dimanche n'est pas un sabbat, Lausanne. 1843. Vinet faisait grand cas de

cette brochure (voir Chrétien évangélique, 1877, p. 351).— Neander, Ueber
die christliche Sonntagsfeier, Deutsche Zeitschrift, 1850- — Ochswald, Die
christliche Sonntagsfeier, Leipzig, 1850. Ouvrage couronné en première
ligne et à l'unanimité, à la suite d'un concours ouvert en 1847 par un
ami du royaume de Dieu. Le professeur Ebrard fut le rapporteur et, dans

son rapport, mis en tête de l'ouvrage d'Ochswald, il expose les principes
qui ont dirigé le jury. — Liebetrut, Die Sonntagsfeier, das Wochenfest des

Volkes Gottes, Hambourg, 1851. Ouvrage couronné en seconde ligne à la
suite du concours. — C F. Schmid, Die Heilighaltung des Sonntags. Rap-



140 L. THOMAS

PREMIÈRE PARTIE

Le sabbat jusqu'au Seigneur Jésus L

Nous parlerons successivement dans cette première partie,
1° du sabbat primitif jusqu'à la promulgation du Décalogue ;

2° du sabbat mosaïque, depuis cette promulgation, et 3° du

sabbat, tel qu'il fut exagéré et dénaturé par les Pharisiens.

PREMIÈRE SECTION. — LE SABBAT PRIMITIF.

PREMIER CHAPITRE

La fondation du sabbat ou Genèse I, II.
Il est dit, Gen. II, 2, 3 : « Dieu acheva au septième jour son

œuvre, qu'il avait faite ; et il se reposa au septième jour de

toute son œuvre qu'il avait faite. 3) Dieu bénit le septième

port présenté au Kirchentag de Stuttgard, en 1850, dans les Verhandlungen

du Kirchentag, Berlin, 1850. — Hengstenberg, Ueber den Tag des

Herrn, Berlin, 1852.— Frédéric Godet, Le jour du Seigneur et les meilleurs

moyens d'en avancer la sanctification. Rapport présenté aux assemblées de

l'Alliance évangélique tenues à Genève en 1861. (Les Conférences de

Genève, 1861, 1er vol.)—Bersier,Le dimanche, discours. Paris, 1864.— Ern.
Naville, La loi du dimanche au point de vue social et au point de vue religieux,
discours prononcé au Congrès sur l'observation du dimanche, octobre
1876, Genève. — Roger Hollard, Le dimanche, deux discours, Paris 1884.—

Henke, Zur Geschichte der Lehre von der Sonntagsfeier, Theol. Stud. u.

Krit., 1886. — ,1. N. Andrews, Histoire du Sabbat et du premier jour de la
Semaine, traduit de l'anglais, Bâle, 1886. Un second volume est annoncé

comme « histoire profane. » « Cette seconde partie reprend l'histoire du

Sabbat et du premier jour de la semaine, à l'expiration du premier siècle.

On assiste d'abord au progrès de l'apostasie qui ne tarda pas à se

produire au sein de l'Eglise primitive, » etc.
1 Littérature :

Spencer, De legibus Hébrœorum rilualibus. Ed. 2. Hagœ-Comitum, 1686,

pag. 38-74- — Jurieu, Histoire critique des dogmes et des cultes bons et mauvais,

qui ont été dans l'Eglise depuis Adam jusqu'à Jésus-Christ,
Amsterdam, 1704, pag. 104-119.— Dom Calmet, Dictionnaire historique,-.. de la
Bible, éd. 2, Genève 1730. Art. Sabbath, IV, 4-12. - Reland, Antiquitates
sacrœ veterum Hébrœorum, éd. 4, Trajecti ad Rhenum, 1741, p. 257-268.



LE JOUR DU SEIGNEUR 141

jour et il le sanctifia, parce qu'en ce jour il se reposa de toute
son œuvre qu'il avait créée en la faisant L »

Il faut entendre dans le verset 2 : Dieu acheva, dans le sens

de : avait achevé. Cela ressort du contexte, soit de ce qui
précède, soit de ce qui suit. Mais il est certain que le repos de Dieu

au septième jour n'implique point en Dieu une absence d'activité

(Jean V, 17). Il n'implique sous ce rapport que la cessation

de l'activité créatrice proprement dite, comme la fin du verset 3

semble l'indiquer nettement : « Il se reposa de toute son œuvre

que Dieu avait créée (STD) en la faisant. »

L'idée de repos qui est exprimée aux v. 2 et 3 par le terme
r\2V5 l'est encore plus fortement Ex. XX, 11, où le mot
employé est n^l/ et XXXI, 17, où sont réunis les mots fi3tÖ et
Î^SJ'1!- (Segond : Il a cessé son œuvre et il s'est reposé.
Lausanne : Il s'est reposé et a respiré.) Evidemment nous ne
saurions admettre qu'il y ait eu fatigue en Dieu ni pendant, ni après
la création. Mais il ne faudrait pas non plus restreindre l'idée
du repos de Dieu dans le 7me jour à l'idée de la cessation de

l'activité créatrice. Il faut y joindre l'idée de la satisfaction qui
suit une œuvre accomplie et bien accomplie. Il est dit, I, 31 :

« Dieu vit tout ce qu'il avait fait ; et voici, cela était très bon. »

(Comp. vers. 13, 18.)
Dieu bénit le 7me jour et il le sanctifia : évidemment pour ses

créatures et tout spécialement pour l'homme, la plus élevée
des créatures dont il avait été question dans le récit.

Dieu bénit le 7me jour, c'est-à-dire il en fit un jour spécial de

bénédiction à côté des six jours qui devaient le précéder, un
jour qui devait être une source de bénédiction, de bonheur.

— Œhler, art. Sabbath dans la Real-Encyklopädie, 1. A. 1860. — Riehm'
article Sabbat dans le Handwörterbuch des biblischen Altertums, 1880. —

O'Orelli, remaniement pour la Real-Encyklopädie, 2. A-, 1883, de l'article
d'Œhler, inséré dans lrG édit.; art. Sabbath dans le Biblisches Handwörterbuch

illustrirt, 1884. — Guill. Lotz, Qumstiones de historiâ Sabbati, Lipsia;'
1883.

1 Nous préférons pour ces derniers mots la traduction littérale donnée

par la Version de Lausanne à celle par trop sommaire de Segond : qu'i
avait laite. C'est cette dernière Version où nous puiserons nos citations'
en indiquant quand nous ne la suivrons pas.



142 L. THOMAS

Il le sanctifia, non pas proprement : Il le mit à part, comme
pourrait le faire penser une étymologie erronée, mais : Il le
déclara saint et il le fit saint, il en fit une source de sainteté.

Selon Oehler1, l'opinion la plus vraisemblable est que le
verbe tÖTP/ apparenté avec EHPI/ être nouveau (d'où toi!"!/
la nouvelle lune), remonte à la racine ttH/ d'où vient aussi

KUH/ verdir, pousser, et qu'il signifie primitivement sortir en

brillant (enituit, glänzend hervorbrechen). Delitzsch compare
d'une manière analogue le verbe Ï27"TP au sanscrit dhûsch,
splendidum, pulchrum esse '2.

Il y aurait donc primitivement dans Ej'llp l'idée de la
lumière apparaissant avec éclat, et cela serait confirmé surtout
par Esa. X, 17, passage dans lequel le Saint d'Israël est aussi

appelé la lumière d'Israël. Voir aussi 1 Tim. VI, 16 ; 1 Jean I,
5, etc. 3.

Dieu serait alors le Saint en tant qu'il est, comme s'exprime
un dogmaticien luthérien moderne4 : « Celui qui est absolument

pur, la lumière absolue et sans tache. » Déjà Quenstedt avait
défini la sainteté de Dieu comme étant « summa omnisque labis

expers in Deo puritas. »

Le sens fondamental de ÌDlp est bien aussi, selon Gesenius,

être pur.
« Il ne faudrait pas rapprocher, dit Diestel "»

ŒHJ? de "Hp,
abscidit, pour arriver ainsi à l'idée de séparer, mettre à part;
car alors il faudrait rattacher à la même ligne de dérivation

ITP/ sordidus fuit, et 1Ô1p/ purus fuît. »

Dieu sanctifia le 7mo jour, c'est-à-dire en fit une source de

sainteté, de pureté morale, de lumière spirituelle.
Dieu sanctifia ce jour et par conséquent il se le consacra, il

en fit pour l'homme une source de consécration à Dieu, car il

1 Theologie des Alten Testaments, I, A., pag. 160; Real-Encyklopädie. 1.

A., XIX, pag. 618.
2 Keil, Genesis und Exodus, pag. 457.

'Comp. Cremer, Biblisch-theologisches Wörterbuch, 2. A. pag. 40. —

Diestel, Die Heiligkeit Gottes, Jahrb. für deutsche Theologie, 1859, pag. 4.

4 Thomasius, Dogmatik, 2. A., 1, pag. 141.
5 Ouvrage déjà cité. pag. 4.



LE JOUR DU SEIGNEUR 143

est clair que pour l'homme l'idée de la sainteté est essentiellement

celle de la consécration à Dieu, de l'obéissance à ses

commandements, de la communion avec lui.
Dieu est sa loi à lui-même, tandis que l'homme a sa véritable

loi en dehors de lui. Sans doute, en étant appelé à être saint,
l'homme est appelé au plein développement de sa personnalité

; mais ce développement même ne saurait s'opérer qu'autant

que l'homme se subordonne à la volonté divine. Ce n'est

que dans l'obéissance à Dieu, obéissance qui est aussi une
communion avec lui, que l'homme devient vraiment libre, en
devenant vraiment fort, vertueux, saint. Aussi la sainteté de

l'homme est-elle en même temps et même essentiellement

une consécration extérieure, bien que profondément intime,
un don de soi à un autre et à un autre infiniment supérieur,
vraiment parfait.

Voir Ex. XIII, 2 ; XXVIII, 36 ; XXXIX, 30 ; Zach. XIV, 20 ;

Lév. XXVII, 14, etc.
Mais en étant sanctifié, consacré à Dieu, l'homme est ainsi

mis à part pour Dieu, et cette mise à part, avant tout
spirituelle, est doublement prononcée, elle s'accentue d'une manière
toute nouvelle, si le milieu dans lequelle se trouve l'homme
sanctifié, est un monde plongé dans le mal (1 Jean V, 19).

On arrive ainsi par l'idée de la sanctification à celle de la
mise à part, toutefois cette dernière idée n'est pas le point de

départ, il est tout autrement positif.
Dieu sanctifia donc le 7me jour et par là il en fit pour

l'homme une source de sainteté ou de sanctification. Mais,

pour que ce jour devînt tel pour l'homme, il fallait évidemment

que celui-ci s'y prêtât librement et lui-même sanctifiât
le jour, en le reconnaissant comme saint, comme consacré à

l'Eternel, et en se conduisant en conséquence.
Si maintenant nous demandons comment l'homme devait

précisément sanctifier ce jour, nous ne trouvons aucune
réponse biblique directe et au fond nous ne saurions nous en
étonner. La Genèse a été rédigée non pour l'homme innocent,
mais pour l'homme déchu ; et le commandement du sabbat
devait apparaître sous une nouvelle forme très détaillée et à



144 L. THOMAS

quelques égards fort modifiée, quand les temps seraient venus
où Dieu pourrait restaurer en quelque manière l'institution, pour
le peuple de l'Ancienne Alliance. Plus tard encore l'institution
devait recevoir une lumière toute nouvelle dans l'Alliance
définitive et humanitaire.

Nous sommes donc réduits pour le commandement paradisiaque

à des déductions tirées des termes mêmes de l'institution

du sabbat primitif, de l'idée que nous pouvons nous former
de l'homme innocent, et aussi des enseignements de l'Ancienne
et de la Nouvelle Alliance sur le Jour du Seigneur. Voici à quoi
nous arrivons :

1° L'homme devait suspendre son travail ordinaire pour se

reposer, et cela afin d'accomplir un divin commandement,
impliqué, ce nous semble, dans l'exemple donné par le Créateur

à celui qu'il avait créé à son image, et dans le caractère
sacré qu'il avait de suite imprimé au 7me jour.

2° Il devait profiter de ce repos pour commémorer le
commandement de l'Eternel en rattachant ce commandement à

l'exemple donné par l'Eternel lui-même lors de la création des

cieux et de la terre.
3° Il devait commémorer ainsi la toute-puissance créatrice

de l'Eternel, le rapport de dépendance spirituelle absolu dans

lequel l'homme se trouve constamment vis-à-vis de lui, et tous
les devoirs liés à ce rapport.

4° Il devait adorer Dieu. Il devait le prier, soit pour lui rendre

grâces, et lui rendre grâces particulièrement au sujet des

bénédictions apportées par les six jours précédents, soit pour
implorer la continuation de son secours, de nouvelles bénédictions,

particulièrement pour la série des jours ouvriers qui
allait commencer.

5° Il devait se recueillir, s'édifier, s'efforcer de vivre d'une
manière spéciale dans la pensée et dans la communion de

l'Eternel.
Comme nous voyons les premiers fils d'Adam offrir à l'Eternel

des sacrifices : l'un, une offrande des fruits de la terre, l'autre,
une offrande des premiers-nés de son troupeau et de leur
graisse (Gen, IV, 3), et que le sacrifice n'est point en soi néces-



LE JOUR DU SEIGNEUR 145

sairement expiatoire, nous pouvons admettre encore que
l'adoration au 7me jour dut ne pas tarder à se manifester sous la

forme du sacrifice.
Dieu bénit le 7me jour et il le sanctifia. Il le bénit en le

sanctifiant. Ce jour ne devait produire toutes ses bénédictions que
dans la mesure où il serait sanctifié, et les bénédictions mêmes

donc il devait être la source devaient encore augmenter sa

sanctification de la part de l'homme, ainsi que son influence
sanctifiante. « Le axßßaxiaphc du Créateur, dit Delitzsch ', doit
devenir le nafâmiapht; de la créature. Aussi, en bénissant le 7mc

jour, en fait-il pour elle une source intarissable de rafraîchissement

et, en sanctifiant ce jour, il le revêt d'une gloire particulière

pour la nouvelle carrière historique qui commence pour
l'humanité. Car HJlp signifie approprier la qualité du ÎO'Hp/
et le EJIIp est le saint. »

Il y a donc eu, selon nous, une institution divine primitive
d'un jour hebdomadaire de repos, et cette institution fut déjà
paradisiaque. Mais nécessaire et excellente déjà pour la vie
d'innocence, elle devait le devenir bien plus encore après la
chute de l'humanité.

Ce caractère paradisiaque de l'institution du sabbat nous
semble ressortir de Gen. II, 2, 3 et être pleinement confirmé
par Ex. XX, 8-11, qui devra plus tard réclamer notre attention.

Nous ne saurions donc être de l'avis de M. de Pressensé,
disant "2

: « Faire remonter le sabbat jusqu'au jardin d'Eden,
c'est oublier les conditions de l'innocence, qui n'admet pas le

partage de la vie entre le profane et le sacré. »

Nous sommes bien plus d'accord avec M. F. Godet, quand il
dit;i : « L'institution du sabbat humain avait deux buts. Le
premier se rapportait à la vie et à l'activité naturelles de l'homme.
Le corps et l'âme de l'homme n'étant point d'essence divine,
un repos périodique leur est nécessaire à l'un et à l'autre en
raison de leur débilité et de leur fragilité naturelles.

» Mais ce but n'était que secondaire, comme les éléments de
1 Genesis, 4. A-, pag. 109.

- Siècle apostolique, pag. 243, note.
8 Conférences de Genève, I, pag. 33.

THÉOL. ET PHIL. 1887. 10



146 L. THOMAS

notre être auxquels il se rapporte. Le vrai but du sabbat

c'était de préparer l'homme à la vie supérieure en vue de

laquelle il a, dès l'abord, reçu l'existence. Une activité terrestre
non interrompue eût fini par absorber l'homme et par étouffer
en lui toute aspiration à la vie supérieure et tout pressentiment
de son union future avec l'Esprit Saint. Si cela s'applique à

l'homme innocent et pur, combien plus à l'homme retenu loin
de Dieu par le péché C'est par cette raison que, au moment
même où vont commencer les diverses occupations naturelles
renfermées dans cet ordre : «Croissez, multipliez et assujettissez
» la terre » (Gen. 1,28) et résumées dans cette autre expression :

« cultiver le jardin » (II, 15), Dieu, par une touchante anticipation,

a eu soin de fonderie sabbat et de prescrire ainsi d'avance

une interruption périodique dans le cours des occupations
terrestres. s>

Il y avait donc une intime et admirable correspondance entre
le sabbat primitif et la constitution intime de l'homme déjà tel
qu'il était sorti des mains du Créateur, et cette correspondance
a été formulée par le Seigneur lui-même quand il a dit : « Le
sabbat a été fait à cause de l'homme i ». (Marc II, 27.)

Mais cette correspondance n'était pas la seule. Il y en avait

une autre non moins remarquable, qu'on peut pressentir.
N'y a-t-il pas toujours l'harmonie la plus profonde entre le

Créateur et toutes ses œuvres, entre l'homme et la nature au
sein de laquelle il a été placé, dont il devait être la couronne?

Cette autre correspondance existait entre le repos du 7e jour
et l'ordre extérieur de la nature, surtout le cours des astres,

spécialement celui de la lune. La lune, en effet, par sa révolution

autour de la terre et par ses quatre phases mensuelles,

qui durent chacune un peu plus de 7 jours, détermine naturellement

et en gros le mois et la semaine 2.

1 Stà tòv mBpaKov. Segond : pour l'homme.
- « Le temps que la lune emploie à revenir à la même étoile, dit

F. Arago (Astronomie populaire, 1856, III, pag. 375), est ce qu'on appelle
la durée de la révolution sidérale. Ce temps était au commencement de

ce siècle de 27,32 jours solaires. Ce temps n'est pas le même dans tous les

siècles : depuis les plus anciennes observations jusqu'à nous, la révolution
sidérale est devenue de plus en plus courte. Mais la théorie ayant fait



LE JOUR DU SEIGNEUR 147

Ce rapport du cours de la lune avec le mois et la semaine
nous semble déjà exprimé dans Gen. I, 14-16 : « Dieu dit :

Qu'il y ait des luminaires dans l'étendue du ciel pour séparer
le jour d'avec la nuit, et qu'ils servent de signes et qu'ils
marquent les temps fixés, les jours et les années L 15) et qu'ils
servent de luminaires dans l'étendue du ciel pour éclairer la
terre. 16) Dieu fit les deux grands luminaires, le plus grand
pour présider au jour, et le plus petit luminaire pour présider
à la nuit. Il fit aussi les étoiles. »

Ce rapport devait plus tard être exprimé bien plus nettement
dans Psaume CIV, 19 : « Il a fait la lune pour marquer les

temps fixés 2 » et dans Ecclésiastiq. XLIII, 6-8, fragment pour
lequel nous suivrons surtout la version de la Eible de Paris,
1850:

6) « La lune toujours paraît à son moment faite pour
marquer les temps et être le signe du temps 3. 7) De la lune
vient le signe de la fête 4 elle est un luminaire qui diminue

jusqu'à ce qu'il disparaisse 5. 8) Le mois est désigné d'après

son nom6; elle croît en son changement d'une façon
merveilleuse... »

connaître la cause de l'accélération du mouvement de la lune, on peut
affirmer que la durée de la révolution restera, renfermée entre des limites
assez rapprochées, et qu'à l'accélération actuelle succédera un retardement.

Le temps que met la lune à revenir au cercle horaire mobile du

soleil, ou la durée de la révolution synodique, est naturellement plus long
que le temps de la révolution sidérale ; sa valeur est aujourd'hui de 29,53

jours. On voit pourquoi nous disons aujourd'hui, car il est évident que la

durée de la révolution synodique doit être variable comme celle de la

révolution sidérale. »

1 DWl D1DkLn D'nyia1?'! nnxb Vili- Segond : que ce soient des signes

pour marquer les époques, les jours et les années.

" Ö^JJiab HT nirj?-Segond : pour marquer les temps.
1 àvâSstÇtç xpóvwv xat crnpzlo-j atwvoç. Paris : les époques.

1 ànb aelmric aripzîov êopxriç. Paris : sur la lune est pris le signe d'un
jour de fête.

'' tf'xiax-hp pzio^pz-joç sjri trjvxzliia ou au-jxelziuc. Paris : luminaire qui
diminue vers la perfection. J'ai traduit les deux derniers mots grecs comme
la version de Genève de 1805, comme de Wette et Bunsen.

,; En grec pm signifie mois et pmri, lune. En hébreu, fin signifie à la
fois nouvelle lune et mois, etc.



148 L. THOMAS

Mais il nous faut revenir sur Gen. I, 14, qui est traduit
assez diversement et dont il est difficile de se rendre bien

compte.
Nous n'avons pu traduire, avec Segond et bien d'autres, en

subordonnant complètement l'idée de signe à celle de la
désignation des temps fixés, des jours et des années, comme si les
astres ne devaient servir de signes que pour ces désignations.
(Voir, par exemple, Gen. IX, 12-17; XV, 5; Math. II, 1-10.

XXIV, 27-30.)
D'autre part, nous ne pouvons pas non plus traduire

littéralement, comme le font les Septante, la Vulgate, Luther, etc.,
en mettant absolument sur la même ligne signes, temps fixés,
jours et années. L'idée du signe et celle des temps fixés, des

jours et des années forment, deux groupes distincts. Les astres

peuvent être des signes, mais on ne peut pas dire de la même
manière qu'ils sont des temps fixés, etc.

Quant à l'expression difficile de H^T^l'Ü, je l'ai traduite le
moins mal possible par temps fixés. Desmarets, Paris 1850,
Lausanne 1866 : les saisons. Segond et Bible annotée : les

époques. Runsen, de Wette : Zeiten L
Le Ribelwerk de Runsen voit dans les D'HUIS/ de Gen. I,

14 les temps de fête de la nouvelle lune et du sabbat, et il
rapporte la distinction des jours à celle des mois.

Keil comprend dans les D"HJ)l52 non seulement les temps
de fête, mais aussi les temps fixés, sur lesquels seuls insiste
Delitzsch, à savoir ceux qu'il est utile de connaître pour
l'agriculture, la navigation, etc., comme aussi ceux que révèle
la vie des plantes, des animaux, de l'homme.

Selon la Bible annotée, le mot « sert probablement à désigner
ici les mois et les semaines, qui sont fixés d'après le cours de

la lune et d'où dépendent les temps de fête. »

1 iyii3i qui vient de «jyi, fixer, déterminer, signifie, d'après Gesenius :

1° temps déterminé; a) époque (Gen. XVII, 21; Jér. VIII, 7; Hab. II, 3;
Dan. VIII, 19; XI, 27-35 ; en particulier, jour de fête. nlHOV 1J>il2, fêtes de

l'Eternel (Lév. XXIII : 2, 4, 37, 44); plus rarement : b) période (Gen. I, I4)i;
en particulier, dans le style prophétique, pour l'année (Dan. XII. 7).
2° Réunion, assemblée. 3" Lieu de réunion. 4° Signe convenu.



LE JOUR DU SEIGNEUR 149

De même que le signe me semble dans le verset se rapporter
en particulier, mais non exclusivement, à la désignation des

temps fixés, des jours et des années, jo serais disposé à rattacher

d'une manière générale les idées de semaine et de sabbat
à la désignation soit des temps fixés, soit des jours.

Après avoir ainsi traité, d'après Gen. II, 2, 3, de la fondation
du sabbat tout au début de l'histoire de l'humanité, cherchons
si, malgré l'effroyable perturbation introduite par la chute,
cette institution a laissé des traces dans l'histoire jusqu'à la

promulgation du décalogue.
Nous étudierons sous ce rapport d'abord l'Ancien Testament,

puis les documents païens.
Mais, comme nous venons de le dire, ce sont des traces, des

vestiges que nous allons rechercher. Nous ne pourrions guère
espérer davantage dans le cas le plus favorable. On ne sera
donc pas étonné si nous relevons des détails qui parfois peuvent

être interprétés d'une manière différente et dont la force

probante provient surtout de leur ensemble.
Nous avertissons en particulier que parmi les traces que

nous poursuivrons se trouvent celles de la semaine, de la véritable

semaine, de la semaine de 7 jours l, bien que si l'existence
du sabbat entraîne nécessairement celle de la semaine, l'existence

de la semaine ne suppose pas aussi rigoureusement celle
du sabbat.

1 Le mot semaine vient du mot latin septimana, qui vient lui-même
directement ou indirectement de septem, sept. Il viendrait aussi de mane,
matin, s'il faut en croire Isidore de Seville, qui dit (Etym. V, 32) : « Heb-
domadem nos septimanam vocamus, quasi septem luces; nam mane lux
est. > (Ideler II, pag. 181.) Les Romains avaient aussi, et antérieurement,
emprunté aux Grecs le mot hebdomas qui correspond exactement à

s'j3Sofiàç et à j>oE>- Hebdomas chez les Romains signifia d'abord septaine.
(Voir Ideler, I, pag. 89.) — C'est donc par catachrèse qu'on se sert
quelquefois et que nous pourrons nous servir nous-même d'expressions
comme celles-ci : semaine de dix jours. Littré ne parle pas même d'une
semaine autre que celle de sept jours.



loO L. THOMAS

SECOND CHAPITRE

Traces de l'institution du sabbat primitif jusqu'au décalogue.

Premier article : Ancien Testament.

§ 1. Genèse IV, 3, 4.

On lit dans ces versets : « Au bout de quelque temps, Gain fit
à l'Eternel une offrande des fruits de la terre, 4) et Abel, de son

côté, en fit une des premiers-nés de son troupeau et de leur
graisse. »

L'expression hébraïque traduite par : au bout de quelque

temps, est assez étrange et singulièrement vague. V"pÏÏ TVl
D,53'' signifie proprement : et il arriva à partir de la fin de

jours ou : après des jours. On pourrait être tenté d'y voir une
allusion à un sabbat dans lequel les deux fils d'Adam auraient
offert simultanément leurs offrandes. Mais il ne faudrait point
insister sur cette expression pour appuyer l'idée d'un sabbat

déjà observé. Il vaudrait mieux sous ce rapport signaler la triple
mention qui est faite du chiffre 7 dans ce même chapitre.
D'abord au verset 15, dans une solennelle parole de l'Eternel lui-
même, pour rassurer en quelque manière Caïn désespéré : « Si

quelqu'un tuait Caïn, Caïn serait vengé 7 fois.» Puis au verset 24,
dans le chant si sauvage de Lémec, où il rappelle d'une manière

impie cette parole de l'Eternel et dit de sa propre autorité,
c'est-à-dire au nom de la plus impitoyable vengeance : « Caïn

sera vengé 7 fois et Lémec 70 fois 7 fois. » Cette menace
ressemble à un de ces sinistres jurons, qui sont aussi condamnables

que le serment est en lui-même une chose sacrée, et où le

nom de Dieu n'apparaît que pour être blasphémé.
En tout cas, cette triple mention du nombre 7 montre que

dans des temps encore si primitifs, ce nombre était très connu,
et à cet égard, elle peut servir à confirmer l'idée que la semaine

ne leur était point étrangère.

§2. Genèse VII, VIII.
On peut signaler dans le même sens le fait que le nombre 7

revient plusieurs fois dans le récit biblique du déluge.



LE JOUR DU SEIGNEUR 151

Gen. VII, 2 : « Tu prendras auprès de toi 7 couples de tous
les animaux purs... 3) 7 couples aussi des oiseaux du ciel... 4)
Car encore 7 jours et je ferai pleuvoir sur la terre... 10) 7 jours
après, les eaux du déluge furent sur la terre... VIII, 4) Le 7mn

mois... l'arche s'arrêta sur les montagnes de l'Ararat... 10) Noé

attendit encore 7 autres jours, et il lâcha de nouveau la
colombe hors de l'arche... 12) Il attendit encore 7 autres jours
et il lâcha la colombe... »

Il est digne de remarque que le même chiffre reparaît
également plusieurs fois dans le récit chaldéen du déluge, récit
extrêmement remarquable qui a été fourni par les inscriptions
de la bibliothèque d'Assourbanipal L

Il y aurait encore à mentionner sous ce rapport, tout au
moins une ancienne tradition de l'Inde provenant, non des

Aryas, mais de la population primitive qu'ils subjuguèrent -.

S 3. Genèse XXI, 28-31.

Il y est dit d'Abraham qu'après avoir conclu une alliance
avec le philistin Abimélec, roi de Guerar, il mit à part 7 jeunes
brebis. 29) « Et Abimélec dit à Abraham : Qu'est-ce que
ces jeunes 7 brebis..? 30) Il répondit : Tu accepteras de ma
main ces 7 brebis, afin que cela me serve de témoignage que
j'ai creusé ce puits (dont s'étaient emparés de force les serviteurs

d'Abimélec). 31) C'est pourquoi on appelle ce lieu

Reer-Scheba, car c'est là qu'ils jurèrent l'un et l'autre. »

1 Lenormant, Origines de l'histoire, I, pag. 390-403, 601-618, et surtout
416-418.

"2 Voici ce que dit Lenormant de cette tradition, dans une page qui ne

manquera pas d'intéresser le lecteur (Lespremières civilisations, 1874, 11,

pag. 144) :

« 11 est à remarquer que dans les Pourânas ce n'est plus Manou Vâi-
vasvata que le poisson divin sauve du déluge ; c'est un personnage différent,

roi des pêcheurs, des Dâsas, nommé Satyavrata, « l'homme qui aime
la justice et la vérité, » ressemblant d'une manière frappante au Sisi-
thrus de la tradition chaldéenne. Et la version pourânique n'est pas à

dédaigner, malgré la date récente de sa rédaction, malgré les détails
fantastiques et souvent presque enfantins dont elle surcharge le récit. Pat-

certains côtés elle est moins aryanisée que la version du Brâhmana et
du Mahâbhârata; elle offre surtout quelques circonstances omises dans



152 L. THOMAS

« Ce témoignage qu'Abimélec consent à donner en acceptant
les 7 brebis, observe Delitzsch, est égal à un serment, car 7

est le chiffre de Dieu se révélant, et JJBt^D/ jurer, équivaut à :

s'engager par le nombre 7 (sich besiebenen), c'est-à-dire
soumettre la vérité de sa déclaration au regard de Dieu. De même
7 choses, comme par exemple chez les Arabes 7 pierres aspergées

du sang de ceux qui font alliance, et placées entre eux,
peuvent en conséquence jouer dans les contrats le rôle de

symbole de la sanction au nom de Dieu ou de la déclaration

par serment... Le lieu où se conclut l'alliance entre Abraham

et Abimélec fut appelé plus tard J)3tì IfrO/ le puits de la

septaine ou du serment (Sieben oder Eides Rrunnen.) »

Nous aurons du reste à revenir sur ce fait très significatif
qu'en hébreu et dans d'autres langues, le mot jurer est de la
même racine que le mot sept.

§ 4. Genèse XVII, 11,12.

Abraham reçut l'ordre de circoncire tout fils qui naîtrait dans

la maison, à l'âge de huit jours, c'est à dire de 7 jours accomplis.

Tel devait être l'âge auquel tous les descendants mâles

devaient recevoir ce signe de l'alliance.
(Comp. Gen. XXI, 4; Luc I, 59, II, 21 ; Philip. III, 5.)

les rédactions antérieures et qui pourtant doivent appartenir au fonds

primitif, puisqu'elles se retrouvent dans le mythe babylonien,
circonstances qui sans doute s'étaient conservées dans la tradition orale, populaire

et non brahmanique, dont les Pourànas se montrent si profondément

pénétrés. C'est ce qu'à remarqué déjà M. Pictet, qui insiste avec
raison sur le trait suivant de la rédaction du Bhâgavata-Pourâna : « Dans

sept jours, dit Bhâgavat à Satyavrata, les trois mondes seront submergés

pa,r l'océan de la destruction. » Il n'y a rien de semblable dans le Brâh-
mana ni dans le Mahâbhârata ; mais nous voyons dans la Genèse que
l'Eternel dit à Noé : « Dans sept jours je ferai pleuvoir sur toute la terre >

(VII, 4) ; et un peu plus loin nous y lisons encore : « Au septième jour, les

eaux du déluge furent sur toute la terre » (Vil, 10). Le poème d'Erech ne

précise pas le nombre de jours écoulés entre l'annonce du déluge par
Samas et le cataclysme lui-même; mais la construction du vaisseau de

Sisithrus y dure sept jours, la force du déluge sept autres jours, et enfin
sa décroissance sept jours encore. »



LE JOUR DU SEIGNEUR 153

§ 5. Genèse XXIX, 28-30.

Dans ces versets, qui nous transportent à Charan en Mésopotamie,

où était restée la famille d'Abraham après son départ pour
le pays de Canaan, nous trouvons déjà l'idée qui devait être
développée plus tard dans la législation mosaïque, d'une semaine

d'années, et nous voyons aussi apparaître le nom de semaine

appliqué à une série de 7 jours (JM3EJ). « Jacob... dit: Jeté
servirai 7 ans pour Rachel... (Laban dit) 27) : Achève la
semaine avec celle-ci (c'est-à-dire Léa), et nous te donnerons
aussi l'autre pour le service que tu feras encore chez moi pendant

7 nouvelles années. »

Il y a proprement : Achève cette semaine (flXT JJ32J)-
Selon Delitzsch, c'est bien une semaine de jours, une

semaine de noce. Il cite Juges XIV, 12, où il est question du

mariage de Samsor et du festin de 7 jours qui eut lieu à cette
occasion L

§ 6. Genèse L, 3, 10.

Après ce qui précède, nous pouvons encore considérer
comme un signe indirect de la pratique de la semaine les deux
données de Gen. L, 3, 10, en ayant soin de les rapprocher
l'une de l'autre. Il est en effet parlé dans ces versets soit d'un
deuil de 70 jours célébré en Eygpte par les Egyptiens à l'occasion

de la mort de Jacob, soit d'un nouveau deuil de 7 jours
célébré par Joseph en l'honneur de son père, lorsque la caravane

qui se rendait à Macpéla fut arrivée à « l'aire d'Athad...
au delà du Jourdain. »

La première de ces données est du reste complètement d'accord

avec ce qu'on sait par Hérodote (II, 86), de la coutume
des Egyptiens de consacrer 70 jours à l'embaumement d'un
mort.

§ 7. Job II, 13.

Il faudrait aussi tenir compte de ce verset, où il est dit des

amis de Job arrivés pour lui rendre visite : « Ils se tinrent assis à

1 De même Keil, Bunsen, Riehm (Handwörterbuch des biblischen Alter-
thums, pag. 1766), H. Carlisle, The Week of seven days. Contemporary,
Review, oct. 1886, pag. 528.



154 L. THOMAS

terre auprès de lui 7 jours et 7 nuits, sans lui dire un mot, car
ils voyaient combien sa douleur était grande. » Le pays d'Uz,
habité par Job paraît avoir eu une population foncièrement
araméenne et été situé au sud de Damas et au nord de

l'Idumée, à l'est de la Palestine et à l'ouest de l'Euphrate L

En fait, nous venons de voir 7 jours de noces à Charan et
chez les Philistins, 70, puis 7 jours de deuil chez les Egyptiens
et dans la maison de Joseph, 7 jours de condoléance au pays
d'Uz.

Des théologiens aussi différents que Jurieu, Oehler et l'évêque

Carlisle, qui n'admettent pas le sabbat antémosaïque,
admettent cependant l'existence de la semaine chez les patriarches.

Oehler cite à l'appui de cette opinion Gen. XXIX, 27 ;

VII, 4, 10 ; Vili, 10, 12 ; XVII, 12 ; XXI 4 ; Carlisle, Gen.

XXIX, 27 ; Jug. XIV ; Gen. L, 10 ; VII, VIDA

§ 8- Institution de la Pâque.

Au sein du peuple d'Israël, au moment même où sa nationalité

allait être affirmée de la manière la plus éclatante, la
fondation de la fête de Pâques semble encore présupposer la

connaissance de la semaine et même une solennisation particulière
du 7me jour. Dans les prescriptions adressées par l'Eternel à

Moïse et à Aaron concernant la Pâque, il est dit (Ex. XII, 15-

20) : « Pendant 7 jours vous mangerez des pains sans levain.
Dès le 1er jour, il n'y aura plus de levain dans vos maisons;
car toute personne qui mangera du pain levé, du 1er jour au
7me jour, sera retranchée d'Israël. 16) Le 1er jour, vous aurez
une sainte convocation, et le 7me jour vous aurez une sainte

convocation. On ne fera aucun travail ces jours-là ; vous pourrez

seulement préparer la nourriture de chaque personne.
17) Vous observerez la fête des pains sans levain... 18) Le
1er mois, le 14me jour du mois, au soir, vous mangerez des

pains sans levain jusqu'au soir du 21me jour. »

1 Handwörterbuch des biblischen Alterthums et Biblisches Handwörterbuch,

article Uz.
2 Jurieu, Histoire critique, pag. 112; (Ehler, Real-Encyklopädie, 1. A

XIII, pag, 195; Carlisle, Cont. Review, oct. 1886, pag. 528.



LE JOUR DU SEIGNEUR 155

Comp, les instructions données au peuple par Moïse, XIII,
3-7.

Voir encore Lév. XXIII, 5-8 ; Nomb. XXVIII, 16-25; Deut.
XVI, 1-8, etc.

Rappelons brièvement les principaux traits de l'institution.
Le 14 nisan, au soir, c'est-à-dire, suivant la pratique officielle,
vers la fin du 14. dans la seconde partie de l'après-midi, entre
3 et 5 heures de l'après-midi, l'agneau pascal devait être
immolé (Ex. XII, 6).

Au commencement du 15, c'est-à-dire peu après l'immolation

de l'agneau, il devait être mangé en famille, avec des

pains sans levain, ou azymes, et des herbes amères (Ex. XII,
14).

Telle était la fête de Pâques dans le sens strict du mot (Ex.
XII, 14).

Tandis que cette fête n'embrassait que le 14me jour et la nuit
du 15mo jusqu'à environ minuit, heure à laquelle tout ce qui
était resté de l'agneau après le repas devait être brûlé (Ex.
XII, 10). la fête des azymes commençait avec le commencement
du 15, renfermait ainsi la seconde partie de la fête de Pâques

proprement dite ou le repas pascal, et durait 7 jours, c'est-à-
dire du 15 au 21 inclusivement.

Les deux fêtes, qui sont parfois distinguées (Marc XIV, 1,
etc.), sont parfois identifiées, et alors les deux noms ont le
même sens et désignent le même ensemble. Il est dit, Luc XXII,
1 : « Or la fête des pains sans levain, dite la Pâque, approchait.

(Comp. Luc II, 41-43, etc.)
C'est en vertu de cette identification qu'il pouvait être question

de 8 jours de fête, le 14 nisan étant ajouté aux 7 jours de

la fête des azymes. (Marc XIV, 32 ; Math. XXVI, 17 ; Josephe,

Antiq. IX, 1).
Le 14 nisan pouvait être considéré comme un des jours de

la fête, non seulement parce que l'agneau devait être immolé à

la fin de ce jour et qu'il fallait se préparer pour cette immolation

(2 Chron. XXX, 17 ; comp. Ex. XIX, 10, 14 ; Nomb. XI,
18; Jos. Ill, 5, VII, 13), mais encore parce que c'était le jour
où l'on éloignait tout levain des maisons et où l'on commen-



156 L. THOMAS

çait à cuire les azymes, pratique exécutée avec le plus grand
soin par le judaïsme postérieur1.

Le 14 et le 15 nisan pouvaient donc être envisagés chacun

comme étant le 1er jour de la fête : le 15, comme jour du

repas pascal et comme 1er jour de la fête des azymes ; le 14,

comme jour de l'immolation de l'agneau et comme jour de la

préparation des azymes. En fait, nous voyons le 15 désigné

comme le 1er jour de la fête Ex. XIII, 3, et le 14, aux passages
déjà cités Marc XIV, 12 ; Math. XXVI, 17.

Des 7 jours de fête compris entre le 15 et le 21 nisan, deux
étaient particulièrement solennels et devaient être célébrés

comme des sabbats : le 15, au commencement duquel on mangeait

l'agneau pascal, et le 21 ou dernier Jour. Le 15 est même

appelé un sabbat, Lév. XXIII, 11-15, commele Jour des expiations,

Lév. XVI, 31 ; XXIII, 32.

Il faut encore ajouter que le 16 devait être caractérisé par
une cérémonie particulière, dès qu'Israël serait entré dans la

terre promise2. On devait ce jour-là apporter une gerbe de

blé au sacrificateur comme prémices de la moisson. Le
sacrificateur devait agiter cette gerbe devant l'Eternel en faveur de

celui qui l'avait apportée. Celui-ci devait en outre sacrifier
un agneau et faire des offrandes de fine farine, de parfum et
de vin. Ce n'était qu'après l'accomplissement de ces diverses
cérémonies que la moisson pouvait commencer.

Quoi qu'il en soit, dans l'institution de la Pâque, d'un côté,
nous voyons la fête des azymes proprement dite durer une
semaine ; de l'autre, nous la voyons se terminer par la solen-
nisation particulière du 7me jour.

De plus, l'ensemble des détails dans lesquels nous sommes
entrés doit faire comprendre comment Vaihinger a pu dire 3, en
faisant entrevoir une saisissante analogie entre le sabbat et la
fête de Pâques, qui ferait de celle-ci comme une reproduction
de celui-là : « Le grand jour de la délivrance de la servitude
d'Egypte devint une sainte et joyeuse fête de 7 jours, dans laquelle

1 Voir la Résurrection de Jésus-Christ, par L. Thomas, pag 70-
2 Lév. XXIll, 9-14; comp. Josephe, Antiq., Ill, 10.
3 Article Pascha de la Real-Encyklopädie, 1. A., pag. 146.



LE JOUR DU SEIGNEUR 157

Israël se repose de l'oppression et de l'agitation du monde, et
célèbre l'avant-goût du bienheureux repos de Dieu. Parla
célébration sabbatique du 1er et du 7me jour de cette joyeuse fête,
elle devient tout entière une fête sabbatique, dont le but n'est

pas tant le repos que la commémoration de l'œuvre de la

création accomplie parla rédemption de la servitude d'Egypte,
création d'où sortit Israël pour une nouvelle existence dévouée
à Jéhovah. « Sachez que l'Eternel est Dieu est-il dit Ps. CVI, 3.

C'est lui qui nous a faits, et nous lui appartenons. Nous sommes

son peuple et le troupeau de sa pâture, » et Esa. XLIII, 15-
17 : «Je suis l'Eternel, votre Saint, le Créateur d'IsraëlJ, votre
Roi. 16) Ainsi parle l'Eternel, qui fraya dans la mer son
chemin. » Mais comme le commencement de la moisson coïncidait
avec la fête de Pâques et que la vie supérieure est intimement
liée avec la bénédiction terrestre, Israël, avec l'offrande de

la gerbe des prémices, consacre aussi la nourriture terrestre

que lui donne Jéhovah, en confessant que le pain quotidien
vient de Jéhovah, et il indique par les sacrifices sanglants ou
non sanglants qui s'ajoutent à l'offrande de la gerbe, l'obligation

qui lui incombe de fortifier ses membres par la nourriture

corporelle pour le service de Jéhovah et afin de devenir
saint, comme il est saint. »

§. 9. Exode XVI.

Il y ajuste un mois qu'Israël est sorti d'Egypte (Ex. XII, 2,
6-12 ; XVI, 1), il vient d'arriver au désert de Sin, qui est entre
Ehm et Sinai, el il murmure contre l'Eternel, regrettant la

nourriture qu'il avait abondamment en Egypte et craignant
désormais de mourir de faim.

Ex. XVI, 4 : L'Eternel dit à Moïse : Voici je vais faire pleuvoir
pour vous du pain du haut des cieux. Le peuple sortira et en
ramassera jour par jour la quantité nécessaire, afin que je le mette à

l'épreuve... 5) Le 6me jour, lorsqu'ils prépareront ce qu'ils auront
apporté, il s'en trouvera le double de ce qu'ils ramasseront jour
par jour.

6) Moïse et Aaron dirent à tous les enfants d'Israël : Ce soir,

1 bxnw «lia-



158 L. THOMAS

vous comprendrez que c'est l'Eternel qui vous a fait sortir du pays
d'Egypte. 7) Et au matin, vous verrez la gloire de l'Eternel...
8)... L'Eternel vous donnera ce soir de la viande à manger, et au

matin, du pain à satiété...

13) Le soir, il survint des cailles qui couvrirent le camp ; et au

matin, il y eut une. couche de rosée autour du camp. 14) Quand
cette rosée fut dissipée, il y avait à la surface du désert quelque
chose de menu comme des grains... 15)... Moïse leur dit : C'est le

pain que l'Eternel vous donne comme nourriture. 16) Voici ce que
l'Eternel a ordonné : Que chacun de vous en ramasse ce qu'il faut
pour sa nourriture, un orner par tète, suivant le nombre de vos
personnes ; chacun en prendra pour ceux qui sont dans sa tente.

17) Les Israélites firent ainsi ; ils en ramassèrent les uns plus, les

autres moins. 18) On mesurait ensuite avec l'omer... 19) Moïse leur
dit : Que personne n'en laisse jusqu'au matin. 20) Ils n'écoutèrent

pas Moïse, et il y eut des gens qui en laissèrent jusqu'au matin ;

mais il s'y mit des vers...
21) Tous les matins, chacun ramassait ce qu'il fallait pour sa

nourriture ; et quand venait la chaleur du jour, cela fondait.
22) Le 6mo jour, ils ramassèrent une quantité double de nourriture,

deux omers pour chacun. Tous les principaux de l'assemblée
vinrent le rapporter à Moïse. 23) Moïse leur dit : C'est ce que l'Eternel
a ordonné. Demain est grand jour de repos, sabbat consacré à

l'Eternel *
; faites cuire ce que vous avez à cuire, faites bouillir ce que

vous avez à faire bouillir, et mettez en réserve jusqu'au matin tout
ce qui restera. 24) Ils le laissèrent jusqu'au matin... et cela ne devint
point infect... 25) Moïse dit : Mangez-le aujourd'hui, car c'est
aujourd'hui un sabbat pour l'Eternel2 ; aujourd'hui vous n'en trouverez

point dans la campagne. 2G) Pendant (i jours vous en ramasserez,

mais le 7me jour, qui est sabbat3, il n'y en aura point.

1 Segond : le jour du repos, le sabbat... mrpb "£Hp-ri3I£> [in21£>- Bunsen
traduit : Eine Ruhefeier, ein heiliger Ruhetag des Herrn.—Le substantit
riatta jour de fête, sabbat, vient du mot nag;, se reposer, chômer. —

jl'naw a, d'après Gesenius, le même sens que le substantif ri3It>> mais
à un degré plus intense. 11 désigne un grand jour de fête. (Lev. XX1I1,
24.)On le trouve le plus souvent lié au mot natf. (Ex. XXXI, 15; XXXV,
2; Lév. XVI, 31.)

1 Segond : c'est le jour du sabbat. nlifb DI'TI fOtf-'S- Bunsen : denn
ein Ruhetag ist heute.

'¦'¦ Segond : lesabbat. j-|3të ^aiPil D1"3> Bunsen : Am siebenten Tag ist
Ruhetag.



LE JOUR DU SEIGNEUR 159

27) Le 7me jour, quelques-uns du peuple sortirent pour en

ramasser, et ils n'en trouvèrent point. 28) Alors l'Eternel dit à

Moïse : Jusqu'à quand refuserez-vous d'observer mes commandements

29) Considérez que l'Eternel vous a donné le sabbat ' ;

c'est pourquoi il vous donne au 6me jour de la nourriture pour deux

jours. Que chacun reste à sa place, et que personne ne sorte du lieu où

il est au 7me jour.
Et le peuple se reposa le 7me jour.

Tel est le premier récit de nos saints Livres où il soit
nommément question du sabbat.

Ce récit n'est pas aussi clair qu'on pourrait le désirer. Si

détaillé qu'il soit sur certains points, il semble fragmentaire
sur d'autres. Aussi peut-on comprendre comment, selon
certains théologiens, il suppose le sabbat comme étant déjà une

antique institution, tandis que selon d'autres, même Hengstenberg,

Keil et Oehler, il ne le suppose pas.
Kurtz trouve que ce chapitre ne peut pas à lui seul trancher

la question, mais qu'elle ne saurait demeurer indécise dès

qu'on admet que l'histoire de la création racontée au début de

la Genèse repose sur une antique et primitive révélation 2.

Nous ajouterons qu'il faut interpréter le chapitre non seulement

en regard de ce qui le précède dans nos saints Livres,
mais encore de ce qui le suit, en particulier d'Ex. XX, 8-11

et de tous les passages subséquents de l'Ancien Testament qui
rattachent expressément la loi du sabbat mosaïque au récit
génésiaque de la création.

D'ailleurs, pour notre part, plus nous étudions le récit en

lui-même, plus il nous semble supposer le sabbat comme une
institution déjà connue.

L'annonce de ce qui devait se passer au 6mc jour (v. 5)
apparaîtrait bien brusquement s'il en était autrement.

Si lorsque le peuple a recueilli une double provision au
6me jour, tous les principaux de l'assemblée vinrent le

rapporter à Moïse, cela peut s'expliquer par leur admiration et

aussi, à cause de leur peu de foi, par h surprise dont ils

1 rûïH Dsb Jfl3 nliT- Bunsen : den Ruhetag.
2 Geschichte des Alten Bundes, 2. A., pag. 236.



160 L. THOMAS

étaient saisis en constatant que, selon la parole de l'Eternel,
l'effusion de la manne avait été doublement abondante.

Les caractéristiques du 7me jour (v. 23,25) : « demain est grand
jour de repos, sabbat consacré à l'Eternel, aujourd'hui est

un sabbat pour l'Eternel, » sont bien solennelles pour ne pas
se rapporter à l'auguste institution du sabbat primitif.

La parole du v. 29 : « Considérez que l'Eternel vous a donné
le sabbat, » n'est pas moins significative dans sa brièveté, et ce

qui suit cette parole : « C'est pourquoi il vous donne au 6me jour
de la nourriture pour deux jours, » fait ressortir que le don du
sabbat est antérieur à la largesse extraordinaire de l'Eternel
au 6me jour, et que cette largesse n'est qu'une conséquence de

ce don.
Mais il faut admettre que l'institution primitive était plus ou

moins tombée en désuétude chez le peuple d'Israël pendant
son séjour en Egypte, et qu'avant de promulguer dans toute
sa plénitude l'institution du sabbat mosaïque, l'Eternel jugea
bon d'y préparer le peuple d'une manière prolongée et
admirablement miséricordieuse, en ne dispensant la manne que
pendant les 6 premiers jours de la semaine et en la donnant
au double le 6mo. Comme le remarque Kurtz, « jamais Dieu ne
commande sans donner auparavant, et ici aussi, Israël avait

une promesse et une garantie de fait que la bénédiction de

Dieu suppléerait richement à la suspension du travail
commandée par la loi du sabbat. »

Kurtz remarque encore (p. 226) que la durée extraordinaire-
ment longue (7 jours) de la halte du peuple dans le désert de

Sin avait un double but : d'une part, accorder à Israël un repos
prolongé après tant de fatigues et d'émotions ; d'autre part,
donner une base historique au renouvellement de la loi du
sabbat.

Tout cela est bien dans l'analogie de la foi.

§ 10. La sortie d'Egypte et Deutéronome V, 12-15.

Ochswald dit (p. 45) qu'au jour du sabbat Israël devait se

rappeler les grandes œuvres de grâce sur lesquelles se fondait
l'Alliance : l'œuvre de la création de l'univers (Ex. XXXI, 17) et



LE JOUR DU SEIGNEUR 161

l'œuvre de la rédemption de la servitude d'Egypte (Deut. V,

15), qui s'accomplit un jour de sabbat, et, à l'appui de cette

dernière assertion, il met en parenthèse : Comp. Ex. XII, 1-6,

avec XVI, 1,5...
Ebrard, dans son énoncé de principes sur la question du

dimanche, émet aussi cette dernière opinion, et il cherche à

l'établir avec plus de précision.
« Il ne faut pas oublier, dit-il1, que lorsque Dieu réintroduisit

la célébration du sabbat au sein d'Israël, qui en avait
perdu l'habitude dans les années d'esclavage la série des

sabbats (d'après la comparaison d'Ex. XII, 1-6 avec XVI, 1, 5)

comptait en arrière le jour de la sortie d'Egypte, de telle sorte

que les sabbats depuis le temps de Moïse ne commémoraient

pas seulement la Création, mais aussi la Rédemption typique
comme cela est dit expressément Deut. V, 16. »

Puis vient cette note explicative : « La sortie d'Egypte eut
lieu dans la nuit du 14 au 15 nisan (Ex. XII, 1-6). Au 15me jour
du mois suivant (Ex. XVI, 1), c'est-à-dire, puisque les Israélites
avaient le mois lunaire synodique de 28 jours, précisément
4 semaines plus tard, Israël reçut l'ordre de recueillir pendant
6 jours la manne (v. 5) et de se reposer le 7me jour. Les jours
de sabbat tombent ainsi dans le mois de nisan sur le 14, le 21,
le 28, dans le mois d'isar sur le 7, le 14, le 21, etc.- »

En suivant avec encore plus de précision le même raisonnement

qu'Ebrard, on arriverait, ce me semble, à un résultat un
peu différent et encore plus intéressant.

Et en effet, d'une part, la sortie d'Egypte eut lieu, si l'on
veut, dans la nuit du 14 au 15 nisan, mais plus exactement,
d'après la manière israélite de compter les jours d'un coucher
du soleil à l'autre, dans le cours du 15 nisan, car si l'immolation

de l'agneau pascal tombait sur le 14, le repas pascal tombait

sur le 15. D'autre part, en admettant que la parole de
l'Eternel à Moïse (Ex. XII, 5) ait été prononcée, non le jour même
de l'arrivée au désert de Sin, mais le lendemain, c'est-à-dire
non le 15 isar, mais le 16, on arriverait à déterminer les
sabbats des mois de nisan et d'isar comme ayant eu lieu le 15, le

1 Ochswald, pag. x.

THIÎOL. ET PHIL. 1887. H



162 L. THOMAS

22, le 1, le 8, le 15, le 22, etc., de telle sorte que le 15 nisan
et non le 14, aurait été un jour de sabbat L

L'institution du sabbat aurait ainsi reçu une nouvelle et
éclatante confirmation, en coïncidant avec le grand jour de la sortie
d'Egypte ; le rapport établi dans Deutéronome V, 16 entre le
sabbat et cette délivrance se fonderait même sur une coïncidence

chronologique.
Malheureusement le calcul d'Ebrard suppose que le mois ne

comptait pour les Israélites que 28 jours. Or cela n'est point
du tout aussi certain qu'il le dit -.

1 Le théologien anglais Joseph Mède (f 1638) avait déjà cru reconnaître

par le calcul que c'était un jour de sabbat que les Israélites avaient vu
périr dans la mer Rouge l'armée de Pharaon. Spencer, en effet, dans son
De legibus Hébrœorum ritualibus, 1686, s'exprime ainsi, pag. 41:

< Nam Deus (ni fallat Medi nostri calculus) ipso diei illias diluculo,
quem Israelita^ pro Sabbato coluerunt, Pharaonem et exercitnm ejus in-
ternecioni dedit, et (Ex. XIV, 30) Israelem e manibus iEgyptiorum libera

vit.... In Exbdo (XX,11) itaque Creationis exemplum allegatur, cur dies

quÌ8que septimus; in Deuter. (V, 12-15) vero, liberatio ex iEgypto, cm-

hie ipse dies septimus (a redemptione scilicet ex yEgypto putatus) sacer
haberetur. »

Spencer ajoute pour son propre compte : « An autem dies ille, quem
Israelis filii Sabbati nomine celebrarunt. dies esset ordine septimus a
Oreatione simul et Redemptione ex iEgypto, non facile determinandum
est. Ea de re in sacra pagina siletur, earn itaque in medio relinquere,
consultum et pium existimamus. »

- Riehm, dans l'article Jahr du Handwörterbuch, dit que le mois
lunaire synodique (c'est-à-dire de la nouvelle lune à la nouvelle lune) est

exactement de 29 jours, 12 h., 44', 29" et que dans l'usage du calendrier
(israélite) il comptait tantôt 29 jours, tantôt 30.

Franz Delitzsch, dit d'autre part, dans l'article Monate du Biblisches

Handwörterbuch : « De très bonne heure, lorsque les hommes observèrent
le ciel, on constata que le cours de la lune était chaque fois de 29 Vs jours,
et on divisa en conséquence le temps en années lunaires comptant un

peu plus de 354 jours répartis en 12 mois lunaires, dont chacun commençait

naturellement avec la nouvelle lune. Mais on constata plus tard, et

i^'est ce que firent surtout les Babyloniens, que le soleil après 12 parcours
de lune revenait au même point du ciel. On constitua d'après cela une
année de 12 mois de 30 jours chacun, et, pour ramener l'accord enlre cette

année de 360 jours et l'année solaire véritable, astronomique, que les

Babyloniens considéraient comme étant de 365'/i jours, on ajoutait de



LE JOUR DU SEIGNEUR 16»

On ne saurait donc affirmer que le mois de nisan dans lequel
les Israélites sortirent d'Egypte n'eut que 28 jours. Mais nous
observerons toutefois qu'en comptant 29 jours pour ce mois et

qu'en admettant avec Ebrard que les Israélites reçurent le jour
même de leur arrivée dans le désert de Sin l'ordre de

recueillir la manne pendant 6 jours consécutifs, on arrive également

à reconnaître que le 15 nisan était un sabbat.

Quoi qu'il en soit à cet égard, il nous semble qu'il ne faut

point insister sur ces calculs de nature hypothétique et que
c'est surtout d'une tout autre manière que doit être compris
le rapport très intime et très réel qui existe entre le sabbat

mosaïque et le grand exode. Déjà précédemment nous avons
signalé le caractère sabbatique que reçut la fête de Pâques,
maintenant il s'agit de l'événement même qu'elle devait
commémorer.

temps en temps un mois intercalaire. Les Babyloniens et les Assyriens
avaient de tels mois solaires de 30 jours pour la vie civile, et
vraisemblablement aussi les Cananéens. Les Israélites, devenus sédentaires, se

rattachèrent aussi à la manière de compter des Cananéens. De là vient
que les Hébreux admirent dans la vie ordinaire le mois de 30 jours.
(Comp. Nomb. XX, 29; Deut. XXXIV, 8 à Deut. XXI, 13.) De là vient
encore la division du mois en décades, division que nous trouvons fréquemment

dans l'Ancien Testament. (Comp. Nomb. XI, 19; Gen. XXIV, 55,

etc.). Mais à côté de ces mois les Hébreux conservèrent aussi des mois
lunaires començant avec la nouvelle lune. »

Lepsius, dans son grand ouvrage sur la Chronologie des Egyptiens (1er

vol., Berlin, 1849, pag. 220), après avoir établi que chez ce peuple il y eut
avant l'année solaire une année lunaire mobile (gebundenes) par opposition

à l'année lunaire stricte (ganz freies), dit positivement qu'on ne
peut rien dire de précis sur la longueur des différents mois de cette année.

ldeler (I, pag. 67) définit das freie Mondjahr (que nous avons appelée :

l'année lunaire stricte), comme étant l'année lunaire pure, abstraction
faite de toute considération du cours du soleil, — et das gebundene
Mondjahr (que nous avons appelée : l'année lunaire mobile et que nous
pourrions aussi appeler : l'année lunaire mixte ou modifiée), comme étant
l'année lunaire déterminée à la fois par le cours de la lune et par celui
du soleil.

Il nous semble bien résulter de ces diverses citations, empruntées à
Riehm, Delitzsch et Lepsius, que tout au moins on ne peut pas dire avec
certitude que le mois de la sortie d'Egypte n'avait que 28 jours.



164 L. THOMAS

Le rapport entre le sabbat mosaïque et la sortie d'Egypte
est formellement établi dans un très remarquable passage :

Deut. V, 12-15, où Moïse rappelle aux Israélites le 4me

commandement (Ex. XX, 8-11), mais librement, en faisant une
grande suppression, du reste indiquée, ou, si l'on veut, une

grande abréviation, et en entrant dans de nouveaux détails et
de nouveaux développements.

Voici sans tarder comment nous sommes disposé à traduire
le passage, en nous rattachant à de nombreuses autorités * :

12) « Observe le jour du sabbat2 pour le sanctifier, comme
l'Eternel ton Dieu, te l'a ordonné. 13) Tu travailleras 6

jours et tu feras tout ton ouvrage. 14) Mais le 7me jour est

un sabbat pour l'Eternel3 ton Dieu : tu ne feras aucun
ouvrage, ni toi, ni ton fils, ni ta fille, ni ton serviteur ni ta

servante, ni ton bœuf, ni ton âne, ni aucune de tes bêtes, ni
l'étranger qui est dans tes portes, afin que ton serviteur et ta
servante se reposent comme toi 15) et que tu te souviennes

que tu as été esclave au pays d'Egypte, et que l'Eternel, t'en
a fait sortir à main forte et à bras étendu 4. C'est pouquoi
l'Eternel, ton Dieu, t'a ordonné d'observer le jour du sabbat 5. »

le crois donc qu'il faut rattacher étroitement v. 15 a (afin

que tu te souviennes) à 14 b (afin que ton serviteur et ta
servante se reposent comme toi) et considérer comme deux buts
du sabbat mosaïque, parallèles, quoique intimement liés :

1 Nous nous rattachons plus ou moins étroitement à la version de Genève
de 1588, à la Bible de DesMarets, à la version de Martin, à celle publiée

par la Société biblique de Lausanne en 1836, à celle de Paris publiée en
1850, à celle de Lausanne publiée en 1866, à De Wette, à Bunsen

comme aussi à l'explication que donnent du passage soit (Ehler dans
l'article Sabbath de la Real-Encyklopädie, 1. A., pag. 198 (comp. Theol- des

Alt. Test-, I, pag. 524), soit Schrœder dans le Deutéronome du Bibelwerk
de Lange.

"2 fDttJn Dl'-flK- Segond : le jour du repos.
'¦' ntivb nais- Segond : le jour du repos de l'Eternel.
4 mail- Segond : toi- Tu te souviendras que...
;' Segond : étendu : c'est pourquoi... Je consentirais du reste à

traduire, mais sans modifier l'interprétation qui ressort plus nettement de

la traduction que j'ai présentée :... afin que ton serviteur et ta servante
se reposent comme toi. 15 Et tu te souviendras que...



LE JOUR DU SEIGNEUR 165

1° le repos des serviteurs comme des maîtres, 2° le souvenir
de la rédemption d'Egypte.

Je rattacherais aussi 15 b (C'est pourquoi l'Eternel t'a
ordonné d'observer le jour du sabbat) directement à 14 b et 15 a

(afin que ton serviteur et que ta servante se reposent comme
toi, et que tu te souviennes...) et d'une manière générale à

v. 12-15 a.

Comme l'a fait observer Schrœder, dans le v. 12 la phrase
incidente et explicative : comme l'Eternel, ton Dieu, te l'a
ordonné, renvoie à l'institution du sabbat telle qu'elle a été

exposée Ex. XX, 8-11. Le même renvoi peut encore être
renfermé dans v. 15 b : C'est pourquoi l'Eternel, ton Dieu, t'a
ordonné d'observer le jour du sabbat.

Schrœder dit aussi très j ustement : « Dans Ex. XX, 11 les mots :

c'est pourquoi1 expriment pourquoi Jéhovah a béni le jour du
sabbat et l'a sanctifié, tandis que les mêmes mots expriment
dans Deut. V, 15, pourquoi le sabbat institué sur ce fondement
est commandé à Israël. Au motif général de l'institution est

ajouté le motif spécial au peuple d'Israël. Ce peuple doit ainsi
confesser qu'il a été sauvé par Jéhovah et par là distingué de

toutes les autres nations (comp. Deut. IV, 34, 37.., 20). »

Après avoir insisté sur ce que l'aspiration au repos de Dieu
devint pour l'humanité déchue l'aspiration à la rédemption
(Gen. V, 29), Oehler continue, en disant2 : « Israël aussi, quand
il était accablé sous l'oppression égyptienne jour après jour,
sans aucune interruption récréatrice, apprit à soupirer après
le repos. Lorsque Dieu, après la délivrance, accorda au peuple
des temps de repos revenant régulièrement, ils devinrent en
même temps des fêtes d'action de grâces en souvenir de la

rédemption qui avait eu lieu. Aussi est-il dit, Deut. V, 15 :

« Tu dois te rappeler que tu étais esclave au pays d'Eygpte et

que Jéhovah... t'en a fait sortir.., c'est pourquoi Jéhovah...
t'a commandé d'observer le jour du sabbat. » Ce passage, en

1 « Car en six jours l'Eternel a fait les cieux et la terre, la mer et tout
ce qui y est contenu, et il s'est reposé le septième jour : c'est pourquoi
l'Eternel a béni le jour du sabbat et l'a sanctifié. »

2 Real-Encyklopädie, 1. A., XIII, pag. 198.



166 L. THOMAS

effet, ne veut pas motiver seulement l'obligation spéciale de

respecter le repos des serviteurs au 7me jour et n'est pas
simplement parallèle aux exhortations de Deut. XV, 15; XXIV,
22. Mais il ne faudrait pas non plus y voir le fondement propre,
objectif, de la fête du sabbat, fondement indiqué Ex. XX, 11. Il
faut plutôt l'envisager comme appliquant spécialement à la
célébration du sabbat ce que la loi inculque dans l'introduction
au décalogue (Ex. XX, 3) et ailleurs, surtout dans le Deutéronome,

comme le motif subjectif le plus profond pour tout
l'accomplissement de la loi. Deut. V, 15 est à Ex. XX, 11 comme,
par exemple, Deut. XXVI, 8 est aux lois données antérieurement

sur l'offrande des prémices. Mais assurément l'accentuation

de ce motif subjectif convenait tout particulièrement au
sabbat. Ce qui prouve encore combien cette institution se

rattachait à la rédemption d'Egypte, c'est ce que disent les historiens

romains sur le fondement de la fête du sabbat L »

En nous demandant comment l'homme devait précisément
sanctifier le sabbat en vertu de son institution primitive, nous
avons trouvé qu'il devait :

1° Suspendre son travail ordinaire pour se reposer, et cela
afin d'accomplir un commandement de l'Eternel ;

2° Profiter de ce repos pour commémorer ce commandement,

en le rattachant au motif que l'Eternel en avait donné,
à savoir son propre exemple lors de la création ;

3° Commémorer ainsi la toute-puissance créatrice de l'Eternel,

le rapport de dépendance spirituelle absolu dans lequel
l'homme se trouve constamment vis-à-vis de lui, et tous les

devoirs liés à ce rapport ;

4° Adorer Dieu, le prier, lui rendre grâces, invoquer la

continuation de son secours, de ses bénédictions ;

5° Vivre ainsi en ce jour d'une manière spéciale dans la

pensée et dans la communion de l'Eternel.
1 Tacite, hist. V, 4 : « Septimo die otium placuisse ferunt, quia is finem

laborum tulerit. » — Justin, Hist., 36, 2 : « Itaque Moses Damascena
antiqua patria repetìta, montem Sinam occupât ; quo septem dierum je-
junio, per deserta Arabi», cum populo suo fatigatus, cùm tandem ve-
nisset, septimum diem more gentie Sabbatuin appellatimi, in omne sevum

jejunio sacravit : quoniam ille dies famem illis erroremque finierat.



LE JOUR DU SEIGNEUR 167

Si maintenant nous rapprochons de ces devoirs, qui découlent
de l'institution primitive du sabbat, les sentiments que devaient

éprouver les Israélites à la double pensée de la terrible servitude

qui avait pesé sur eux en Egypte, et de la magnifique
délivrance qui leur avait été accordée par l'Eternel, nous
comprendrons facilement combien le souvenir de l'exode était
admirablement propre à se greffer sur l'institution primitive
du sabbat et à lui communiquer une sève nouvelle.

Cette institution devait dès lors, en particulier, apparaître
aux Israélites comme toute pénétrée, non seulement de sainteté
et d'amour, mais encore de miséricorde. Elle devait proclamer.
non seulement la toute-puissance créatrice de Jéhovah, mais

encore sa toute-puissance rédemptrice ou libératrice, et même

rapprocher cette seconde toute-puissance de la première. (Ps,
CVI, 3; Esa. XLIII, 15-17). Elle devait remplir l'Israélite de

reconnaissance et d'un nouveau zèle pour l'accomplissement
de la volonté de Dieu. Elle devait enfin lui inspirer pour l'avenir

une nouvelle confiance en sa bonté, et une inébranlable
espérance en sa miséricorde.

Il vaut la peine de méditer sous ce rapport le Ps. XCII, qui
est intitulé : « Cantique pour le jour du sabbat, » et qui, s'il n'a
pas été composé précisément pour la célébration de ce jour, a
été tout au moins reconnu par les pieux docteurs d'Israël
comme s'adaptant spécialement à cette célébration. Les Tal-
mudistes confirment qu'après l'exil il était employé avec cette
signification dans le culte du temple.

La Eible de Paris, 1850, résume assez heureusement le
contenu de ce Psaume en ces mots : « 1) Le prophète exhorte
les hommes à louer Dieu, 4) à cause de ses grands ouvrages,
6) de ses jugements sur les méchants, 10) et de sa bonté envers
les justes. »

Ajoutons seulement que dans le psaume, il est question de

la manière la plus générale des œuvres et des pensées de

l'Eternel, et qu'au bonheur passager des méchants est opposé
le bonheur croissant des justes.


	Le jour du seigneur : étude de dogmatique chrétienne et d'histoire

