
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 20 (1887)

Artikel: Théodore Crinsoz de Bionnens et son interprétation prophétique de
l'écriture : contribution à l'histoire du protestantisme français au XVIIIe
siècle : à propos des lettres de Paul Rabaut

Autor: Vuilleumier, H. / Rabaut, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379402

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379402
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


THÉODORE CRESrSOZ DE BIOMENS

ET SON INTERPRETATION PROPHÉTIQUE DE L'ECRITURE

Contribution à l'histoire du protestantisme français
au XVIIIe siècle.

A propos des lettres de Paul Rabaut1

PAR

H. VUILLEUMIER

1

« Je serai fort curieux de savoir un peu en détail le système
de ces messieurs et vous me feriez plaisir de me procurer
quelques-uns de leurs manuscrits. Quand je parle de leur
système j'entends ce qui n'est pas imprimé, car j'ai l'Essai sur
l'Apocalypse que vous eûtes la bonté de me donner. »

Ainsi écrivait Paul Rabaut à Antoine Court, le 16 mai 1747.

Et à plus d'une reprise nous le voyons, dans ses lettres,
revenir à la charge et réclamer de son ami de Lausanne
l'envoi d'opuscules, manuscrits ou imprimés, de Théodore
Crinsoz et de ses adeptes du pays de Vaud. Court faisait de son
mieux pour satisfaire ce goût de l'apôtre du Désert pour les
élucubrations des chiliastes vaudois. « Il (M. de Cottens) vient

1 Paul Rabaut- Ses lettres à Antoine Court (1739-1755). Dix-sept ans de

la vie d'un apôtre du Désert, avec notes, portrait et autographe, par
A, Picheral-Dardier, et une préface, par Ch. Dardier. — 2 vol. Paris,
Grassart éditeur, 1884.

THÉOL. ET l'HIL. 1887. 8



114 H. vuilleumier.

de faire un abrégé du système, » disait-il dans sa réponse à la
lettre que nous venons de citer. « Je tâcherai d'en faire
prendre une copie et de vous l'envoyer1. »

L'érudit et consciencieux éditeur des Lettres de Paul Ba-
baut, dans quelques-unes de ses notes si riches en informations
puisées à bonne source, a indiqué les titres et le contenu des

principaux ouvrages publiés par les frères Crinsoz, MM. de
Bionnens et de Cottens, et les deux frères Loys de Cheseaux,

Jean-Philippe et Charles. Quant à leurs manuscrits, on ne
sait trop ce qu'ils sont devenus. La plupart sans doute ont péri.
L'autre jour pourtant, en triant des papiers conservés dans la

famille d'un ancien pasteur de Lausanne, on a retrouvé trois
cahiers écrits de la même main dont l'un portait sur la

couverture cette note : « Monsieur Crinsoz, petit-fils de monsieur

de Bionnens, m'a donné ce manuscrit de son grand-
père. »

Ces autographes renferment, l'un une Paraphrase
accompagnée de notes sur les versets 4 à /2 du chapitre XI de

l'Apocalypse, 28 pages in-4° ; un autre, une Traduction des Lamentations,

avec sommaire explicatif en tête de chaque chapitre, de
10 pages ; le troisième, une Courte paraphrase du Cantique des

Cantiques, en 24 pages du même format. Il suffit d'un coup
d'œil jeté sur ces feuillets jaunis pour y reconnaître de suite
des applications variées du fameux « nouveau système pour
l'intelligence des prophéties » dont un des disciples de M. de

Bionnens, J.-Philippe de Cheseaux, le célèbre jeune astronome,
a inséré un abrégé dans son livre anonyme intitulé Dissertations

critiques sur la partie propliétiquc de l'Ecriture, 1751

(pag. 116-163), et dont un autre Abrégé, de 42 pages, fut
publié à Lausanne en 1799.

Le plus curieux des trois opuscules, bien que ce ne dût pas
être le plus important aux yeux de l'auteur lui-même, est sans

contredit celui qui concerne le Cantique des cantiques. Bien

téméraire, assurément, celui qui oserait se flatter de connaître

toutes les interprétations, possibles et impossibles, qu'on a

1 Ouvrage cité; toni. I, pag. 253; comp. pag. XL1X et toro. Il, pag. 10,

80,47,242,261, etc.



THÉODORE CRINSOZ DE BIONNENS 115

données depuis dix-huit siècles de cet énigmatique hagio-
graphe. Nous ne croyons pas, cependant, nous avancer trop
en disant que la paraphrase de Crinsoz de Bionnens est unique
en son genre. Néanmoins nous aurions hésité à la tirer de

l'oubli, — crainte de grossir, sans profit pour personne, la liste
bien assez longue déjà des aberrations de l'allégorisme, —
n'était l'intérêt historique assez particulier que prêtent à ces

pages, de même qu'aux notes sur Apocalypse XI, et la
personne de leur auteur et le crédit extraordinaire dont ses écrits,
comme en général ceux de son école, jouissaient auprès des

protestants de France du siècle dernier.
Paul Rabaut n'était pas seul, en effet, à goûter ces merveilleuses

« découvertes, » à faire de cette étude «. ses délices, » à

y puiser « de grands motifs d'encouragement et de consolation.

» La plupart des pasteurs du Désert étaient entrés dans
le même courant d'idées1. Antoine Court lui-même, cet esprit
si sobre à l'ordinaire, finit par se laisser gagner en voyant
ces idées prendre « grande faveur même chez ceux qui
paraissent le plus éloignés du système -, » Il y a plus : un
synode tout entier, celui du Bas-Languedoc réuni le 15 avril
1751, prit la résolution, — on verra plus tard dans quelles
conjonctures, — « Qu'on prieroit M. de Cheseaux de vouloir

bien travailler incessamment à l'ouvrage qu'il avoit promis
de faire3. »

Il semble qu'après l'extinction de l'inspiration prophétique
vers l'an 1725, les malheureux et héroïques proscrits aient
embrassé avec d'autant plus d'ardeur les espérances réconfortantes

que faisait naître la nouvelle interprétation prophétique
de la Parole inspirée, dont le premier spécimen avait paru on
1729. « Illusion naïve autant que respectable, dit avec raison
M. Charles Dardier. C'est ainsi que le mirage du désert soutient
le voyageur épuisé de fatigue et mourant de soif. » Tant il est

vrai, dirons-nous à notre tour, que toutes choses, même les

erreurs d'optique que l'humaine myopie, aggravée par l'esprit
1 Lettres de P. Rabaut, tom. 1, pag. L et 32 note ; tom. Il, pag. 31 note.
- Ibid. 11.408.
•' Ibid. II, 135; comp. Coquerel, Histoire des Eglises du Désert, II, 36.



116 H. VUILLEUMIER

de système, fait commettre à certains interprètes des prophéties,

doivent concourir dans l'occasion au bien de ceux qui
aiment Dieu.

Il

Mais qui était donc cet interprète dont les fidèles sous la croix
avaient fait pour ainsi dire leur oracle Il n'est pas sans intérêt
de connaître ses antécédents.

Théodore Crinsoz était issu d'une ancienne famille possédant
des droits seigneuriaux dans plusieurs villages du pays de

Vaud et du canton de Fribourg. Delà les noms de M. de

Colombier, M. de Bionnens, M. de Cottens, M. de Givrins, par
lesquels il a été successivement désigné de son vivant1.

Né en 1690, il fit à Lausanne de bonnes études sous la direction

de professeurs tels que le philosophe Jean-Pierre de

Crousaz, les théologiens David Constant de Rebecque et Albert
Roy, l'hébraïsant Georges Polier de Bottens. Après les avoir,
selon l'usage, complétées à l'étranger, particulièrement en

Hollande, il fut consacré au saint ministère en 1715 et remplit
ensuite avec succès quelques fonctions pastorales en qualité
de ministre imposiiionnaire 2.

Le moment approchait où son rang d'âge devait le faire entrer
comme membre effectif dans l'une des cinq classes de l'Eglise
de sa patrie, quand tout à coup, en 1722, la veille de la
Pentecôte, il vit sa carrière ecclésiastique brisée à l'occasion des

affaires du Consensus. Crinsoz fut du nombre des huit imposi-
tionnaires « dégradés » par les Excellences de Berne, pour avoir
refusé de signer ce formulaire suranné et de prêter le serment

1 C'est sous le premier de ces noms qu'il figure dans les registres de

l'Académie de Lausanne et dans les actes de la classe de Morges. Le
dernier est celui que lui donne son panégyriste, le capitaine Vullyamoz,
dans une lettre aux éditeurs du Journal helvétique de 1766. Mais il était
connu surtout sous le nom de son apanage de Bionnens. Lui-même
signait habituellement Théodore Crinso/. tout court.

- On appelait ainsi les jeunes ecclésiastiques qui étaient au bénéfice do

l'imposition des mains, mais n'avaient pas encore île poste fixe dans
l'Eglise du pays.



THÉODORE CRINSOZ DE BIONNENS 117

dit d'association contre les arminiens, les sociniens et les

piétistes. Mieux que cela, il fut l'un des trois dégradés qui
persistèrent dans leur refus en dépit de toutes les sollicitations,
de toutes les explications destinées à atténuer le sens et la

portée de cette signature et de ce serment. « Preuve éclatante,
dit quelque part Ant. Court, de la droiture et de la délicatesse
de ses sentimensi, » et, ajouterons-nous, preuve de son
indépendance de caractère et de la fermeté de ses convictions.

Tandis que ses deux compagnons de disgrâce, pour gagner
leur pain, en étaient réduits à s'expatrier ~2, Crinsoz, qui
disposait d'une assez belle fortune et était déjà père de famille,
demeura au pays, à Lausanne d'abord, puis à Nyon :). Sa ferme
conduite lui concilia le respect général. Elle lui valut en
particulier l'affection de l'héroïque major Davel. Ce pieux martyr
des droits et de la liberté politique du peuple vaudois voulut
être visité dans sa prison et accompagné à l'échafaud par celui

qui s'était laissé infliger une flétrissure officielle plutôt que de

souffrir que sa liberté de croyance fût enchaînée *.

La chaire chrétienne était donc à jamais fermée à Th. Crinsoz.

Il n'en prêcha pas moins par l'exemple d'une vie toute
1 Lettres de P- Rabaut, tom. I, p. 31 note.
- L'un, Salomon-Paul Sylvestre, de Vevey, partit comme aumônier,

d'un régiment suisse au service de France, où il resta jusqu'à sa mort
arrivée en 1734. L'autre, Christophe-Benjamin Carrard, d'Orbe, fut appelé
à reprendre auprès du fils unique du général Pesmes de Saint-Saphorin,
ministre de Sa Majesté britannique a Vienne, la place de gouverneur
qu'il avait déjà précédemment occupée. Il voyagea ensuite avec divers
jeunes lords, dont l'éducation lui avait été confiée, et mourut en 1755 à
Bath, en Angleterre. Ces détails sont tirés des mémoires autographes
inédits du dit Carrard, lesquels complètent sur plus d'un point le récit
des Mémoires bien connus de Barnaud sur les troubles du Consensus.

n C'est là qu'il reçut en 1741 la visite de Paul Rabaut et de François
Coste, à leur départ du séminaire de Lausanne pour reprendre l'exercice
de leur ministère en France. (Lettres, tome 1,31.)

1 Voy. dans les Mémoires sur les troubles du Consensus, Amsterdam 1726,

la Relation de la singulière entreprise du major Daw?, pag. 399-442. L'auteur

des Mémoires nous apprend que pour composer ce récit il avait profité,

entre autres sources, d'une relation que M. de Bionnens et un autre
ministre écrivirent de ce qu'ils avaient ouï dire au major, en particulier
dans ses derniers moments (pag. 424).



118 H. VUILLEUMIER

consacrée à l'étude de la Parole de Dieu et à la pratique de

l'amour du prochain. Les Ecoles de charité de Lausanne, qu'il
fonda en 1726 avec quelques amis (le professeur Georges Polier
entre autres), subsistent encore aujourd'hui, sous le nom
d'Orphelinat, comme un témoin de son esprit de bienfaisance.
Toutes ses sympathies étaient acquises aux nombreux réfugiés
français qu'abritait le pays de Vaud, non moins qu'aux Eglises
sous la croix. La réunion de tous les protestants, quelle que
fût leur confession, était l'objet de ses vœux les plus ardents.
Aussi est-ce par la traduction annotée d'un ouvrage du célèbre
évêque Burnet sur les points controversés entre les deux
principales communions protestantes (Genève 1765) qu'il couronna
sa longue et laborieuse carrière.

Mais c'est bien des études relatives à l'Ecriture sainte qu'il
s'est le plus constamment occupé. Son amour pour ce saint
livre a trouvé une expression typique dans le nom de

Philographe sous le voile duquel il collaborait au Journal helvétique
de Neuchâtel. « Dieu, disait-il, m'a imposé une particulière
obligation de travailler à de nouvelles traductions du canon
sacré, pour le rendre plus intelligible. Je dois donc y consacrer
mon temps et mes forces. » Retiré dans son cabinet, loin du
beau monde où sa fortune, sa position sociale, ses agréments
personnels lui eussent permis de faire assez grande figure, il
employa pendant plus de quarante ans ses loisirs forcés à

traduire et à commenter la Bible. Un de ses amis et disciples
nous apprend qu'il « a lait et refondu plusieurs fois ses traductions

de l'Ecriture entière, tant de l'Ancien que du Nouveau

Testament, » qu'il a « fait et refondu des commentaires sur
tous les livres qui la composent. » « Il n'y a, ajoute-t-il, que
l'unique héritier de sa tendresse et de son trésor de littérature
qui puisse donner une idée un peu complète du nombre de

ses productions1. »

1 Voy. la lettre déjà citée aux éditeurs du Journal helvétique, décembre

1766, par le cap. Wulyamos (sic), auteur de la Découverte d'un nouveau

monde, Genève, 1746.



THÉODORE CRINSOZ DE BIONNENS 19

III

Dès l'an 1726, Crinsoz se proposait de publier les uns après
les autres les livres de l'Ancien Testament, traduits sur l'original

et accompagnés de notes destinées à éclaircir le texte, et

cela en commençant parles livres poétiques. « Ces livres étant
moins intelligibles que les autres dans notre version commune,
je me suis imaginé qu'on ne seroit pas fâché de les voir paroitre
les premiers sous une nouvelle forme. »

Tout en répondant à un besoin éprouvé par « les personnes
faisant leurs délices de la vraie piété, » il espérait encore, par
ce travail, « réconcilier avec l'Ecriture sainte quelques-uns de

ceux qui sont, malheureusement prévenus contre elle, parce
qu'ils n'aperçoivent pas toujours dans nos versions cette clarté,
cette liaison et cette force de raisonnement qui doit être le

caractère d'une révélation divine. » Il n'entendait plaire à aucun
parti, flatter aucun préjugé. Rechercher « la vérité toute pure, »

demander à la Parole de Dieu non ce qui peut favoriser les opi~
nions régnantes, mais ce qu'elle enseigne réellement, et, dans

ce but, « bien représenter partout la pensée des auteurs sacrés »

par une traduction ou, au besoin, une paraphrase aussi claire
et aussi fidèle que possible : telle était son unique ambition.

Ceux qui prendront la peine de parcourir sa traduction du

Livre de Job et celle du Livre des Psaumes, publiées en 1729,
l'une à Rotterdam, l'autre à Vverdon, lui rendront le témoignage

qu'il n'est pas resté trop au-dessous de l'attente que
devait éveiller alors une pareille déclaration de principes. Ils
diront que ces travaux font honneur à la science non moins
qu'à la piété de leur auteur et que, pour l'époque où ils ont vu
le jour, ils sont tout à fait dignes de remarque. Aussi ne
passèrent-ils point inaperçus. Parmi les contemporains qui en
reconnurent hautement le mérite, on mentionne le grand Ostervald

et le bon Rollin. Et plus tard encore, un homme des plus
compétents en recommandait l'usage aux étudiants en théologie
en vue de leurs études particulières L

1 Conseils sur les études nécessaires à ceux qui aspirent au saint ministère,

par Alex.-Ces. Chavannes, Yverdon, 1771, pag. 270.



120 H. VUILLEUMIER

Le principal défaut de ces premières traductions de Crinsoz
leur est commun avec la plupart des traductions du XVIIIe
siècle : elles s'éloignent trop de la lettre de l'original. On peut
leur appliquer en quelque manière le jugement que Jean-Louis
Bridel portait sur la version de Genève de 1805 : « Un des plus
grands défauts que je lui trouve est d'avoir ôté à nos livres
saints cette belle odeur d'antiquité qui naît du style oriental,
de la naïveté des expressions, de l'exactitude des idées et de la
vivacité des images... Les savants dont je parle ont agi à peu
près comme ces antiquaires qui font enlever la rouille de leurs
médailles, ou comme ces soldats oisifs qui ôtent la trempe de

leurs épées à force de les polir. N'oublions jamais, d'un côté,

que l'Ecriture perdra en profondeur ce qu'elle gagnera en
surface, de l'autre, qu'elle perdra de sa véritable beauté en
proportion de ce qu'on voudra lui donner de beauté apparente
par l'élégance et la pureté d'un style moderne L »

Pour donner une idée du genre, il suffira de transcrire le
commencement et la fin du psaume premier.

« Heureux l'homme qui ne suit point les maximes des

méchants, qui ne persévère point dans les habitudes des pécheurs,
et qui n'entretient point de commerce impie avec les profanes :

mais qui prend tant de plaisir à la Loi de l'Eternel qu'il la médite

jour et nuit... » — « De sorte que les méchants ne subsistent

point dans le jugement, ni les pécheurs dans l'assemblée
des justes, parce que le Seigneur approuve la conduite des

justes : mais celle des méchants mène à la perdition. »

Je me hâte de dire que la préoccupation de la « clarté » n'a

pas toujours entraîné le traducteur à une paraphrase aussi

libre que celle-là, et que, dans ses notes, il a pris la précaution
d'indiquer les« principales expressions hébraïques que le génie
de la langue françoise ne lui a pas permis de traduire mot à

mot, » en d'autres termes, il a eu soin de donner la version
littérale.

Mais si l'œuvre de Crinsoz, en tant que traduction, laisse à

1 Traité de l'année juive, Bâle, 1810, pag. 172 note. A la même page,
Bridel parle avec éloge de Crinsoz comme d'un homme « très versé dans
les langues orientales. »



THÉODORE CRINSOZ DE BIONNENS 121

désirer selon les idées que nous nous taisons aujourd'hui d'une
version à la fois « fidèle » et conforme au « génie de la langue
française, » elle ne laisse pas d'être fort remarquable si on
l'envisage comme un commentaire du texte original. Non
seulement l'auteur se montre parfaitement versé dans la langue
hébraïque et au courant des travaux des meilleurs interprètes
de son temps, mais il fait preuve d'un sens "historique et d'une
indépendance dogmatique assez rares à cette époque, du moins
dans nos Eglises.

Cela ressort déjà dans une certaine mesure de la position
qu'il prend à l'égard des questions isagogiques, quelque
déférence qu'il ait, sous ce rapport, pour les données traditionnelles.
Job, dit-il, ne paraît point être un personnage fictif. Il y a lieu
de croire qu'il a vécu dans le temps que les enfants d'Israël
étaient en Egypte. Et les arabismes qui se rencontrent dans les

dialogues rendent assez vraisemblable l'opinion de ceux qui
pensent que l'auteur a profité soit de mémoires laissés par Job

lui-même, soit d'une relation composée en arabe par quelqu'un
de ceux qui étaient le mieux instruits de son histoire (comp.
XIX, 23,24; XXXI, 35, 36). Mais le livre, tel que nous l'avons,
a été écrit dansle pays de Canaan, par conséquent après Moïse.
11 est en tout cas antérieur à la captivité d'Ezéchiel, mais il est

probable qu'il date d'une époque ancienne, puisque David et
d'autres écrivains sacrés (Esaïe, Michée, etc.), paraissent lui
avoir fait des emprunts. Au reste, remarque le commentateur,
quand l'auteur dece livre ne nous donnerait pas une véritable
histoire, mais une espèce de roman pieux, il ne laisserait

pas de nous instruire fort utilement. Quant aux auteurs des

psaumes, Crinsoz s'en rapporte en général au témoignage des

suscriptions, sans renoncer cependant à toute critique. C'est

ainsi que dans le Ps. LXXIV, que la suscription attribue à

Asaph, il voit une plainte de « l'Eglise judaïque, » composée
au temps de l'exil.

Mais c'est dans l'exégèse surtout que Crinsoz paraît à son

avantage. Citons comme exemple ses remarques sur le fameux

passage du goêl (Job XIX, 25-27), qu'il traduit comme suit :

« Car pour moi, je sais que mon libérateur est vivant, et



122 H. VUILLEUMIER

qu'il demeurera le dernier sur la poussière. De sorte qu'après
que ces ulcères auront rongé ma peau, je verrai Dieu dans ma
chair, Que je le verrai moi-même, que mes yeux le verront, et

non un autre pour moi. »

Ce passage, dit Th. Crinsoz, ne parle ni de la foi au Rédempteur

promis aux hommes ni de l'espérance d'une résurrection
future, mais de la persuasion où était Job que le Dieu immortel
le rétablirait et qu'il lui ferait la grâce de paraître enfin pour
sa délivrance, après qu'il aurait assez combattu les ennemis qui
l'attaquaient. L'exégète ne se dissimulait pas qu'en donnant la

préférence à cette manière d'entendre le texte, il s'exposait
aux « mauvais jugements, » à l'indignation même, de certains
lecteurs. Aussi jugea-t-il nécessaire de s'en expliquer déjà dans

la préface. Cette explication est trop caractéristique du point
de vue qui était alors celui de notre auteur, pour que nous
n'en rapportions pas au moins un fragment.

« A juger de la chose par l'emportement de leur zèle, on

diroit que la religion entière, ou du moins le dogme de la
résurrection des morts, n'a point de fondement plus solide que
cet endroit si controversé. Mais à dire vrai, que Job y ait voulu

parler, ou non, du Sauveur et de la résurrection à venir, c'est

une chose qui n'intéresse en rien notre foi ; c'est une question
purement historique, et qui a pour unique but de satisfaire
notre curiosité, et non d'établir ou d'affermir notre croiance.
Jésus-Christ notre Seigneur est ressuscité, et sa résurrection,
bien avérée par la prédication de l'Evangile, a mis dans une si

grande évidence la vie et l'immortalité, que toutes les auto-
ritez du monde et toutes les autres preuves disparoissent, pour
ainsi dire, à la présence de celle-là. »

A l'appui de ce que nous avancions, nous pouvons invoquer
ensuite les arguments que le traducteur a mis en tête de chaque

psaume. Voici le sommaire du psaume XVI : « David prie
Dieu de le couvrir de sa protection, puisqu'il met en lui toute
son espérance, qu'il aime les gens de bien et qu'il déteste
l'idolâtrie (v. 1-4). Il est pénétré d'une sainte joie dans le sentiment

qu'il a de la grâce de Dieu qui est la source intarissable du

vrai bonheur (v. 5-11). » Celui du Ps. XXIV est ainsi conçu :



THÉODORE CRINSOZ DE BIONNENS 123

David a vraisemblablement composé ce psaume pour le
chanter lorsqu'on transporta l'Arche de l'Alliance sur la
montagne de Sion. D'abord il reconnoit que la terre appartient au
Seigneur avec tout ce qu'elle contient (v. 1-2). Il montre
ensuite qui sont ceux qui pourront lui rendre leurs hommages
dans son Tabernacle (v. 3-6). Enfin il célèbre la grandeur de

Dieu, qui alloit en quelque sorte prendre possession de son
Palais et établir sa cour en ce lieu-là, comme roi des Israélites
(v. 7-10). »

Il n'y a, au dire de notre interprète, que trois psaumes
messianiques, savoir les Ps. XLV, LXXII et CX; encore les deux
premiers ne sont-ils que typiques. Seul le CXe est une «

prédiction concernant le règne du Messie. Au sujet du Ps. II, il
ne se prononce pas sur la question de savoir qui est ce «

Monarque » que le psalmiste appelle l'oint de l'Eternel, ce « Roi »

que l'Eternel déclarera avoir sacré sur Sion, sa montagne
sainte, et qui dit au verset 7 : « Je ne vous cacherai point la
résolution de l'Eternel, qui m'a parlé en ces termes : Tu es

mon Fils, je te reconnois aujourd'hui pour tel. » (En note :

Hebr. Je t'engendre aujourd'hui.)
Ce qui mérite encore d'être relevé, ce sont les réflexions du

traducteur sur les imprécations qui se rencontrent dans un
certain nombre de psaumes. « Ces imprécations ne sont-elles

pas contraires à l'esprit de charité et de douceur dont on

conçoit que des hommes inspirés dévoient être remplis? »

Crinsoz explique fort bien que, si l'on a égard à la nature de

l'ancienne économie, elles n'ont rien de contraire aux dispositions

dans lesquelles devaient être alors les fidèles. Dieu, le

souverain monarque des Israélites, ayant promis de protéger
d'une manière sensible le peuple de son choix, et de combler
les gens de bien de toutes sortes de grâces temporelles dans

le pays de Canaan, il s'était engagé par cela même à les

défendre contre les entreprises des méchants. Or toute promesse
de Dieu donne un plein droit, à celui à qui elle est faite, d'en

demander l'accomplissement dans les cas que cette promesse
regarde. Il devait donc être permis, sous la loi, à toute sorte
de personnes d'implorer les j ugements du Seigneur contre des



124 H. VUILLEUMIER

Israélites ou des étrangers dont l'impunité aurait manifestement

donné atteinte à quelqu'une des promesses claires et
positives de Dieu, et cela d'autant plus qu'une impunité trop
prolongée eût donné aux adversaires de la religion juste
matière de triomphe, et exposé la piété des gens de bien à une
trop rude épreuve. Cette remarque, continue l'auteur, sert en
même temps à faire connaître pourquoi ceux qui ont le bonheur
de vivre sous l'Evangile ne doivent jamais prononcer de
semblables imprécations. C'est que nous ne sommes plus sous la
loi de Moïse, qui les autorisait, mais sous celle de Jésus-Christ

qui nous les défend de la manière la plus expresse. Que si Dieu
accable encore quelquefois les grands pécheurs de peines
temporelles, il le fait comme il le juge à propos, pour le bien de

l'univers, sans s'être engagé à cela par aucune promesse. Ainsi
nous n'avons aucun droit de lui demander qu'il déploie ses

jugements sur ceux qui nous persécutent. On peut même se

demander si, — pour empêcher « que chacun n'applique à ses

ennemis particuliers ou aux ennemis de la société ecclésiastique

ou civile dont il est membre, les imprécations qui se

trouvent dans ce livre et qui étoient purement relatives à la
loi des Juifs, » — « il neseroit pas à propos de les retrancher
entièrement des psaumes qu'on a mis en vers pour l'usage
public et particulier des fidèles. Car de dire que le commun
peuple entende ces choses-là sainement et dans un sens spirituel,

c'est ce qui me paroit peu vraisemblable. N'auroit-on pas

pu avec autant, de raison retenir dans le culte public les sacrifices

et toutes les cérémonies lévitiques, sous prétexte qu'on y
auroit attaché un sens évangélique et chrétien »

Qu'on ajoute à tout cela des aveux comme celui-ci : « La

poésie des Hébreux et la véritable prononciation de leur langue
sont si peu connues aujourd'hui, qu'il n'y a vraisemblablement

personne qui puisse encore sentir les beautés de leurs vers, »

et le fait qu'en plus d'un endroit la leçon masoréthique a été

abandonnée pour celle des Septante ou même pour telle
conjecture moderne, et l'on comprendra que le traducteur n'ait
pas échappé « aux contradictions auxquelles un semblable
travail expose toujours ceux qui s'y appliquent. »



THÉODORE CRINSOZ DE BIONNENS 125

IV

Si Crinsoz s'était flatté qu'en le privant du « caractère »

ecclésiastique on n'avait pas prétendu entraver son activité
littéraire ; s'il s'imaginait avoir payé assez cher, par son
renoncement au ministère de la parole, le droit d'enseigner librement

par la voie de la presse, les faits ne devaient pas tarder
à lui enlever cette douce illusion. L'argus de la censure avait
les yeux ouverts. Oser toucher au texte reçu Nier que Job ait

parlé du Messie et de la résurrection à venir Parler de

retranchements à faire dans le psautier à l'usage des chrétiens Comment

les sentinelles de la Sion bernoise ne se seraient-elles

pas émues d'une pareille audace? A la demande du Convent,
c'est-à-dire du collège des pasteurs et professeurs de la capitale,

M. de Bionnens fut mandé pour rendre raison de ses

déviations de l'orthodoxie officielle '.
Mais ce qui avait dû lui être infiniment plus sensible, c'était

l'accueil qu'il avait reçu à Genève, et surtout la dure déception

que lui causa l'attitude de Jean-Alphonse Turretin. Ceci nous

oblige à revenir de quelques années en arrière.
Déjà en 1725, ce célèbre professeur avait cru devoir user

de son influence pour faire interdire l'impression, à Genève,
d'un opuscule de M. de Bionnens. Victime du serment d'association

de triste mémoire, celui-ci s'était appliqué, dans un
Essai, à combattre le « monstrueux abus » qu'on faisait alors

partout du serment, principalement du serment obligatoire, et
à « exhorter les hommes à tout sacrifier et à tout souffrir
plutôt que de prendre en vain le nom de Dieu et de se

soumettre sans nécessité à sa redoutable vengeance. » S'il fallait
s'en rapporter au censeur genevois, M. de Bionnens aurait
soutenu dans cet écrit des théories «d'un anabaptisme mitigé, »

dangereuses par les conséquences qu'on en pouvait tirer et

capables de bouleverser l'Etat et l'Eglise. L'épreuve de la bro-

1 Voy- J. 11. Linder, Die reformirtc Kirche der Schweiz im Kampf mit
dem Pietismus und Sepmralismus während des XVII- und XVIII.
Jahrhunderts, dans la Zeitschrift für die historische Theologie. 1869, p. 309.



126 H. VUILLEUMIER

chure sortait déjà de l'imprimerie quand le tirage en fut interdit.
Même opposition i'année suivante, lorsqu'il s'agissait de

publier à Genève la traduction du Livre de Job. Turretin, à

qui les libraires avaient soumis le manuscrit pour examen,
l'avait trouvé recommandable à toute sorte d'égards. Mais,
avait-il dit, si on voulait l'imprimer à Genève, on serait obligé
d'y faire des coupures ou des changements en bien des

endroits « qui ne sont pas conformes à l'orthodoxie de ce pays. »

Repoussé à Genève, Crinsoz finit, on l'a vu, par trouver

pour son Livre de Job un éditeur en Hollande, et pour son
Livre des Psaumes (moyennant la suppression des notes
exégétiques) un imprimeur à Yverdon. Mais on se figure sans

peine ce qu'il dut éprouver en se voyant éconduit, pour cause

d'hétérodoxie, par Jean-Alphonse Turretin, c'est-à-dire par
celui de tous les théologiens de la Suisse française auprès de

qui, vu sa tendance bien connue et le rôle qu'il avait joué
dans les affaires du Consensus, il s'était attendu sans aucun
doute à trouver plus d'écho, plus de sympathie, plus d'appui
que partout ailleurs. Il paraît ne s'être pas rendu compte de

deux choses : la première, que le célèbre théologien genevois,
tout novateur et latitudinaire qu'il était, et bien qu'il rejetât à

l'arrière-plan les dogmes centraux de l'ancienne dogmatique
calviniste pour mettre au premier rang ce qu'il appelait les

articles fondamentaux, n'entendait en aucune façon rompre
avec la doctrine de l'Eglise, ni surtout compromettre sa
réputation d'orthodoxie ; — la seconde, que la victoire même que
Turretin venait de remporter sur la vieille école en faisant abolir
dans l'Eglise de Genève le Consensus et la Confession de foi

obligatoire, devait l'engager à user de beaucoup de circonspection

et lui imposait la nécessité de garder certaines mesures,
soit vis-à-vis du magistrat, soit à l'égard des Eglises voisines.

Mortifié, aigri, irrité même, par des procédés qui lui
semblaient dignes de l'esprit clérical des ecclésiastiques romains,
Crinsoz ne voulut voir qu'un pur prétexte dans ce considérant

que certains endroits de son Livre de Job n'étaient pas conformes

à l'orthodoxie de ce pays. « Calvin, dit-il non sans ironie,
Calvin lui-même, dont la doctrine est très orthodoxe en Suisse,



THÉODORE CRINSOZ DE BIONNENS 127

n'a pas cru non plus que dans ce fameux passage (de Job XIX)
il fût question de la résurrection des morts. Et je ne sai si les

Eglises de Suisse et de Genève ont décidé quelque chose là-
dessus. Je souhaite qu'elles ne Payent pas fait, car ce seroit
peine perdue, tout comme si elles avoient décidé que Platon a

ci'u la même Trinité que nous. » La vraie raison, selon lui, de

l'opposition qu'on lui avait faite, c'est qu' « il ne faut plus que
personne se mêle d'écrire que ceux qui sont constitués en

dignité et qui occupent des postes éminents dans l'Eglise. Si les

autres, destitués de tout employ, viennent à découvrir le foible
de quelque opinion reçue et le danger de quelques abus

respectés, on les obligera malgré eux à garder leurs principes
pour eux-mêmes. » — « Il m'a semblé qu'il (M. Turretin) vou-
loit faire un peu le Dictateur dans la République des Lettres,
en s'arrogeant le pouvoir de fermer à qui bon lui semble le

port de l'imprimerie, qui doit être libre et ouvert à tous ceux
qui n'ont que de bonnes intentions. Le bien public demande

qu'on s'oppose à des entreprises de cette nature. »

C'est à la suite de ces incidents qu'avait eu lieu, en 1727,

un échange de brochures entre l'obscur ex-ministre vaudois
et l'illustre dictateur de l'Eglise de Genève; le premier n'étant
« pas fâché » de démontrer au second, à l'occasion de sa

dissertation de Tolerantia et de Articulis fundamentalibus publiée
en 1719, qu' « il n'avoit pas traité son sujet avec toute l'exactitude

que sa grande habileté sernbloit nous promettre, » et

que « puisqu'il s'étoit trompé plus d'une fois dans un de ses

ouvrages, il avoit bien pu se tromper aussi dans les jugemens
désavantageux qu'il avoit portez et de l'Essai sur le serment et

de la 7'raduction de Job f »

1 Lettre de M. T. C. à un ami, ou Examen de quelques endroits de la
Dissertation de M. Jean-Alphonse Turretin sur les articles fondamentaux
de la religion ; 24 pages in-4", sans date ni lieu.

— Défense de la Dissertation de M. Turretin sur les articles fondamentaux,

contre une brochure intitulée : Lettre de M. T. C, c'est-à-dire de

M. Théodore Crinsoz, qu'on appelle ordinairement M. de Bionnens, etc-

Genève 1727, XVIII et 59 pag. in-4?.

— Apologie de M- de Bionnens contre un écrit intitulé : Défense, etc.
Yverdun 1727, 55 pag. in-4".



128 H. VUILLEUMIER

Nous n'avons pas à entrer ici dans le détail de cette
polémique où Turretin le prit de fort haut avec le jeune imprudent
qui avait osé se mesurer avec lui. A y regarder de près, la

querelle ne portait pas sur des points aussi secondaires que
le théologien genevois voulait bien le dire (« misérable critique,

ne portant que sur des vétilles, ») et que son dernier
biographe semble le penser1. Quand de Bionnens reproche à

l'auteur de la Dissertation de ne pas distinguer avec assez de

soin entre les vérités essentielles au salut, qui sont les mêmes

pour tout le monde, et les vérités d'édification, auxquelles
seules s'applique la règle de Luc XII, 48 ; quand il dit que les

articles fondamentaux (que Turretin déclarait variables selon

les individus et par conséquent en nombre indéterminé)
peuvent en définitive se ramener tous à celui-ci : Jésus est le Christ,
— on peut sans doute faire ses réserves sur les termes dont il
s'est servi ; mais il est permis de se demander s'il n'est pas
resté plus près que son célèbre antagoniste du vrai centre de

l'Evangile.
Après quoi il est certain que dans la cause qui était surtout

en jeu, celle de la tolérance, les deux adversaires n'étaient pas
loin de s'entendre. C'est aussi ce que Turretin ne manque pas
de faire observer dans sa Défense : « car chacun sait que
M. de B. est fort zélé pour la tolérance et, ajoute-t-il avec une
pointe de cruauté, d'autant plus zélé pour la tolérance qu'il en
a besoin lui-même. » Ce qui n'est pas moins certain, c'est

qu'on ne peut s'empêcher de regretter le sentiment par lequel
Crinsoz s'était laissé guider dans cette polémique, le motif qui
lui avait mis la plume à la main. Son tort à cet égard n'est
atténué que par la parfaite candeur avec laquelle, dans son
Apologie, il fait l'aveu de son ressentiment.

Si nous avons cru devoir rappeler cet épisode, c'est pour
compléter le portrait de notre auteur dans cette période de sa

vie, et pour donner une idée des difficultés de plus d'un genre
dont, un peu par sa faute, sa carrière littéraire se trouva
semée dès le début.

Peu encouragé par les expériences qu'il venait de faire avec
1 K. de Budé, Vie de J.-A- Turrettini, Lausanne 1880, p. 100-114.



THÉODORE CRINSOZ DE BIONNENS 129

son Job et ses Psaumes, Crinsoz renonça, paraît-il, à publier la
suite de sa traduction des livres poétiques de l'Ancien Testament
et fit prendre à ses études une autre direction. Il se tourna
vers la partie prophétique de l'Ecriture, ce refuge préféré des

âmes meurtries et des esprits méconnus. Dans ce domaine du

moins, pensait-il sans doute, il aurait quelque chance de pouvoir

suivre sa voie et remplir ce qu'il considérait comme sa

mission, sans se voir arrêté à chaque pas par les contradictions
et les contretemps qu'il venait d'essuyer, de droite et de

gauche, de la part de ceux qui passaient pour être les colonnes
de l'Eglise. Au risque de « se faire traiter de visionnaire et de

fou, » il s'était mis à déchiffrer les hiéroglyphes du dernier
livre de la Bible, et déjà vers la fin de la même année 1729 il
livra au public le fruit de ses méditations. Il le fit cette fois

sous le manteau de l'anonyme et sans indication du lieu
d'impression, dans un Essai sur l'Apocalypse avec des éclaircis-
semens sur les prophéties de Daniel qui regardent les derniers
terns.

Ce livre marque dans l'œuvre littéraire de de Bionnens le

commencement d'une phase toute nouvelle, et dans ses idées

le point de départ d'une évolution aussi rapide qu'inattendue.
Lui-même, dans la suite, a sans doute vu dans cette évolution

un progrès. A notre point de vue, elle constitue une regrettable

aberration. Nous en jugeons ainsi malgré les consolations
et les encouragements dont elle devait être la source pour les

pasteurs du Désert. Sous le charme des découvertes qu'il
croyait avoir faites, et à force de suivre toujours plus exclusivement,

cette piste imaginaire, son réel talent d'exégète, sa

science incontestable, sa piété même se sont dévoyés et
fourvoyés au point qu'on serait presque tenté de mettre en doute
l'identité personnelle du traducteur de Job et des Psaumes et

de l'auteur de telle paraphrase dont nous aurons à parler dans

la suite. Exemple frappant, et qui malheureusement n'est pas
unique, des extravagances auxquelles peuvent se laisser
entraîner des hommes, môme très éclairés, que l'intolérance a

jetés hors de leur ornière et qu'elle confine dans un long
isolement.

THÉOL. ET l'HIL. 1887. 9



130 H. VUILLEUMIER

En publiant son Essai sur l'Apocalypse, Crinsoz déclare de

nouveau, comme il l'avait fait en tête de sa traduction de Job,
n'avoir voulu plaire à aucune secte, ni favoriser aucune
opinion. Il n'a cherché dans cette prophétie « que ce qui y est
véritablement prédit, » et cela dans un double but.

Un but apologétique d'abord : justifier la présence de ce
livre dans le Canon de nos livres sacrés. Il ressort des

témoignages fournis par les écrivains des premiers siècles, en particulier

de celui d'Eusèbe, que « ce seroit mal établir l'autorité
de l'Apocalypse que de vouloir la fonder sur les suffrages de

l'Antiquité, qui a été encore plus partagée sur ce sujet qu'on
ne l'est présentement. Il n'y a donc que l'accomplissement des

prophéties contenues dans ce livre, qui puisse nous convaincre
qu'il vient de Dieu. ï Nous devons croire que l'Apocalypse
« est émanée de Dieu, si l'on peut nous montrer que les

principales révolutions qui sont arrivées dans l'Eglise et dans l'empire,

je ne dis pas seulement depuis Mahomet, mais depuis
l'apôtre saint Jean jusqu'à nous, s'y trouvent prédites avec assez
d'ordre et de clarté. » Ce sera « en même temps prouver la
Divinité de la religion chrétienne, que l'Apocalypse suppose
partout. » (Préface, pag. IV sq.)

Ensuite, l'auteur de l'Essai a « tâché d'éclaircir les unes

par les autres les prédictions qui ne sont pas encore accomplies,

en se servant de la même clé avec laquelle il a expliqué
les choses passées. Il a donné par-ci par-là quelques petites
ouvertures à l'aide desquelles on pourra voir l'avenir comme
dans une espèce de perspective. » (Ibid. p. VIII.) A la fin du

volume, ainsi que le titre l'annonce, il a joint des éclaircis-
semens sur les prophéties de Daniel concernant les derniers

temps, pour faire sentir leur exacte conformité avec les divines
visions de l'Apocalypse. « Les oracles de l'Ancien Testament
et ceux du Nouveau s'expliquent et se confirment
réciproquement, et rien ne doit être plus propre à fortifier notre foi,

que la merveilleuse harmonie qu'il y a entre eux. »



THÉODORE CRINSOZ DE BIONNENS 131

Ces indications caractérisent avec une clarté suffisante le

principe d'interprétation suivi dans ce commentaire. Elles
disent assez que nous avons affaire à un de ces innombrables
et infructueux essais de retrouver dans les divers tableaux de

l'Apocalypse, sous les figures et les emblèmes dont elle est

remplie, « toute la suite des grands événemens qui ont fait
jusqu'à présent la destinée de l'Eglise » et ceux qui sont encore
réservés à la « république chrétienne, » ou, comme on préfère

dire aujourd'hui, au règne de Dieu sur la terre.
Dans la première vision, celle des trois premiers chapitres,

les sept Eglises ne désignent pas des Eglises locales, mais

représentent l'Eglise universelle considérée dans sept différents

états et dans sept divers périodes caractérisés par les

noms significatifs des sept villes d'Asie. « Il n'y a que cette
seule explication qui nous fournisse de quoi répondre aux plus
fortes objections qu'on fait contre l'autorité de ce livre1. »

La seconde vision, qui comprend tout le reste du livre, se

compose de quatre parties dont les trois premières, chapitres
IV-V ; VI-XI ; XII-XX, laissent entrevoir avec une clarté croissante

et des détails toujours nouveaux les principales révolutions

qui sont déjà arrivées dans l'empire romain et dans

l'Eglise depuis le règne de Trajan, et qui y doivent arriver
encore avant l'établissement du règne des saints2.

1 On voit par une des premières notes de son Essai que Crinsoz avait
spécialement en vue les objections de « l'auteur anonyme d'un Discours
sur l'Apocalypse qui n'a pas été imprimé. » Cet anonyme, comme le

prouve une courte citation à- la page 3, n'était autre que Firmin Abauzit,
dont le Discours historique sur l'Apocalypse circulait, paraît-il, en manuscrit

dans la Suisse romande, et parut l'année suivante (1730) traduit en
anglais et accompagné d'une réfutation par le Dr Twells. On sait que ce
Discours (qu'il ne faut pas confondre avec un Essai du même auteur) ne
fut publié en français qu'après la mort d'Abauzit, dans le Ier volume de
ses Oeuvres diverses imprimées à Londres en 1770, et en même temps
dans un petit volume à part. On sait aussi que ses amis de Genève et de
Lausanne soutenaient que le savant critique avait rétracté cette œuvre
de jeunesse.

'2 A titre de spécimen, voici l'explication des sept coupes de la colère de

Dieu. (Chap. XVI.) La première représente les excès des fanatiques
anabaptistes et la guerre des paysans ; la seconde la révolte des Provinces-



132 H. VUILLEUMIER

La description de ce règne bienheureux fait l'objet de la

quatrième partie, formée par les deux derniers chapitres.
De Bionnens a donc suivi la méthode inaugurée par saint

Augustin, adoptée et développée dans l'Eglise protestante, dès

le XVIe siècle, par des hommes comme Nicolas Colladon,
professeur à Lausanne ; appliquée d'une manière toujours plus
systématique par Cocceius et par Vitringa dans les premières
années du XVIIIe siècle, et renouvelée dans le nôtre, sous des

formes plus ou moins variées, par les Hengstenberg, les

Ebrard, les Auberlen, sans parler d'une légion d'Anglais et
d'Américains. Aussi bien, le commentateur vaudois n'avait-il
pas la prétention d'inaugurer un nouveau genre d'interprétation.

Il reconnaît avoir profité des travaux de ses devanciers,
parmi lesquels il distingue le Triomphe de la Providence de

Jacques Abbadie. Il n'a même pas hésité à copier les auteurs
dont il lui semblait que les paroles venaient bien à son sujet.
Cependant à ces emprunts se trouvent mêlées bien des choses

qu'il avait tirées de son propre fonds. Ce sont celles-là qui
nous intéressent.

Voici, par exemple, une réflexion où l'on entend sonner
distinctement la note personnelle. C'est à propos de l'Eglise de

Philadelphie ou de l'amour fraternel, qui représente dans son

système le sixième période, celui de l'Eglise née de la Réforme.
« Qu'on n'objecte point les grandes divisions qu'il y a entre ceux

qui ont embrassé la réformation. Elles n'éteignent point

Unies contre l'Espagne; la troisième les guerre civiles et les fureurs delà
Ligue en France ; la quatrième les maux causés à la France par le despotisme

de ses rois et en particulier par la révocation de l'Edit de Nantes.

(Le soleil à qui il fut donné de tourmenter les hommes par l'ardeur du feu,

v. 8, est Louis XIV.) « Les trois dernières coupes ne sont pas encore
versées. » Mais le texte fait prévoir que les fléaux dont le monde catholique,
l'empire antichrétien, sera frappé, consisteront entre autres dans l'anarchie

et la discorde qui éclateront dans son sein, dans la défection d'une

grande puissance catholique (l'interprète songe évidemment à la France),
dans l'intervention des « Kois de l'Orient » lesquels achèveront la ruine
de la Bête et de son image, de cet empire d'Allemagne, dit romain, qui,

par un insigne blasphème, a reçu le titre de saint, alors que ce titre
glorieux devait être réservé au futur empire des saints.



THÉODORE CRINSOZ DE BIONNENS 133

l'amour fraternel dans ceux qui appartiennent véritablement à

Jésus-Christ; car ils n'approuvent point ces divisions; au
contraire, ils les condamnent, ils souhaitent ardemment d'en
voir la fin, et font tout ce qui dépend d'eux pour les faire

cesser. Quoique le nombre de ces âmes pacifiques et

chrétiennes ne soit pas aussi grand qu'il seroit à souhaiter, surtout
parmi les Théologiens, soit Evangéliques (c'est-à-dire luthériens)
soit Réformez, il ne laisse pas d'être considérable parmi les

personnes pieuses et éclairées de l'un et de l'autre Parti. Car ces

personnes-là s'embarrassent peu des disputes de l'école, dont
les docteurs intolérans font tant de bruit, et elles aiment
sincèrement tous ceux qui obéissent à leur divin Maître, de quelque

nom de secte qu'on se serve pour les rendre odieux. »

(Pag. 55.) Un disciple de Spener n'eût pas mieux dit.
Un peu plus loin il s'agit de l'Eglise du dernier période,

celle de Laodicée ou de la condamnation du peuple, ainsi
nommée parce que « c'est durant ce période que Jésus-Christ
vomira de sa bouche les chrétiens tièdes, qu'il reprendra et
châtiera tous ceux qui seront encore les objets de son amour,
afin de les porter à la repentance, et qu'il condamnera et

punira ses ennemis. » Cette Eglise du dernier temps, se

demande le commentateur, ne serait-ce pas la nôtre Pour
être evasive, sa réponse n'en est que plus significative et plus
caractéristique. La voici : « Si les Protestants n'ont à présent
que peu de zèle pour leur sainte Religion, si l'attachement
qu'ils ont pour Jésus-Christ est foible, s'ils ne sont ni froids ni
bouillans, en un mot, si leur tiédeur fait leur principal caractère,

il y a lieu de croire que le septième et dernier Période a

déjà commencé, ou du moins, qu'il commencera bientôt. Mais
si le plus grand nombre des Evangéliques et des Réformez a

encore beaucoup d'ardeur à avancer la gloire de Dieu et le
salut des autres hommes, si les personnes tièdes et indifférentes

par rapport à la Religion sont plus rares parmi eux que
celles qui sont animées d'une piété vive et enflammée, en ce
cas-là on doit penser que nous ne sommes pas encore entrez
dans le dernier Période et qu'il est même assez éloigné. Je ne
veux faire ici ni le Censeur ni l'Apologiste des mœurs de ce



134 H. VUILLEUMIER

siècle. Que chacun examine par lui-même l'état présent du

Christianisme, et qu'il juge par notre zèle ou notre tiédeur
quel est le Période de temps dans lequel nous vivons. » (Pag.
61 sq.)

Il n'est pas difficile de voir de quel côté penchait la balance

au jugement de celui qui a tracé ces lignes. Lui-même, du

reste, a eu soin, dans d'autres parties de son livre, de laisser

percer sa pensée intime et de trahir ses prévisions. Comme

son pieux et célèbre contemporain, le prélat wurtembergeois
Bengel, devait le tenter environ dix ans plus tard, Th. Crinsoz

s'était hasardé à faire des calculs, et il n'a pas craint d'en
confier les résultats au public. Par la combinaison de divers
textes de l'Apocalypse (XI, 2, 3 ; XII, 14; XIII, 5) et du livre
de Daniel (VII, 25 ; VIII, 14 ; XII. 7, 11, 12), interprétés à sa

façon et rapprochés de certains événements du temps passé,

il en était venu à se persuader :

1° Que « le temps de la vigueur des Papes » (figurés par la

petite corne arrogante qui sort du milieu des dix cornes du

quatrième animal) devait avoir pris fin dès 1715. Et en effet,
n'a-t-on pas « vu, depuis ce temps-là, plus d'une Puissance

catholique s'opposer fortement au saint-siège, qui n'a plus
osé fulminer des anathèmes comme auparavant; de sorte qu'il
est manifeste que la cour de Rome a perdu l'équilibre de sa

puissance, comme elle le reconnoit très bien dans la protestation

du Pape à Cambrai en 1723? » (Pag. 239-241.)
2° Que « le Sanctuaire sera nettoyé, » c'est-à-dire l'Eglise

purifiée, et « la dispersion des forces du Peuple saint (par où

il entend la chrétienté évangélique) achevée » à partir de l'an
1745. (Pag. 392 ; comp. 207 et 431.)

3e Qu'il est vraisemblable qu'en 1790 le temps des « noces
de l'Agneau » ou, ce qui est la même chose, le temps de la

« première résurrection » sera venu, et le bonheur de l'Eglise
consommé. (Pag. 431.)

« Si quelques personnes, avait dit l'auteur dans la préface,

trouvent que j'aye hazardé trop de conjectures, il y en aura

peut-être aussi qui blâmeront ma retenue et qui désapprouveront

que je n'aye pas parlé avec plus de clarté et d'étendue



THÉODORE CRINSOZ DE BIONNENS 135

des grandes choses qui doivent vraisemblablement arriver
avant la fin de ce siècle. Ce que j'en ai dit peut néanmoins

suffire pour le présent. » (Pag. VIII.)
Crinsoz ne se trompait pas : plus d'un lecteur trouvait qu'il

n'en avait pas dit assez, que les « ouvertures » qu'il donnait

par-ci par-là étaient trop « petites. » Le fait est que son

langage, si explicite ailleurs, devient fort laconique et prend des

allures mystérieuses toutes les fois que son interprétation du
texte apocalyptique le ramène à l'époque qui doit précéder
immédiatement les derniers temps, c'est-à-dire, à l'époque
contemporaine. Il se borne alors à faire allusion à certaines

péripéties qui paraissaient devoir intéresser au plus haut degré
les Eglises protestantes dans leur lutte avec la Bête, la Babylone

mystique, l'Homme de péché.
Ce qui devait surtout piquer la curiosité des lecteurs ayant

l'esprit tourné vers ces questions, c'était le passage des deux
témoins, Apoc. XI, 4-12. Là, tout à coup, plus de paraphrase
explicative à côté du texte, plus de commentaire au bas de la

page, servant, comme partout ailleurs, à confirmer et à justifier

le sens suivi dans la paraphrase. Rien que la traduction
toute nue, accompagée seulement de quelques maigres parallèles,

et avec renvoi à une note pleine de sous-entendus,
commençant par ces mots : « Il n'est pas encore tems de publier
ce qu'il faut entendre par ces deux Témoins. C'est pour cela

que je m'abstiens de commenter les neuf versets suivans. »

(Pag. 207.) Quel mystère pouvait bien se cacher sous cette
réticence?

(A suivre.)


	Théodore Crinsoz de Bionnens et son interprétation prophétique de l'écriture : contribution à l'histoire du protestantisme français au XVIIIe siècle : à propos des lettres de Paul Rabaut

