Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 20 (1887)

Artikel: La légitimité de la critique protestante du canon nouveau testament
Autor: Goens, F.-C.-J. van

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379400

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379400
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA LEGITIMITE DE LA CRITIQUE PROTESTANTE

DU

CANON DU NOUVEAU TESTAMENT !

PAR

F.-C.-J. VAN GOENS

Si la premiere réforme, celle du XVIe siécle, a délivré les
chrétiens d’un systéme hiérarchique et leur a donné une liberté
relative & ’égard de la littérature sacrée, il faut que la seconde
réforme, celle du XIXe siecle, les affranchisse de la domination
oppressive d’'un corps de littérature biblique et ecclésiastique
et leur procure cette indépendance de I'esprit qui seule peut
apporter la vérité et la vie. C’est dire qu’il faut reconnaitre le
droit de la science a la critique du canon.

« Mais c’est entreprendre, disent quelques-uns, la démons-
tration d’un axiome; c’est énoncer un truisme, une verité
banale. A moins d’attribuer avec le catholicisme une infailli-
bilité surnaturelle & ’'Eglise, nous sommes obligés de recon-
naitre qu’elle a pu se tromper dans la constitution du canon, y
faire entrer des livres qui ne méritaient pas cet honneur et en
exclure d’autres qui ’eussent mieux mérité. Il en résulte que
tout chrétien protestant a le droit, pour ne pas dire le devoir,
de récuser l'autorité de I'Eglise & cet égard, de reviser son
jugement et, le cas échéant, d’y substituer le sien. Il n’y a pas
de protestant qui n’en convienne; ne pas en convenir c’est

1 Travail lu & la société protestante de théologie de Paris dans sa
séance du 19 octobre 1886, sauf quelques additions.



LA LEGITIMITE DE LA CRITIQUE PROTESTANTE o7

abdiquer sa qualité de protestant. » Je doute fort que tous les
protestants, anciens et modernes, soient de cet avis. Les églises
de la réformation recurent tel quel le canon du Nouveau Tes-
tament et, si quelques critiques partielles des docteurs et la
distinction posée ca et ld entre les homologoumeénes et les
antilégomeénes ou deutéro-canoniques permettent de voir dans
le silence des symboles une certaine latitude ou une certaine
incertitude, il faut dire que plusieurs confessions réformées,
celle des Pays-Bas, celle de France, celle d’Angleterre, la se-
conde d’Ecosse ont cherché a les prévenirl. A ce point de vue,
lautorité du canon ne saurait étre ébranlée sans que I'autorite
de 'Ecriture, c’est-a-dire le fondement de la foi, en soit égale-
ment ébranlée. Les deux notions d’inspiration et de canon
sont strictement corrélatives. Considérer la détermination du
canon comme une affaire de simple critique et la confier aux
discussions de I’école, c’est livrer & I'incertitude ce qui exige la
plus haute certitude, le principe méme de l'autorité dogmati-
que de 'Eglise. En un mot, le canon est matiere de foi, non
de science, et toute réserve ou distinction & cet égard mécon-
nait ce fait et porte atteinte & la conscience de I’Eglise et a la
foi de lindividu. La fixation du canon repose sur le testimo-
nium Spiritus Sancti. (Art. 4 de la Confessio gallicana.) Il en
résulte que le canon a pour base une source divine et pour
conséquence la plus haute autorité sur la foi. Telle est la
conviction de 'antiquité réformée sur le ¢anon 2.

Et de nos jours, dans ces temps de grande réaction au sein
du protestantisme, on peut dire que la grande majorité des
protestants 3, continuant ou reprenant la tradition des églises

! Voici par exemple la confession des églises réformées de France,
art. 5: Nous croyons que la parole qui est contenue dans ces livres est
procédée de Dieu, duquel seul elle prend son autorité et non des
hommes... Il n’est pas loisible aux hommes ni méme aux anges d’y ajou-
ter, diminuer ou changer. Conf. belge, art. 7: Vetitum est ne quis Dei
verbo (Scripture) quicquam aut addat aut detrahat.

> Voir Edm. Scherer. Dogmatique de UEglise réformée, 1843, p. 44, 45.

% Les théologiens ne font pas toujours exception. Ainsi Philippi, prof.
a Rostock, dira: l'authenticité du témoignage de I'Eglise primitive &
Pégard du canon du Nouveau Testament peut &tre considérée comme un



5% F.-C.-J. VAN GOENS

confessionnelles du passé, ne comprend pas que le canon est
proprement l'objet de la science historique. Elle consideére,
sinon en théorie du moins dans la pratique, le canon comme
le catalogue officiellement arrété des livres saints, comme « un
inventaire notarié des archives de l'inspiration, » et le confond
avec la Parole de Dieu. Elle ne distingue pas le domaine reli-
gieux d’avec le domaine historique, comme Calvin appliquait
le testimonium Spiritus Sancti aux éléments historiques autant
qu’aux éléments religieux de la Bible. Elle oublie que ce qui
décide la valeur des choses religieuses, ce n’est pas le témoi-
gnage extérieur, mais I'évidence intrinseque. Elle n’a pas le
courage de se confier al'esprit de vérité. Or qu’en résulte-t-il ?
C’est que lorsque la critique refuse une épitre 4 Paul ou un
évangile & Jean, on crie haro sur cette action sacrilége et en
qualifie l'auteur de profanateur de la Bible et d’ennemi de
I'Eglisel. N’est-ce pas ce déplorable esprit qui anime & Berlin
et ailleurs méme des corps ecclésiastiques et leur inspire le
désir de museler les organes de la science théologique? Aprés
cela, on ne soutiendra pas que ce soit enfoncer une porte
ouverte que de justifier la critique scientifique du canon.
Hélas | que de protestants qui rappellent plus la servitude de
Rome que la liberté des enfants de 1’Evangile! Nous estimons
donc qu’en exposant les preuves de la 1égitimité de la critique
protestante du canon du Nouveau Testament, nous affermis-
sons les uns dans la conviction qu’ils possédent de cette liberté
et donnerons a réfléchir aux autres sur la validité des raisons
qui les portent & la refuser.

I

On sait ol en était la critique biblique avant la réforme. Si
I’on peut dire qu’en aucun temps I'kglise catholique ne traita

postulat aprioristique de la foi chrétienne en la Providence. (Ct. Hase,
Hutt. Red. 1883, p. 82))

1 Je suis loin de nier que la démonstration de I'inauthenticité d'un
livre biblique donne des résultats tres sérieux: mais un principe admis,
ne faut-il pas en accepter les conséquences légitimes ?



LA LEGITIMITE DE LA CRITIQUE PROTESTANTE 59

la critique absolument en ennemie; si 'influence de la renais-
sance se fit sentir chez Vives, 'ami de Budé et d’Erasme, et
chez Cajétan, dont le commentaire sur la Bible fut censuré par
la faculté de théologie de Paris — quoique les doutes n’allas-
sent guere au deld de 'origine de I’épitre aux Hébreux — on
peut affirmer que, lorsque Luther parut, on insistait sur 'auto-
rité de I'kEglise au point de 1'estimer supérieure a celle de I'E-
criture. « Qui vous assure, » disait Pigghius, grand ami de la
hiérarchie, contemporain de Luther, né et mort dans les Pays-
Bas, « qui vous assure, en dehors de ’Eglise, que Matthieu et
Jean, les évangélistes, n’ont pas menti et n’ont pas fait erreur
de souvenir? Tout homme peut se tromper et tromper les
autres. C’est I’Eglise qui a investi de 'autorité canonique cer-
tains livres et les plus considérables, les évangiles, qui ne
tenalent cette autorité ni d’eux-mémes ni de leurs auteurs;
c’est elle qui a conservé aux autres autorité qu’ils devaient &
leurs auteurs. » Mais c¢’est le concile de Trente, confirmé par le
Vatican en 1870, qui transforma cette opinion individuelle en
dogme officiel. Il mit tous les livres de la Bible dans la méme
classe; il les fit tous égaux dans toutes leurs parties; il déclara
les recevoir et les vénérer avec une égale piété et révérence,
Dieu étant l'auteur de 'un et de 'autre Testament ; il prononca
Vanathéme sur tous ceux qui seraient d’un autre avis et dé-
créta méme qu’il fallait tenir pour divine et authentique en
toutes ses parties l’ancienne version connue sous le nom de
Vulgate, justifiée par un usage séculaire dans les églises et dans
les écoles!.

Apres cela, pour le catholique romain, il n'y a qu’a tirer
Véchelle; i1 n’est plus permis de douter. La conscience catho-
lique prend une attitude simplement affirmative en présence
du résultat de la formation du canon; ce résultat est pour elle
une partie intégrante de la vie collective de I'Eglise.

Pour le protestantisme du XVIe siécle le canon existant fut
Uinstrument fourni par I'Eglise catholique elle-méme pour
I'ébranler jusque dans ses fondements; il fut le levier destiné

* Voir 8. Berger, La Bible au X VI siécle, p. 136-143.



60 F.-C.-J. VAN GOENS

a briser la tradition qui le lul avait mis entre les mains. On
adopta ainsi contre la tradition un canon qui en était lui-méme
le produit. C’était, si on veut, une nécessité du moment; mais
il faut convenir que les catholiques en ont fait un juste re-
proche aux protestants, qui au lieu de comprendre, d’avouer
et de redresser cette inconséquence, l'ont dissimulée et ont
conservé le canon traditionnel tel quel 1.

Grice & la renaissance, la Réforme, & ses débuts, eut I'idée
du coté historique du canon. Erasme balance entre la seconde
de Pierre et celle de Jude; attribue la seconde et la troisiéme
de Jean au presbytre de ce nom ; doute de celle de Jacques et
ne se conforme qu’ironiquement a4 I'Eglise quant a 1’Apoca-
lypse. Carlstadt, le plus radical et le plus irritable desthéolo-
giens de Wittemberg, marchant sur les traces de linitiateur
Erasme, ne veut pas déterminer le canon par des opinions
individuelles et variables, mais par le jugement de I'histoire,
c’est-d-dire par le fait qu’un livre figure au nombre des livres
recus. En conséquence il appelle I’épitre de Jacques, la se-
conde de Pierre, la seconde et la troisieme de Jean catholica
anonyma ; PApocalypse est pour lui sur les confins de I'apo-
cryphe ; enfin tous ces livres sont pour lui tertice et infime
auctoritatis2. On connait cet homme vif et personnel qui s’ap-
pelle Luther. A la fin de la préface de la traduction du Nou-
veau Testament de 1522, 1l traite cavaliérement Hébreux, Jude,
Jacques, 2 Pierre, Apocalypse et ne trouve la moelle que dans
Iévangile de Jean, les épitres de Paul et la premiére de Pierre;
c’est moins que le canon de I'an 200. C’est ce qui ne 'empé-
chera pas de dire en 1535 que I'Ecriture est la reine qui seule
doit commander et aquitous doivent obéissance et soumission,
tandis que déja en 1521 il avait appelé la Bible la propre Ecri-
ture de I'Esprit 3. Cependant, malgré cette fluctuation d’opi-
nions, sa répugnance pour I’épitre de Jacques, qui date déja de
1520, n’a pas varié: Jacques est un fou, dit-il, son épitre est

1 Le reproche fut adressé aux protestants par Johannes Eck (1525) et
Albert Pigghius (1538.)

2 Berger, 1. 1. p. 89.

3 Berger, p. 70-72.



LA LEGITIMITE DE LA CRITIQUE PROTESTANTE 61

de paille, en contradiction formelle et inconciliable avec Paul!.
Zwingli ne tient pas ’Apocalypse pour un livre biblique; il use
volontiers des livres dont I’'Eglise chrétienne fait usage, mais
de chacun suivant sa valeur ; il prend conlre Luther la défense
de I'épitre de Jacques; mais au fond la critique et ses har-
diesses n’ont rien qui le tente. Peut-étre faut-il Pattribuer au
fait qu’a ses yeux I’Ecriture était moins nécessaire au chrétien
qu’elle n’était aux yeux des autres réformateurs: « celui qui
est né de I’Esprit, disait-il, n’a plus besoin d’aucun livre:
car la loi de Dieu est inscrite dans son cceur 2. » Calvin, exé-
géte de premier ordre, qui ne veut pas que « le texte soit tiré
de force, » qui estime que « le vrai et naturel sens de I'Ecri-
ture c’est celui qui est simple et naif, » et qui considére que
« la principale vertu d’un expositeur consiste en une briéveté
facile et qui n’emporte point d’obscurité, » ce méme Calvin est
inférieur comme critique du canon. Il « rec¢oit volontiers » le
passage contesté des trois témoins (1 Jean V, 7) que Luther
n’admit jamais. Tandis qu’il appelle expressément la premiére
épitre de Jean authentique, il ne parle ni de la seconde ni de
la troisieme. La seconde de Pierre n’est pas directement apos-
tolique ; mais « par le commandement de l'apotre quelqu’un
des disciples a ici recueilli et compris brievement ce que la
nécessité des temps requérait. » Il n’ose pas attribuer & Paul
Iépitre aux Hébreux et craint Jd’affirmer lequel des deux
Jacques est 'auteur de I’épitre connue sous ce nom. De Béze,
malgré les précieux éléments de critique qu’il avait entre les
mains, n’en a pas fait grand usage et se distingue par une
grande timidité : aussi déclare-t-il tous les livres du Nouveau
Testament aulhentiques. Dans I’Eglise luthérienne Chemnitz
(1 1586) se moque du concile de Trente pour avoir canonisé des
livres que l'ancienne église n’avait pas reconnus. Il veut des
témoignages fermes, certains, unanimes de 'ancienne église et
refuse l'autorité doctrinale aux sept antilégomenes comme

1 1d. p. 87, 102, 104.

2 1d. p. 108-111. Zwingli disait encore: « Ne pensez pas que le Saint-
Esprit ait ét€ enfermé dans la Palestine: Platon s'est aussi abreuvé aux
saintes sources et Séntque a 6té un homme saint. »



62 F.-C.-J. VAN GOENS

apocryphes 1. Aprés lui, les théologiens luthériens donnent de
plus en plus dans le conservatisme. Les doutes d’autrefois s’é-
vanouissent, Gerhard parle des librt canonici secundi ordinis,
Quenstedt, Baier, Calovius de livres deutéro-canoniques. Hollaz
supprime toute distinction. On se cramponne & un canon im-
muable dans chaque lettre, également garanti dans toutes ses
parties ; on suspecte et écarte toute critique comme une ten-
tation du malin.

Une heureuse réaction partit des arminiens en Hollande,
notamment de Hugo Grotius ; des juifs, notamment de Spi-
nosa ; des catholiques Richard Simon, du Pin, Huet ; on con-
nait les travaux de Wetstein, Michaélis, Lessing. Mais le grand
mouvement date de Semler & Halle (- 1791); il réclame en
faveur de 1’église protestante le méme droit qu’eut 'ancienne
Eglise & former le canon et qu’eut Luther & porter ses juge-
ments hardis sur certains livres. Il se propose de fixer I'au-
thenticité d’une production littéraire d’aprés les analogies
historiques et la vraisemblance intime 2. Ce fut surtout I.-C.
Baur qui de nos jours continua cette ceuvre avec éclat et
ouvrit & la criticque biblique une phase nouvelle et féconde en
posant pour principe que I'dge d’un livre doit se juger d’apres
les doctrines qui y sont professées, et non d’aprés les données
de la tradition et en faisant ainsi descendre cette derniére du
role de juge a celui de simple témoin.

1I

Apres cette esquisse rapide de 'histoire de la critique pro-
testante du canon du Nouveau Testament, nous demandons si
cette critique est fondée 3.

' H. J. Holtzmann, Lehrbuch der historisch-kritischen Einleitung in
das Newe Testament, 1885, p. 176.

2 Ibid. p. 180.

# Nous reproduisons ici les considérations de la plus récente des intro-
ductions au Nouveau Testament, celle de M. Holtzmann, professeur de
théologie & Strasbourg. Ce sera en recommander 1'étude sérieuse i ceux
qui ne connaissent pas encore cette importante élucubration théologique
de I'Allemagne. I’auteur, sans renier son point de vue, s’est appliqué &



LA LEGITIMITE DE LA CRITIQUE PROTESTANTE 63

Le protestantisme se demande ce qui garantit la justesse de
la notion et de I'étendue du canon en présence de ses origines
toujours mieux entrevues. (Cest ce qui détermine sa vocation
dans le domaine de I'isagogique biblique. Est-il encore possible
a la science protestante d’accepler les écrits du Nouveau Tes-
tament, un & un et dans leur totalité, des mains del’antiquité avec
les étiquettes que les évéques et les péres de 'ancienne église
catholiqque y ont apposées? Est-il possible d’y opposer le postulat
aprioristique de la foi dans la direction spéciale de la Provi-
dence, comme on 1’a fait encore de nos jours ? Est-il en général
encore possible de conserver la notion du canon en opposition
& la tradition de I'Eglise, aprés qu’il a été constaté que la tradi-
tion n’est pas quelque chose d’achevé, de complet & chaque
époque de I'histoire de I'Eglise, mais quelque chose de formé
peu & peu, d’inachevé, d’incomplet, qui ne s’est fait ni en une
seule fois ni en un seul jour ? N’y a-t-il pas de quoi provoquer
la critique, quand nous ne voyons apparaitre le canon dans
ses éléments essentiels que vers 'an 200 et n’obtenir ses
éléments actuels que vers I’an 400 ? Lt méme, entre ces deux
termes, nous voyons I'Occident, Rome en téte, non convaincu
de lorigine paulinienne de lépitre aux Hébreux, tandis que
I'Orient proclame I’origine non apostolique de ’Apocalypse et
n’est pas str au 1Ve siécle des épitres catholiques, dont, au
reste, on ne trouve que peu de traces avant le second siecle.
D’autre part, on range jusqu’au troisieme siecle et au dela,
parmi les livres canonicues, des productions qui furent exclues
du canon & partir de Pan 400. En effet, plusieurs péres citent
comme authenticques, inspirés, canoniques, des écrits comme
I'évangile aux Hébreux, les actes de Paul, le pasteur d’Hermas,
les lettres de Clément de Rome, celle de Barnabas, celle de
Polycarpe, les prophéties d’Hystaspe et de la Sibylle, les Re-
cognitiones de Clément, le symbole apostolique (littéralement
composé par les apotres, selon Ambroise, Rufin, Jérome, les
évéques de Rome), enfin la riche littérature de Pierre, son

une exposition objective de toutes les opinions scientifiques qui se sont
prononcées sur la matitre. Le lecteur y trouvera de quoi vérifier nos
allégations.



64 F.-C.-J. VAN GOENS

soayyéhov, SON whguyua, SON amoxdduies, et cependant 'Eglise n’a
conservé que les deux épitres de Pierre que nous connaissons.

Insistons sur ce dernier fait, car il est curieux. Pourquo
I’Eglise a-t-elle laissé tomber tout ce qui était répandu sous le
nom de Pierre, excepté ces deux épitres? Il y avait ici des
motifs analogues & ceux du protestantisme, & savoir une cri-
tique historique, comme le prouve au reste I’existence des
antilégoménes. Si 'on n’avait visé qu’a ce qui est édifiant ou
transmis par 'antiquité sous un nom vénéré, notre code sacré
elit été dix fois plus gros, car les écrits supposés et apocryphes
étaient légion selon Irénée et se montaient & mille selon Epi-
phane. Il faut donc qu’il y ait eu un certain tact historique &
exclure, par exemple, la lettre de Clément de Rome, parce
qu’elle ne passait pas pour apostolique, quoiqu’elle surpassat
en age une douzaine d’écrits du Nouveau Testament. Notons
encore que déja Irénée, mais surtout les origénistes se montrent
sensibles & certaines propriétés du style. Ainsi Denys d’Alexan-
drie reconnait la différence de style qui existe entre 'évangile
de Jean et I’Apocalypse, au point de refuser de leur donner le
méme auteur. Les Alexandrins, tout en attribuant I’épitre aux
Hébreux & Paul, ne laissent pas d’étre frappés de la différence
d’élocution et I'expliquent par la collaboration de Luc ou de
Clément, tandis que I’Occident proteste contre ’origine pauli-
nienne de cette épitre pendant le II¢, le 111¢ et la moitié du IVe
siécle. S1 Hermas n’a pas pu obtenir pour son Pasteur le cachet
apostolique de la part des synodes de Rome, il faut admettre le
caractére historique de ce rejet, parce que d’une part on sym-
pathisait avec le contenu du livre et que de 'autre il était ré-
cent!. Ajoutons que les plaintes au sujet de la fécondité de la
littérature apocryphe des hérétiques prouve qu’on n’était pas
disposé a tout accepter. On connait dans les épitres aux Thes-
saloniciens les passages ol l'auteur prie ses fréres de ne pas
se laisser troubler par quelque lettre & lui attribuée (2 Thes.
II, 2) et revét expressément la sienne de sa signature authen-

t Le canon de Muratori de I'an 170 environ, dit d'Hermas : nuperrime
temporibus nostris in urbe Roma, sedente cathedra wrbis Romee FKeclesice
Pio Episcopo, fratre ejus.



LA LEGITIMITE DE LA CRITIQUE PROTESTANTE 6o

tique (III, 17). Denys, évéque de Corinthe, se défend contre la
fubrication de lettres sous son nom. Irénée conjure, au nom de
Christ, ses copistes de ne pas commetire de faux. Enfin on
connait la peine infligée au presbytre qui avait fabriqué les
actes de Paul et de Thécla : « un prétre d’Asie, grand admi-
rateur de Paul, crut salisfaire sa piété en bélissant un petit
roman plein de charme, ol Paul convertissait une belle jeune
fille d’Iconium, nommeée Thécla, se 'attachait par un attrait
invincible et faisait d’elle une martyre de la virginité. Le prétre
ne cacha pas bien son jeu; on le questionna; on le mit au
pied du mur et il finit par avouer qu'il avait fait tout cela « par
» amour pour Paul?. »

Conclusion : en formant le canon I’Eglise a voulu se ratta-
cher au christianisme primitif : or, un pareil procédé était,
comme les faits allégués le prouvent, inséparable de quelgue
souct de la critique.

111

Mais voici le revers de la médaille : le fait des précautions
qu'on devait prendre prouve lincertitude de la tradition
écrite. Le passage de la seconde épitre aux Thessaloniciens, la
plainte de Denys, le roman de Thécla attestent qu’on supposait
toutes sortes d’écrits @ or quelle était Iattitude de I'antiquité
en présence de ce fait? Il faut le dire : elle n’était rien moins
que celle du vrai critique historique.

[’antiquité grecque et romaine se souciait fort peu de la vé-
rité historique. Sous ce rapport, un Aristote méme ne s’élevait
pas au-dessus de son siecle. Les néoplatoniciens fabriquaient
des centaines d’écrits sous le nom de Pythagore et des anciens
pythagoriciens, sans qu’aucune voix protestit. Or, cela se
faisait & Alexandrie, c’est-a-dire sous les yeux de la critique
littéraire. Sous ce rapport les Juifs d’Alexandrie ne différaient
pas de leurs concitoyens paiens; ils fabriquaient & la gloire du
monothéisme des oracles sibyllins etfaisaient desinterpolations
dans Sophocle; ils attribuaient un poéme monothéiste de leur

' Nous empruntons ce vécit i M. Renan, I'Eglise chrétienne, p. 523,
THEOL. ET pHIL. 1887, 5



66 F.-G.-J. VAN GOENS

facon & un poéte grec, Phocylide, du VIe siecle avant Jésus-Christ
et tout un livre sur les juifs & un contemporain d’Alexandre,
Hécatée d’Abdére. Un autre juif alexandrin avait imaginé la,
fable bien connue de l'origine merveilleuse de la version des
LXX : Justin, Irénée, Tertullien la rapportent en toute con-
fiance. D’autres péres en appellent sans sourciller aux prédic-
tions de la Sibylle qui, tout en se disant descendre de No¢,
n’annonce pas seulement la tour de Babel, mais encore le
parricide de Néron et I’éruption du Vésuve sous Tite. L’épitre
de Jude en appelle hardiment & un livre prophétique d’'Hénoch,
le bisaieul de Noé, le petit-fils d’Adam et d’Eve. Que sil'on
objecte que le déluge nous sépare d’Hénoch, Tertullien aura
soin de répondre que Noé a emporté ce livre avec lui dans
Parche.

Il n’est pas surprenant que ceux qui acceptent si facilement
des faux soient disposés & en commettre a leur tour. C'est ce
qui s’est vu en effet. On altére les LXX dans un intérét chré-
tien et on insére un témoignage élogieux de Jésus-Christ dans
les écrits de Josephe. Au second si¢cle se fabrique une corres-
pondance entre Jésus et le roi d’Kdesse Abgar V; plus d'un
siecle plus tard Eusc¢be le tire des archives d’Edesse, sans
s'étonner que dans cet écrit Jésus en appelle au quatriéme
évangile. Les apologistes chrétiens en appellent & des édits
impériaux fabriqués en vue de la gloire du christianisme.

Il estdonc clair comme le jour que les écrivains sur lesquels
repose le jugement traditionnel porté sur les livres canoniques
abondent en malentendus et en légendes. D’ou il résulte que
la conscience protestante ne peut plus ¢tre ici simplement affir-
mative, comme celle du catholicisme, en présence de ces-livres
et que la critique externe ne suffit pas pour établir la vérité de
la tradition.

IV

Notre jugement deviendra plus défavorable encore si nous
étudions 'emploi que Uantiquité chrétienne a fait des secours
de critique qu’elle possédait.



LA LEGITIMITE DE LA CRITIQUE PROTESTANTE 67

Les Péres quiont vécu vers 'an 200 se bornent & affirmer
que les écrits du Nouveau Testament ont été conservés dans
I'Eglise depuis les temps apostoliques. Si on en demande la
preuve, Tertullien nous renverra a la succession des évéques :
mais qu’esl-ce que cetie succession ? Elle consiste en catalogues
ou listes d’évéques dressés d’apres 'analogie et lasymétrie dans
Iintéret catholique, sans le secours de quelques notices histo-
riques de quelque valeur. Plus ces listes remontent haut, plus
elles sont fabuleuses. Ainsi, par exemple, Denys, évéque de Co-
rinthe, fait de son Eglise une fondation commune de Pierre et de
Paul, au mépris des épitres de Paul aux Corinthiens qui lui
étaient pourtant connues. Notons encore que l'ancienne Eglise
catholique avait le besoin naif de se représenter le présent
comme ayant toujours existé ; ¢’est ce qui la portait & confondre
Porigine du christianisme avec celle de I'Eglise : fiction déplo-
rable qui l'empéchait de voir les choses dans leur vrai jour,
c’est-d-dire dans leur jour historique !. Ainsi on a pu faire de
Simonle magicien le pére du gnosticisme et méler lactivité de
Pierrea la fondation des Eglises de Rome et de Corinthe. Irénée
surtout peut nous servirici de preuve frappante. Il assure avoir
eu des rapports intimes avec les disciples de l'apotre Jean et
ne sait pourtant raconter (ue des inexactitudes sur le nombre
mystérieux de 'Apocalypse; il prétend que I’évangile de Luc
est dit aux communications de Paul, tandis que Luc, dans son
prologue, affirme catégoriquement ses investigations indépen-

! Gardons-nous de juger trop séverement une époque ot nos notions de
probité littéraire et méme de véracité n’avaient pas encore pris possession
de la conscience des hommes; ot I'on n’avait pas encore appris i se sé-
parer de son sitcle et en quelque sorte de soi-méme, de ses propres senti-
ments, de ses propres vues, pour entrer dans I'esprit des temps qui ne
sont plus. « Il faut une grande habitude des recherches historiques pour
savoir combien I'homme ancien differe de 'homme moderne; il faut une
souplesse d'esprit peu commune pour se transportar dans une antiquité
reculée et en épouser un moment les préjugés et les passions;il faut
enfin une haute impartialité d’esprit pour se détacher de sa propre ma-
niere de voir et renoncer i en faire la mesure du possible et la vegle du
vral. » (Edm. Schérer. Itudes eritiques sur la littérature contemporaiie
1, 189, édition 1863.)



i 17.-C.-J. VAN GOENS

dantes. Enfin, pour comble, Irénée cite comme une sentence
é¢manée de la bouche de Jésus et garantie par lapdtre Jean les
absurditéssuivantes : il viendra des jours ou naitront des vignes
dont chacune contiendra 10 000 ceps et danschaque cep il y aura
10 000 bras et dans chaque bras 10 000 rejetons et dans chaque
rejeton 10 00C grains, et chaque grain pressé donnera 50 000
muids de vin. De méme chaque grain de froment produira
10 000 épis et chaque épi donnera 10000 grains et chaque grain
10 000 livres de farine !. Apres qu’lrénée a transmis comine
parfaitement authentiques de pareils témoignages, est-il permis,
est-il possible, comme on 'a fait et comme on le fait encore
dans certains rangs théologiques, d’invoquer ce Pére comme
témoin irréfragable, lorsqu’il attribue le quatrieme évangile au
fils de Zébédée, a l'apitre Jean ? Concluons plutdt que lan-
cienne Eglise n’éprouvait guére le besoin de la critique et
mancuait des principes et des moyens suffisants pour examiner
sérieusement un fait historique, tandis que la crédulilé de ses
représentants théologiques était sans bornes.

‘T

Ce n’est pas tout. Il faut ajouter qu’appelés & décider sur la
canonicité des saints livres, leur tntention 7’était pas toujours
de dégager autant qu’il dépendait d’eux la vérité historique.

En effet, en principe, on disait : n’est canonique que ce qui
est certainement apostolique; mais dans la pratique, Eusebe
lui-méme se contente de ce qui est généralement attesté; et la
o1 cette preuve fait défaut, il insiste sur le besoin de I'Eglise
qui demande quelque chose de fixe. Il dira tout d’une haleine
que l'épitre de Jacques est d’une authenticité douteuse, mais
que le jugement de la majorité remédie a cet inconvénient,
puisque cette épitre est lue publiquement dans la plupart des
Eglises avec les autres épitres(H. E. II, 23-25). Jérome est animé
du méme esprit : I'épitre de Jude, dit-il, a mérité 'autorité par
'usage. Mais ce furent surlout les débats dogmatiques du IV®
siecle qui exercérent une influence déplorable sur le jugement

' Cf. Renan. Egl. chr. pag. 132,



LA LEGITIMITE DL LA CRITIQUE PROTESTANTE 69

de ’Eglise. Athanase, le pére de l'orthodoxie, prend les devants
dans la question de la cloture du canon. Il adiet ou rejette
selon le besoin de la cause : Hermas est rejeté, mais "Apoca-
ypse est authentiquée, bien quune longue série de DPéres
grecs 'eit refusée & lapdtre Jean & cause du montanisme et
du chiliasme. Rufin, Jérome, Augustin transportent le juge-
ment d’Athanase en Occident, ol le besoin d’une vérité pal-
pable se manifeste sous les formes les plus grossiéres. Aux
quatriéme et cinquiéme siécles il est rare qu’on cite 'antiquité.
Déjad Eusébe en appelle souvent & Origéne qui, & son tour,
n’interroge que la diffusion. et la reconnaissance des livres et
fait de ce qu’il appelle amostolxh dof0doiix la base pratique de la
canonicité. Il est de plus en plus convenu que la doctrine
apostolique est une et qu’elle s’accorde tant avec I’Ancien
Testament qu’avec la doctrine établie, tandis qu’on s’amuse &
jouer sur le nombre de quatre évangiles, sur celui de sept des
épitres catholiques et sur celui de quatorze des épitres de Paul.

Il n’y aura donc pas de témérité 4 coneclure qu’a partir des
débats ariens la tradition patristique n’est plus d’aucune va-
leur. En revanche, les témoignages des 70 ans qui suivirent
I'dge apostolique, ont plus de prix que ceux des 1700 années
subséquentes. Malheureusement les témoignages de Pan 70 &
I'an 150, ceux des péres apostoliques et de Justin, sont clair-
semes et obscurs. Ils demandent & étre vérifiés tant par leur
contenu que par leurs rapports avec les livres du Nouveau
Testament et & étre complétés & laide de la critique interne.
A partir de 180 les témoignages se mulliplient, mais la tradi-
tion qui s’est déja formée ne plonge qu’exceptionnellement ses
racines dans an passé plus reculé. Il y a pour l'origine des
livres du Nouveau Testament quelque chose de beaucoup plus
important que le témoignage expres des peres de I'Eglise : ce
sont les témoignages indirects que leur attitude rend & la pré-
sence et & 'emploi de ces livres. Ici on peut prouver pas a pas
que chacun de ces écrits a vu le jour & mesure qu’il a fait son
apparition dans la littérature ecclésiastique.



~1
f=,
<

F.-C.-J. VAN GOENS

VI

Dans les conditions gque nous venous de tracer la critique in-
terne devira ausst avoir sa voix au chapitre, dans les cas ol
Paudition des témoins, c’est-a-dire la tradition, semble déja
amener un résultat final. Donnons-en quelques exemples. Voild
le quatrieme évangile'qui présuppose évidemment les contrastes
et les écrits de I’dge apostolique et se trouve dans une incon-
testable dépendance des épitres de Paul, de I’Apocalypse et
méme des synoptiques. Un pareil ensemble de faits donne lieu
a la question de savoir si cette ceuvre peut étre celle d’'un des
premiers apodtres, alors méme que tous les Péres, depuis Théo-
phile et Polycrate, 'ont affirmé des longtemps ; ajoutons : alors
méme ue cette ceuvre s’annoncerait comme celle d’un témoin
oculaire. Voila la premiére épitre de Pierre! Elle différe de la
maniére dont les premiers apotres annoncaient I’Evangile telle
qu’elle résulte des épitres de Paul; au contraire, elle partage
les idées et les expressions de ces épitres. On se demande alors
avec fondement si cette épitre peut étre de Pierre, alors méme
que Polycrate I’a lue et que le nom de Pierre se trouve en téte.
D’autre part, voila les épitres & Timothée et & Tite qui s'écar-
tent de I'évangile paulinien et le contredisent méme, mais qui
connaissent évidemment les deux écrits de Luc. Il est permis
alors de se demander si ces épitres sont sorties de la plume de
Paul, quoiqu’elles figurent déja dans le canon de l'ancienne
église catholique et soient munies du nom de l'apdtre. Les
signes d’interrogation se multiplient, si un document prétendu
apostolique tient compte d’événements plus récents ou brille
par son absence dans les phasesantérieures du développement
littéraire et ecclésiastique.

VII

On a demandé si de pareils procédés ne compromettent pas
le caractere personnel des auteurs ? Ainsi Calvin disait & propos
de la seconde épitre de Pierre : « Soutenir que I'auteur se soit
déguisé, s’attribuant le nom et les qualités d’un autre, ce serait



LA LEGITIMITE DE LA GRITIQUE PROTESTANTE 71

une facon de faire bien condamnable et une simulation indigne
d’un serviteur de Jésus-Christ!. » Ajoutons qu’il n’est personne
qui d’'un premier mouvement ne soit tenté de nier la possibilité
d’une pareille supercherie. Nous appliquons sans hésiter nos
principes a l'acte en question et nous décidons péremptoire-
ment quele mensonge étant incompatible avec la morale chré-
tienne, un ouvrage destiné & recommander celle-ci ne saurait
¢tre entaché de fourberies. Nous nous enfermons opiniatre -
mont dans nos idées modernes d’apres lesquelles la véracité est
le fondement méme de la morale mondaine, et nous procla-
mons trés haut qu’un chrétien ne saurait affirmer ce qu’il sait
¢tre faux. Enfin, nous étendons ces conclusions aux usages
littéraires, au titre des ouvrages, a la désignation des auteurs,
et nous nous refusons a admettre qu'un fidéle ait pu, cent ans
apres la mort de Pierre ou de Paul, leur attribuer des écrits
qu’il aurait fabriqués lui-méme. Si la tendance d'un livre est
irréprochable, il faut que l'origine en soit honorable. « C’est
ainsi que nous jugeons sans cesse des faits d’aprés nos vues
personnelles, au lieu d’étudier impartialement les faits pour y
conformer nos jugements 2, »

Heureusement que les faits ont ici leur évidence propre et
ne se laissent pas défigurer au gré de nos préjugés.

Remarquons d’abord que l'antiquité n’avait ni intérét pure-
ment historique ni I'idée d’une propriété spirituelle. Elle s’in-
téressait plus & la question de savoir ce qui est écrit qu’a celle
de savoir par qui cela est écrit. Voyez 'Ancien Testament:
les vrais auteurs des livres historiques se dérobent & notre
connaissance : les noms de Moise, de Josué, de Samuel, dus a
la tradition, n’ont é1é choisis que parce que le contenu de ces
livres est consacré aux faits et aux gestes de ces hommes. L'Ec-
clésiaste va plus loin, en se donnant expressément pour Sa-
lomon qui n’a pas pu écrire ce livre. De méme les Proverbes
ne peuvent pas plus étre attribués & Salomon ou les Psaumes &
David que les Pandectes ne peuvent I’étre & Justinien. Le livre

1V, Berger, 1. 1., pag. 122,
> E. Scherer. Etudes critiques sur la littérature contemporaine, I, p. 190,
191.



72 F.-C.-J. VAN GOENS

apocryphe de la Sapience de Salomon montre combien le nom
de ce monarque était devenu l'étiquette d’une certaine litté-
rature. Le méme phénoméne se voit dans la littérature apoca-
lyptique ; elle met des oracles relatifs aux événements les plus
récents dans la bouche ou sous la plume de sages et de pro-
phetes, méme de la plus haute antiquité: Hénoch, les douze
patriarches, Moise, Jérémie, Baruch, Daniel, Esdras.
Observons encore que l'antiquité classique ne procédait pas
autrement. Les écrivains mettaient des discours fictifs dans la
bouche de leurs héros ; ce qui, au fond, équivaut & la supposi-
tion d’écrits entiers. Dans l'un et l'autre cas on atiribue & un
autre des choses qu’il n’a ni dites ni faites. Quand Platon fait
dire & Socrate des choses que Socrate n’a jamais dites et aux-
quelles Socrate n’a jamais pensé, en les entourant méme d’une
foule de détails historiques, il ne faut pas dire, — et ici je cite
textuellement le grand historien de la philosophie grecque,
Edouard Zeller! — que Platon, ne voulait pasfaire passer ces
discours pour historiques; non, il faut dire qu’a peu d’excep-
tions preés il est, comme les autres socratiques, indifférent a la
vérité historique; l’histoire n’est que le véhicule de ses pen-
sées. Lorsque Cicéron dans son beau livre de Amicilia met ses
idées sur les 1évres du célébre Lélius, 'auteur déclare lui-méme
que c’est pour leur donner plus d’autorité, plus gravitatis?. En
écrivant sous un nom emprunté, antiquité ne demandait qu’a
signaler brievement la tendance et le contenu d’un livre.
Disons de plus que dans les milieux chrétiens I'épitre apos-
tolique pouvait devenir une certaine forme littéraire, comme le
dialogue de Platon I'était devenu dans le monde grec. Si des
épitres, comme la seconde aux Thessaloniciens, celle aux Ephé-
siens, celles & Timothée et 4 Tite exigeaient une pareille expli-
cation, elles ne feraient que représenter une forme de rédac-
tion, naive malgré I'arl qu’on y aurait apporté, et possible a
une époque ou on se souciait peu d’une historiographie cri-
tique, mais d’autant plus des intéréts moraux et religieux,
spéculatifs et dogmatiques. Tout en attachant une grande im-

1 Cité par Holtzmann, p. 218.
2 Leelius, 1, 4.



LA LEGITIMITE DE LA CRITIQUE PROTESTANTE 3

portance & l'autorité du nom propre, on n’é¢prouvait cependant
aucun scrupule & abuser de cette autorité et on n’avait pas le
moindre doute sur la légitimité des artifices auxquels on avait
recours. « Loin qu'on crit faire injure au sage antique dont
on prenait le nom, on pensait lui faire honneur en lui attri-
buant de bonnes et belles pensées!. » Ainsi Iamblique, néopla-
tonicien du IVe siécle, loue les pythagoriciens d’avoir ainsi
renoncé a leur propre gloire pour la transporter au fondateur
de I'école. De méme, comme nous 'avons vu, l'auteur de la
légende de Paul et de Thécla, interrogé sur la fiction qu’il
s’était permise, répond franchement qu’il 1’a fait par amour
pour Paul. De méme encore 'auteur d’un livre apocryphe sur
Ienfance de Marie et du Christ justifie son entreprise en décla-
rant qu’il avait voulu satisfaire son amour pour Christ. Le
canon Muratori qui appartient & la fin du second siécle pré-
tend (ue les amis de Salomon ont dressé un monument & la
gloire de ce monarque en composant le livre (apocryphe) de
la Sapience. L’auteur des Actes, en s’appuvant sur quelques
données générales, n’aura pas autrement envisagé les discours
qu’il mettait dans la bouche de Pierre et de Paul. Arrivé 1a, il
n’y avait plus qu’un pas a faire pour écrire une lettre au nom
de ces apotres. Il faut juger un cas pareil comme celui d’'un
homme du XIXe siécle ¢ui voudrait faire parler Luther & la
géneération actuelle. A la base d’un pareil procédé se trouve la
conscience d’'une union spirituelle. On n’admet pas que les
anciens héros soient morts; on veut les faire revivre sous la
forme actuelle. (’est prouver 'importance des grands esprits
de I'antiquité, que d’estimer ne pouvoir dire cu’en leur nom
ce qu’on a pensé dans leur esprit2. Il n’est donc pas surpre-

1 E. Renan. Les évangiles, p. 160.

? Renan, 1. 1. p. 160. « L'opinion de ce temps est que la liste des grands
prophetes est close, qu'ancun moderne ne peut avoir la prétention de
s’égaler aux anciens inspirés. Que fait alors 'homme possédé du désir de
produire sa pensée et de lui donner 'autorité qui lui manquerait s'1l la
présentait comme sienne? Il prend le manteau d'un ancien homme de
Dieu, lance hardiment son livre sous un nom vénéré. Cela ne faisait pas

une ombre de scrupule au faussaire qui, pour répandre une idée qu'il
croit juste, faisait abnégation de sa propre personne. »



T4 F.-C.-J. VAN GOENS

nant que 'ceuvre d’'un Paul ait surtout ouvert la porte a la lit-
térature pseudonyme.

VIII

Ilnous reste & signaler les remaniements que les productions
de l'antiquité chrétienne ont subis de la part de la plus an-
cienne tradition. On tenait moins & copier exactement les
textes qu’a les adapter aux besoins du moment. C’était, pen-
sait-on, conserver aux écrits leur jeunesse et leur action, Ainsi
les synopticques nous présentent des refontes de matiéres pre-
miéres d’apres 'esprit du moment et les intéréts divers. On en
voit aussi les preuves dans les apocalypses d’Hénoch et des
sibylles, dans les Clémentines et les lettres d’Ignace. Enfin,
les couches superposées les unes aux autres sont palpables
dans toute la littérature des symboles, des liturgies, des consti-
tutions; laquelle fait valoir peu & peu son origine apostolique
pour l'accentuer sans déguisement lors de 'avénement de I'E-
glise au trone des césars. La critique fera bien de s’ensouvenir
en présence des écrits du Nouveau Testament ; car les condi-
tions littéraires du IIe siécle ne different pas essentiellement de
celles du 1Ve,

Résumons-nous. Nous avons voulu prouver la légitimité de
la critique protestante du canon du Nouveau Testament, a la
différence de l'acquiescement catholique a la tradition.

Nous en avons appelé aux considérations suivantes :

1° L’ancienne Eglise catholique en voulant, pour former le
canon, se rattacher au christianisme primitif, a manifesté elle-
méme un certain souci de la critique;

20 Cependant cette critique était fort insuffisante ;

3o Elle manquait des principes et des moyens suffisants pour
examiner un fait historique ;

40 Elle était méme loin d’en avoir toujours 'intention;

50 Il en résulte que la critique interne doit avoir aussi sa
voix au chapitre;



LA LEGITIMITE DE LA CRITIQUE PROTESTANTE 75

60 Cette critique ne compromet pas le caractére personnel
des auteurs du Nouveau Testament ;

7° Elle est d’autant plus indispensable que les productions
de I'antiquité chrétienne, y compris le Nouveau Testament, ont
subi des remaniements de 1a part de la plus ancienne tra-
dition.

Nous concluons de toutes ces données au droit et au devoir
de la critique que le protestantisme exerce sur le canon du
Nouveau Testament.

Paris, octobre 1836.



	La légitimité de la critique protestante du canon nouveau testament

