
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 20 (1887)

Artikel: La légitimité de la critique protestante du canon nouveau testament

Autor: Goens, F.-C.-J. van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379400

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379400
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA LEGITIMITE DE LÀ CRITIQUE PROTESTANTE

DU

CANON DU NOUVEAU TESTAMENT1

PAR

F.-C.-J. VAN GOENS

Si la première réforme, celle du XVIe siècle, a délivré les

chrétiens d'un système hiérarchique et leur a donné une liberté
relative à l'égard de la littérature sacrée, il faut que la seconde

réforme, celle du XIXe siècle, les affranchisse de la domination
oppressive d'un corps de littérature biblique et ecclésiastique
et leur procure cette indépendance de l'esprit qui seule peut
apporter la vérité et la vie. C'est dire qu'il faut reconnaître le
droit de la science àia critique du canon.

« Mais c'est entreprendre, disent quelques-uns, la démonstration

d'un axiome ; c'est énoncer un truisme, une vérité
banale. A moins d'attribuer avec le catholicisme une infaillibilité

surnaturelle à l'Eglise, nous sommes obligés de reconnaître

qu'elle a pu se tromper dans la constitution du canon, y
faire entrer des livres qui ne méritaient pas cet honneur et en
exclure d'autres qui l'eussent mieux mérité. Il en résulte que
tout chrétien protestant a le droit, pour ne pas dire le devoir,
de récuser l'autorité de l'Eglise à cet égard, de reviser son

jugement et, le cas échéant, d'y substituer le sien. Il n'y a pas
de protestant qui n'en convienne; ne pas en convenir c'est

1 Travail lu à la société protestante de théologie de Paris clans sa

séance du 19octobre 1886, sauf quelques additions.



LA LÉGITIMITÉ DE LA CRITIQUE PROTESTANTE 57

abdiquer sa qualité de protestant. » Je doute fort que tous les

protestants, anciens et modernes, soient de cet avis. Les églises
de la réformation reçurent tel quel le canon du Nouveau
Testament et, si quelques critiques partielles des docteurs et la

distinction posée çà et là entre les homologoumènes et les

antilégomènes ou dautéro-canoniques permettent de voir dans

le silence des symboles une certaine latitude ou une certaine

incertitude, il faut dire que plusieurs confessions réformées,
celle des Pays-Bas, celle de France, celle d'Angleterre, la
seconde d'Ecosse ont cherché à les prévenir1. A ce point de vue,
l'autorité du canon ne saurait être ébranlée sans que l'autorité
de l'Ecriture, c'est-à-dire le fondement de la foi, en soit également

ébranlée. Les deux notions d'inspiration et de canon
sont strictement corrélatives. Considérer la détermination du

canon comme une affaire de simple critique et la confier aux
discussions de l'école, c'est livrer à l'incertitude ce qui exige la

plus haute certitude, le principe même de l'autorité dogmatique

de l'Eglise. En un mot, le canon est matière de foi, non
de science, et toute réserve ou distinction à cet égard méconnaît

ce fait et porte atteinte à la conscience de l'Eglise et à la

foi de l'individu. La fixation du canon repose sur le testimonium

Spiritus Sancti. (Art. 4 de la Confessio gallicana.) Il en
résulte que le canon a pour base une source divine et pour
conséquence la plus haute autorité sur la foi. Telle est la

conviction de l'antiquité réformée sur lo canon2.
Et de nos jours, dans ces temps de grande réaction au sein

du protestantisme, on peut dire que la grande majorité des

protestants3, continuant ou reprenant la tradition des églises

' Voici par exemple la confession des églises réformées de France,
art. 5 : Nous croyons que la parole qui est contenue dans ces livres est
procédée de Dieu, duquel seul elle prend son autorité et non des

hommes... Il n'est pas loisible aux hommes ni même aux anges d'y ajouter,

diminuer ou changer. Conf. belge, art. 7 : Vetitum est ne quis Dei
verbo (Scriptural quicquam aut addat aut detrahat.

2 Voir Edm. Scherer. Dogmatique de l'Eglise réformée, 1843, p. 44, 45.
3 Les théologiens ne font pas toujours exception. Ainsi Philippi, prof.

à Rostock, dira: l'authenticité du témoignage de l'Eglise primitive il
l'égard du canon du Nouveau Testament peut être considérée comme un



58 F.-C.-J. VAN GOENS

confessionnelles du passé, ne comprend pas que le canon est

proprement l'objet de la science historique. Elle considère,
sinon en théorie du moins dans la pratique, le canon comme
le catalogue officiellement arrêté des livres saints, comme « un
inventaire notarié des archives de l'inspiration, » et le confond
avec la Parole de Dieu. Elle ne distingue pas le domaine
religieux d'avec le domaine historique, comme Calvin appliquait
le testimonium Spiritus Sancii aux éléments historiques autant
qu'aux éléments religieux de la Bible. Elle oublie que ce qui
décide la valeur des choses religieuses, ce n'est pas le témoignage

extérieur, mais l'évidence intrinsèque. Elle n'a pas le

courage de se confier à l'esprit de vérité. Or qu'en résulte-t-il?
C'est que lorsque la critique refuse une épître à Paul ou un
évangile à Jean, on crie haro sur cette action sacrilège et en

qualifie l'auteur de profanateur de la Bible et d'ennemi de

l'Eglise1. N'est-ce pas ce déplorable esprit qui anime à Berlin
et ailleurs même des corps ecclésiastiques et leur inspire le
désir de museler les organes de la science théologique? Après
cela, on ne soutiendra pas que ce soit enfoncer une porte
ouverte que de justifier la critique scientifique du canon.
Hélas que de protestants qui rappellent plus la servitude de

Borne que la liberté des enfants de l'Evangile Nous estimons
donc qu'en exposant les preuves de la légitimité de la critique
protestante du canon du Nouveau Testament, nous affermissons

les uns dans la conviction qu'ils possèdent de cette liberté
et donnerons à réfléchir aux autres sur la validité des raisons

qui les portent à la refuser.

I

On sait où en était la critique biblique avant la réforme. Si

l'on peut dire qu'en aucun temps l'Eglise catholique ne traita

postulat aprioristique de la foi chrétienne en la Providence. (Cf. Hase,
Huit. Red. 1883, p. 82.)

1 Je suis loin de nier que la démonstration de l'inauthenticité d'un
livre biblique donne des résultats très sérieux: mais un principe admis,
ne faut-il pas en accepter les conséquences légitimes?



LA LÉGITIMITÉ DE LA CRITIQUE PROTESTANTE 59

la critique absolument en ennemie ; si l'influence de la renaissance

se fit sentir chez Vives, l'ami de Budé et d'Erasme, et
chez Cajétan, dont le commentaire sur la Bible fut censuré par
la faculté de théologie de Paris — quoique les doutes n'allassent

guère au delà de l'origine de l'épître aux Hébreux — on

peut affirmer que, lorsque Luther parut, on insistait sur l'autorité

de l'Eglise au point de l'estimer supérieure à celle de

l'Ecriture. « Qui vous assure, » disait Pigghius, grand ami de la

hiérarchie, contemporain de Luther, né et mort dans les Pays-
Bas, « qui vous assure, en dehors de l'Eglise, que Matthieu et

Jean, les évangélistes, n'ont pas menti et n'ont pas fait erreur
de souvenir? Tout homme peut se tromper et tromper les

autres. C'est l'Eglise qui a investi de l'autorité canonique
certains livres et les plus considérables, les évangiles, qui ne
tenaient cette autorité ni d'eux-mêmes ni de leurs auteurs ;

c'est elle qui a conservé aux autres l'autorité qu'ils devaient à

leurs auteurs. » Mais c'est le concile de Trente, confirmé par le
Vatican en 1870, qui transforma cette opinion individuelle en

dogme officiel. Il mit tous les livres de la Bible dans la même
classe ; il les fit tous égaux dans toutes leurs parties ;- il déclara
les recevoir et les vénérer avec une égale piété et révérence,
Dieu étant l'auteur de l'un et de l'autre Testament ; il prononça
l'anathème sur tous ceux qui seraient d'un autre avis et
décréta même qu'il fallait tenir pour divine et authentique en
toutes ses parties l'ancienne version connue sous le nom de

Vulgate, justifiée par un usage séculaire dans les églises et dans
les écoles1.

Après cela, pour le catholique romain, il n'y a qu'à tirer
l'échelle ; il n'est plus permis de douter. La conscience catholique

prend une attitude simplement affirmative en présence
du résultat de la formation du canon ; ce résultat est pour elle

une partie intégrante de la vie collective de l'Eglise.
Pour le protestantisme du XVIe siècle le canon existant fut

l'instrument fourni par l'Eglise catholique elle-même pour
l'ébranler jusque dans ses fondements ; il fut le levier destiné

1 Voir S. Berger, La Bible au XVP siècle, p. 136-148.



CO F.-C.-J. VAN GOENS

à briser la tradition qui le lui avait mis entre les mains. On

adopta ainsi contre la tradition un canon qui en était lui-même
le produit. C'était, si on veut, une nécessité du moment ; mais

il faut convenir que les catholiques en ont fait un juste
reproche aux protestants, qui au lieu de comprendre, d'avouer
et de redresser cette inconséquence, l'ont dissimulée et ont
conservé le canon traditionnel tel quel L

Grâce à la renaissance, la Béforme, à ses débuts, eut l'idée
du côté historique du canon. Erasme balance entre la seconde

de Pierre et celle de Jude ; attribue la seconde et la troisième
de Jean au presbytre de ce nom ; doute de celle de Jacques et

ne se conforme qu'ironiquement à l'Eglise quant à l'Apocalypse.

Carlstadt, le plus radical et le plus irritable des théologiens

de Wittemberg, marchant sur les traces de l'initiateur
Erasme, ne veut pas déterminer le canon par des opinions
individuelles et variables, mais par le jugement de l'histoire,
c'est-à-dire par le fait qu'un livre figure au nombre des livres
reçus. En conséquence il appelle l'épître de Jacques, la
seconde de Pierre, la seconde et la troisième de Jean catholica

anonyma; l'Apocalypse est pour lui sur les confins de

l'apocryphe ; enfin tous ces livres sont pour lui tertise et infima;
auctorilatis-. On connaît cet homme vif et personnel qui
s'appelle Luther. A la fin de la préface de la traduction du Nouveau

Testament de 1522, il traite cavalièrement Hébreux, Jude,
Jacques, 2 Pierre, Apocalypse et ne trouve la moelle que dans

l'évangile de Jean, les épîtres de Paul et la première de Pierre;
c'est moins que le canon de l'an 200. C'est ce qui ne l'empêchera

pas de dire en 1535 que l'Ecriture est la reine qui seule
doit commander et à qui tous doivent obéissance et soumission,
tandis que déjà en 1521 il avait appelé la Bible la propre Ecriture

de l'Esprit3. Cependant, malgré cette fluctuation
d'opinions, sa répugnance pour l'épître de Jacques, qui date déjà de

1520, n'a pas varié: Jacques est un fou, dit-il, son épître est

1 Le reproche fut adressé aux protestants par Johannes Eck (1525) et
Albert Pigghius (1538.)

a Berger, 1. 1. p. 89.
3 Berger, p. 70-72.



LA LÉGITIMITÉ DE LA CRITIQUE PROTESTANTE 61

de paille, en contradiction formelle et inconciliable avec Paul L

Zwingli ne tient pas l'Apocalypse pour un livre biblique; il use

volontiers des livres dont l'Eglise chrétienne fait usage, mais
de chacun suivant sa valeur ; il prend contre Luther la défense

de l'épître de Jacques ; mais au fond la critique et ses
hardiesses n'ont rien qui le tente. Peut-être faut-il l'attribuer au
fait qu'à ses yeux l'Ecriture était moins nécessaire au chrétien
qu'elle n'était aux yeux des autres réformateurs : « celui qui
est né de l'Esprit, disait-il, n'a plus besoin d'aucun livre :

car la loi de Dieu est inscrite dans son cœur2. » Calvin, exé-

gète de premier ordre, qui ne veut pas que « le texte soit tiré
de force, » qui estime que « le vrai et naturel sens de l'Ecriture

c'est celui qui est simple et naif, » et qui considère que
« la principale vertu d'un expositeur consiste en une brièveté
facile et qui n'emporte point d'obscurité, » ce même Calvin est

inférieur comme critique du canon. Il « reçoit volontiers » le

passage contesté des trois témoins (1 Jean V, 7) que Luther
n'admit jamais. Tandis qu'il appelle expressément la première
épître de Jean authentique, il ne parle ni de la seconde ni de

la troisième. La seconde de Pierre n'est pas directement
apostolique ; mais « par le commandement de l'apôtre quelqu'un
des disciples a ici recueilli et compris brièvement ce que la

nécessité des temps requérait. » Il n'ose pas attribuer à Paul

l'épître aux Hébreux et craint d'affirmer lequel des deux
Jacques est l'auteur de l'épître connue sous ce nom. De Bèze,

malgré les précieux éléments de critique qu'il avait entre les

mains, n'en a pas fait grand usage et se distingue par une
grande timidité : aussi déclare-t-il tous les livres du Nouveau
Testament authentiques. Dans l'Eglise luthérienne Chemnitz

(f 1586) se moque du concile de Trente pour avoir canonisé des

livres que l'ancienne église n'avait pas reconnus. Il veut des

témoignages fermes, certains, unanimes de l'ancienne église et

refuse l'autorité doctrinale aux sept antilégomènes comme

1 Id. p. 87, 102,104.

- Id. p. 108-111. Zwingli disait encore : « Ne pensez pas que le Saint-

Esprit ait été enfermé dans la Palestine: Platon s'est aussi abreuvé aux
saintes sources et Séneque a été un homme saint. »



62 F.-C.-J. VAN GOENS

apocryphes1. Après lui, les théologiens luthériens donnent de

plus en plus dans le conservatisme. Les doutes d'autrefois
s'évanouissent, Gerhard parle des libri canonici secundi ordinis,
Quenstedt, Baier, Calovius de livres deutéro-canoniques.lloll3.7.
supprime toute distinction. On se cramponne à un canon
immuable dans chaque lettre, également garanti dans toutes ses

parties ; on suspecte et écarte toute critique comme une
tentation du malin.

Une heureuse réaction partit des arminiens en Hollande,
notamment de Hugo Grotius ; des juifs, notamment de

Spinosa ; des catholiques Bichard Simon, du Pin, Huet ; on connaît

les travaux de Wetstein, Michaelis, Lessing. Mais le grand
mouvement date de Seniler à Halle (-j- 1791) ; il réclame en

faveur de l'église protestante le même droit qu'eut l'ancienne

Eglise à former le canon et qu'eut Luther à porter ses

jugements hardis sur certains livres. Il se propose de fixer
l'authenticité d'une production littéraire d'après les analogies

historiques et la vraisemblance intime2. Ce fut surtout F.-C,
Baur qui de nos jours continua cette œuvre avec éclat et

ouvrit à la critique biblique une phase nouvelle et féconde en

posant pour principe que l'âge d'un livre doit se juger d'après
les doctrines qui y sont professées, et non d'après les données
de la tradition et en faisant ainsi descendre cette dernière du
rôle de juge à celui de simple témoin.

II

Après cette esquisse rapide de l'histoire de la critique
protestante du canon du Nouveau Testament, nous demandons si

cette critique est fondée3.

1 H. J. Holtzmann, Lehrbuch der historisch-kritischen Einleitung in
das Neue Testament, 1885, p. 176.

2 Ibid. p. 180.
3 Nous reproduisons ici les considérations de la plus récente des

introductions au Nouveau Testament, celle de M. Holtzmann, professeur de

théologie à Strasbourg. Ce sera en recommander l'étude sérieuse à ceux
qui ne connaissent pas encore cette importante élucubration théologique
de l'Allemagne. L'auteur, sans renier son point de vue, s'est appliqué à



LA LÉGITIMITÉ DE LA CRITIQUE PROTESTANTE 63

Le protestantisme se demande ce qui garantit la justesse de

la notion et de l'étendue du canon en présence de ses origines
toujours mieux entrevues. C'est ce qui détermine sa vocation
dans le domaine de l'isagogique biblique. Est-il encore possible
à la science protestante d'accepter les écrits du Nouveau
Testament, un à un et dans leur totalité, des mains de l'antiquité avec
les étiquettes que les évêques et les pères de l'ancienne église
catholique y ont apposées? Est-il possible d'y opposer le postulat
aprioristique de la foi dans la direction spéciale de la Providence,

comme on l'a fait encore de nos jours Est-il en général
encore possible de conserver la notion du canon en opposition
à la tradition de l'Eglise, après qu'il a été constaté que la tradition

n'est pas quelque chose d'achevé, de complet à chaque
époque de l'histoire do l'Eglise, mais quelque chose de formé

peu à peu, d'inachevé, d'incomplet, qui ne s'est fait ni en une
seule fois ni en un seul jour? N'y a-t-il pas de quoi provoquer
la critique, quand nous ne voyons apparaître le canon dans

ses éléments essentiels que vers l'an 200 et n'obtenir ses

éléments actuels que vers l'an 100? Et même, entre ces deux

termes, nous voyons l'Occident, Borne en tête, non convaincu
de l'origine paulinienne de l'épître aux Hébreux, tandis que
l'Orient proclame l'origine non apostolique de l'Apocalypse et
n'est pas sûr au IVe siècle des épîtres catholiques, dont, au

reste, on ne trouve que peu de traces avant le second siècle.
D'autre part, on range jusqu'au troisième siècle et au delà,
parmi les livres canoniques, des productions qui furent exclues
du canon à partir do l'an 400. En effet, plusieurs pères citent
comme authentiques, inspirés, canoniques, des écrits comme
l'évangile aux Hébreux, les actes de Paul, le pasteur d'Hermas,
les lettres de Clément de Borne, celle de Barnabas, celle de

Polycarpe, les prophéties d'IIystaspe et de la Sibylle, les Re-
cognitiones de Clément, le symbole apostolique (littéralement
composé par les apôtres, selon Ambroise, Bufin, Jérôme, les

évêques de Rome), enfin la riche littérature de Pierre, son

une exposition objective de toutes les opinions scientifiques qui se sont
prononcées sur la matière. Le lecteur y trouvera de quoi vérifier nos
allégations.



64 F.-C.-J. VAN GOENS

z-'jxyyzlw-j, son xrip-jypx, son à-rzoxoùvtyiç, et cependant l'Eglise n'a
conservé que les deux épitres de Pierre que nous connaissons.

Insistons sur ce dernier fait, car il est curieux. Pourquo
l'Eglise a-t-elle laissé tomber tout ce qui était répandu sous le

nom de Pierre, excepté ces deux épitres? Il y avait ici des

motifs analogues à ceux du protestantisme, à savoir une
critique historique, comme le prouve au reste l'existence des

antilégomènes. Si l'on n'avait visé qu'à ce qui est édifiant ou
transmis par l'antiquité sous un nom vénéré, notre code sacré

eût été dix fois plus gros, car les écrits supposés et apocryphes
étaient légion selon Irénée et se montaient à mille selon
Epiphane. Il faut donc qu'il y ait eu un certain tact historique à

exclure, par exemple, la lettre de Clément de Rome, parce
qu'elle ne passait pas pour apostolique, quoiqu'elle surpassât
en âge une douzaine d'écrits du Nouveau Testament. Notons

encore que déjà Irénée, mais surtout les origénistes se montrent
sensibles à certaines propriétés du style. Ainsi Denys d'Alexandrie

reconnaît la différence de style qui existe entre l'évangile
de Jean et l'Apocalypse, au point de refuser de leur donner le
même auteur. Les Alexandrins, tout en attribuant l'épître aux
Hébreux à Paul, ne laissent pas d'être frappés de la différence
d'élocution et l'expliquent par la collaboration de Luc ou de

Clément, tandis que l'Occident proteste contre l'origine
paulinienne de cette épître pendant le IIe, le IIIe et la moitié du IVe

siècle. Si Hermas n'a pas pu obtenir pour son Pasteur le cachet

apostolique de la part des synodes de Rome, il faut admettre le

caractère historique de ce rejet, parce que d'une part on
sympathisait avec le contenu du livre et que de l'autre il était
récent1. Ajoutons que les plaintes au sujet de la fécondité de la

littérature apocryphe des hérétiques prouve qu'on n'était pas
disposé à tout accepter. On connaît dans les épîtres aux
Thessaloniciens les passages où l'auteur prie ses frères de ne pas
se laisser troubler par quelque lettre à lui attribuée (2 Thés.

II, 2) et revêt expressément la sienne de sa signature authen-

1 Le canon de Muratori de l'an 170 environ, dit d'Hermas : nuperrime
temporibus nostris in urbe Roma, sedente cathedra urbis Romas Ecclesia;
Pio Episcopo, fratre ejus-



LA LÉGITIMITÉ DE LA CRITIQUE PROTESTANTE C5

tique (III, 17). Denys, évêque de Corinthe, se défend contre la

fabrication de lettres sous son nom. Irénée conjure, au nom de

Christ, ses copistes de ne pas commettre de faux. Enfin on

connaît la peine infligée au presbytre qui avait fabriqué les

actes de Paul et de Thécla : « un prêtre d'Asie, grand
admirateur de Paul, crut satisfaire sa piété en bâtissant un petit
roman plein de charme, où Paul convertissait une belle jeune
fille d'Iconium, nommée Thécla, se l'attachait par un attrait
invincible et faisait d'elle une martyre de la virginité. Le prêtre
ne cacha pas bien son jeu ; on le questionna; on le mit au

pied du mur et il finit par avouer qu'il avait fait tout cela « par
» amour pour Paul1. »

Conclusion : en formant le canon l'Eglise a voulu se rattacher

au christianisme primitif : or, un pareil procédé était,
comme les faits allégués le prouvent, inséparable de quelque
souci de la critique.

III

Mais voici le revers de la médaille : le fait des précautions
qu'on devait prendre prouve l'incertitude de la tradition
écrite. Le passage de la seconde épître aux Thessaloniciens, la

plainte de Denys, le roman de Thécla attestent qu'on supposait
toutes sortes d'écrits : or quelle était l'attitude de l'antiquité
en présence de ce fait? Il faut le dire : elle n'était rien moins
que celle du vrai critique historique.

L'antiquité grecque et romaine se souciait fort peu de la
vérité historique. Sous ce rapport, un Aristote même ne s'élevait
pas au-dessus de son siècle. Les néoplatoniciens fabriquaient
des centaines d'écrits sous le nom de Pythagore et des anciens

pythagoriciens, sans qu'aucune voix protestât. Or, cela se

faisait à Alexandrie, c'est-à-dire sous les yeux de la critique
littéraire. Sous ce rapport les Juifs d'Alexandrie ne différaient
pas de leurs concitoyens païens ; ils fabriquaient à la gloire du

monothéisme des oracles sibyllins et]faisaient des interpolations
dans Sophocle; ils attribuaient un poème monothéiste de leur

' Nous empruntons ce récit a M. Renan, l'Eglise chrétienne, p. 523.

THÉOL. ET PHIL. 1887. 5



66 F.-G.-J. VAN GOENS

façon à un poète grec, Phocylide, du VIe siècle avant Jésus-Christ
et tout un livre sur les juifs à un contemporain d'Alexandre,
Hécatée d'Abdère. Un autre juif alexandrin avait imaginé la
fable bien connue de l'origine merveilleuse de la version des

LXX : Justin, Irénée, Tertullien la rapportent en toute
confiance. D'autres pères en appellent sans sourciller aux prédictions

de la Sibylle qui, tout en se disant descendre de Noé,
n'annonce pas seulement la tour de Babel, mais encore le

parricide de Néron et l'éruption du Vésuve sous Tite. L'épître
de Jude en appelle hardiment à un livre prophétique d'Hénoch,
le bisaïeul de Noé, le petit-fils d'Adam et d'Eve. Que si l'on
objecte que le déluge nous sépare d'Hénoch, Tertullien aura
soin de répondre que Noè a emporté ce livre avec lui dans

l'arche.
Il n'est pas surprenant que ceux qui acceptent si facilement

des faux soient disposés à en commettre à leur tour. C'est ce

qui s'est vu en effet. On altère les LXX dans un intérêt chrétien

et on insère un témoignage élogieux de Jésus-Christ dans

les écrits de Josephe. Au second siècle se fabrique une
correspondance entre Jésus et le roi d'Edesse Abgar V ; plus d'un
siècle plus tard Eusèbe le tire des archives d'Edesse, sans

s'étonner que dans cet écrit Jésus en appelle au quatrième
évangile. Les apologistes chrétiens en appellent à des édits

impériaux fabriqués en vue de la gloire du christianisme.

Il estdonc clair comme le jour que les écrivains sur lesquels

repose le jugement traditionnel porté sur les livres canoniques
abondent en malentendus et en légendes. D'où il résulte que
la conscience protestante ne peut plus être ici simplement
affirmative, comme celle du catholicisme, en présence de ces-livres

et que la critique externe ne suffit pas pour établir la vérité de

la tradition.

IV

Notre jugement deviendra plus défavorable encore si nous
étudions l'emploi rpie l'antiquité chrétienne a fait des secours

de critique qu'elle possédait.



LA LÉGITIMITÉ DE LA CRITIQUE PROTESTANTE 67

Les Pères qui ont vécu vers l'an 200 se bornent à affirmer
que les écrits du Nouveau Testament ont été conservés dans

l'Eglise depuis les temps apostoliques. Si on en demande la

preuve, Tertullien nous renverra à la succession des évêques :

mais qu'est-ce que cette succession Elle consiste en catalogues
ou listes d'évêques dressés d'après l'analogie et la symétrie dans
l'intérêt catholique, sans le secours de quelques notices
historiques de quelque valeur. Plus ces listes remontent haut, plus
elles sont fabuleuses. Ainsi, par exemple, Denys, évêque de

Corinthe, fait de son Eglise une fondation commune de Pierre et de

Paul, au mépris des épitres de Paul aux Corinthiens qui lui
étaient pourtant connues. Notons encore que l'ancienne Eglise
catholique avait le besoin naïf de se représenter le présent
comme ayant toujours existé ; c'est ce qui la portait à confondre

l'origine du christianisme avec celle de l'Eglise : fiction déplorable

qui l'empêchait de voir les choses dans leur vrai jour,
c'est-à-dire dans leur jour historique '. Ainsi on a pu faire de

Simonie magicien le père du gnosticisme et mêler l'activité de

Pierre à la fondation des Eglises de Rome et de Corinthe. Irénée

surtout peut nous servir ici de preuve frappante. Il assure avoir
eu des rapports intimes avec les disciples de l'apôtre Jean et

ne sait pourtant raconter que des inexactitudes sur le nombre

mystérieux de l'Apocalypse; il prétend que l'évangile de Luc
est dû aux communications de Paul, tandis que Luc, dans son

prologue, affirme catégoriquement ses investigations indépen-

1 Gardons-nous déjuger trop sévèrement une époque où nos notions de

probité littéraire et même de véracité n'avaient pas encore pris possession
de la conscience des hommes ; où l'on n'avait pas encore appris à se

séparer de son siècle et en quelque sorte de soi-même, de ses propres
sentiments, de ses propres vues, pour entrer tlans l'esprit des temps qui ne
sont plus. « Il faut une grande habitude des recherches historiques pour
savoir combien l'homme ancien diffère de l'homme moderne; il faut une
souplesse d'esprit peu commune pour se transports!- dans une antiquité
reculée et en épouser un moment 1rs préjugés et les passions ; il faut
enfin une haute impartialité d'esprit pour se détacher de sa propre
manière de voir et renoncer a en faire la mesure da possible et la règle du
vrai. » (Edm. Scherer. Etudes critiques sur la littérature contemporaine
I, 189, édition 1863.)



68 F.-G.-J. VAN GOENS

dantes. Enfin, pour comble, Irénée cite comme une sentence
émanée de la bouche de Jésus et garantie par l'apôtre Jean les

absurdités suivantes : il viendra des jours où naîtront des vignes
dont chacune contiendra 10 000 ceps et dans chaque cep il y aura
10 000 bras et dans chaque bras 10 000 rejetons et dans chaque

rejeton 10 000 grains, et chaque grain pressé donnera 50 000

muids de vin. De même chaque grain de froment produira
10 000 épis et chaque épi donnera 10000grains et chaque grain
10 000 livres de farine L Après qu'lrénée a transmis comme

parfaitement authentiques de pareils témoignages, est-il permis,
est-il possible, comme on l'a fait et comme on le fait encore
dans certains rangs théologiques, d'invoquer ce Père comme
témoin irréfragable, lorsqu'il attribue le quatrième évangile au

fils de Zébédée, à l'apôtre Jean? Concluons plutôt que
l'ancienne Eglise n'éprouvait guère le besoin de la critique et

manquait des principes et des moyens suffisants pour examiner
sérieusement un fait historique, tandis que la crédulilé de ses

représentants théologiques était sans bornes.

V

Ce n'est pas tout. Il faut ajouter qu'appelés à décider sur la
canonicité des saints livres, leur intention n'était pas toujours
de dégager autant qu'il dépendait d'eux la vérité historique.

En effet, en principe, on disait : n'est canonique que ce qui
est certainement apostolique; mais dans la pratique, Eusèbe

lui-même se contente de ce qui est généralement attesté; et là
où cette preuve fait défaut, il insiste sur le besoin de l'Eglise
qui demande quelque chose de fixe. Il dira tout d'une haleine

que l'épître de Jacques est d'une authenticité douteuse, mais

que le jugement de la majorité remédie à cet inconvénient,
puisque cette épître est lue publiquement dans la plupart des

Eglises avec les autres ép1tres(H. E. II, 23-25). Jérôme est animé
du même esprit : l'épître de Jude, dit-il, a mérité l'autorité par
l'usage. Mais ce furent surlout les débats dogmatiques du IVe

siècle qui exercèrent une influence déplorable sur le jugement
1 Cf. Renan. Egl. chr. pag. 132.



LA LÉGITIMITÉ DE LA CRITIQUE PROTESTANTE 69

de l'Eglise. Athanase, le père de l'orthodoxie, prend les devants
dans la question de la clôture du canon. Il admet ou rejette
selon le besoin de la cause : Hermas est rejeté, mais l'Apoea-
ypse est authentiquée, bien qu'une longue série de Pères

grecs l'eût refusée à l'apôtre Jean à cause du montanisme et
du chiliasme. Bufin, Jérôme, Augustin transportent le jugement

d'Athanase en Occident, où le besoin d'une vérité
palpable se manifeste sous les formes les plus grossières. Aux
quatrième et cinquième siècles il est rare qu'on cite l'antiquité.
Déjà Eusèbe en appelle souvent à Origene qui, à son tour,
n'interroge que la diffusion, et la reconnaissance des livres et
fait de ce qu'il appelle ànoirxohxvi ooSoSoÇt* la base pratique de la
canonicité. Il est de plus en plus convenu que la doctrine
apostolique est une et qu'elle s'accorde tant avec l'Ancien
Testament qu'avec la doctrine établie, tandis qu'on s'amuse à

jouer sur le nombre de quatre évangiles, sur celui de sept des

épîtres catholiques et sur celui de quatorze des épîtres de Paul.
11 n'y aura donc pas de témérité à conclure qu'à partir des

débats ariens la tradition patristique n'est plus d'aucune
valeur. En revanche, les témoignages des 70 ans qui suivirent
l'âge apostolique, ont plus de prix que ceux des 1700 années

subséquentes. Malheureusement les témoignages de l'an 70 à

l'an 150, ceux des pères apostoliques et de Justin, sont
clairsemés et obscurs. Ils demandent à être vérifiés tant par leur
contenu que par leurs rapports avec les livres du Nouveau
Testament et à être complétés à l'aide de la critique interne.
A partir de 180 les témoignages se multiplient, mais la tradition

qui s'est déjà formée ne plonge qu'exceptionnellement ses

racines dans un passé plus reculé. Il y a pour l'origine des

livres du Nouveau Testament quelque chose de beaucoup plus
important que le témoignage exprès des pères de l'Eglise : ce
sont les témoignages indirects que leur attitude rend à la
présence et à l'emploi de ces livres. Ici on peut prouver pas à pas
que chacun de ces écrits a vu le jour à mesure qu'il a fait son

apparition dans la littérature ecclésiastique.



71) F.-C.-J. VAN GOENS

VI

Dans les conditions que nous venons de tracer la critique
interne devra aussi avoir sa voix au chapitre, dans les cas où

l'audition des témoins, c'est-à-dire la tradition, semble déjà

amener un résultat final. Donnons-en quelques exemples. Voilà
le quatrième évangile'qui présuppose évidemment les contrastes
et les écrits de l'âge apostolique et se trouve dans une
incontestable dépendance des épitres de Paul, de l'Apocalypse et
même des synoptiques. Un pareil ensemble de faits donne lieu
à la question de savoir si cette œuvre peut être celle d'un des

premiers apôtres, alors même que tous les Pères, depuis Théophile

etPolycrate, l'ont affirmé dès longtemps ; ajoutons : alors
même que cette œuvre s'annoncerait comme celle d'un témoin
oculaire. Voilà la première épître de Pierre Elle diffère de la
manière dont les premiers apôtres annonçaient l'Evangile telle

qu'elle résulte des épîtres de Paul ; au contraire, elle partage
les idées et les expressions de ces épîtres. On se demande alors

avec fondement si cette épître peut être de Pierre, alors même

que Polycrate l'a lue et que le nom de Pierre se trouve en tête.
D'autre part, voilà les épîtres à Timothée et à Tite qui s'écartent

de l'évangile paulinien et le contredisent même, mais qui
connaissent évidemment les deux écrits de Luc. Il est permis
alors de se demander si ces épîtres sont sorties de la plume de

Paul, quoiqu'elles figurent déjà dans le canon de l'ancienne
église catholique et soient munies du nom de l'apôtre. Les

signes d'interrogation se multiplient, si un document prétendu
apostolique tient compte d'événements plus récents ou brille
par son absence dans les phases antérieures du développement
littéraire et ecclésiastique.

VII

On a demandé si de pareils procédés ne com,promettent pas
le caractère personnel des auteurs Ainsi Calvin disait à propos
de la seconde épître de Pierre : « Soutenir que l'auteur se soit
déguisé, s'attribuant le nom et les qualités d'un autre, ce serait



LA LÉGITIMITÉ DE LA CRITIQUE PROTESTANTE 71

une façon de faire bien condamnable et une simulation indigne
d'un serviteur de Jésus-Christ1. » Ajoutons qu'il n'est personne
qui d'un premier mouvement ne soit tenté de nier la possibilité
d'une pareille supercherie. Nous appliquons sans hésiter nos

principes à l'acte en question et nous décidons péremptoirement

que le mensonge étant incompatible avec la morale
chrétienne, un ouvrage destiné à recommander celle-ci ne saurait
être entaché de fourberies. Nous nous enfermons opiniâtrement

dans nos idées modernes d'après lesquelles la véracité est
le fondement même de la morale mondaine, et nous proclamons

très haut qu'un chrétien ne saurait affirmer ce qu'il sait
être faux. Enfin, nous étendons ces conclusions aux usages
littéraires, au titre des ouvrages, à la désignation des auteurs,
et nous nous refusons à admettre qu'un fidèle ait pu, cent ans

après la mort de Pierre ou de Paul, leur attribuer des écrits

qu'il aurait fabriqués lui-même. Si la tendance d'un livre est

irréprochable, il faut que l'origine en soit honorable. « C'est

ainsi que nous jugeons sans cesse des faits d'après nos vues

personnelles, au lieu d'étudier impartialement les faits pour y
conformer nos jugements 2. »

Heureusement que les faits ont ici leur évidence propre et

ne se laissent pas défigurer au gré de nos préjugés.
Remarquons d'abord que l'antiquité n'avait ni intérêt purement

historique ni l'idée d'une propriété spirituelle. Elle
s'intéressait plus à la question de savoir ce qui est écrit qu'à celle
de savoir par qui cela est écrit. Voyez l'Ancien Testament :

les vrais auteurs des livres historiques se dérobent à notre
connaissance : les noms de Moïse, de Josué, de Samuel, dus a

la tradition, n'ont été choisis que parce que le contenu de ces

livres est consacré aux faits et aux gestes de ces hommes.
L'Ecclesiaste va plus loin, en se donnant expressément pour
Salomon qui n'a pas pu écrire ce livre. De même les Proverbes

ne peuvent pas plus être attribués à Salomon ou les Psaumes à

David que les Pandectes ne peuvent l'être à Justinien. Le livre
1 V. Berger, 1. L, pag. 122.

- E. Scherer. Etudes critiques sur la littérature contemporaine, I, p. 190,

191.



72 F.-C.-J. VAN GOENS

apocryphe de la Sapience de Salomon montre combien le nom
de ce monarque était devenu l'étiquette d'une certaine
littérature. Le même phénomène se voit dans la littérature
apocalyptique ; elle met des oracles relatifs aux événements les plus
récents dans la bouche ou sous la plume de sages et de

prophètes, même de la plus haute antiquité : Henoch, les douze

patriarches, Moïse, Jérémie, Baruch, Daniel, Esdras.
Observons encore que l'antiquité classique ne procédait pas

autrement. Les écrivains mettaient des discours fictifs dans la
bouche de leurs héros ; ce qui, au fond, équivaut à la supposition

d'écrits entiers. Dans l'un et l'autre cas on attribue à un
autre des choses qu'il n'a ni dites ni faites. Quand Platon fait
dire à Socrate des choses que Socrate n'a jamais dites et
auxquelles Socrate n'a jamais pensé, en les entourant même d'une
foule de détails historiques, il ne faut pas dire, — et ici je cite
textuellement le grand historien de la philosophie grecque,
Edouard Zeller1 — que Platon, ne voulait pas faire passer ces
discours pour historiques; non, il faut dire qu'à peu d'exceptions

près il est, comme les autres socratiques, indifférent à la

vérité historique; l'histoire n'est que le véhicule de ses
pensées. Lorsque Cicéron dans son beau livre de Amicitia met ses

idées sur les lèvres du célèbre Lélius, l'auteur déclare lui-même

que c'est pour leur donner plus d'autorité, plus gravitatisi. En
écrivant sous un nom emprunté, l'antiquité ne demandait qu'à
signaler brièvement la tendance et le contenu d'un livre.

Disons de plus que dans les milieux chrétiens l'épître
apostolique pouvait devenir une certaine forme littéraire, comme le

dialogue de Platon l'était devenu dans le monde grec. Si des

épitres, comme la secondeaux Thessaloniciens, celle aux Ephésiens,

celles à Tirnothée et à Tite exigeaient une pareille
explication, elles ne feraient que représenter une forme de rédaction,

naïve malgré l'art qu'on y aurait apporté, et possible à

une époque où on se souciait peu d'une historiographie
critique, mais d'autant plus des intérêts moraux et religieux,
spéculatifs et dogmatiques. Tout en attachant une grande im-

1 Cité par Holtzmann, p. 218.

2 Lœlius, I, 4.



LA LÉGITIMITÉ DE LA CRITIQUE PROTESTANTE 78

portance à l'autorité du nom propre, on n'éprouvait cependant
aucun scrupule à abuser de cette autorité et on n'avait pas le

moindre doute sur la légitimité des artifices auxquels on avait
recours. « Loin qu'on crût faire injure au sage antique dont
on prenait le nom, on pensait lui faire honneur en lui
attribuant de bonnes et belles pensées '. » Ainsi Iamblique,
néoplatonicien du IVe siècle, loue les pythagoriciens d'avoir ainsi
renoncé à leur propre gloire pour la transporter au fondateur
de l'école. De même, comme nous l'avons vu, l'auteur de la

légende de Paul et de Thécla, interrogé sur la fiction qu'il
s'était permise, répond franchement qu'il l'a fait par amour
pour Paul. De même encore l'auteur d'un livre apocryphe sur
l'enfance de Marie et du Christ justifie son entreprise en déclarant

qu'il avait voulu satisfaire son amour pour Christ. Le

canon Muratori qui appartient à la fin du second siècle
prétend que les amis de Salomon ont dressé un monument à la

gloire de ce monarque en composant le livre (apocryphe) de
la Sapience. L'auteur des Actes, en s'appuyant sur quelques
données générales, n'aura pas autrement envisagé les discours

qu'il mettait dans la bouche de Pierre et de Paul. Arrivé là, il
n'y avait plus qu'un pas à faire pour écrire une lettre au nom
de ces apôtres. Il faut juger un cas pareil comme celui d'un
homme du XIXe siècle qui voudrait faire parler Luther à la

génération actuelle. A la base d'un pareil procédé se trouve la
conscience d'une union spirituelle. On n'admet pas que les

anciens héros soient morts ; on veut les faire revivre sous la
forme actuelle. C'est prouver l'importance des grands esprits
de l'antiquité, que d'estimer ne pouvoir dire qu'en leur nom
ce qu'on a pensé dans leur esprit2. Il n'est donc pas surpre-

1 E. Renan. Les évangiles, p. 160.

- Renan. 1. 1. p. 160. « L'opinion de ce temps est que la liste des grands
prophètes est close, qu'aucun moderne ne peut avoir la prétention de

s'égaler aux anciens inspirés. Que fait alors l'homme possédé du désir de

produire sa pensée et de lui donner l'autorité qui lui manquerait s'il la

présentait comme sienne? Il premi le manteau d'un ancien homme de

Dieu, lance hardiment son livre sous un nom vénéré. Cela ne faisait pas
une ombre de scrupule au faussaire qui, pour répandre une idée qu'il
croit juste, taisait abnégation de sa propre personne. »



74 F.-C.-J. VAN GOENS

nant que l'œuvre d'un Paul ait surtout ouvert la porte à la

littérature pseudonyme.

VIII

Il nous reste à signaler les remaniements que les productions
de l'antiquité chrétienne ont subis de la part de la plus
ancienne tradition. On tenait moins à copier exactement les

textes qu'à les adapter aux besoins du moment. C'était,
pensait-on, conserver aux écrits leur jeunesse et leur action. Ainsi
les synoptiques nous présentent des refontes de matières
premières d'après l'esprit du moment et les intérêts divers. On en

voit aussi les preuves dans les apocalypses d'Hénoch et des

sibylles, dans les Clémentines et les lettres d'Ignace. Enfin,
les couches superposées les unes aux autres sont palpables
dans toute la littérature des symboles, des liturgies, des

constitutions; laquelle fait valoir peu à peu son origine apostolique

pour l'accentuer sans déguisement lors de l'avènement de

l'Eglise au trône des césars. La critique fera bien de s'en souvenir
en présence des écrits du Nouveau Testament ; car les conditions

littéraires du IIe siècle ne diffèrent pas essentiellement de

celles du IVe.

Bésumons-nous. Nous avons voulu prouver la légitimité de

la critique protestante du canon du Nouveau Testament, à la
différence de l'acquiescement catholique à la tradition.

Nous en avons appelé aux considérations suivantes :

1° L'ancienne Eglise catholique en voulant, pour former le

canon, se rattacher au christianisme primitif, a manifesté elle-
même un certain souci de la critique;

2° Cependant cette critique était fort insuffisante ;

3° Elle manquait des principes et des moyens suffisants pour
examiner un lait historique ;

4° Elle était même loin d'en avoir toujours l'intention;
5° Il en résulte que la critique interne doit avoir aussi sa

voix au chapitre;



LA LÉGITIMITÉ DE LA CRITIQUE PROTESTANTE 75

6° Cette critique ne compromet pas le caractère personnel
des auteurs du Nouveau Testament ;

7° Elle est d'autant plus indispensable que les productions
de l'antiquité chrétienne, y compris le Nouveau Testament, ont
subi des remaniements de la part de la plus ancienne
tradition.

Nous concluons de toutes ces données au droit et au devoir
de la critique que le protestantisme exerce sur le canon du

Nouveau Testament.

Paris, octobre 1886.


	La légitimité de la critique protestante du canon nouveau testament

