
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 20 (1887)

Artikel: Quelques difficultés du dogme traditionnel : concernant la vie future
[suite]

Autor: Petavel-Olliff, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379399

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379399
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QUELQUES

DIFFICULTÉS DU DOGME TRADITIONNEL

CONCERNAIT LA VIE FUTURE1

PAR

E. PETAVEL-OLLIFF

IV

L'apôtre Paul était-il conditionaliste

Nous arrivons au sujet qui a occasionné l'article de M. Godet.

L'apôtre Paul était-il conditionaliste? MM. les professeurs
A. Sabatier et Ménégoz, M. le pasteur Causse et, en dernier lieu,
M. Charles Babut avaient répondu oui2. M. Godet dit non, et
d'entrée il combat l'interprétation donnée par M. Babut à cette
déclaration de l'apôtre : « Si Christ n'est pas ressuscité... ceux
qui sont morts en Christ ont péri, apôlonto3. » Suivant M.

Babut, le sens de ce passage « ne saurait faire l'objet d'un doute...
» l'apôtre n'entend certainement pas que les fidèles défunts souf-

» frent en enfer pour l'éternité, mais qu'ils ne revivront pas,

1 Voir la livraison de novembre 1886.
2 A. Sabatier, ouvrage cité. E. Ménégoz, Le péché et la rédemption d'après

saint Paul, Paris, 1882. Ad. Causse, même sujet, Rev. théol, 1883, p. 624. —
C.-E. Babut, De l'enseignement de saint Paul sur la vie future. Rev. théol.
1885, p. 419- D'après M. Ménégoz, « tout le système théologique de Paul
s'écroule » si l'on entend par « la mort autre chose que l'anéantissement
de l'existence. » Ouvrage cité, p. 84.

;i 1 Cor. XV, 18.



QUELQUES DIFFICULTÉS DU DOGME TRADITIONNEL 37

» qu'ils ont disparu, qu'ils sont anéantis. » Le raisonnement de

l'apôtre serait le suivant : L'homme peut périr corps et âme.

Etant pécheur, il marche au-devant d'une destruction complète,
il est en train de retourner dans le néant d'où le Créateur
l'avait fait sortir, mais la miséricorde divine est intervenue. Jésus

nous a promis et reconquis une vie éternelle, et le Tout-Puissant

a revêtu l'Evangile d'un sceau inimitable en ressuscitant
Jésus d'entre les morts. Cette résurrection est devenue le

gage de la nôtre; mais si Christ n'était pas ressuscité, le sceau

divin ferait défaut à l'œuvre de Jésus-Christ, ses promesses
seraient illusoires, et rien ne garantirait plus une vie au delà de

la tombe. Les fidèles défunts seraient entièrement perdus.
Plongés dans la léthargie du Sheôl, ils ne sortiraient jamais de

ce lourd sommeil. C'est pour toujours qu'ils seraient morts.
M Godet pense au contraire « que c'est de la condamnation

» murale du pécheur non pardonné que Paul veut parler en di-
» sant : apôlonto, « ils ont péri. » On sait qu'au point de vue
traditionnel, dont M. Godet paraît être le défenseur, « condamnation

morale» et « peines éternelles» c'est tout un. Paul aurait
enseigné dans notre verset que si Christ n'est pas ressuscité,
ses disciples n'ont d'autre perspective que les tourments éternels

de l'enfer.
Ici recommencent nos difficultés. Nous soumettons à

M. Godet :

1° Unedifficulté philosophique.M.Godet voit dans notre verset
la notion des peines éternelles. Cette notion suppose l'immortalité
native et inaliénable; mais, avec cette hypothèse à sa base, le

raisonnement de l'apôtre ne soutiendrait pas l'examen. Si Paul
eût admis que l'âme est naturellement impérissable, les

Corinthiens, adversaires de la résurrection, auraient eu beau jeu
contre lui. « Si Christ n'est pas ressuscité, auraient-ils dit,
nous savons sur quoi nous rabattre : il nous reste l'immortalité
de l'âme ; nous préférons même de beaucoup cette alternative

à la promesse d'un corps qui serait un nouvel embarras,
une prison et une chaîne. Avec le platonisme, on se passe

avantageusement d'une résurrection. Christ n'est pas ressuscité,

car les morts ne ressuscitent pas, mais ceux qui sont



38 E. PETAVEL-OLLIFF

morts dans la communion morale avec le Christ n'en seront
certainement pas plus malheureux; ils goûteront les joies
ineffables des esprits purs. Ces joies sont les meilleures et les plus
dignes. Avec une âme immortelle, on méprise et on écarte
l'idée de rentrer dans les liens de la matière. »

Si Paul avait admis l'immortalité de l'âme, nous demandons
ce qu'il aurait bien pu répondre aux adversaires de la
résurrection. L'intrépide assurance de sa dialectique prouve évidemment

qu'il ignorait ou voulait ignorer l'hypothèse platonicienne.
Il la traite avec un dédain suprême. Il laisse à Kant le soin d'en
démontrer la faiblesse. Il ne veut pas en entendre parler, à

telles enseignes qu'il le déclare catégoriquement, si Christ n'est

pas ressuscité, l'apôtre ne cherchera aucune consolation dans

les prétendus privilèges des esprits purs; il renoncera à la
carrière apostolique et se fera matérialiste, épicurien plutôt
que platonicien. C'est assez clair : « Si Christ n'est pas ressuscité,

ceux qui ont cru en lui ne ressuscitent pas non plus, et

si les morts ne ressuscitent pas, mangeons et buvons, car
demain nous mourons1. » On n'est pas plus épicurien que
cela. Si les adversaires de Paul avaient été épicuriens, Paul
aurait abondé dans leur sens! Ce serait illogique. Autant qu'on
en peut juger, ces contradicteurs ne pouvaient être que des

platoniciens.
Il semble que l'apôtre prenne plaisir à faire table rase du

spiritualisme gréco-romain, lorsqu'il ajoute : « Si l'espérance

que nous faisons reposer sur le Christ n'avait pour objet que
la vie présente, nous serions les plus malheureux des hommes. »

Cette déclaration implique qu'aux yeux de l'apôtre, si Christ
n'était pas ressuscité, il n'y aurait aucun espoir d'immortalité.
S'il y avait pour l'âme une immortalité séparée, le fidèle pourrait,
devrait espérer une vie meilleure au delà de la tombe, quand
bien même Jésus ne serait pas ressuscité. L'apôtre ne pourrait
vraiment pas dire qu'en dehors de la résurrection le chrétien
est le plus malheureux de tous les hommes. De même encore
dans la conclusion de notre chapitre : « Soyez inébranlables,

1 On touche au doigt la signification alors régnante de mourir : cesser
d'exister.



QUELQUES DIFFICULTÉS DU DOGME TRADITIONNEL 39

dit l'apôtre, car votre travail ne sera pas vain. » Sur quoi

repose ce « car » pourquoi ce travail ne sera-t-il pas sans

valeur Parce que l'âme est immortelle nullement, mais

parce que, l'apùtre vient de le prouver, il y a une résurrection.

Tout ce chapitre, toutes les épîtres de Paul, tout ce qui
nous est raconté de lui dans le livre des Actes, tout le

système paulinien est orienté dans le sens du conditiona-
lisme.

En bon sémite, partout et toujours, l'apôtre foule aux pieds les

prétentions de ces Grecs qui, vers de terre bouffis de vanité,
s'arrogent l'immortalité du Tout-Puissant. On a remarqué le

peu de succès de Paul dans la ville natale des Socrate et des

Platon. Peut-être aurait-il mieux réussi s'il avait cru à

l'immortalité de l'âme. Dans son grand discours à l'Aréopage, quel
excellent exorde ad homincs cette doctrine aurait pu lui fournir

« Athéniens, aurait-il dit, vous êtes les héritiers des sages

qui ont eu la gloire de proclamer l'immortalité de l'âme. Leur

croyance était loin d'être la certitude, Socrate se prenait parfois

à douter de la valeur de ses preuves ; il parlait d'un beau

risque à courir. Athéniens, la certitude qui lui manquait, je
vous l'apporte, je vous annonce un fait propre à confirmer la
foi de vos ancêtres. » Introduite de la sorte, la doctrine de la
résurrection aurait pu trouver meilleur accueil. Présentée

isolément, elle ne provoqua que des sourires, l'auditoire se

dispersa, et le grand apôtre ne put achever son discours.
Dira-t-on qu'il y avait de sa faute et qu'il n'aurait pas dû se

priver d'un moyen puissant de conquérir des sympathies?Il en
faudrait dire autant de Pierre et de Jean, qui, vivant au milieu
des Grecs et des Romains, n'ont jamais cherché dans l'immortalité

de l'âme un point d'appui pour l'Evangile.
2° Une difficulté lexicologique. Nous avons déjà constaté, à

propos des menaces de Jésus-Christ, que le sens vrai du verbe
apollunai est prendre fin. L'interprétation qu'on nous oppose
méconnaît ce sens historique et grammatical ; elle lui substitue
gratuitement celui d'être éternellement coupable et malheureux.

En même temps, elle suscite :

3° Une difficulté grammaticale. Apôlonto, cet aoriste, qu'on



40 E. PETAVEL-OLLIFF

a l'air de nous objecter, se retourne contre l'interprétation
traditionnelle. L'aoriste sert à désigner un acte accompli une fois

pour toutes, «déjà consommé » : c'est l'expression dont M. Godet

lui-même se sert. Comment n'a-t-il pas vu que l'aoriste de

notre texte ruine l'interprétation traditionnelle? La perdition,
au point de vue traditionnel, n'est pas un acte mais un état ;

elle n'est jamais consommée; le processus n'est jamais terminé;
le supplice commencé se poursuit sans fin ni trêve ; les damnés
restent perpétuellement en état de perdition. Pour bien faire,
au point de vue traditionnel, il faudrait ici, au lieu de l'aoriste,
le présent : « sont en voie de perdition, » ou le parfait : « sont
en état de perdition, » les défunts « demeurent perdus, » ou
encore le futur: « ils périront1, » leursentence au jour du jugement

sera la perdition, ils aboutiront à la perdition; mais

jamais, dit Winer, l'aoriste n'a le sens du futur. Par une
coïncidence assez curieuse, cette même forme apôlonto revient
deux fois dans la même épître, lorsqu'il est parlé de ceux qui
« périrent » par les serpents et sous les coups de l'exterminateur2.

C'est bien de faits survenus à un moment donné et

précis, non d'un état permanent, qu'il est. question. II faut donc

traduire dans notre passage ont péri au lieu de sont péris 3.

En présence de ces trois difficultés, l'unique preuve de

M. Godet n'est pas probante. Il insiste sur le verset 17: « Si

Christ n'est pas ressuscité... vous êtes encore dans vos péchés, »

et il en conclut que les fidèles défunts seraient eux aussi dans
leurs péchés, par conséquent, éternellement coupables et

malheureux. Mais pas du tout. Suivant l'apôtre, si Christ n'est

1 Comme par exemple dans Rom. II, 12.

ä X, 9, 10. Comp. Ecclésiastique XLIV, 9.
3 Les versionsde fiilliet et de Darby méritent ici une mention honorable.

De même la traduction anglaise revisée: have perished- M. Godet aussi

traduit fidèlement, mais une pétition de principe fausse son interprétation.

Il répondra que nous avons nous-même une idée préconçue, à savoir
la négation d'une immortalité native et inaliénable, mais il n'ignore pas
qu'en bonne logique c'est a celui qui affirme de faire la preuve de son

affirmation. M. Godet ne nous a pas dit sur quoi il fonde sa supposition
implicite d'une immortalité native et indéfectible. Sur lui pèse l'omis

probandi.



QUELQUES DIFFICULTÉS DU DOGME TRADITIONNEL 41

pas ressuscité, il n'y a ni résurrection, ni immortalité. L'Evangile

n'est plus qu'une immense déception, les apôtres sont de

faux témoins, les fidèles des dupes, leur foi une chimère ; ils
sont « encore dans leurs péchés. » Par conséquent, point de

vie future, la mort va les engloutir, la mort qui a déjà frappé
leurs frères défunts, la mort salaire du péché, la mort sans

phrase, la mort fin de la vie et de toute vie. La « condamnation

morale » n'immortalisera pas les vivants et ne ressuscitera

pas les morts. Loin de là. Cette maîtresse des hautes œuvres
qui s'appelle la mort détruira tant l'âme que le corps (Matth. X,
28). Le sort des défunts est réglé, « ils ont péri ; » car le Sheôl

(nous l'avons vu) n'a qu'une valeur infinitèsime, pratiquement
égale à zéro, lorsque tout espoir d'une résurrection s'est évanoui.

N'est-ce pas assez lugubre comme cela? Imaginer par
surcroît une immortalité forcée, supposer que ces pauvres fidèles
déçus seront la proie de supplices éternels, l'hypothèse, faite
en l'air, paraît aussi révoltante que chimérique.

Elle répugne tellement que l'interprétation antiplatonicienne

s'est imposée à plusieurs commentateurs, même non
conditionalistes : Cruden, par exemple, dans sa Concordance,
Webster et Wilkinson, le DrBloomfield et Bengel. « Les fidèles
défunts, dit Bengel, seraient comme s'ils n'avaient jamais été1. »

« Il faut, dit le savant et pieux Olshausen, tenir compte du fait

que l'apôtre n'admet pas la possibilité d'une survivance de l'âme
en dehors d'un organisme corporel. La doctrine de l'immortalité

de l'âme est totalement étrangère à l'enseignement biblique ;

on ne trouve ni le nom ni la chose. Des limites corporelles
ont été assignées à tous les esprits créés2. »

Partant de l'a priori platonicien, M. Godet en arrive à doter
finalement « tous les hommes », les réprouvés y compris,
d' «un corps inattaquable à la mort. » Nous ne demanderons

pas si cette expression est inattaquable à la grammaire, mais

seulement si ces quatre mots ne pourraient pas se réduire à

un seul : immortel, impérissable ou indestructible, en grec
athanatos ou aphthartos. L'apôtre aurait bondi, semble-t-il, en

1 Gnomon, in loco ¦ « Nulli sunt. ..ac si nunqilam fuissent. »

'2 Biblischer Comment-, in loco. Cf. Olshausen sur Luc SVI, 24.



42 E. PETAVEL-OLLIFF

entendant appliquer de pareilles épithètes aux méchants. Bien
loin d'obtenir l'incorruptibilité, aphtharsia, les méchants
sèment pour la chair et moissonneront de la chair la corruption,
phthora. L'apôtre, dans notre chapitre, déclare que « la

corruption, phthora, n'héritera pas l'incorruptibilité, aphtiiarsia. »

L'incorruptibilité est un état glorieux, le privilège exclusif de

Dieu et des fidèles, le suprême objet de l'ambition des justes,
un synonyme de la gloire éternelle. Le parallélisme des versets

42 et 43 assimile les deux substantifs gloire et incorruptibilité.

Ira-t-on jusqu'à soutenir que les méchants ressusciteront

pour la gloire
S'il reste fidèle à son point de départ, M. Godet se verra

forcé, quoi qu'il en ait, de voir en Paul un universaliste *. Le
« tous » du verset 22 désigne, suivant M. Godet, tous les

hommes sans exception ; or, quelques lignes plus bas, au verset

28, nous retrouvons le même et identiquepcmtes dans cette
déclaration : « Dieu sera tout en tous. » Ce serait donc en
définitive le salut universel. Le conditionalisme évite cet écueil,
en limitant dès le début l'expression pantes à la totalité de

ceux qui « revivront en Christ 2. » Cette interprétation a pour
elle la grande autorité de M. Beuss : « Tous ceux qui sont en

Christ, dit-il, auront la vie, précisément parce qu'ils sont en

Christ, lequel est l'auteur ou la cause de cette vie désormais
indestructible... Au point de vue évangélique, il n'y a de vie

qu'en Dieu et en Christ, hors de là il n'y a que mort. Les

croyants, les régénérés seuls vivront; les autres passent par la

mort temporaire dans la mort éternelle... il n'est pas question
de la résurrection des incrédules3. »

1 M. Godet est antiuniversaliste. Dans l'article qui nous occupe, il
s'est exprimé comme suit : « M. Babut écarte l'universalisme ou la doc-
>¦ trine du salut final de tous et cela par des raisons qui ne nous parais-
» sent pas pouvoir être rejetées. »

'2 Le vers. 22 pourrait se paraphraser ainsi: De même que tous les

hommes qui meurent sont les branches d'un arbre dont Adam est le

tronc, de même tous les hommes spirituellement unis à Christ sont les

sarments qui, au printemps de la résurrection, recevront du cep une vie
nouvelle.

:i Epîtres pauliniennes, I, 260; Histoire de la théologie chrétienne, 1852,



QUELQUES DIFFICULTÉS DU DOGME TRADITIONNEL 43

M. Godet fait appel à l'Apocalypse; elle nous paraît donner
raison à M. Reuss en faisant de « la mort seconde » le sort
final des réprouvés (XXI, 8). Suivant M. Godet, ces mêmes

réprouvés deviendraient, au contraire, « inattaquables à la

mort. » N'a-t-il voulu parler que des corps? nous remarquerons

que l'esprit vit tant que le corps vit; car, dit Jacques,
« le corps sans esprit vital est mort. » Peut-on bien être
simultanément en proie à la mort seconde et « inattaquable à la
mort? »

Un jour viendra où « la mort sera détruite, » suivant la
déclaration de Paul. L'Apocalypse enseigne symboliquement la
même chose en disant que la mort sera jetée dans l'étang de

feu et de soufre (XX, 14). Cela veut dire que dorénavant
personne ne mourra plus ; mais il y aura eu préalablement des

morts, des êtres qui seront « comme s'ils n'avaient jamais été1.»
Passons maintenant avec notre guide des Corinthiens aux

Ephésiens. « Vous étiez morts dans vos fautes et vos péchés, »

dit l'apôtre aux Ephésiens. M. Godet parle de cette déclaration
comme si les conditionalistes en avaient fait une arme en faveur
de leur doctrine. En réalité, si l'on remonte à l'origine de cette
controverse, ils se sont contentés de soutenir que ce passage

ne prouvait rien contre eux 2. Ce sont les traditionalistes

11, 234, 241. « On fausserait la pensée de Paul jusqu'à la contredire, si l'on
appliquait à la résurrection des injustes ce qui est dit 1 Cor. XV, 42-47,
de la nature du corps ressuscité. » (O Babut, Rev. théol., 1885, p. 397.)
Au verset 52, « les morts » désignent seulement les fidèles morts, puisque
leur résurrection précède la mutation des fidèles vivants, de même que
celle-ci précède la résurrection universelle, que M. Godet place dans le
verset 24.

1 Abd., 16. Comp. Ezéch. XLVII, 11. — Le dogme traditionnel ne
parvient pas a expliquer Apoc. XX, 14. Le « séjour des morts » ne saurait
désigner ici ceux qui y sont renfermés, puisqu'au verset précédent « la
mort et l'enfer » ont déjà livré tous leurs captifs. D'autre part l'univer-
salisme dépasse l'optimisme de l'Ecriture, qui nous parle des méchants
obstinés comme des enfants mort-nés de l'humanité future. La prophétie
d'Ezéchiel XLVII, 11, semble faire allusion au souvenir que laisseront ces
victimes du péché. Combien de fruits verts et véreux qui tombent avant
la plus abondante récolte

2 Voir par exemple Pauline Tlieology, par H.-L. Hastings. Cet écrit, qui



44 E. PETAVEL OLLIFF

qui l'ont invoqué comme une preuve. Us ont raisonné à peu
près comme suit: « La mort des Ephésiens inconvertis était
» une mort spirituelle; cette mort ne tue pas ; ses victimes peu-
» vent donc vivre éternellement. » A quoi nous avons répondu :

Toute mort tue. Il y a plusieurs vies chez l'homme, la mort
spirituelle tue la vie spirituelle, mais sans immortaliser les vies

qu'elle ne détruit pas. Tant s'en faut L'homme sans la vie de

l'esprit est un être incomplet, et si le péché détruit en lui l'aptitude

à recevoir cette vie-là, l'homme devient un être
monstrueux. La nature nous enseigne que les monstres ont en

général la vie courte. On a vu des tortues se mouvoir
longtemps après qu'on leur avait tranché la tête; la décapitation
n'était pourtant pas pour ces animaux un gage de longévité. Le

palmier dont la cime se dessèche doit périr tout entier; c'est
ainsi que la mort spirituelle, loin d'exclure la mort totale de

l'individu, en est le sinistre prélude. D'après le savant Oehler,
c'est par l'esprit que l'âme a conscience d'elle-même *. Séparée
de l'esprit, elle perdrait sa personnalité. C'était à peu près
l'opinion du célèbre professeur Beck de Tubingue2. M. Godet

pense aussi que la mort éternelle, ou mort seconde, s'opère par
« la consommation de... la séparation de l'âme avec l'esprit3.»
Sans doute, la conscience, la conscience morale tout au moins,
fait partie de l'esprit tel que M. Godet l'entend. Serait-il indiscret

de demander à notre vénérable antagoniste quelles sont
les destinées probables de l'âme humaine après ce divorce
définitif, comment elle pourrait être autre chose qu'une machine

irresponsable, quelle pourrait être l'utilité de pareilles machines
dans l'univers, comment enfin l'indestructibilité de ces machi-

a pour but spécial de réunir toutes les déclarations de l'apôtre sur le

point dont il s'agit, ne mentionne même pas Eph. II, 1. Les conditio-
nalistes n'ont jamais cité Rom. II, 9 à l'appui de leur opinion. Us ne
prétendent donc pas que « toutes les expressions dont Paul se sert pour dé-
» signer l'état de condamnation qui résulte du péché, impliquent une sup-
» pression de l'existence. » C'est un petit ridicule que M. Godet leur prête.

1 Vet- Test- Sententia, p. 15.
2 Psychol, bibl-, chap. I, § 15.
3 Comm. sur l'Ep. aux Rom., t. I, p. 442.



QUELQUES DIFFICULTÉS DU DOGME TRADITIONNNL 45

nés s'accorde avec la conception d'un Dieu qui serait « tout en

tous »

Il existe une autre manière d'expliquer le passage relatif à

la mort des Ephésiens. On y a vu une prolepse, l'anticipation
de la mort finale et totale qui menace le pécheur obstiné. Nous

avons consacré, il y a quelques années, bien des pages à l'appui

de cette interprétation. Elle a été soutenue en principe par
Meyer, qui passe pour le meilleur commentateur allemand des

épitres de Paul, et par Cremer '.
Nous avons rencontré plus récemment un passage qui paraît

faire pencher décidément la balance de ce côté-là; c'est le

verset où Paul donne aux inconvertis l'épithète d'« infirmes »

ou de « malades2. » Si l'apôtre appelle tour à tour « morts » et

« malades » les mêmes individus, au même moment de leur
existence, il en résulte que la mort dont il parle est proleptique.
Jésus aussi donne le nom de « malades » à ceux qu'il appelle
« morts » dans d'autres occasions3. Il y a une mort à l'œuvre
et une mort consommée, une mors moriens et une mors moriua.
Les Ephésiens avant leur conversion étaient en train de mourir,
sur le chemin de la mort éternelle, virtuellement morts,
moribonds. La mort les tenait dans ses chaînes, leur perdition était
imminente. Paul indique le terme auquel le péché aurait
finalement conduit ses lecteurs, s'ils n'avaient pas reçu l'Evangile.

Sortons un instant des textes, allons au fond des choses. Les
Ephésiens inconvertis étaient-ils absolument morts au point de

vue moral et religieux? Non, puisque saint Paul lui-même
déclare que « la conscience des païens leur rend témoignage ; »

une conscience qui parle, n'est-ce pas un principe de vie mo-

1 H. Cremer, dans son Lexique du Nouveau Testament, combat aussi la
notion de mort spirituelle:« Thanatos, dit-il, n'a pas dans le grec biblique
le sens généralement admis d'insensibilité morale et spirituelle... Ce sens,
qui a l'air profond, émousserait la pointe de l'expression dont il s'agit...
Nekros, dans Eph. II, 1, 5 et Col. II, 13, ne désigne pas ce qu'on a appelé
mort spirituelle. 11 signifie dévolu à la mort, condamné à mort. »

2 Bom. V, 6, cf. 1 Cor. VIII, 11. L'apôtre dit aussi qu'ils sont périssant
apollumenoi, en train de périr, non encore perdus. 1 Cor. 1,18 ; 2 Cor. II, 15 ;

IV, 3; 2 Thés. Il, 10.
3 Matth. VIII, 22; IX, 12, etc.



40 E. PETAVEL-OLLIFF

rale Les Juifs inconvertis avaient « un zèle sans connaissance

; » le zèle religieux, fût-il aveugle, n'est-il pas un symptôme

de vie religieuse?
Encore une fois, si l'on préfère la notion de mort spirituelle,

on n'en pourra rien tirer contre le conditionalisme, qui peut
l'adopter sans inconvénient ; mais le sens proleptique est
plausible, il est appuyé par des autorités très respectables1.
L'accusation de « tordre » les paroles apostoliques que M. Godet

lance à cette occasion paraît donc excessive; nous la laissons
retomber sur MM. Meyer, Cremer et Babut qui sont de bons

paratonnerres.
Embarrassé par une idée préconçue, M. Godet a dit de la

mort spirituelle qu'elle était « un état de mort intérieure. »

Une tautologie n'est pas une définition. Dans la même page,
cette même mort devient « un appauvrissement spirituel, un
état misérable. » Il n'y a là qu'un appauvrissement de la notion
de mort. Et comment, avec ce sens appauvri, expliquer tant de

passages dans lesquels l'apôtre nous invite à « faire mourir »

le vieil homme Le but ne serait-il pas l'extirpation complète
et finale du péché? M. Reuss s'est-il trompé en disant qu'il
s'agit de « l'anéantissement du mauvais élément dans l'homme,
du péché ou de la chair?2 » En bonne lexicologie, la palme
revient au conditionalisme, seule théorie qui laisse partout au
même mot le même sens fondamental. Nous mettons nos
contradicteurs en demeure de citer un seul texte dans lequel mort
et mourir ne désignent pas une rupture de rapports organiques,

la cessation d'une ou de plusieurs vies.
« Dans les nombreux passages où Paul s'explique sur le sort

des méchants (on en a compté vingt-cinq), il emploie
constamment des termes qui éveillent l'idée de destruction. Une ou
deux fois, il parle de tribulations ou de souffrance, mais il
n'ajoute pas que cette souffrance sera sans fin3. » M. Godet n'en

1 M. Babut a aussi relevé le rôle incontestable de la prolepse dans les

écrits de Paul. Art. cité, p. 399.
2 Histoire de la théologie apostolique, 1852,1.11, p. 163.
3 C. Babut., art. cité, p. 416. M. Hastings, auquel M. Babut emprunte ce

chiffre de vingt-cinq passages, met l'Epître aux Hébreux au nombre de»

lettres pauliniennes.



QUELQUES DIFFICULTÉS DU DOGME TRADITIONNEL 47

persiste pas moins à voir dans l'apôtre un partisan des peines

éternelles; toutefois il ne trouve dans les épitres pauliniennes

que deux textes à l'appui de cette opinion: 1 Cor. XV, 17, que
nous avons déjà étudié, et 2 Thés. I, 9. Suivant M. Godet, « une

destruction éternelle provenant de la face de l'Eternel et de

» la gloire de sa force, » désigne plus naturellement un état de

» misère résultant de l'éloignement permanent de cette face et
» de cette gloire, qu'un coup instantané, foudroyant, partant de

» son regard, et suivi d'un anéantissement éternel. »

Ici encore l'Ancien Testament expliquera le Nouveau. Il suffira

d'en citer quelques passages pour écarter l'interprétation
qu'on nous propose : « Le feu marche devant la face de l'Eternel,

est-il écrit, il consume de toute part ses ennemis.... Au
moment de ton apparition (littéralement de ta face), tu feras
d'eux comme une fournaise ardente; l'Eternel dans sa colère
les engloutira1. » Dans notre passage, Paul dit des méchants
ce qu'il dira plus loin de leur chef, l'Antéchrist: « Le Seigneur
Jésus le détruira par le souffle de sa bouche et l'anéantira par
l'éclat de son avènement. » (2 Thés. II, 8.)

1 Ps. XCVI1, 3,5 ; XXI, 10. Comp. XXXIV, 17 etLév. XX, 6. Apo prosôpou
indique la cause efficiente et présente de la destruction. C'est un hébraïsme
qui signifie souvent par un effet de; par exemple, dans Ps. XXXVIII, 6,

mipnéhiwàleti, « à cause de ma folie, » littéralement : « loin de la face de

ma folie, » et dans les Septante : apoprosôpou tes aphrosunès mou. Déjà, au
verset 3 du même psaume, nous trouvons deux exemples de la même
locution dans le même sens: « 11 n'y a rien de sain dans ma chair à cause
de sa colère » (littéralement loin de la face de) ; « il n'y a plus de vigueur
dans mes os à cause de mon péché » (littéralement aussi loin de la face
de mon péché). Voir encore : Gen. VI, 13 ; Lév. IX, 24 ; Deut. XX Vili, 20;
Jos. V, 1; Nèh. V, 15 ; Ps. LXVIII, 2, « la cire fond au feu, » non loin du
feu, on pourrait presque traduire auprès du feu. LX, 6, Delitzsch remarque

à propos de ce verset que mipné indique la raison et le motif. LXXX,
16; Esa. X, 27; Jér. IV, 26 : toutes les villes sont détruites devant l'Eternel,

devant son ardente colère. Loin de son ardente colère serait un contresens.

Osée X, 15. — De même dans le Nouveau Testament : Act. 111,20, les
temps de rafraîchissement viennent de la part du Seigneur, par sa pré
sence. Loin de sa face serait absurde. Dans notre verset 9, la notion do
« force » a sa raison d'être en vue d'une œuvre de destruction ; elle n'en
aurait guère s'il s'agissait d'une séparation, d'autant plus que la séparation

existe déjà par le fait de la révolte du pécheur. En résumé, 2 Thess.



48 E. PETAVEL-OLLIFF

« Comment, dit encore M. Godet, appliquer dans l'Ecriture,
» qui ne fait pas d'ontologie, le mot éternel à un état qui ne
» serait plus perçu ni senti? » Pour répondre à cette question,
nous nous bornerons à la mention d'un texte seulement :

« Ils ont fait de leur pays un objet de désolation, d'éternelle
moquerie; tous ceux qui y passent secouent la tête1.» N'est-ce

pas là un opprobre perpétuel, qui n'est plus ni perçu ni senti?
Décidément Paul échappe à l'orthodoxie traditionnelle. Pour

l'y retenir, M. Godet se voit contraint de faire appel à la
subordination de l'apôtre : « Si le Seigneur s'est prononcé sur le

» point qui nous occupe, dit-il, l'opinion du disciple n'est plus
» en question. » Il nous semble que cette preuve présente
trois inconvénients: d'abord, elle introduit un élément dogmatique

dans une question d'exégèse. En second lieu, la réciproque

pourrait être maintenue comme suit : l'apôtre connaissait
la pensée du Seigneur, l'apôtre était conditionaliste, le

Seigneur l'était donc aussi. Enfin et surtout, la dite preuve a pour
prémisse une supposition gratuite, et, croyons-nous, erronée.

En parfait accord avec l'étude que nous venons de faire des

menaces de Jésus, M. D.-H. Meyer a constaté, dans un ouvrage
des plus sérieux, que l'Evangile de Matthieu est conditionaliste2.

Le même caractère est plus évident encore dans les

autres Evangiles, dans celui de Jean en particulier.

I, 7-9, pourrait être interprété comme suit : Les rebelles subiront leur
peine, à savoir une destruction absolue et finale, par un effet de la
présence du Seigneur et de sa puissance glorieuse, lorsque, descendant du

ciel, il apparaîtra au milieu des flammes dévorantes.
A l'appui du sens donné à mipné, on peut examiner encore dans le

dictionnaire de Gesenius et dans le texte hébreu les exemples de Ex. VIII,
20; Jug. VI, 6; Esa. LXIII, 19; LXIV, 1 ; Jér. IX, 6 [7] ; XV, 17; Ezéch.

XIV, 15; Mal. IV, 1. On verra bien que, dans l'Ancien Testament, les

méchants sont souvent menacés d'être consumés par « le feu de la face »

de l'Eternel. Dans le Nouveau Testament : « Notre Dieu aussi est un feu
» consumant... un feu ardent doit dévorer les adversaires. » Il n'en est

pas ainsi dans l'orthodoxie traditionnelle ; Dieu ne consume pas ce

qu'il consume, et ses adversaires sont incombustibles.
1 Jér. XVIII, 16; comp. XX, 11; XLIV, 12; XLIX, 13; Dan. XII,2. Voir

aussi la note de M. Byse, p. 30 de Notre durée-
2 Le Christianisme du Christ, p. 307, ss., 486, 491, ss.



QUELQUES DIFFICULTÉS DU DOGME TRADITIONNEL 49

Conditions de l'existence.

Existe-t-il une corrélation nécessaire entre le bien moral el
l'immortalité des fidèles, entre le mal moral et l'anéantissement

final des réprouvés?
M. Godet répond négativement. « Au point de vue biblique,

» dit-il, la notion du bien moral est absolument distincte et
» indépendante de celle de l'existence ou de l'être métaphysi-
» que. » Il n'y aurait donc aucune raison intrinsèque s'opposant
à ce que le pécheur subsistât éternellement. Cette opinion
nous paraît à la fois irrationnelle et antibiblique. L'être, tel

que nous le fait connaître l'analogie universelle, est soumis à

des conditions d'existence ; il ne subsiste qu'en vertu d'une
double série de rapports : rapports intérieurs entre ses divers
éléments constitutifs, rapports extérieurs avec d'autres êtres ;

faire cesser les rapports de l'être ce sera le détruire. Or le

péché tend à la suppression des rapports normaux, il en établit

d'autres qui, étant contre nature, deviennent de plus en

plus difficiles ; finalement ils deviennent impossibles et
aboutissent à l'arrêt des fonctions. La locomotive qui déraille s'arrête

bientôt. Tout désordre tend à la destruction de l'être
individuel. Les passions grossières abrutissent l'homme et le
tuent. L'égoïste finit par périr dans une sorte d'asphyxie;
l'orgueil excessif produit la démence. « J'ai mis devant toi, disait
Moïse, la vie et le bien, la mort et le mal » (Deut. XXX, 15). En
d'autres termes, le bien moral perpétue la vie ; le mal moral
produit la mort. Ce n'est pas de vie mystique qu'il s'agit;
Moïse dit encore : « Cette loi est votre vie et là prolongation
de vos jours... Si votre cœur se détourne, vous périrez et ne
prolongerez point vos jours1. » Dans la langue hébraïque, le
mal moral est désigné par des mots dont l'étymologie rappelle
en général des notions de destruction ou de non-être2.

1 Deut. IV, 40; V, 33; XXX1I.47. Cf. Ps. XXI, 5 ; XCIV, 23; Prov. III, 2, etc,
2 Ra' de râa', briser avec bruit; shââh, dévaster, d'où shâw, iniquité.

Ilèbèl, rîq, 'awôn, awèn, tôhou, vacuité, vanité, inanité, défaut de réalité,
THÉOL. ET PHIL. 1887. 4



50 E. PETAVEL-OLLIFF

L'immortalité exclusive du bien n'est pas seulement « jehoviste,

» elle fait partie de l'Evangile. On la retrouve dans cette
parole de Jean : « Celui qui fait la volonté de Dieu demeure
éternellement. » (1 Jean II, 17.) La notion de permanence se

trouve isolée et mise à nu. Paul rappelle la promesse ontologique

du cinquième commimdement : « Afin que tu vives

longtemps sur la terre. » D'autre part, il est dit que le péché
conduit à la décomposition de la pourriture (Gai. VI, 8), et que
l'arbre stérile sera coupé, jeté au feu et brûlé (Luc III, 9;
XIII, 9; Jean XV, 6).

M. Godet suppose que cette corrélation, — du bien et de

l'immortalité, du mal moral et de la cessation de l'existence, —
est d'origine platonicienne. On en trouve bien quelques traces
dans les écrits du fondateur de l'Académie1; il est même

renéant, sont souvent aussi des synonymes du péché- iSfebâlâh, crime, vient
de nâbal, se flétrir, dépérir; l'athée, nâbal, a le cerveau malade. Gesenius

rapproche cette racine de nâfal, tomber. Le « fils de Bélial » est un homme
de rien, sans valeur; de même en grec phaulos, sans valeur, puis mauvais,

d'où en allemand faul, pourri. En français même, le mot mal dérive
de la racine sanscrite mar ou mal, triturer, broyer; la vertu est la force
suprême de l'homme, le vice désigne tout d'abord un défaut, une lacune,
une faiblesse voisine du non-être. Les langues sont des miroirs qui
reflètent les pensées profondes des peuples. — Article Mal, dans YEncy-
clopédie des sciences religieuses, tom. Vili.

1 Répub., 1. X, 608, c. « Reconnais-tu qu'il y a du bien et du mal?— Oui.

— As-tu de l'un et de l'autre la même idée que moi — Quelle idée —

Que le mal est tout ce qui détruit et corrompt; le bien, ce qui conserve
et améliore. — Oui. — Chaque chose n'a-t-elle pas son mal et son bien

L'ophtalmie, par exemple, eat le mal des yeux ; la maladie, celui de tout
le corps ; la nielle, le mal du blé; la pourriture, celui du bois ; la rouille,
celui du fer. — Cela est vrai. — Le mal ne gâte-t-il pas la chose à

laquelle il s'attache Ne iinit-il point par la dissoudre et la ruiner
totalement? — Oui. »

Malheureusement égaré par une opinion préconçue, Platon n'applique
pas à l'âme humaine le même raisonnement. Parce qu'il y a des méchants

qui prospèrent et déploient jusqu'à la fin de leurs jours une grande
habileté, Platon en conclut que l'âme est indestructible. Nous croyons au
contraire que le péché trouble le fonctionnement des facultés de l'âme et

que, suivant la loi de retrogression, cette perturbation doit aboutir à

l'arrêt des fonctions psychiques, bien que la brièveté de la vie de l'homme

sur la terre ne permette pas toujours de constater ce résultat final. Mais



QUELQUES DIFFICULTÉS DU DOGME TRADITIONNEL 51

grettable qu'il n'ait pas été conséquent sur ce point ; mais

évidemment il n'était pas conditionaliste, puisqu'en éternisant
l'enfer il immortalisait les grands criminels.

On en peut dire autant de certains Pères de l'Eglise. Us

avaient retenu quelque chose du principe biblique ;

malheureusement le platonisme les rendit inconséquents, comme
Platon lui-même: «A le bien considérer, disait Augustin, le mal
s'éloigne de l'être et tend au non-être '. »

M. Godet nous oppose certaines recrudescences d'énergie au
sein d'une vie coupable ; elles s'expliquent à nos yeux par le

gaspillage plus ou moins désordonné que le pécheur peut faire
des trésors de vie qui lui sont confiés. Que d'insensés qui
jouent gros jeu de leur reste M. Godet nomme Satan. Lui
surtout est un grand prodigue. Ses ressources nous paraissent
inépuisables, et son existence interminable, parce que nous
sommes éphémères; l'œil prophétique de Jésus a vu Satan
« tomber du ciel comme un éclair. » Le feu éternel aura raison
de cette créature contingente et incorrigible. Paul annonce son
écrasement final. En attendant, il y a dans le monde des rebelles

un dernier reste d'ordre moral, une certaine discipline, car,
dit Jésus, « un royaume divisé contre lui-même ne saurait
subsister. » Satan et ses suppôts n'en seront pas moins finalement
anéantis. L'Ecriture est formelle dans ses déclarations à cet
égard. Le Fils de Dieu s'est incarné « afin d'anéantir le
diable, » dit l'auteur de l'épître aux Hébreux 2. L'épisode du
mal clans l'histoire de l'univers ne sera en définitive qu'une
parenthèse, dont la possibilité était indispensable à l'éclosion
de la liberté.

la Bible nous révèle ce que la raison, éclairée par elle, confirme. L'analogio
des lois de la nature vient à l'appui du même enseignement. Cet accord
constitue le positivisme chrétien, qui permettra à la morale de prendre
pied sur un terrain concret et objectif en quelque sorte.

1 De moribus Munich., L, II, § 2, s; comp. Conf., 1. VII, chap. 12.
'- II, 14, s., traduction Segond.— Katargein, le terme employé par Paul

en parlant de la suppression de la mort, 1 Cor. XV, 26, comp. 54 ; 2 Tim.
I, 10- Comp. Apoc. XXI, 4; 2 Cor. [II, 7 ; V, 4; 2 Thes. II, 8; Rom. XVI.
20, et Gen. III, 15. — Le Diable est le Serpent dont la tête est écrasée.

(Apoc. XX, 2.) Cette forte image écarte la notion d'une vie interminable.



52 E. PETAVEL-OLLIFF

VI

Le mystère.

M. Godet termine son article en prenant la défense du mystère,

dernier abri des dogmes insoutenables. « Ce que nous
» avons à faire, dit-il, est d'écouter, de veiller et d'attendre. »

Ecouter, soit, encpre faut-il comprendre ce qu'on écoute.

« Le refus d'interpréter et de commenter les textes est un
» symptôme de la disparition prochaine d'une doctrine qui se

» meurt1. » L'eschatologie a sa place dans la dogmatique, de

même que la dogmatique a la sienne dans la théologie. Comme

toute science, la théologie a ses mystères, mais en acceptant
humblement les faits de l'Evangile, elle s'efforce de les
systématiser ; elle a pour but de résoudre les difficultés, d'accorder
les contradictions apparentes, de préciser l'indéterminé. En un

mot, elle cherche à restreindre autant que possible le domaine
de l'incompréhensible. Comme le disait naguère M. Gretillat :

« La synthèse, une synthèse conforme d'ailleurs à la nature du

» fait chrétien qui est l'objet de la théologie, peut et doit être

» cherchée dans le sein de la donnée chrétienne elle-même,
» entre les éléments dont elle se compose et qu'elle-même
» nous fournit2. »

La sagesse chrétienne ne consistera pas à répéter machinalement

des phrases inintelligibles, dont on fera bientôt des

shibboleth, des mots de passe. La Bible n'exclut ni la raison, ni
l'expérience, ni l'étude delà nature. La suppression des recherches

eschatologiques mutilerait la théologie. D'ailleurs, à défaut

d'une saine eschatologie, tout homme en fera secrètement une
mauvaise ; il n'est personne qui n'ait par devers soi une
eschatologie quelconque. Suivant M. Recolin, ce qui manque surtout

au protestantisme évangélique, c'est « une dogmatique à

la fois plus précise, plus vigoureuse et plus profonde3. » De

1 Goblet d'Alviella,Le rationalisme religieux aux Etats-Unis. Revue des

Deux-Mondes, 1« avril 1883.

2 Exposé de théologie systématique, Neuchâtel, 1885, t. I, p. 190.

3 Rapport présenté à la Conférence universelle de l'Alliance évangélique,

à Copenhague, en 1884.



QUELQUES DIFFICULTÉS DU DOGME TRADITIONNEL 53

toutes les parties de la dogmatique, l'eschatologie est restée la

plus informera plus nébuleuse ; c'est le chaos. Il en est d'elle

comme de l'époque des Juges, où chacun faisait ce qui lui semblait

bon. Pourtant elle est d'une grande importance ; un sage
l'a dit :

En toute chose il faut considérer la fin.

On nous propose une trêve dans l'incompréhensible, qui
plus est, dans le contradictoire. Nous aurons garde de l'accepter;

d'autant moins qu'elle serait au bénéfice exclusif du dogme

traditionnel, qui coucherait sur ses positions. Beati possidentes,
disait M. de Bismarck. Une superstition séculaire a formulé un
certain dogme qui fait encore autorité. La conspiration du
silence serait tout au bénéfice de ce dogme-là. On pourrait le

comparer à un prétendant qui dirait à propos d'un héritage
contesté: « Quia nominor leo,}e m'empare de l'actif; quant
au passif, il est très sujet à controverse ; je l'abandonne à mes

compétiteurs. »

Nous croyons avoir examiné toutes les objections de M. Godei

contre une doctrine qui nous paraît résoudre mieux que d'autres

le problème eschatologique. Nous espérons qu'il sentira
la nécessité d'opposer une conception supérieure à celle qu'il
attaque. Le dogme traditionnel est à nos yeux une épouvantable

calomnie contre le Père céleste; il discrédite l'Evangile.
Il soulève en outre maintes difficultés. Nous venons d'en
signaler quelques-unes. M. Godet, dont l'article a provoqué le

nôtre, nous apportera la lumière qui nous fait peut-être défaut.
Nous nous assurons qu'il nous pardonnera d'avoir défendu contre

lui une conviction qui prime toute considération personnelle.

Il n'abusera pas contre nous de sa grande autorité ; il
ne prodiguera pas les jugements sommaires ; il ne nous opposera

pas une fin de non-recevoir; il aura la patience d'entrer
dans les détails indispensables ; il supposera que si nous
errons c'est de très bonne foi ; enfin, il se rappellera qu'un nombre

croissant de théologiens sérieux, en Allemagne, en Angleterre,

en Ecosse, en Hollande, en Amérique et jusque dans les

pays de langue française, sont parvenus au résultat que l'examen

des faits nous impose.



54 E. PETAVEL-OLLIFF

P. S. — Cet article était déjà sous presse au moment où

paraissait le second volume du Commentaire de M. Godet

sur la première Epître aux Corinthiens. Nous avons aussitôt lu
les cent vingt pages relatives à « la résurrection des corps. »

Cette attachante étude nous a fait du bien; nous avons d'autant
plus déploré la présence de la « mouche morte» du dualisme,
qui gâte le parfum. Quant à nos objections, loin de les dissiper,

ce commentaire les renforce.

Pages 324, s. et 411, il avoue que les adversaires de la

résurrection, à Corinthe, avaient des attaches platoniciennes, et,

page 395, il signale fort bien un des dangers de leur doctrine.
Les pages 347 et 349 prouvent que nous ne nous étions pas

trompé en supposant que M. Godet est partisan de l'enfer éternel,

bien que, page 363, il ouvre une porte de sortie à une
certaine classe de réprouvés.

Pages 358 et 361,1e commentaire traduit à plusieurs reprises
katargein par abattre. Cela n'est pas tout à fait exact. Pour
abattre, le Nouveau Testament emploie les verbes katabal-
lein ou kathairein. Nous avons eu l'occasion de le remarquer:
la mort n'est pas seulement abattue (1 Cor. XV, 26, 54; 2 Tim.
1,10; Apoc. XX, 14; XXI, 4), elle est supprimée. Cette expression

s'applique à Satan (Hébr. II, 14), c'est pourquoi nous y
tenons. « Katargein, dit Cremer, est un terme favori de Paul,
qui lui donne le sens emphatique de supprimer, anéantir. »

Page 362, la phrase « nos corps, etc. » est amphibologique.
Désigne-t-elle les corps des fidèles ou ceux de tous les hommes?
Le contexte appelle la seconde alternative, mais l'auteur
paraît avoir involontairement reculé devant une des conséquences
de son à priori. De même, pages 396, s., il explique bien sur
quoi se fondent l'immortalité et la résurrection des fidèles;
mais cette base se dérobe pour les méchants, et on n'en
indique aucune autre, sauf un texte isolé : Actes XXIV, 15. Il
faudrait une explication qui harmonisât ce texte de Luc avec
les épîtres de Paul ; l'absence de cette explication est d'autant
plus sensible que les arguments avancés à l'appui de la
résurrection des justes tendent à exclure celle des réprouvés.



QUELQUES DIFFICULTÉS DU DOGME TRADITIONNEL 55

La page 395 renferme encore un important aveu : « Une fois
» l'espérance de la résurrection abandonnée, il ne reste plus
» de garantie bien solide pour la survivance de la personnalité
» après la mort. » En d'autres termes, en dehors de la
résurrection, nous n'avons que des lueurs bien vacillantes d'immortalité.

C'est exactement une de nos principales thèses.
Notre conclusion, relativement à 1 Cor. XV, sera donc celle

de M. L. Bonnet. « Il est de toute évidence, dit-il, que, dans

ce chapitre entier, saint Paul ne parle point de l'avenir des

incrédules, car rien ne l'y appelait. Il s'occupe exclusivement de

ceux « qui se sont endormis en Christ » (v. 18), et il établit,
par la résurrection du Sauveur, qu'ils ne resteront point la

proie de la mort, mais en seront délivrés tout entiers, corps et

âme, par la plénitude de la vie. Cela lui suffisait pour répondre
victorieusement aux négations qu'il savait être répandues dans

l'Eglise de Corinthe. S'il se tait ici sur l'avenir des condamnés,
c'est que leur résurrection n'est pas une manifestation de la
vie de Christ en eux, mais un jugement (Jean V, 29, note).
Ailleurs, l'apôtre l'enseigne clairement (2 Thés. I, 9). »


	Quelques difficultés du dogme traditionnel : concernant la vie future [suite]

