Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 20 (1887)

Artikel: Quelques difficultés du dogme traditionnel : concernant la vie future
[suite]

Autor: Petavel-Olliff, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379399

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379399
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

QUELQUES
DIFFICULTES DU DOGME TRADITIONNEL

CONCERNANT LA VIE FUTURE®

PAR

E. PETAVEL-OLLIFF

v

L’apdtre Paul était-il conditionaliste ?

Nous arrivons au sujet qui a occasionné l'article de M. Go-
det. L’apotre Paul était-il conditionaliste ? MM. les professeurs
A. Sabatier et Ménégoz, M. le pasteur Causse et, en dernier lieu,
M. Charles Babut avaient répondu oui 2. M. Godet dit non, et
d’entrée il combat I'interprétation donnée par M. Babut i cette
déclaration de 'apdtre : « Si Christ n’est pas ressuscité... ceux
qui sont morts en Christ ont péri, apélonto 3. » Suivant M. Ba-
but, le sens de ce passage « ne saurait faire I'objet d’un doute...
» lapotre n’entend certainement pas que les fidéles défunts souf-
» frent en enfer pour ’éternité, mais qu’ils ne revivront pas,

t Voir la livraison de novembre 1886.

2 A. Sabatier, ouvrage cité. B. Ménégoz, Le péché et la rédemption d aprés
saint Paul, Paris, 1882, Ad. Causse, méme sujet, Rev. théol., 1883, p. 624. —
C.-E. Babut, De Venseignement de saint Paul sur la vie future, Rev. théol.
1885, p. 419. D’apres M. Ménégoz, < tout le systéme théologique de Paul
s'écroule » si I'on entend par « la mort autre chose que 'anéantissement
de l'existence. » Quurage cité, p. 84.

31 Cor. XV, 18.



QUELQUES DIFFICULTES DU DOGME TRADITIONNEL 37

» qu'ils ont disparu, qu’ils sont anéantis. » Le raisonnement de
lapodtre serait le suivant: L’homme peut périr corps et ame.
Etant pécheur, il marche au-devant d’'une destructioncomplete,
il est en train de retourner dans le néant d’ou le Créateur 'a-
vait fait sortir, mais la miséricorde divine est intervenue. Jésus
nous a promis et reconquis une vie éternelle, et le Tout-Puis-
sant a revétu ’Evangile d’un sceau inimitable en ressuscitant
Jésus d’entre les morts. Cette résurrection est devenue le
gage de la ndtre; mais si Christ n’était pas ressuscité, le sceau
divin ferait défaut & l'ceuvre de Jésus-Christ, ses promesses
seraient illusoires, et rien ne garantirait plus une vie au dela de
la tombe. Les fideéles défunts seraient entiérement perdus.
Plongés dans la léthargie du Shedl, ils ne sortiraient jamais de
ce lourd sommeil. C’est pour toujours qu’ils seraient morts.

M Godet pense au contraire « que c’est de la condamnation
» morale du pécheur non pardonné que Paul veut parler en di-
» sant : apdlonto, « ils ont péri. » On sait qu’au point de vue tra-
ditionnel, dont M. Godet parait étre le défenseur, « condamna-
tion morale » et « peines éternelles» c’est tout un. Paul aurait
enseigné dans notre verset que si Christ n’est pas ressuscité,
ses disciples n’ont d’autre perspective que les tourments éter-
nels de l'enfer.

Tei recommencent nos difficultés. Nous soumettons &
M. Godet :

1° Unedifficulté philosophique.M.Godet voit dans notre verset
lanotion despeines éternelles. Cette notion suppose 'immortalité
native et inaliénable ; mais, avec cette hypothése a sa base, le
raisonnement de 'apdtre ne soutiendrait pas 'examen. Si Paul
et admis que l'dwe est naturellement impérissable, les Corin-
thiens, adversaires de la résurrection, auraient eu beau jeu
contre lui. « Si Christ n’est pas ressuscité, auraient-ils dit,
nous savons sur quoi nous rabattre : il nous reste 'immortalité
de 'dme; nous préférons méme de beaucoup celte alterna-
tive & la promesse d’'un corps qui serait un nouvel embarras,
une prison et une chaine. Avec le platonisme, on se passe
avantageusement d’une résurrection. Christ n’est pas ressus-
cité, car les morts ne ressuscitent pas, mais ceux qui sont



33 E. PETAVEL-OLLIFF

morts dans la communion morale avec le Christ n’en seront
certainement pas plus malheureux ; ils goliteront les joies inef-
fables des esprits purs. Ces joles sont les meilleures et les plus
dignes. Avec une dme immortelle, on méprise et on écarte 1’i-
dée de rentrer dans les liens de la matiére. »

Si Paul avait admis I'immortalité de I’dme, nous demandons
ce qu’il aurait bien pu répondre aux adversaires de la résur-
rection. L’intrépide assurance de sa dialectique prouve évidem-
ment qu’il ignorait ou voulaitignorer’hypothése platonicienne.
Il la traite avec un dédain supréme. Il laisse & Kant le soin d’en
démontrer la faiblesse. Il ne veut pas en entendre parler, a
telles enseignes qu’il le déclare catégoriquement, si Christ n’est
pas ressuscité, 'apdtre ne cherchera aucune consolation dans
les prétendus privileges des esprits purs; il renoncera a la
carriere apostolique et se fera matérialiste, épicurien plutot
que platonicien. C’est assez clair : « Si Christ n’est pas ressus-
cité, ceux qui ont cru en lui ne ressuscitent pas non plus, et
si les morts ne ressuscitent pas, mangeons et buvons, car
demain nous mourons?. » On n’est pas plus épicurien que
cela. Si les adversaires de Paul avaient été épieuriens, Paul
aurait abondé dans leur sens! Ce serait illogique. Autant qu'on
en peut juger, ces contradicteurs ne pouvaient étre que des
]_cilatoniciens.

Il semble que I'apdtre prenne plaisir & faire table rase du
spiritualisme gréco-romain, lorsqu’il ajoute : « Si l’espérance
que nous faisons reposer sur le Christ n’avait pour objet que
la vie présente, nous serions les plus malheureux des hommes. »
Cette déclaration implique qu’aux yeux de I'apodtre, si Christ
n’était pas ressuscité, il n’y aurait aucun espoir d’immortalité.
S’ily avait pour I’ime une immortalité séparée, le fidéle pourrait,
devrait espérer une vie meilleure au deld de la tombe, quand
bien méme Jésus ne serait pas ressuscité. L’apoire ne pourrait
vraiment pas dire qu’en dehors de la résurrection le chrétien
est le plus malheureux de tous les hommes. De méme encore
dans la conclusion de notre chapitre: « Soyez inébranlables,

! On touche au doigt la signification alors régnante de mourir : cesser
d’exister.



QUELQUES DIFFIGULTES DU DOGME TRADITIONNEL 39

dit Papotre, car votre travail ne sera pas vain. » Sur quoi re-
pose ce « car »? pourquoi ce travail ne sera-t-il pas sans
valeur? Parce que I'ime est immortelle ? nullement, mais
parce que, 'apotre vient de le prouver, il vy a une résurrec-
tion. Tout ce chapitre, toutes les épitres de Paul, tout ce qui
nous est raconté de lui dans le livre des Actes, tout le
systeme paulinien est orienté dans le sens du conditiona-
lisme.

En bon sémite, partout et toujours, l'apotre foule aux pieds les
prétentions de ces Grecs qui, vers de terre bouffis de vanité,
s’arrogent 'immortalté du Tout-Puissant. On a remarqué le
peu de succes de Paul dans la ville natale des Socrate et des
Platon. Peut-étre aurait-il mieux réussi s’il avait cru & 'im-
mortalité de I’dme. Dans son grand discours & ’Aréopage, quel
excellent exorde ad homines cette doctrine aurait pu lui four-
nir | « Athéniens. aurait-il dit, vous étes les héritiers des sages
qui ont eu la gloire de proclamer I'immortalité de I'ame. Leur
croyance était loin d’étre la certitude, Socrate se prenait par-
fois & douter de la valeur de ses preuves; il parlait d’un beau
risque & courir. Athéniens, la certitude qui lui manquait, je
vous 'apporte, je vous annonce un fait propre & confirmer la
foi de vos ancétres. » Introduite de la sorte, la doctrine de la
résurrection aurait pu trouver meilleur accueil. Présentée
isolément, elle ne provoqua que des sourires, I'auditoire se
dispersa, et le grand apoOtre ne put achever son discours.
Dira-t-on qu’il y avait de sa faute et qu’il n’aurait pas di se
priver d’'un moyen puissant de conquérir des sympathies?1Il en
faudrait dire autant de Pierre et de Jean, qui, vivant au milieu
des Grecs et des Romains, n’ont jamais cherché dans 'immor-
talité de ’ame un point d’appui pour I'Evangile.

20 Une difficulté lexicologique. Nous avons déja constaté, i
propos des menaces de Jésus-Christ, que le sens vrai du verbe
apollunai est prendre fin. I7interprétation qu’on nous oppose
meconnait ce sens historique et grammatical ; elle lui substitue
gratuilement celui d’étre éternellement coupable et malheu-
rewx. En méme temps, elle suscite :

3° Une difficulté grammaticale. Apdlonto, cet aoriste, qu'on



40 E. PETAVEL-OLLIFF

a l’air de nous objecter, se retourne contre 'interprétation tra-
ditionnelle. L’aoriste sert & désigner un acte accompli une fois
pour toutes, « déja consommeé » : ¢’est 'expression dont M, Go-
det lui-méme se sert. Comment n’a-t-il pas vu que ['aoriste de
notre texte ruine linterprétation traditionnelle? La perdition,
au point de vue traditionnel, n’est pas un acte mais un état;
elle n’est jamais consommeée; le processus n’est jamais terminé ;
le supplice commencé se poursuit sans fin ni tréve ; les damnés
restent perpétuellement en état de perdition. Pour bien faire,
au point de vue traditionnel, il faudrait ici, au lieu de ’aoriste,
le présent : « sont en voie de perdition, » ou le parfait : « sont
en état de perdition, » les défunts « demecurent perdus, » ou
encore le futur: « ils périront!, » leursentence au jour du juge-
ment sera la perdition, ils aboutiront & la perdition ; mais
jamais, dit Winer, l’aoriste n’a le sens du futur. Par une coin-
cidence assez curieuse, cette méme forme apodlonto revient
deux fois dans la méme épitre, lorsqu’il est parlé de ceux qui
« périrent » par les serpents et sous les coups de l'extermi-
nateur 2. (Vest bien de faits survenus & un moment donné et
précis, non d’un état permanent, qu’il est question. Il faut donc
traduire dans notre passage ont péri au lieu de sont péris 3.

En présence de ces trois difficultés, 'unique preuve de
M. Godet n’est pas probante. Il insiste sur le verset 17: « Si
Christ n’est pas ressuscité... vous étes encore dans vos péchés, »
et il en conclut que les fideles défunts seraient eux aussi dans
leurs péchés, par conséquent, éternellement coupables et
malheureux. Mais pas du tout. Suivant I'apotre, si Christ n’est

! Comme par exemple dans Rom. II, 12.

2 X, 9, 10. Comp. Ecclésiastique XLIV,9.

3 Les versionsde Rilliet et de Darby méritent ici une mention honorable.
De méme la traduction anglaise revisée: have perished. M. Godet aussi
traduit fidelement, mais une pétition de principe fausse son interpréta-
tion. Il répondra que nous avons nous-méme une idée précongue, & savoir
la négation d'une immortalité native et inaliénable, mais il n’ignore pas
qu'en bonne logique ¢’est i celui qui affirme de faire la preuve de son
affirmation. M. Godet ne nous a pas dit sur quoi il fonde sa supposition
implicite d’'une immortalité native et indéfectible. Sur lui pese l'onus
probandi.



QUELQUES DIFFICULTES DU DOGME TRADITIONNEL 41

pas ressuscilé, iln’y a ni résurrection, ni immortalité. L’Evan-
gile n’est plus qu'une immense déception, les apotres sont de
faux témoins, les fidéles des dupes, leur foi une chimere; ils
sont « encore dans leurs péchés. » Par conséquent, point de
vie future, la mort va les engloutir, la mort qui a déja frappé
leurs fréres défunts, la mort salaire du péché, la mort sans
phrase, la mort fin de la vie et de toute vie. La « condamna-
tion morale » n'immortalisera pas les vivants et ne ressuscitera
pas les morts. Loin de la. Cette maitresse des hautes ceuvres
qui s’appelle la mort détruira tant 'adme que le corps (Matth. X,
28). Le sort des défunts est réglé, « ils ont péri; » car le Sheol
(nous l'avons vu) n’a qu’une valeur infinitésime, pratiquement
égale & zéro, lorsque tout espoir d’une résurrection s’est évanoui.

N’est-ce pas assez lugubre comme cela? Imaginer par sur-
croit une immortalité forcée, supposer que ces pauvres fidéles
décus seront la proie de supplices éternels, I’hypothése, faite
en l'air, parait aussli révoltante que chimérique.

Elle répugne tellement que linterprétation antiplatoni-
cienne s’est imposée a plusieurs commentateurs, méme non
conditionalistes : Cruden, par exemple, dans sa Concordance,
Webster et Wilkinson, le Dr Bloomfield et Bengel. « Les fidéles
défunts, dit Bengel, seraient comme s’ils n’avaient jamais été 1. »
« Il faut, dit le savant et pieux Olshausen, tenir compte du fait
que 'apotre n’admet pas la possibilité d’une survivance de I’dme
en dehors d’un organisme corporel. La doctrine de 'immortali-
té de I'dme est totalement étrangére al'enseignement biblique ;
on ne trouve ni le nom ni la chose. Des limites corporelles
ont été assignées  tous les esprits créés 2. »

Partant de I’a priori platonicien, M. Godet en arrive & doter
finalement « tous les hommes », les réprouvés y compris,
d’ «un corps inattaquable & la mort. » Nous ne demanderons
pas si cette expression est inattaquable & la grammaire, mais
seulement si ces quatre mots ne pourraient pas se reduire a
un seul: immortel, impérissable ou indestructible, en grec
athanatos ou aphthartos. 1’apotre aurait bondi, semble-t-il, en

T Gnomon, in loco : « Nulli sunt...ac si nunquam fuissent. »
2 Biblischer Comment., in loco. Cf. Olshausen sur Luc XVI, 24.



42 E., PETAVEL-OLLIFF

entendant appliquer de pareilles épithetes aux méchants. Bien
loin d’obtenir l'incorruptibilite, aphtharsia, les méchants sé-
ment pour la chair et moissonneront de la chair la corruption,
phthora. L’apotre, dans notre chapitre, déclare que « la cor-
ruption, phthora, n’héritera pas 'incorruptibilité, aphtharsia. »
L’incorruptibilité est un état glorieux, le privilege exclusif de
Dieu et des fideles, le supréme objet de 'ambition des justes,
un synonyme de la gloire éternelle. Le parallélisme des ver-
sets 42 et 43 assimile les deux substantifs gloire et incorrup-
tibilité. Ira-t-on jusqu’a soutenir que les méchants ressuscite-
ront pour la gloire ?

S'il reste fideéle & son point de départ, M. Godet se verra
forcé, quoi qu’il en ait, de voir en Paul un universaliste 1. Le
« tous » du verset 22 désigne, suivant M. Godet, tous les
hommes sans exception; or, quelques lignes plus bas, au ver-
set 28, nous retrouvons le méme et identique pantes dans cette
déclaration : « Dieu sera tout en tous. » Ce serait donc en dé-
finitive le salut universel. Le conditionalisme évite cet écueil,
en limitant des le début 'expression pantes & la totalité de
ceux qui « revivront en Christ 2. » Cette interprétation a pour
elle la grande autorité de M. Reuss : « Tous ceux qui sont en
Christ, dit-il, auront la vie, précisément parce qu’ils sont en
Christ, lequel est Pauteur ou la cause de cette vie désormais
indestructible... Au point de vue évangélique, il n'y a de vie
qu’en Dieu et en Christ, hors de 14 il n’y a que mort. Les
croyants, les régénérés seuls vivront; les autres passent par la
mort temporaire dans la mort éternelle... il n’est pas question
de la résurrection des incrédules 3. »

1 M. Godet est antiuniversaliste. Dans l'article qui nous occupe, il
s'est exprimé comme suit: « M. Babut écarte 'universalisme ou la doc-
» trine du salut final de tous et cela par des raisons qui ne nous parais-
» sent pas pouvoir étre rejetées. »

2 Le vers. 22 pourrait se paraphraser ainsi: De méme que tous les
hommes qui meurent sont les branches d'un arbre dont Adam est le
trone, de méme tous les hommes spirituellement unis & Christ sont les
sarments qui, au printemps de la résurrection, recevront du cep une vie
nouvelle.

3 Epitres pauliniennes, 1, 260; Histoire de la théologie chrétienne, 1852,



QUELQUES DIFFICULTES DU DOGME TRADITIONNEL 43

M. Godet fait appel & I’Apocalypse; elle nous parait donner
raison a M. Reuss en faisant de « la mort seconde » le sort
final des réprouvés (XXI, 8). Suivant M. Godet, ces mémes
réprouvés deviendraient, au contraire, « inattaquables a la
mort. » N'a-t-il voulu parler que des corps? nous remarque-
rons que l'esprit vit tant que le corps vit; car, dit Jacques,
« le corps sans esprit vital est mort. » Peut-on bien étre simul-
tanément en proie & la mort seconde et « inattaquable & la
mort ? »

Un jour viendra ol « la mort sera détruite, » suivant la dé-
claration de Paul. L’Apocalypse enseigne symboliquement la
méme chose en disant que la mort sera jetée dans ’étang de
feu et de soufre (XX, 14). Cela veut dire que dorénavant per-
sonne ne mourra plus; mais il y aura eu préalablement des
morts, des étres qui seront « comme s’ils n’avaient jamais été1.»

Passons maintenant avec notre guide des Corinthiens aux
Ephésiens. « Vous étiez morts dans vos fautes et vos péchés, »
dit Vapotre aux Ephésiens. M. Godet parle de cette déclaration
comme si les conditionalistes en avaient fait une arme en faveur
de leur doctrine. En réalité, si ’on remonte & 'origine de cette
controverse, ils se sont contentés de soutenir que ce pas-
sage ne prouvait rien contre eux 2. Ce sont les traditionalistes

11, 234, 241. « On fausserait la pensée de Paul jusqu'a la contredire, si 1'on
appliquait & la résurrection des injustes ce qui est dit 1 Cor. XV, 42-47,
de la nature du corps ressuscité. » (C. Babut, Rev. théol., 1885, p. 397.)
Au verset 52, « les morts » désignent seulement les fidéles morts, puisque
leur résurrection précede la mutation des fideles vivants, de méme que
celle-ci précede la résurrection universelle, que M. Godet place dans le
verset 24.

! Abd., 16. Comp. Bzéch. XLVII, 11. — Le dogme traditionnel ne par-
vient pas & expliquer Apoe. XX, 14. Le « séjour des morts » ne saurait
désigner ici ceux qui y sont renfermds, puisqu'au verset précédent « la
mort et 'enfer » ont déja livré tous leurs captifs. D’autre part 'univer-
salisme dépasse I'optimisme de I'Ecriture, qui nous parle des méchants
obstinés comme des enfants mort-nés de 'humanité future. La prophétie
d’Ezéchiel XLVII, 11, semble faire allusion au souvenir que laisseront ces
victimes du péché. Combien de fruits verts et véreux qui tombent avant
la plus abondante récolte !

* Voir par exemple Pauline Theology, par H.-L. Hastings. Cet éerit, qui



Al E. PETAVEL OLLIFF

qui 'ont invoqué comme une preuve. Ils ont raisonné & peu
prés comme suit: « La mort des Ephésiens inconvertis était
» une mort spirituelle; cette mort ne tue pas; ses victimes peu-
» vent donc vivre éternellement. » A quoi nous avons répondu :
Toute mort tue. Il y a plusieurs vies chez I’homme, la mort
spirituelle tue la vie spirituelle, mais sans immortaliser les vies
qu’elle ne détruit pas. Tant s’en faut! I’homme sans la vie de
Pesprit est un étre incomplet, et sile péché détruit en lui l'apti-
tude & recevoir cette vie-la, '’homme devient un étre mons-
trueux. La nature nous enseigne que les monstres ont en
général la vie courte. On a vu des tortues se mouvoir long-
temps apres qu’on leur avait tranché la téte; la décapitation
n’était pourtant pas pour ces animaux un gage de longévité. Le
palmier dont la cime se desséche doit périr tout entier; c’est
ainsi que la mort spirituelle, loin d’exclure la mort totale de
Pindividu, en est le sinistre prélude. D’apreés le savant Oehler,
c’est par l’esprit que I'ame a conscience d’elle-méme 1. Séparée
de l’esprit, elle perdrait sa personnalité. C’était & peu prés l'o-
pinion du célebre professeur Beck de Tubingue? M. Godet
pense aussi que la mort éternelle, ou mort seconde, s’opére par
« la consommation de... la séparation de I'ame avec l'esprit .»
Sans doute, la conscience, la conscience morale tout au moins,
fait partie de I'esprit tel que M. Godet 'entend. Serait-1l indis-
cret de demander & notre vénérable antagoniste quelles sont
les destinées probables de I’dme humaine apreés ce divorce dé-
finitif, comment elle pourrait étre autre chose qu'une machine
irresponsable, quelle pourrait étre I'utilité de pareilles machines
dans 'univers, comment enfin I'indestructibilité de ces machi-

a pour but spécial de réunir toutes les déclarations de 'apdtre sur le
point dont il s’agit, ne mentionne méme pas Eph. II, 1. Les conditio-
nalistes n’ont jamais cité Rom. 11, 9 & I'appui de leur opinion. Ils ne pré-
tendent done pas que « toutes les expressions dont Paul se sert pour dé-
» signer I'état de condamnation qui résulte du péché, impliquent une sup-
» pression de I'existence. » C'est un petit ridicule que M. Godet leur préte.

1 Vet. Test. Sententia, p. 15,

2 Psychol. bibl., chap. 1, § 15.

3 Comm. sur VEp. aux Rom., t. 1, p. 442,



QUELQUES DIFFICULTES DU DOGME TRADITIONNNL 45

nes s’accorde avec la conception d’'un Dieu qui serait « tout en
tous 7 »

1l existe une autre maniere d’expliquer le passage relatif &
la mort des Ephésiens. On y a va une prolepse, I'anticipation
de la mort finale et totale qui menace le pécheur obstiné. Nous
avons consacré, il y a quelques années, bien des pages a I'ap-
pui de cette interprétation. Elle a été soutenue en principe par
Meyer, qui passe pour le meilleur commentateur allemand des
épitres de Paul, et par Cremer 1.

Nous avons rencontré plus récemment un passage qul parait
faire pencher décidément la balance de ce coté-la; c’est le
verset oll Paul donne aux inconvertis I'épithéte d’« infirmes »
ou de « malades?2. » Si I’apdtre appelle touratour « morts » et
« malades » les mémes individus, au méme moment de leur
existence, il enrésulte que la mort dontil parle est proleptique.
Jésus aussi donne le nom de « malades » & ceux qu’il appelle
« morts » dans d’autres occasions . 1l y a une mort & 'ceuvre
et unemort consommeée, une mors moriens et une mors mortua.
Les Ephésiens avant leur conversion étaient en train de mourir,
sur le chemin de la mort éternelle, virtuellement morts, mori-
bonds. La mort les tenait dans ses chaines, leur perdition était
imminente. Paul indique le terme auquel le péché aurait fina-
lement conduit ses lecteurs, s’ils n’avaient pas recu I’Evangile.

Sortons un instant des textes, allons au fond des choses. Les
Ephésiens inconvertis étaient-ils absoclument morts au point de
vue moral et religieux ? Non, puisque saint Paul lui-méme dé-
clare que « la conscience des paiens leur rend témoignage; »
une conscience qui parle, n’est-ce pas un principe de vie mo-

1 H. Cremer, dans son Lexigue du Nouveau Testament, combat aussi la
notion de mort spirituelle: « Thanatos, dit-il, n’a pas dansle grec biblique
le sens généralement admis d’insensibilité morale et spirituelle... Ce sens,
qui a l'air profond, émousserait la pointe de I'expression dont il s'agit...
Nekros, dans Eph. II, 1, 5 et Col. II, 13, ne désigne pas ce qu'on a appelé
mort spirituelle. 11 signifie dévolu & la mort, condamné & mort. »

2Rom. V, 6, cf. 1 Cor. VIII, 11. L'apdtre dit aussi qu’ils sont périssant
apollumenoi, en train de périr, non encore perdus. 1 Cor.I,18; 2 Cor. 11, 15;
IV, 3, 2 Thes. 11, 10.

3 Matth. VIII, 22; IX, 12, etc.



46 E. PETAVEL-OLLIFF

rale? Les Juifs inconvertis avaient « un zéle sans connais-
sance ; » le zeéle religieux, fat-il aveugle, n’est-il pas un symp-
tome de vie religieuse ?

Encore une fois, si 'on préfére la notion de mort spirituelle,
on n’en pourra rien tirer contre le conditionalisme, qui peut
I’adopter sans inconvénient ; mais le sens proleptique est plau-
sible, il est appuyé par des autorités tres respectables?. L’ac-
cusation de « tordre » les paroles apostoliques que M. Godet
lance & cette occasion parait donc excessive; nous la laissons
retomber sur MM. Meyer, Cremer et Babut qui sont de bons
paratonnerres.

Embarrassé par une idée préconcue, M. Godet a dit de la
mort spirituelle qu’elle était « un état de mort intérieure. »
Une tautologie n’est pas une définition. Dans la méme page,
cette méme mort devient « un appauvrissement spirituel, un
état misérable. » Il n’y a 14 qu’un appauvrissement de la notion
de mort. Et comment, avec ce sens appauvri, expliquer tant de
passages dans lesquels ’apdtre nous invite & « faire mourir »
le vieil homme ? Le but ne serait-il pas ’extirpation complete
et finale du péché? M. Reuss s’est-il trompé en disant qu’il
s’agit de « I'anéantissement du mauvais élément dans I’homme,
du péché ou de la chair?2» En bonne lexicologie, la palme
revient au conditionalisme, seule théorie qui laisse partout au
meéme mot le méme sens fondamental. Nous mettons nos con-
tradicteurs en demeure de citer un seul texte dans lequel mort
et mourir ne désignent pas une rupture de rapports organi-
ques, la cessation d’une ou de plusieurs vies.

« Dans les nombreux passages ot Paul s’explique sur le sort
des méchants (on en a compté vingt-cing), il emploie cons-
tamment des termes qui éveillent 'idée de destruction. Une ou
deux fois, il parle de tribulations ou de souffrance, mais il n’a-
joute pas que cette souffrance sera sans fin3. » M. Godet n’en

1 M. Babut a aussi relevé le role incontestable de la prolepse dans les
écrits de Paul. Art. cité, p. 399.

2 Histoire de la théologie apostolique, 1852, t. 11, p. 163.

3 C. Babut,, art. cité, p. 416. M. Hastings, auquel M. Babut emprunte ce

chiffre de vingt-cing passages, met I'Epitre aux Hébreux au nombre des
lettres pauliniennes. °



QUELQUES DIFFICULTES DU DOGME TRADITIONNEL &7

persiste pas moins & voir dans I'apdtre un partisan des peines
éternelles ; tontefois il ne trouve dans les épitres pauliniennes
que deux textes & l'appui de cette opinion: 1 Cor. XV, 17, que
nous avons déja étudié, et 2 Thes. I, 9. Suivant M. Godet, « une
» destruction éternelle provenant de la face de ’Eternel et de
» la gloire de sa force, » désigne plus naturellement un état de
» misere résultant de I’éloignement permanent de cette face et
» de cette gloire, qu'un coup instantané, foudroyant, partant de
» son regard, et suivi d’'un anéantissement éternel. »

Ici encore 'Ancien Testament expliquera le Nouveau. Il suf-
fira d’en citer quelques passages pour écarter linterprétation
qu’on nous propose : « Le feu marche devant la face de I'Eter-
nel, est-il écrit, il consume de toute part ses ennemis.... Au
moment de ton apparition (littéralement de ta face), tu feras
d’eux comme une fournaise ardente; 'Eternel dans sa coléere
les engloutiral. » Dans notre passage, Paul dit des méchants
ce qu’il dira plus loin de leur chef, I’Antéchrist: « Le Seigneur
Jésus le détruira par le souffle de sa bouche et I'anéantira par
I'éclat de son avenement. » (2 Thes. 11, 8.)

1 Ps. XCVII, 8,5; XXI, 10. Comp. XXXIV,17etLév. XX, 6. Adpo prosépou
indique la cause efficiente et présente de la destruction. C’est un hébraisme
qui signifie souvent par un effet de; par exemple, dans Ps. XXXVIII, 6,
mipné hiweleti, « b cause de ma folie, » littéralement : « loin de la face de
ma folie, » et dans les Septante : apo prosdpou tés aphrosunés mou. Déja, an
verset 3 du méme psaume, nous trouvons deux exemples de la méme lo-
cution dans le méme sens: « 11 n'y a rien de sain dans ma chair h cause
de sa colere » (littéralement loin de la face de) ; « il n'y a plus de viguenr
dans mes os & cause de mon péché » (littéralement aussi loin de la face
de mon péché). Voir encore: Gen. VI, 13; Lév. 1X, 24; Deut. XXVIII, 20:
Jos. V, 1; Néh. V, 15; Ps. LXVIIIL, 2, «la cire fond au feu, » non loin du
feu, on pourrait presque traduire auprés du feu. LX, 6, Delitzsch remar-
(ue a propos de ce verset que mipné indique la raison et le motif. LXXX,
16; Esa. X, 27; Jér. IV, 26 : toutes les villes sont détruites devant 1'Eter-
nel, devant son ardente colere. Loin de son ardente colere serait un contre-
sens. Osée X, 15. — De méme dans le Nouveau Testament : Act. 111, 20, les
temps de rafraichissement viennent de lo part du Seigneur, par sa pré
sence. Loin de sa face serait absurde. Dans notre verset 9, la notion de
«force » a sa raison d’8tre en vue d’une ceuvre de destruction; elle n’en
aurait guere s'il s'agissait d’une séparation, I'antant plus que la sépara-
tion existe déja par le fait de la révolte du pécheur. En résumé, 2 Thess.



48 E. PETAVEL-OLLIFF

« Comrment, dit encore M. Godet, appliquer dans I'Ecriture,
» qui ne fait pas d’ontologie, le mot éternel 4 un état qui ne
» serait plus percu ni senti? » Pour répondre & cette guestion,
nous nous bornerons a la mention d’'un texte seulement :
« 1ls ont fait de leur pays un objet de désolation, d’éternelle
moquerie ; tous ceux qui y passent secouent la tétel.» N’est-ce
pas la un opprobre perpétuel, quin'est plus ni percu ni senti?

Décidément Paul échappe a 'orthodoxie traditionnelle. Pour
I'y retenir, M. Godet se voit contraint de faire appel a la subor-
dination de l’apotre: « Si le Seigneur s’est prononcé sur le
» point qui nous occupe, dit-il, I'opinion du disciple n’est plus
» en question. » Il nous semble que cette preuve présente
trois inconvénients: d’abord, elle introduit un élément dogma-
tique dans une question d’exégeése. En second lieu, la récipro-
que pourrait étre maintenue comme suit : apotre connaissait
la pensée du Seigneur, l'apotre était conditionaliste, le Sei-
gneur ’était donc aussi. Enfin et surtout, la dite preuve a pour
prémisse une supposition gratuite, et, croyons-nous, erronée.

En parfait accord avec I’étude que nous venons de faire des
menaces de Jésus, M. D.-H. Meyer a constaté, dans un ouvrage
des plus sérieux, que I'’Evangile de Matthieu est conditiona-
liste 2. Le méme caractere est plus évident encore dans les
autres Evangiles, dans celul de Jean en particulier.

I, 7-9, pourrait étre interprété comme suit : Les rebelles subiront leur
peine, @ savoir une destruction absolue et finale, par un effet de la pré-
sence du Seigneur et de sa puissance glorieuse, lorsque, descendant du
ciel, il apparaitra au milieu des flammes dévorantes.

A T'appui du sens donné & mipné, on peut examiner encore dans le dic-
tionnaire de Gesenius et dans le texte hébreu les exemples de Ex. VIII,
20; Jug. VI, 6; Esa. LXIII, 19; LXIV,1; Jér. 1X,6 [7]; XV, 17; Ezéch.
XIV,15; Mal. IV, 1. On verra bien que, dans 1’Ancien Testament, les
méchants sont souvent menacés d’étre consumés par « le feu de la face »
de I'Eternel. Dans le Nouveau Testament : « Notre Dieu aussi est un feu
» consumant... un feu ardent doit dévorer les adversaires. » Il n’en est
pas ainsi dans l'orthodoxie traditionnelle: Dieu ne consume pas ce
qu’il consume, et ses adversaires sont incombustibles.

1 Jér. XVIII, 16; comp. XX, 11; XLIV, 12; XLIX, 13; Dan. XII,2. Voir
aussi la note de M. Byse, p. 30 de Notre durée.

2 Le Christianisme du Christ, p. 307, ss., 436, 491, ss.



QUELQUES DIFFICULTES DU DOGME TRADITIONNEL 49

v
Conditions de l'existence.

Existe-t-il une corrélation nécessaire entre le bien moral et
Pimmortalité des fideles, entre le mal moral et 'anéantisse-
ment final des réprouveés ?

M. Godet répond négativement. « Au point de vue biblique,
» dit-il, la notion du bien moral est absolument distincte et
» indépendante de celle de I'existence ou de I'étre métaphysi-
» que. » Il n’y aurait donc aucune raison intrinséque s’opposant
a ce que le pécheur subsistit éternellement. Cette opinion
nous parait & la fois irrationnelle et antibiblique. L’étre, tel
que nous le fait connaitre 'analogie universelle, est soumis a
des conditions d’existence; il ne subsiste qu'en vertu d’une
double série de rapports: rapports intérieurs entre ses divers
éléments constitutifs, rapports extérieurs avec d’autres étres ;
faire cesser les rapports de 1'étre ce sera le détruire. Or le
péché tend & la suppression des rapports normaux, il en éta-
blit d’autres qui, étant contre nature, deviennent de plus en
plus difficiles ; finalement ils deviennent impossibles et abou-
tissent & l'arrét des fonctions. La locomotive qui déraille s’ar-
réte bientdt. Tout désordre tend & la destruction de D'étre
individuel. Les passionsgrossiéres abrutissent 'homme et le
tuent. L’égoiste finit par périr dans une sorte d’asphyxie; I'or-
gueil excessif produit la démence. « J'ai mis devant toi, disait
Moise, la vie et le bien, la mort et le mal» (Deut. XXX, 15). En
d’autres termes, le bien moral perpétue la vie ; le mal moral
produit la mort. Ce n’est pas de vie mystique qu'il s’agit;
Moise dit encore : « Cette loi est votre vie et la prolongation
de vos jours... Si votre cceur se détourne, vous périrez et ne
prolongerez point vos jours!'. » Dans la langue hébraique, le
mal moral est désigné par des mots dont I’étymologie rappelle
en genéral des notions de destruction ou de non-étre?2.

! Deut. IV, 40;V, 83; XXX1I,47. Cf. Ps. XX1,5; XCIV, 23; Prov. LI, 2, etc,

? R’ de rda’, briser avec bruit; shddh, dévaster, d'ot shdw, iniquité.

Heébel, riq, *awdn, aweén, tohow, vacuité, vanité, inanité, défaut de réalité,
THEOL. ET PHiL. 1887, 4



50 E. PETAVEL-OLLIFF

L’immortalité exclusive du bien n’est pas seulement « jého-
viste, » elle fait partie de ’Evangile. On la retrouve dans cette
parole de Jean: « Celul qui fait la volonté de Dieu demeure
éternellement. » (1 Jean II, 17.) La notion de permanence se
trouve isolée et mise & nu. Paul rappelle la promesse ontolo-
gique du cinquieme commendement: « Afin que tu vives
longtemps sur la terre. » D’autre part, il est dit que le péché
conduit & la décomposition de la pourriture (Gal. VI, 8), et que
Parbre stérile sera coupé, jeté au feu et brolé (Luc 11, 9;
XIII, 9; Jean XV, 6).

M. Godet suppose que ceite corrélation, — du bien et de
Pimmortalité, du mal moral et de la cessation de I'existence, —
est d’origine platonicienne. On en trouve bien quelques traces
dans les écrits du fondateur de ’Académie?; il est méme re-

néant, sont souvent aussi des synonymes du péché. Nebdldh, crime, vient
de ndbal, se flétrir, dépérir; athée, nibal, a le cerveau malade. Gesenius
rapproche cette racine de nédfal, tomber. Le « fils de Bélial» est un homme
de rien, sans valeur; de méme en grec phaulos, sans valeur, puis mau-
vais, d’olt en allemand faul, pourri. En francais méme, le mot mal dérive
de la racine sanscrite mar ou mal, triturer, broyer; la vertu est la torce
supréme de I'homme, le vice désigne tout d’abord un défaut, une lacune,
une faiblesse voisine du non-étre. Les langues sont des miroirs qui re-
fletent les pensées profondes des peuples. — Article Mal, dans |'Eney-
clopédie des sciences religieuses, tom. V1L

t Répub., 1. X, 608, c. « Reconnais-tu qu1l y a du bien et du mal? — Oui.
— As-tu de I'un et de 'autre la méme 1dée que moi? — Quelle idée ? —
Que le mal est tout ce qui détruit et corrompt; le bien, ce qui conserve
et améliore. — Oui. — Chaque chose n’a-t-elle pas son mal et son bien ?
L’ophtalmie, par exemple, est le mal des yeux; la maladie, celui de tout
le corps; la nielle, le mal du blé; la pourriture, celui du bois ; la rouille,
celui du fer. — Cela est vrai., — Le mal ne gite-t-il pas la chose a la-
quelle il s'attache ? Ne finit-il point par la dissoudre et la ruiner totale-
ment ? — Oui. »

Malheureusement égaré par une opinion précon¢ue, Platon n’applique
pas i l'ame humaine le méme raisonnement. Parce quil y a des méchants
qui prosperent et déploient jusqu’a la fin de leurs jours une grande ha-
bileté, Platon en conclut que I'ame est indestructible. Nous croyons au
contraire que le péché trouble le fonctionnement des facultés de 'ame et
que, suivant la loi de rétrogression, cette perturbation doit aboutir &
Tarrét des fonctions psychiques, bien que la brieveté de la vie de 'homme
gur la terre ne permette pas toujours de constater ce résultat final. Mais



QUELQUES DIFFICULTES DU DOGME TRADITIONNEL o1

grettable qu’il n’ait pas été conséquent sur ce point ; mais évi-
demment il n’était pas conditionaliste, puisqu’en éternisant
Penfer il immortalisait les grands crirninels.

On en peut dire autant de certains Peres de I'Eglise. Ils
avaient retenu quelque chose du principe biblique ; malheu-
reusement le platonisme les rendit inconséquents, comme
Platon lui-méme : « A le bien considérer, disait Augustin, le mal
s’¢loigne de I’étre et tend au non-étre . »

M. Godet nous oppose certaines recrudescences d’énergie au
sein d’'une vie coupable; elles s’expliquent & nos yeux par le
gaspillage plus ou moins désordonné que le pécheur peut faire
des trésors de vie qui lui sont confiés. Que d’insensés qui
jouent gros jeu de leur reste! M. Godet nomme Satan. Lui
surtout est un grand prodigue. Ses ressources nous paraissent
inépuisables, et son existence interminable, parce que nous
sommes éphémeres; ’ceil prophétique de Jésus a vu Satan
« tomber du ciel comme un éclair. » Le feu éternel aura raison
de cette créature contingente et incorrigible. Paul annonce son
écrasement final. En attendant, il y a dans le monde des rebel-
les un dernier reste d’ordre moral, une certaine discipline, car,
dit Jésus, « un royaume divisé contre lui-méme ne saurait sub-
sister. » Satan et ses suppOts n’en seront pas moins finalement
anéantis. L’Ecriture est formelle dans ses déclarations & cet
égard. Le Fils de Dieu s’est incarné « afin d’anéantir le
diable, » dit Pauteur de I’épitre aux Hébreux 2. L’épisode du
mal dans l'histoire de l'univers ne sera en définitive qu'une
parenthése, dont la possibilité était indispensable 4 I’éclosion
de la liberté.

la Bible nousrévele ce que la raison, éclairée par elle, confirme. L’analogic
des lois de la nature vient & I'appul du méme enseignement. Cet accord
constitue le positivisme chrétien, qui permettra i la morale de prendre
pied sur un terrain concret et objectif en quelque sorte.

v De moribus Manich., 1., 11, § 2, s; comp. Gonf., 1. VII, chap. 12.

2 11, 14, s, traduction Segond. — Katargein, le terme employé par Paul
en parlant de la suppression de la mort, 1 Cor. XV, 26, comp. 54;2 Tim.
I, 10. Comp. Apoc. XXI, 4; 2 Cor. [II, 7: V, 4; 2 Thes. 11, 8; Rom. XVI,
20, et Gen. IIT, 15. — Le Diable est le Serpent dont la téte est éerasée.
(Apoc. XX, 2.) Cette forte image écarte la notion d’une vie interminable.



52 E. PETAVEL-OLLIFF

VI

Le mystére.

M. Godet termine son article en prenant la défense du mys-
téere, dernier abri des dogmes insoutenables. « Ce que nous
» avons A faire, dit-il, est d’écouter, de veiller et d’attendre. »
Ecouter, soit, encore faut-il comprendre ce qu’on écoute.
« Le refus d’interpréter et de commenter les textes est un
» symptome de la disparition prochaine d’une doctrine qui se
» meurt!. » L’eschatologie a sa place dans la dogmatique, de
méme que la dogmatique a la sienne dans la théologie. Comme
toute science, la théologie a ses mystéres, mais en acceptant
humblement les faits de ’Evangile, elle s’efforce de les systé-
matiser ; elle a pour but de résoudre les difficultés, d’accorder
les contradictions apparentes, de préciser 'indéterminé. En un
mot, elle cherche & restreindre autant que possible le domaine
de Pincompréhensible. Comme le disait naguére M. Gretillat :
« La synthese, une synthése conforme d’ailleurs & la nature du
» fait chrétien qui est 'objet de la théologie, peut et doit étre
» cherchée dans le sein de la donnée chrétienne elle-méme,
» entre les éléments dont elle se compose et qu’elle-méme
» nous fournit 2. »

La sagesse chrétienne ne consistera pas & répéter machina-
lement des phrases inintelligibles, dont on fera bientot des
shibboleth, des mots de passe. La Bible n’exclut ni la raison, ni
I’expérience, nil’étude de la nature. La suppression des recher-
ches eschatologiques mutilerait la théologie. D’ailleurs, & défaut
d’une saine eschatologie, tout homme en fera secrétement une
mauvaise ; il n’est personne qui n’ait par devers soi une escha-
tologie quelconque. Suivant M. Recolin, ce qui manque sur-
tout au protestantisme évangélique, c’est « une dogmatique a
la fois plus précise, plus vigoureuse et plus profonde3. » De

1 Goblet d’Alviella, Le rationalisme religieux aux Etats- Unis. Revue des
Deux-Mondes, 1¢r avril 1883.

2 Fxposé de théologie systématique, Neuchatel, 1885, t. T, p. 190.

3 Rapport présenté a la Conférence universelle de 'Alliance évangé-
lique, h Copenhague, en 1834.



QUELQUES DIFFICULTES DU DOGME TRADITIONNEL H3

toutes les parties de la dogmatique,'eschatologie est restée la
plus informe, la plus nébuleuse ; c’est le chaos. Il en est d’elle
comme de I’époque des Juges, ol chacun faisait ce qui lul sem-
blait bon. Pourtant elle est d’'une grande importance; un sage
Pa dit :

En toute chose il faut considérer la fin.

On nous propose une tréve dans l'incompréhensible, qui
plus est, dans le contradictoire. Nous aurons garde de l'accep-
ter; d’autant moins qu’elle serait au bénéfice exclusif du dogme
traditionnel, qui coucherait sur ses positions. Beati possidentes,
disait M. de Bismarck. Une superstition séculaire a formulé un
certain dogme qui fait encore autorité. La conspiration du si-
lence serait tout au bénéfice de ce dogme-la. On pourrait le
comparer a4 un prétendant qui dirait & propos d’un héritage
contesté : « Quia nominor leo, je m’empare de l'actif; quant
au passif, il est trés sujet & controverse ; je 'abandonne & mes
compétiteurs. »

Nous croyons avoir examiné toutes les objections de M. Godet
contre une doctrine qui nous parait résoudre mieux que d’au-
tres le probléeme eschatologique. Nous espérons qu’il sentira
la nécessité d’opposer une conception supérieure a celle qu’il
attaque. Le dogme traditionnel est & nos yeux une épouvan-
table calomnie contre le Pére céleste; il discrédite ’Evangile.
Il souléve en outre maintes difficultés. Nous venons d’en si-
gnaler quelques-unes. M. Godet, dont Particle a provoqué le
notre, nous apportera la lumiére qui nous fait peut-étre défaut.
Nous nous assurons qu’il nous pardonnera d’avoir défendu con-
tre lui une conviction qui prime toute considération person-
nelle. Il n’abusera pas contre nous de sa grande autorité ; il
ne prodiguera pas les jugements sommaires ; il ne nous oppo-
sera pas une fin de non-recevoir; il aura la patience d’entrer
dans les détails indispensables ; il supposera que si nous er-
rons c’est de trés bonne foi ; enfin, il se rappellera qu'un nom-
bre croissant de théologiens sérieux, en Allemagne, en Angle-
terre, en Ecosse, en Hollande, en Amérique et jusque dans les
pays de langue frangaise, sont parvenus au résultat que ’exa-
men des faits nous impose.



54 E. PETAVEL-OLLIFF

P. S. — Cet article était déja sous presse au moment ol
paraissait le second volume du Commentaire de M. Godet
sur la premiere Epitre aux Corinthiens. Nous avons aussitot lu
les cent vingt pages relatives & « la résurrection des corps. »
Cette attachante étude nous a fait du bien; nous avons d’autant
plus déploré la présence de la « mouche morte » du dualisme,
qui gite le parfum. Quant & nos objections, loin de les dissi-
per, ce commentaire les renforce.

Pages 324, s. et 411, il avoue que les adversaires de la ré-
surrection, & Corinthe, avaient des attaches platoniciennes, et,
page 395, il signale fort bien un des dangers de leur doctrine.
Les pages 347 et 349 prouvent que nous ne nous étions pas
trompé en suppdsant que M. Godet est partisan de I’enfer éter-
nel, bien que, page 363, il ouvre une porte de sortie & une
certaine classe de réprouvés.

Pages 358 et 361, le commentaire traduit & plusieurs reprises
katargein par abattre. Cela n’est pas tout & fait exact. Pour
abattre, le Nouveau Testament emploie les verbes katabal-
lein ou kathairein. Nous avons eu l'occasion de le remarquer :
la mort n’est pas seulement abatiue (1 Cor. XV, 26, 54; 2 Tim.
1,10; Apoc. XX, 14; XXI, 4), elle est supprimée. Cette expres-
sion ’applique & Satan (Hébr. II, 14), ¢’est pourquoi nous y
tenons. « Katargein, dit Cremer, est un terme favori de Paul,
qui lui donne le sens emphatique de supprimer, anéantir. »

Page 362, la phrase « nos corps, etc. » est amphibologique.
Désigne-t-elleles corps des fidéles ou ceux de tous les hommes ?
Le contexte appelle la seconde alternative, mais 1’auteur pa-
rait avoir involontairement reculé devant une des conséquences
de son a priori. De méme, pages 396, s., il explique bien sur
quoi se fondent I'immortalité et la résurrection des fidéles;
mais cette base se dérobe pour les méchants, et on n’en in-
dique aucune autre, sauf un texte isolé : Actes XXIV, 15. 11
faudrait une explication qui harmonisit ce texte de Luc avec
les épitres de Paul; 'absence de cette explication est d’autant
plus sensible que les arguments avancés a 'appui de la résur-
rection des justes tendent & exclure celle des réprouvés.



QUELQUES DIFFICULTES DU DOGME TRADITIONNEL 5b

La page 395 renferme encore un important aveu : « Une fois
» 'espérance de la résurrection abandonnée, il ne reste plus
» de garantie bien solide pour la survivance de la personnalité
» aprées la mort. » En d’autres termes, en dehors de la résur-
rection, nous n’avons que des lueurs bien vacillantes d’immor-
talité. C’est exactement une de nos principales théses.

Notre conclusion, relativement & 1 Cor. XV, sera donc celle
de M. L. Bonnet. « Il est de toute évidence, dit-il, que, dans
ce chapitre entier, saint Paul ne parle point de l'avenir des in-
crédules, car rien ne 'y appelait. Il s’occupe exclusivement de
ceux « qui se sont endormis en Christ » (v. 18), et il établit,
par la résurrection du Sauveur, qu’ils ne resteront point la
proie de la mort, mais en seront délivrés tout entiers, corps et
ame, par la plénitude de la vie. Cela lui suffisait pour répondre
victorieusement aux négations qu’il savait étre répandues dans
I’Eglise de Corinthe. S’il se tait ici sur I’avenir des condamnés,
c’est que leur résurrection n’est pas une manifestation de la
vie de Christ en eux, mais un jugement (Jean V, 29, note).
Ailleurs, 'apdtre I’enseigne clairement (2 Thes. I, 9). »



	Quelques difficultés du dogme traditionnel : concernant la vie future [suite]

