
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 20 (1887)

Artikel: Les résultats pratiques de la critique

Autor: Astié, J.-F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379398

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379398
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES RÉSULTATS PRATIQUES DE LA CRITIQUE

J.-F. ASTIE

Où en sommes-nous en fait de théologie La révolution dans

laquelle nous sommes incontestablement engagés recule-t-elle
ou avance-t-elle

A cette question il faut répondre carrément oui et non.
Malgré le calme plat du moment, il est aisé, en effet, de
constater l'action de deux courants en sens fort contraire. Voici
d'abord le piétisme qui, ne pouvant ni mourir ni se transformer,

ne sait qu'obstruer la voie. C'est de lui que se réclament,
dans nos pays de langue française, les protestants pratiquants
qui font de la religion une affaire sérieuse1. Pour ce monde-
là, il n'y a pas, il ne peut y avoir de théologie. Ces chrétiens

'Dans le monde on désigne par le nom de piétistes les protestants
religieux en général. Ce mot ne pent ici être pris dans cette acception.
Au sein du public religieux on désigne par piétistes des hommes plus
zélés qu'avancés, disposés à recevoir, comme la manne, toute idée
bizarre de quelque point de l'horizon qu'elle tombe, courant, sans lest et
sans boussole, de çà, de là, et s'écriant : Le Christ est ici il est là
croyant toujours avoir infailliblement trouvé la vérité absolue et
changeant périodiquement de caprice; il y a quelques années Pearsall Smith,
puis l'armée du Salut, les guérisons par la prière, les cœurs purs... Plus
cela change, plus c'est la même chose- Et, grâce à une interprétation



b J.-F. ASTIÉ

lèvent les épaules et sourient quand vous leur en parlez; c'est

leur façon à eux de paraphraser le mot qui accueillit Luther à

son début: querelle de moines! querelle de moines! aujourd'hui,

on dit de professeurs. Et cependant ne vous y fiez pas.
Sous cette confiance apparente se cache la plus absolue des

désespérances. Pressez un de ces piétistes sobres d'esprit,
ayant l'œil ouvert sur l'état des intelligences, et demandez-lui
s'il espère donc réussir à ramener le monde à son système, à

sa dogmatique? Il vous répondra sans hésiter que non ; mais

il ajoutera : le retour du Christ est à la porte ; le Seigneur va
venir pour gouverner ses ennemis avec un sceptre de fer. Ces

espérances d'un royaume des cieux à la Mahomet sont le dernier

mot de l'école. C'est l'illusion que n'ont cessé de nourrir,
à partir des premiers disciples jusqu'à aujourd'hui, les vaincus
de tous les partis. Ce fut aussi le rêve de Port-royal finissant.
La veille du jour où le grand roi allait faire jeter les corps de

ces messieurs à la voirie, on consultait les prophéties pour y
découvrir la date exacte du rétablissement des juifs ; on se

promettait l'avènement d'un bon pape qui ferait triompher la

bonne cause ; on faisait des miracles ; on insinuait que « les

incrédules qui niaient les miracles du diacre Paris, ou qui les

expliquaient par des raisons naturelles, seraient amenés désormais

à nier ou à expliquer pareillement ceux de Jésus-Christ. »

Les mêmes sentiments se font jour dans nos cercles piétistes.
Rapprochant les miracles de Lourdes et de la Salette de ceux

qu'on préconise soi-même, on voit dans la circonstance que
Dieu accomplit aussi des miracles chez les protestants la

preuve manifeste que c'est par cette méthode qu'il entend

sauver son église. Cela ne se dit pas seulement, cela
s'imprime.

tout à fait arbitraire et fantastique, la Bible et Dieu sont rendus
solidaires de ces agitations maladives. Bien des personnes déplorent tous

ces travers, exactement comme beaucoup d'excellents catholiques
déplorent les pèlerinages de Lourdes et de La Salette. Mais comme tout
cela passe pour l'opinion la plus pieuse, on garde le silence. C'est donc à

juste titre qu'on peut rendre solidaire de cette agitation stérile le public
religieux qui, par son attitude, laisse prendre la tête a sa queue.



LES RÉSULTATS PRATIQUES DE LA CRITIQUE 7

Ainsi semble vouloir finir parmi nous le Réveil du commencement

de ce siècle. En comptant sur le retour du Seigneur

pour leur donner la victoire, nos piétistes montrent bien ce

qu'ils sont : une fin et non un commencement ; leurs faits et

gestes sont les dernières convulsions de la théologie
antérieure à Schleiermacher. Un homme d'un grand bon sens

pratique, témoin de toutes ces extravagances dans une ville
de laquelle on pouvait attendre mieux, où les idées les plus
bizarres, anglaises, américaines et même australiennes,
s'abattent tour à tour, fermentent et prennent leurs ébats,
peignait d'un mot l'état psychologique : il y a une douzaine de

personnes qui se convertissent tous les automnes et qui
éprouvent le besoin de faire part de l'événement au monde
entier. C'est le cas de répéter les réflexions de Sainte-Beuve
au sujet des mêmes aberrations parmi les exaltés de Port-
royal en ruine : « Tout ce qui a vécu et brillé ici-bas est sujet
à la corruption. Ce qui a été chair devient sujet aux vers. Ce

qui a été grandeur plus ou moins véritable devient matière à

déclamation, sert de prétexte à la phrase, cet autre ver qui
enfle et qui ronge. Ce qui a été croyance et foi au sein de la

persécution, devient aisément à la longue endurcissement,
rétrécissement, opiniâtreté, fanatisme, fétichisme. Il vient un
moment où l'esprit qui avait animé les choses et les personnes,
quitte sa dépouille et remonte. » Des églises qui en sont là
n'ont plus qu'à se débander et à laisser leurs membres s'enrôler

dans l'armée du Salut. C'est bien le dernier mot du
piétisme anglais et continental : ayant perdu le secret de .s'adres¬

ser au cœur, à la conscience, à l'esprit, il ne reste plus qu'à
parler aux yeux et aux oreilles, à la chair, exactement comme
les dramaturges et les romanciers modernes. Nous touchons
aux jours que le père de tous les Bost entrevoyait déjà en
1827: « Le ministre du Seigneur, devenu peu à peu une
espèce de machine à conversions, même comme machine ne
vaudra bientôt plus rien... Soumettant les hommes au joug de

votre école, ou leur donnant une manivelle pour en jouer les
airs sans en avoir la vie, vous ne produirez que des reflets de

reflets qui iront toujours en dépérissant. Vous êtes déjà moins



8 J.-F. ASTIÉ

que vos maîtres, et, si Dieu n'y met la main, les enfants de vos
enfants ne seront plus que des spectres...4 »

Voilà l'avenir que l'extrême droite promet à la théologie.
Nous ne nous arrêterons pas à interroger l'extrême gauche.
La débandade est complète, le sauve-qui-peut général ; c'est à

qui se réfugiera, qui dans la politique, qui dans la magistrature

ou dans l'instruction.
Restent les centres. Le centre droit n'est au fond que

l'organe des piétistes raisonnables, désavouant in petto beaucoup
d'extravagances, mais se gardant bien de le dire trop haut, de

peur de choquer une infime minorité ardente et bruyante. Eux
aussi sont antérieurs à Schleiermacher : ils ne travaillent qu'à
la restauration de la théologie du passé, qu'ils comptent mettre
au point pour ne pas trop heurter les goûts du jour. Ils jurent
à tout propos leurs grands dieux qu'ils ont renoncé à la théorie
de l'inspiration pionière, mais ils la pratiquent journellement,
dans leurs enseignements, dans leur dogmatique. Ils ont beau

s'en défendre : au fond ils croient à une dogmatique inspirée ;

l'histoire des dogmes n'existe pas pour eux ; ils en sont encore
à cette notion populaire de la révélation, en vertu de laquelle
les faits et gestes, les pensées, les fantaisies et les caprices de

tous les hommes dont il est question dans l'Ancien, comme
dans le Nouveau Testament, seraient les articles d'un code

définitif, autant de paragraphes d'une dogmatique de droit
divin et éternelle. Tous ces savants, ces professeurs, ces
docteurs qui ont la face tournée vers le passé, ont besoin
d'être envoyés à l'école de Rothe. Quand est-ce qu'ils y
puiseront une flexibilité suffisante pour passer du régime de la

lettre qui tue à celui de l'esprit qui vivifie?
« La Bible, dit Bothe, n'est pas un livre absolument à l'abri

de toute erreur, mais elle est un instrument parfaitement
suffisant pour arriver à une connaissance infaillible de la révélation,

puisqu'elle possède tous les moyens nécessaires pour se

corriger elle-même. Telle est la vraie infaillibilité de la Bible,
1 Christianisme et théologie ou Pensées d'un solitaire sur quelques-unes

des formes que peut revêtir le christianisme, par A. Bost, ministre du
Saint Évangile. Genève 1827.



LES RÉSULTATS PRATIQUES DE LA CRITIQUE 9

comme Schleiermacher, Lange, Martensen, l'ont déjà fait voir,
en disant que l'infaillibilité de la Bible repose sur l'effet
d'ensemble qu'elle produit en tant qu'elle se corrige elle-même
dans les détails. Ce qu'il y a d'infaillible, c'est, en réalité,
l'Ecriture comprise par l'Ecriture et dans l'esprit de l'Ecriture.
Le texte qui nous est immédiatement donné n'est pas infaillible,
mais nous sommes appelés à le rendre tel par une étude

incessante, infatigable de la Bible, en y comprenant expressément

la critique historique. La tâche est rude sans doute, mais
c'est celle du protestantisme vrai et authentique, ou, qui plus
est, c'est la seule méthode digne de l'homme et, par consé-

quant, de Dieu...
L'infaillibilité de la Bible n'étant que relative, sa valeur

normative ne saurait être absolue dans les choses religieuses. En

dépit de leur théorie, les défenseurs les plus intrépides de

l'inspiration plénière ne l'ont jamais entendu autrement dans

la pratique. Elle ne peut faire autorité qu'en ce qui concerne
la révélation dont elle est le document. La théologie biblique
est justement appelée à faire la séparation entre ce qui appartient

à la révélation et ce qui lui est étranger. Pour ce qui est
de l'enseignement, il ne fait règle que quand il provient expressément

et directement de l'inspiration... Ce n'est le cas ni de

la cosmogonie mosaïque, ni de l'explication sur l'origine du

péché, ni des récits historiques en général, soit de l'Ancien,
soit du Nouveau Testament; ni de ce qui chez les auteurs
implique la réflexion individuelle, et peut être considéré comme
le produit de l'étude scientifique. Tous ces éléments-là peuvent
être d'une grande valeur, mais ils sont déjà le commencement
de la théologie proprement dite. Nous avons donc à user de

beaucoup de réserve à l'égard des théories particulières de

saint Jean et de saint Paul ; jamais, du reste, les auteurs qui
ont obtenu à grand'peine ces théories ne les donnent comme
faisant autorité pour d'autres. Ce n'est qu'en prenant cette
liberté à l'égard de la sainte Ecriture qu'on peut se mettre à

l'abri d'une exégèse qui ne sait que la tordre, d

Ces explications et ces réserves n'empêchent pas Bothe
d'ajouter : « En revanche, la Bible a bien une autorité nor-



IO J.-F. ASTIÉ

mative, seule elle peut décider ce qu'il est nécessaire de savoir

pour être sauvé; mais elle le fait tout autrement que ne l'imaginait

l'ancienne théologie, qui faisait consister le savoir salutaire

dans la connaissance exacte d'une doctrine religieuse
précise. Dieu soit loué, la Bible est mieux qu'un catéchisme

ou qu'une dogmatique. Il faut nous y habituer; ce n'est pas
un système dogmatique qu'elle entend dérouler à nos yeux ;

mais un monde nouveau dans lequel nous contemplons Dieu,

se mouvant et vivant. Nous pouvons adopter à cet égard la

belle parole d'Adolphe Monod : L'Ecriture sainte, c'est le ciel

parlé sur la terre. Jésus est si peu un prédicateur, comme on

se l'imagine volontiers, que lorsqu'il prononce des maximes

comme le sermon sur la montagne, il leur enlève le caractère

didactique et doctrinal, au moyen de l'ardeur de ses

sentiments. Tout dans le document de la révélation est informe et

fragmentaire, cela aussi est providentiel, s'il y a quelque chose

qui le soit. Dieu a voulu nous mettre en demeure de nous
approprier un tableau de la révélation à la suite d'une sérieuse

application du cœur... »

Et le centre gauche Hélas il a exactement le même sort

que son homonyme en politique. La France est centre gauche,
affirment à l'envi les personnes libérales et instruites qui la

connaissent, et cependant cette tendance n'est pas représentée
à la Chambre. Il n'en est pas autrement en théologie.
Quiconque fait de la théologie d'une manière indépendante appartient

au centre gauche. On travaille, on avance ; c'est bien là

que se trouve un certain mouvement de pensée chez quelques-
uns. Le progrès est tellement manifeste que déjà on n'est plus
compris de la foule, sur laquelle on perd toute action. Disons-
le sans ambages, un abîme, qui tend chaque jour à se creuser,
sépare les hommes du centre gauche, qui ont continué à

travailler, des troupeaux tenus dans une complète ignorance des

résultats incontestables acquis par la critique la plus modérée.
De là le calme plat et le silence. On n'ouvre pas la bouche,

parce qu'on est sûr de ne pas être compris. Et voilà comment
nous sommes exposés au plus grand des périls, à l'hérésie la

plus contraire à l'esprit du christianisme : si nous n'y prenons



LES "RÉSULTATS PRATIQUES DE LA CRITIQUE 11

garde, si les langues ne finissent pas par se délier pour parler
clair et net ; si l'on s'obstine à professer sans pratiquer, nous
irons tous échouer sur le récif des deux doctrines : la doctrine
publique et officielle et la doctrine secrète qu'on n'expose
qu'entre amis, sous le manteau de la cheminée. Est-il bien
sûr que personne n'ait rien à se reprocher à cet égard? Ne
trouvent-elles pas peut-être de l'écho dans plus d'un cœur,
les paroles de saint Paul, reprenant vertement saint Pierre,
qui ne marchait pas de droit pied : Si toi, qui es juif, vis
comme les gentils, et non pas comme les juifs, pourquoi
contrains-tu les gentils à juda'iser On est prudent par
tempérament, c'est entendu ; mais est-ce une raison pour désavouer
le voisin imprudent qui s'est compromis en faisant hardiment
ce qu'on était soi-même appelé à faire mieux que lui? On ne
doit pas porter la nouvelle théologie en chaire, cela va de soi,

pas plus que l'ancienne. Mais au moins faudrait-il s'arranger
toujours de façon à parler du point de vue de sa théologie, en

prenant bien garde de ne pas renier en public ce qu'on
professe au besoin entre intimes.

Vous en parlez à votre aise, dira-t-on sans doute. Comment

pourrait-il être question d'exposer les résultats de la critique
biblique devant les troupeaux? Mais la témérité que vous nous
conseillez là aurait pour résultat immanquable de faire vider
nos églises, qui ne sont pas déjà trop pleines. C'est tout au

plus si nous réussirons à attirer quelques incrédules ou quelques

indifférents qui prendraient un malin plaisir à venir voir
comment nous scandalisons nos fidèles, qui s'empresseraient
de s'enfuir. Nous ne pourrions ouvrir la bouche sans être
exposés à ébranler la foi des âmes pieuses qui nous suivent.
Dès que nous entreprendrions de les éclairer, nos troupeaux
s'écrieraient que nous leur enlevons leurs convictions.

C'est bien là la position tragique dans laquelle nous nous
trouvons. Faut-il couper le nœud gordien ou essayer de le
dénouer Chacun ici doit consulter sa position et son caractère.

Mais une chose demeure bien certaine : il ne peut être

question de s'endormir sur l'oreiller de paresse des deux
doctrines. Le réveil serait terrible. Il est quelque chose de



12 J.-F. ASTIÉ

plus grave que tous les scandales : c'est la révolution du

mépris. Tout se sait de nos jours; une réserve mentale constatée

sur un seul point en ferait soupçonner cent autres. Et si
l'on venait à pouvoir dire que les ministres protestants ne
croient pas ce qu'ils prêchent et ne prêchent pas ce qu'ils
croient, leur mission serait terminée.

Quiconque ne veut pas abdiquer misérablement est donc
mis en demeure d'examiner, au plus près de sa conscience, ce

qu'il doit faire. Notre position est infiniment plus délicate

qu'au seizième siècle. Nos pères n'eurent qu'à substituer une
autorité à l'autre : l'infaillibilité de la Bible à celle de l'Eglise.
Aujourd'hui le monde religieux n'est pas moins avide d'infaillibilité

matérielle et extérieure qu'à la Réformation : seulement
le charme est rompu ; nous ne pouvons plus servir notre
public au gré de ses désirs. Jusqu'à présent on n'a pas vu
d'Eglise sans infaillibilité ; reste à savoir si nous réussirons à

grouper encore des croyants autour d'un autre drapeau. C'est
là la crise du spiritualisme chrétien ; puisse-t-elle devenir
aiguë ; elle sera alors moins funeste qu'une maladie de

langueur. Ayons foi au peuple chrétien ; il vaut infiniment mieux

que les théologiens diplomates, que tous les chefs de file
opportunistes qui le calomnient pour se justifier de maintenir
la conspiration du silence. Déclarons aux fidèles les plus
ombrageux que leurs besoins religieux sont légitimes ; qu'ils
ont incontestablement raison dans leurs meilleures aspirations;
mais disons-leur aussi, en toute franchise, que leur foi se paye
de mots et est trop souvent assise sur le sable mouvant des

opinions humaines; aspirons à établir leurs convictions sur
Christ, le rocher des siècles. Montrons aux plus alarmés, par
notre vie, notre dévouement, que nous partageons leurs
espérances ; faisons-leur comprendre que, bien loin de vouloir
ébranler leur foi, nous aspirons à l'établir sur des bases plus
solides. Prenons-les par la main, en les engageant à laisser les

béquilles de la tradition, pour marcher d'un pas joyeux, ferme,
assuré, dans les voies du spiritualisme chrétien, comme il
convient à de vrais protestants, c'est-à-dire à des hommes
parvenus à l'âge de majorité en religion. Nous en convenons sans



LES RÉSULTATS PRATIQUES DE LA CRITIQUE 13

peine, l'entreprise peut être, dans certains cas, périlleuse. Un
homme qui se croira très orthodoxe, parce qu'il sera d'une

ignorance exemplaire, pourvu d'un esprit très étroit, de beaucoup

de zèle sans connaissance et d'une langue d'aspic,

pourra mettre tout en danger. Il faut des ménagements, de la

prudence, de la sagesse ; mais ces précautions ne doivent pas
nous faire oublier la foi en l'efficacité de la vérité. Agissons à

l'égard de nos protestants catholiques comme nous le faisons à

l'égard des catholiques romains. Nul ne se laisse arrêter par
la crainte d'ébranler leur foi en la dégageant des superstitions
qui l'obscurcissent.

C'est donc une affaire entendue : qu'on use de précautions,
qu'on y mette toute la prudence, la délicatesse possibles ; qu'on
évite une révolution pour procéder par évolution, nous en
sommes ; qu'on ne hâte pas mal à propos les temps en
entretenant certaines personnes de problèmes hors de leur portée,
cela va de soi ; qu'on procède lentement, avec mesure, nous
en tombons d'accord ; qu'on insiste sur l'élément positif avant
de renverser l'erreur, nous n'avons rien à objecter; nous
admettons la nécessité de recourir à toutes les précautions
imaginables, mais à une condition, c'est qu'on en use largement

pour avancer, pour éclairer les fidèles, au lieu d'y faire
appel comme à un prétexte, à un épouvantail pour reculer
devant l'accomplissement d'un devoir sacré, pressant. Le
malentendu qui existe entre le clergé éclairé et les fidèles ne
saurait devenir définitif : l'Eglise, toujours plus privée d'esprits
intelligents, de prophètes dévoués, spirituels, tomberait entre
les mains des rhéteurs, des fanatiques à froid et d'un gouvernement

de curés.

Déjà dans la famille, alors que nous nous adressons à nos

jeunes enfants, prenons garde de ne pas leur donner comme de

l'histoire ce qui à nos yeux n'est que de la légende. Ce sera le

moyen de prévenir l'avortement de tant d'éducations piétistes
faites en serre chaude, dont tout le monde déplore les
résultats. Veillez sur les instructions des écoles du dimanche, —
où l'on s'obstine à traiter la Bible comme une dogmatique
divine pleinement inspirée, — afin qu'elles ne deviennent pas



14 J.-F. ASTIÉ

des pépinières d'athées ; gagnez vos catéchumènes à la religion,
en leur présentant l'Evangile sous la forme la plus élémentaire,
la plus pratique et la plus personnelle, en vous gardant avec
soin de le rendre en rien solidaire des systèmes, des dogmes

que la raison humaine des siècles passés a été amenée à

formuler à son occasion. C'est là l'unique moyen d'inspirer à la

jeunesse une piété réelle et efficace, indépendante des théories,
qui pourra se maintenir au contact des idées scientifiques d'un
ordre quelconque. En agissant ainsi, vous ne retiendrez pas
seulement ceux qui viennent tout naturellement à vous, vous
attirerez quelques-uns de ceux qui se tiennent à l'écart.

On se complaît parfois à dire : Mais voyez, ces méthodes que
vous dénoncez comme surannées ne sont pourtant pas sans

nous procurer des auditeurs. — Mais savez-vous combien elles

en éloignent? Avez-vous compté les âmes ayant des besoins

religieux qui se tiennent loin de vos cercles étroits où toute
idée raisonnable devient suspecte, tandis que les vues les plus
fantastiques font prime et accaparent l'attention des admirateurs?

Ignorez-vous que plus d'un jeune homme instruit a

cherché, de la meilleure foi du monde, à vous suivre pour
s'éclairer et fortifier sa foi, mais qu'il n'a pu y tenir, repoussé

par vos vaines redites, sans sel et sans portée?
L'impiété de notre génération ne tient-elle pas en bonne

partie au divorce flagrant qui s'est établi en religion entre le

fond et la forme, entre le dogme et la morale? Les besoins

religieux sont intacts dans le cœur humain ; avant de proclamer
celui-ci irrémédiablement impie, tâchez de lui présenter l'Évangile

éternel dans sa fraîcheur primitive, en répudiant les

interprétations bizarres, les dogmes juifs ou païens, toute une
enveloppe traditionnelle qui allait à merveille à son jour et à son

heure, mais qui actuellement risque de n'être tenue par les

hommes intelligents que pour une chrysalide dès longtemps
abandonnée par son hôte ailé.

Citons un exemple saisissant. Sur la question capitale de

l'avenir, l'eschatologie pietiste en est encore au matérialisme
de Tertullien. On nous parle d'une résurrection de la chair,

par où il faudrait entendre la revivification du corps actuel,



LES RÉSULTATS PRATIQUES DE LA CRITIQUE ly

qui reparaîtrait physiquement, chimiquement le même dans le

corps glorifié. Rien d'étonnant que l'homme quelque peu
instruit se détourne des idées religieuses en branlant la tête à

l'ouïe de telles théories. Elles rappellent à la lettre la piété
touchante de cette brave négresse de Charleston qui, au plus
fort du tremblement de terre, court à sa lampe, la remplit
d'huile, l'allume pour ne pas être parmi les vierges folles, et

s'écrie ensuite, toute triomphante d'être en règle : Seigneur
Jésus, tu peux venir je veille, j'attends l'époux En Angleterre,

dans le monde religieux éclairé, ces idées-là, sur
lesquelles vit notre peuple, sont traitées d'eschatologie des

reliques, des os secs et des cimetières. Revenez à saint Paul,
présentez l'esprit comme un agent vivant appelé à se donner,
suivant les temps et les économies, un corps toujours plus
adéquat, et vous verrez si notre génération est aussi ardente à

se précipiter dans le néant que vous le prétendez. Il se pourrait

qu'elle fût simplement effarouchée par les fables que vous
vous bornez à répéter depuis des siècles, sans jamais songer à

les contrôler à la lumière de l'Évangile, tout en vous donnant

pour bibliques par excellence.

II
A quel propos ce programme D'où viennent ces exhortations

véhémentes? — Ce programme m'a été inspiré par
l'ouvrage que j'annonce1 : l'auteur l'a suivi à la lettre ; ces exhortations

se sont tout naturellement pressées sous ma plume à la
vue du courage, de l'indépendance d'Eugène Le Savoureux,
qui a écrit, qui a parlé, qui a pratiqué ce qu'il croyait. Quel
contraste avec la prudence, le mutisme d'hommes qui en
savent tout aussi long que lui, mais qui se gardent bien de penser

tout haut Oui, nous avons dans notre auteur l'exemple
trop rare d'un homme qui, parti des rangs du dogmatisme le

plus racorni, du sein même de cette école dont Bost tirait si
bien l'horoscope en 1827, est arrivé, à travers la bonne et à

1 Cet article forme la préface d'un volume qui paraît en ce moment :

Etudes historiques et exégétiques sur l'Ancien Testament, par E. Le Savoureux,

pasteur.



16 J.-F. ASTIÉ

travers la mauvaise fortune, au spiritualisme le plus franc,
lui permettant de sauver la foi de son enfance, sans être obligé
de renier la science acquise dans son âge mûr. Le cas est
vraiment trop original pour qu'il soit possible de résister à la

tentation de retracer les principaux traits de cette vie assez agitée.
Eugène Le Savoureux naquit à Paimbœuf (Loire-Inférieure),

le 2 novembre 1821. Le douzième enfant d'une famille de

marins, il perd son père à l'âge de trois ans et plus tard le dernier
de ses frères, qui avait embrassé la carrière du père. On rêve
de scènes poignantes, comme celles si bien racontées dans

Pêcheur d'Islande, qui auront peu à peu dépeuplé ce foyer.
Ne voulant pas se séparer de son Benjamin, la pauvre veuve
lui donne le premier métier venu, qui aura du moins l'avantage

de le retenir près d'elle. Mais le jeune Breton trouve trop
monotones et trop ennuyeuses les occupations que la sollicitude
maternelle lui a procurées. Il prend la fuite, ses effets noués
dans un mouchoir et avec moins de trois écus de cinq francs
dans la poche. Cette robinsonnade décida de l'avenir de Le
Savoureux. Il avait à un haut degré les qualités et les défauts
d'un Breton qu'aucune discipline n'a dompté: gai et colère,
railleur et entier, plein d'élan et de faiblesse, violent et
mystique. Ce qui dominait dans cette âme sans direction, c'était
une profonde piété. Il était fervent catholique : il y avait en

lui une lutte continuelle entre les instincts de son tempérament
et les aspirations idéales de sa volonté. Après chaque défaillance,

l'esprit se retournait contre le corps : les macérations,
les jeûnes, les coups de discipline ne parvenaient pas à rendre
la paix à son cœur.

Ainsi préparé, Le Savoureux entre un soir par désœuvrement

dans une salle de conférence à Bordeaux. Le docteur
Malan, le prédicateur itinérant de ce temps-là, à la fois
autoritaire et tendre, à l'éloquence incisive, caressante et populaire,

prêchait ce soir-là sur la « sanctification par la foi. » Le

cœur du jeune Le Savoureux fut touché ; une profonde
révolution morale s'accomplit en lui ; ayant expérimenté dans le

plus profond de son cœur ce que le prédicateur définissait,
il passa par une de ces conversions subites, à la saint Paul et



LES RÉSULTATS PRATIQUES DE LA CRITIQUE 17

à la saint Augustin. Il serait téméraire défaire une règle, mais

les changements ainsi accomplis chez quelqu'un qui a déjà
vécu de la vie du monde, ont le grand avantage de tremper le

caractère, de donner à la piété ces allures agressives, conquérantes

que l'éducation la plus soignée de la famille chrétienne,
trop souvent énervante, soit par suite de contrainte, soit par
suite de mollesse, est loin de conférer généralement. Quoiqu'un
soulagement se fût produit en lui, le jeune homme était encore
troublé ; il passa bien des nuits sans sommeil, ne sachant que
faire, sans guide et sansconsolation.il eut alors l'heureuse idée

de se faire conduire chez le docteur Malan. C'est là qu'il trouva
« la paix » et « l'assurance de son salut, » pour employer deux

expressions chères au dernier prédestinatien genevois qui,
dans ses ardeurs logiques, trouvait moyen de forcer la note
encore plus que Jean Calvin son maître. L'ardent apôtre fut un
père pour le jeune Breton : à partir de ce moment il ne cessa

d'appeler Eugène Le Savoureux son « fils en la foi. »

Né à une vie nouvelle, le jeune apprenti sentit s'éveiller en
lui le goût de l'étude. Dans le cabinet où le docteur Malan
recevait, se trouvait un livre ouvert dont les caractères étranges
intriguaient fort le jeune homme. « Que désirez-vous faire, lui
demanda un jour le pasteur. » — « Je voudrais bien savoir
lire dans ce livre, » répondit Le Savoureux. Or le livre en
question était une bible hébraïque. Mais l'ardent néophyte
avait encore fort à faire pour devenir un hébraïsant: il savait
à peine écrire lisiblement ; il devait apprendre l'orthographe
et le français. Après quelques études préparatoires, Le Savoureux

se rendit à Genève pour étudier la théologie à l'école de
l'Oratoire récemment fondée. C'est là qu'il se développa dans
le cercle du docteur Malan, de sa fille Henriette qui savait
apporter dans ses relations avec le jeune Français, dans ses

conseils, ses exhortations et ses gronderies même, autant de
tact que de sollicitude. Il fut bientôt sur le pied de familiarité
avec son professeur d'hébreu, Henri de Laharpe ; ils vivaient
sous le même toit, dans la même pension. Cet homme qui
était, ou affectait, nous dit-on, d'être désabusé de tout, écrivait
à Le Savoureux, trente ans plus tard : « Vous savez qu'il y a

THÉOL. ET PHIL. 1887. 2



18 J.-F- ASTIÉ

des gens et des choses qu'on oublie ; mais il y en a d'autres
qu'on n'oublie jamais. Pour moi vous êtes de ceux-là. » Mais

l'étoile polaire de Le Savoureux à Genève fut toujours le docteur

Malan déjà sur l'âge. Fidèle et reconnaissant, Eugène
Le Savoureux se faisait toujours remarquer à sa place, au
premier rang, dans la charmante chapelle des Eaux-Vives qui
était alors loin d'avoir la vogue comme dans les premiers jours
du Réveil. C'est en vain que le touriste écossais chercherait,
parmi les édifices religieux de la Genève d'aujourd'hui, l'église
de Malan, toujours plus populaire en Angleterre que dans son

propre pays. Le bon docteur a pris soin de la faire démolir, dès

qu'il n'a plus pu y prêcher, cette célèbre chapelle du Témoignage,

sise au Pré Béni, afin, — ô naïve assurance de ces

jours de dogmatisme à outrance si loin de nous — afin qu'elle
mourût vierge d'erreur

Le Savoureux fit à Genève les études qu'on pouvait y faire à

cette date. On ne donnait pas de cours de morale, tant on
comptait sur la foi pour suppléer à tout. Dans ce milieu
éminemment doctrinaire, la dogmatique était représentée par un
mathématicien à l'imagination brillante qui exposait longuement

une théologie de fantaisie. L'unique ressource était dans

le cours de Symbolique, dogmatique comparée des diverses
confessions, donné par Merle d'Aubigné. Le célèbre historien
non plus ne manquait pas d'imagination, comme l'a prouvé tale

jeune littérateur vaudois » qui était déjà en train de devenir le

docte, le consciencieux, l'exact Herminjard, qui trouve moyen
de tout savoir et de ne rien oublier1. Mais enfin, il fallait bien

compter avec les documents écrits, cela rognait les ailes. C'est

à ce cours bien fait et substantiel qu'on était redevable de la

dogmatique qu'on savait.
1 Pourquoi faut-il que ce savant homme qui n'est décidément pas de notre

temps, s'attarde dans les errements de la petite vitesse, alors que
tout marche par des trains-éclairs? Le beau volume de la Correspondance

des Réformateurs qui vient de paraître (le lme) embrasse un peu
plus d'une année, Eheu! Eheu! fugacas labuntur anni, Monsieur le
savant

Autant qu'un patriarche il vous faudrait vieillir.

Essuyez-vous sons la main un couvent de Bénédictins, c'est tout au



LES RÉSULTATS PRATIQUES DE LA CRITIQUE 19

En somme, le jeune Le Savoureux quitta la Faculté avec un
bagage scientifique assez léger et avec des vues peu larges :

l'horizon de Genève, encore peu étendu, était alors plus étroit
qu'aujourd'hui, vers 1840. Le jeune candidat emportait cependant

l'essentiel, un zèle brûlant puisé dans un milieu favorable ;

une ardeur missionnaire infatigable, le besoin de se dévouer à

l'avancement du règne de Dieu.
Pour compléter son instruction, on lui procura une bourse

de voyage, et comme c'était alors exclusivement d'Angleterre
que venait la lumière, c'est vers ce pays qu'il se dirigea. Ce

n'est pas que le futur hébraïsant n'eût quelque velléité de

passer le Rhin ; il s'était préparé à la chose en apprenant
l'allemand. Mais ses professeurs lui firent un devoir de ne pas
tarder plus longtemps à entrer dans la « vigne du Seigneur. »

La haute Vienne était alors le centre d'un mouvement
anticatholique ; Le Savoureux fut appelé dans les campagnes du

Limousin, au poste de Thiat, où il devait passer quatre ans.
Ce fut un heureux temps. Pleins d'entrain, animés d'un zèle

exemplaire, Le Savoureux et ses jeunes collègues, qui avaient
été ses condisciples à l'Oratoire, réveillèrent des communes
entières. La paroisse de Villefavard embrassa en masse le
protestantisme, chassa le prêtre et convertit l'église en temple. Le

Savoureux, à force de zèle, de collectes, de secours, réussit à

bâtir un lieu de culte et des écoles. Les liens de l'affection la

plus cordiale unissaient ces braves paysans à leur pasteur ; ils
lui vouèrent un culte que les années ne refroidirent pas; après
plus de vingt ans de séparation, à la suite d'un deuil cruel, les
habitants de Thiat envoyèrent à leur ancien pasteur un
touchant témoignage de sympathie. Nous avons oublié de dire
que, pendant un court séjour en Saintonge, Le Savoureux avait
rencontré une compagne fidèle et dévouée qui le complétait

plus, du train dont vous y allez, si vous laisseriez apercevoir le bout de

la carrière à vos nombreux admirateurs! Tout de même les personnes
compétentes s'accordent à dire que c'est terriblement bien fait. Quel
dommage qu'au lieu d'un monument achevé, la postérité soit condamnée

à se contenter d'une colonne brisée, à je ne sais quelle hauteur du

sol!!!



20 J.-F. ASTIÉ

bien ; elle lui fut aussi une aide précieuse pour son ministère.
En 1851, le jeune pasteur échangea le poste de Thiat contre

celui de Limoges. Le nouveau ministère fut pénible au milieu
d'une population malveillante et des tracasseries des autorités.
En vue de mettre un terme aux procès et aux condamnations
et pour faire rouvrir les écoles, les lieux de culte fermés, Le
Savoureux fit plusieurs voyages à Paris, espérant obtenir de

l'empereur une audience, toujours promise et toujours ajournée.

Il fallut à diverses reprises prendre la besace du collecteur,

parcourir pendant des mois l'Angleterre, l'Ecosse,
l'Irlande pour trouver l'argent nécessaire à des constructions
diverses. Le Savoureux mérita de nouveau le titre de constructeur

de temples que lui avaient déjà conféré ses paroissiens de

Thiat.
Tous ces travaux extérieurs ne faisaient pas perdre de vue

l'œuvre proprement spirituelle; notre ami fut un pasteur
infatigable pendant ces onze années qu'il passa à Limoges. Le
dimanche, à neuf heures, culte à la maison centrale, dont il
fut pendant neuf ans l'aumônier bénévole; à onze heures,
école du dimanche, composée d'autant d'adultes que d'enfants ;

à trois heures, grand culte ; à huit heures, grande réunion,
explication de la Bible. Pendant tous ces services c'était lui
qui, de sa belle voix, entonnait et dirigeait le chant. Bentré à la

maison, il faisait souvent la lecture, à haute voix, à sa femme
et à ceux de ses enfants qui ne dormaient pas encore.

Ce zèle infatigable ne fut pas sans produire des résultats
positifs dont le souvenir longtemps après faisait encore la joie
d'Eugène Le Savoureux, d'ailleurs si difficile pour lui-même et

pour les autres en matière de statistique religieuse. Deux de

ses anciens élèves sont devenus d'actifs et dévoués ministres de

l'Evangile. D'autres restés dans la vie civile n'ont cessé de lui
attribuer un rôle considérable dans leur culture morale. « Le

peu qu'il y a de bon en moi, disait dernièrement une de ses

anciennes ouailles, c'est à lui que je le dois. » Bien que le
pasteur de Limoges eût à cette époque des opinions dogmatiques
très tranchées, son action sur les âmes était surtout morale et
même personnelle. Entier, mais sans détours, intransigeant en



LES RÉSULTATS PRATIQUES DE LA CRITIQUE 21

morale plus encore qu'en matière de dogme, mais dans les

relations sociales causeur plein d'une gaîté non exempte de

raillerie ; dans l'activité pratique intolérant comme un apôtre,
mais comme homme toujours curieux d'apprendre et d'étendre
dans toutes les directions son horizon intellectuel1 ; jamais en

repos avec ses idées parce que, s'il croyait sa foi définitive, il
commençait à s'apercevoir que les raisons que lui en avaient

données ses maîtres n'étaient point inébranlables; ouvert par
suite à la discussion qu'il aimait pour lui-même et qu'il provoquait

volontiers chez les autres, il savait être, suivant les circonstances,

prédicateur sévère ou simplement honnête homme, et

comme ami il put plus d'une fois glisser à propos de bons conseils

qui venus du pasteur n'auraient trouvé que des sourds.
Aussi est-ce dans cette église, qui fut son œuvre, qu'il a trouvé
plus que partout ailleurs de bonnes et solides amitiés qui
l'encouragèrent et le soutinrent dans sa difficile mission d'évangé-
liste au milieu d'une population aveuglément papiste et contre
les petites intrigues de ce parti anarchique qu'on retrouve
partout, agissant comme un ferment de dissolution au sein de toute
société. Il pouvait compter aussi, en partie, sur l'appui moral
des directeurs de l'œuvre, qui le considéraient, suivant
l'expression d'un des membres du comité de Paris, comme « la

cheville ouvrière de l'œuvre d'évangélisation dans le Limousin.

» — « Ici tout nous parle de lui » écrivait, à l'occasion de

sa mort, le conseil de l'Eglise, dans une lettre collective, pleine
de souvenirs émus, adressée à sa famille.

Dès le début de son ministère, en 1845, Le Savoureux avait
reçu de précieux témoignages d'intérêt de ses anciens professeurs

; M. Gaussen se chargea de lui exprimer les vœux de ses

collègues pour son ministère. « Vous nous avez laissé de bons
1 II suivit pendant plusieurs années les cours d'anatomie de l'école

préparatoire de médecine, où il avait pour professeur un des chefs les
plus ardents du parti clérical. En même temps il s'engageait dans
l'étude de Schleiermacher, mais le professeur d'allemand du lycée qui lui
prêtait son concours pour la traduction lui ayant avoué qu'il n'y voyait
que noir sur blanc, il se mit avec lui à la lecture de Schiller et de Gœthe-
Tous les matins d'ailleurs il faisait avec une régularité méthodique ce

qu'il appelait sa « tâche, » c'est-à-dire une traduction d'hébreu.



22 J.-F. ASTIÉ

et d'honorables souvenirs, mon cher frère ; nous avons sur
vous de précieuses espérances ; et il nous est doux de savoir
combien vos affections vous reportent vers nous et vers notre
œuvre. »

Cependant on était à la veille d'événements qui allaient
troubler l'harmonie des esprits, sinon celle des sentiments et
des cœurs, entre les professeurs de Genève et tels de leurs
anciens étudiants. « M. Scherer nous est arrivé depuis huit
jours, remarquait M. Gaussen dans la même lettre. Il fera par
semaine quatre leçons d'exégèse du Nouveau Testament et

quatre de l'histoire des dogmes. C'est un homme précieux, par
la piété comme par la science. Il nous importait ainsi
d'acquérir un jeune homme. Le Seigneur a tout conduit visiblement
ici comme ailleurs, s

On sait comment ces belles espérances allaient être déçues :

quelques années encore, M. Scherer romprait avec ses

collègues et inaugurerait au milieu de nous une ère théologique
nouvelle par la publication de ses lettres sur la critique et la

foi.
Cette déclaration si nette et si carrée était faite pour plaire à

un caractère comme celui de Le Savoureux, d'autant plus que
prenant son point de départ dans l'exégèse scientifique de

l'Ancien Testament elle rencontrait en lui un esprit spécialement

préparé. La crise fut douloureuse : sa solution fut l'activité

pratique. Esprit prime-sautier, Le Savoureux vit de bonne
heure à quelles conclusions allait entraîner la logique de sa

pensée. Trop sincère pour se rejeter dans le parti de l'affirmation

« quand même, » il avait été amené à la foi par une crise

trop profonde pour consentir à abandonner ce qui était devenu
le fondement de sa vie morale, alors que, plus porté à réduire
le nombre des dogmes aux besoins de la vie pratique qu'à
spéculer sur leur essence, il ne se sentait pas de force à reconstruire

après avoir détruit. Habitué à associer étroitement la

piété et la moralité au point de ne pouvoir concevoir l'une
sans l'autre, il se fit également un devoir de « tenir ferme

ce qu'il avait » et d'ajouter la science à la foi. Ce libéralisme

croyant, seul compatible avec le ministère évangélique



LES RESULTATS PRATIQUES DE LA CRITIQUE 2ö

exercé avec zèle et franchise, le ramena de la Bévue de

Strasbourg à la Bévue chrétienne, et d'une manière générale
il suivit, nous écrit-on, « la voie qu'avait ouverte dès les

premiers jours un théologien qui n'était ni l'adversaire ni le
disciple de M. Scherer. »

Après une douzaine d'années de séjour à Limoges, Le
Savoureux alla s'établir à Royan, « ville de contentement, » pour
parler avec son excellente mère, qui aimait à mettre choses et

gens en chansons, sans trop se soucier de la rime. Il ne sera

pas hors de propos d'en dire un mot, si, comme le prétend
Lamartine, il ne s'accomplit rien de grand dans ce monde qu'il
n'y ait une femme dans l'affaire. Cette femme forte, qui s'était
si bien acquittée de son devoir envers la patrie, était venue,-au
soir de la vie, battue du vent et de la tempête, se retirer
auprès de son fils unique. La fuite d'Eugène l'avait fort inquiétée
jadis ; la nouvelle de sa conversion au protestantisme l'avait
plongée dans une profonde douleur. Ne sachant entre quelles
mains il était tombé, elle avait d'abord écrit rondement au
commissaire de police ou au maire de Bordeaux pour le faire
rechercher. Dès l'enfance elle avait eu le goût des mesures
énergiques, contracté l'habitude de prendre le taureau par les

cornes. Très catholique, comme une Bretonne, et de plus fille
d'un chouan, —¦ à douze ans elle était allée, non sans hardiesse,
réclamer son père, sa mère et une tante au tribunal révolutionnaire

de Nantes ; et, par son ingénuité, avait obtenu leur mise
en liberté ; — elle crut longtemps que son fils était perdu pour
elle. Les nouveaux amis d'Eugène Le Savoureux durent lui
écrire pour la rassurer. Quand elle le retrouva, respectueux,
affectueux, et de plus transformé dans ses manières et son
langage, la réconciliation fut complète. Elle conserva jusque
sur le lit de mort l'inaltérable gaîté qui l'avait soutenue à

travers une longue existence de travail et d'épreuves. Pieuse sans

superstition, elle allait le dimanche matin à la messe et l'après-
midi elle écoutait avec orgueil son fils « faire son prône. »

On sait que sans l'intervention énergique du bouillant Carls-

tadt, qui était plus qu'un brouillon, — n'en déplaise à tous les

moyenneurs, — le luthéranisme, à son début, aurait risqué de



24 J.-F. ASTIÉ

faire balte dans ce compromis. La mère de notre ami fut
enterrée catholique : ainsi le voulut son fils respectueux de la foi
d'autrui.

Le Savoureux fut moins heureux dans son ministère à Boyau
que dans les postes antérieurs. C'était non une église, mais un
poste d'évangélisation au milieu d'une population protestante
qu'un comité de Genève s'efforçait de disputer au rationalisme.
Un mouvement darbyste, doublé d'un réveil, ne tarda pas à se

déchaîner non à Royan môme, mais dans les campagnes, avec
toutes les extravagances qu'engendre le dogmatisme populaire
né du biblicisme. Après son départ, les choses allèrent si loin

que la police dut s'en mêler. Le darbysme, qui, aujourd'hui,
tend à disparaître pour céder la place à d'autres manifestations
du même genre, mais d'espèce différente, était alors en ascendant.

Il tirait naïvement toutes los conséquences de l'inspiration
pionière admise par le public du Réveil. Chaque ignorant,
homme ou femme, se proclamait docteur et dogmatisait à perte
de vue, tranchant les plus hautes questions au moyen de la

traduction de Lausanne et de la Concordance des Saintes
Ecritures. Eugène Le Savoureux réussit du inoins à grouper quelques

âmes, pieuses sans pédanterie biblique, dans des réunions
privées, où tous étaient égaux comme frères en la foi, mais où

le pasteur demeurait le seul docteur.
On a pu espérer un instant que le darbysme rendrait un

service spécial au public du Réveil, en l'épurant d'abord et

ensuite en lui faisant, toucher du doigt les travers de la théorie
de l'Évangile-code. Malheureusement le darbysme a échoué

comme bien d'autres choses : on n'a su empêcher les gens d'y
tomber qu'on laissant libre carrière à leurs fantaisies dans les

églises censées non-darbystes. Comment ne serait-il pas à la
veille de disparaître comme parti alors qu'il tend à régner en

maître dans le camp de ses prétendus adversaires? Le moyen
de retenir sur la pente les gens sans culture, alors qu'on leur
accorde les prémisses des erreurs dont on prétend les garder?
La logique est inévitablement la plus forte, dût-elle conduire
à l'absurde. Comme nous le disions au début, l'aile droite du
Réveil en est à la dernière phase du piétisme en décadence, au



LES RÉSULTATS PRATIQUES DE LA CRITIQUE 25

chiliasme, aux controverses sur les adiaphoras ', aux guérisons

par la prière, aux miracles, etc., etc. Peut-être fallait-il que le

« parti des saints s fit ces cruelles expériences pour s'apercevoir

qu'il avait tort de tenir en charte privée ces novateurs
théologiques, qui au moins lui auraient rendu le service de

les préserver de la dissolution par les extravagances. On a

trouvé commode de s'incliner devant l'opinion la plus pieuse ;

depuis quelques années on commence à moissonner les

conséquences résultant d'une piété sans intelligence et d'une foi

ayant rompu avec la science. Qu'elle est donc fallacieuse, la

prudence si vantée de nos modérés, de nos sages Voilà où on

aboutit en détournant l'attention du public des questions qu'il
faudrait étudier, s'en remettant au temps pour les résoudre

Au milieu de ces agitations, Le Savoureux travaillait pour
l'avenir. Il ne devait pas le faire longtemps en paix. Malgré les

devoirs de son ministère, et nous savons s'il les négligeait il
avait trouvé moyen de consacrer quelque temps à ses chers
travaux hébraïques. Les études qu'il publia, en 1866, sur le
texte de l'Ancien Testament, et qu'on peut lire dans le présent
volume, lui valurent du comité de la Société évangélique qui
le soutenait, cette observation fraternelle, « qu'il avait été

envoyé pour convertir des âmes, non pour écrire des articles. »

On lui demanda de remplir un questionnaire imprimé où il
devait indiquer en chiffres le nombre des visites par semaine,
le nombre des prières, le nombre d'âmes converties, etc., etc.
Le Savoureux comprit qu'il n'était pas l'homme d'une" pareille
entreprise et donna sa démission. La séparation s'accomplit
d'ailleurs dans les meilleurs termes.

Il accepta l'appel delà Société évangélique de France. Nommé
à Paris en 1867, il n'y fut pas plus heureux. On !ui reprochait,
par ses études sur l'Ancien Testament, de décourager les

souscripteurs. Ses articles aussi inquiétaient les « amis d'Angleterre.»
Le travail et la réflexion avaient apporté plus d'une modification

aux idées théologiques de Le Savoureux. Il se faisait un

' Ceux qui en pourraient douter n'ont qu'à lire une page sur la Danse
d'un goût parfait, d'une délicatesse exquise, d'un fact exemplaire. — Cet

article topique se lit dans... ÉvangiU et Libert-é du 19 novembre 18ï6.



26 J.-F. ASTIÉ

devoir de dire ce qu'il croyait être la vérité. Evitant avec soin
de faire de la théologie en chaire, il s'appliquait d'autant plus
dans ses leçons d'instruction religieuse à faire profiter la

jeunesse des progrès de la science critique, afin de ne pas

imposer à la foi des simples un fardeau que lui-même ne voulait

plus porter. C'est dans cette pensée qu'il avait institué,
pour les membres adultes de son église, à côté des assemblées

d'édification, des réunions d'instruction qui se tenaient dans

la salle de lecture. Il prenait, par exemple, quelques-uns des

loca probantia de l'incrédulité voltairienne, le miracle de Josué,
l'ânesse de Balaam, le livre de Jonas et cherchait à en faire

comprendre le véritable caractère. Cette critique populaire,
que l'esprit scientifique et le sentiment religieux maintenaient

toujours sérieuse, conduisait naturellement à insister sur la

véritable nature de la piété qui consiste essentiellement dans

« une vie cachée avec Christ en Dieu. »

Que faisait au fond Le Savoureux Il popularisait les résultats

auxquels sont arrivés en Allemagne et chez nous les
théologiens les moins suspects d'hétérodoxie. Seulement ces

hommes éminemment sages, tout en répudiant l'inspiration
plénière en théorie, se laissent aller, dans la pratique, à parler

comme le peuple et à agir comme s'ils la maintenaient
toujours. De là leur bon renom. Devant le public ils parlent
ou ils laissent du moins parler comme si tout ce qui est
contenu dans l'Ancien ou dans le Nouveau Testament formait le

contenu d'une dogmatique éternelle qu'il faut admettre sous

peine de faire suspecter sa piété. Le Savoureux dut apprendre
à ses dépens qu'on ne met pas impunément la pratique d'accord
avec la théorie, et qu'il est fort dangereux, parmi les simples
et les ignorants, d'avoir son franc parler. Il vint échouer contre
la dogmatique intransigeante d'un cordonnier. On sait que ces
artistes-là n'ont pas été sans influence sur le développement
de la théologie moderne. Toutefois il ne se heurta ni au zèle

ardent, au dévouement sans bornes d'un Georges Fox, ni aux
hautes spéculations d'un Jacob Bœhme. « Mais, disent nos
documents, la plupart de ces braves gens, habitués à la manne

amphigourique des évangélistes, étaient plus rétifs que l'ânesse



LES PÉSULTATS PRATIQUES DE LA CRITIQUE 27

de Balaam à la main qui voulait les conduire, et un savetier qui
tenait à ce que Job ait été contemporain d'Abraham, et prétendait

que Noé avait nourri des lions dans l'arche avec du foin,
dénonça comme un scandale l'enseignement de son pasteur.
Naturellement on sourit dans le comité ; mais il faut subir les

exigences de la démocratie, et les leçons cessèrent. » « On

sourit... mais les leçons cessèrent. » C'est bien ainsi qu'on
procure de faciles triomphes à l'obscurantisme qu'on aurait
mission d'éclairer. S'il fallait en croire certaines personnes, les

évangélistes et les pasteurs en seraient réduits au rôle d'igno-
rantins ; étrangers à tout ce qui se passe autour d'eux, ils
devraient faire leurs prônes comme les curés lisent leur
bréviaire et disent leur messe. Nous aurions là ces fameuses
« machines à conversions » dont Bost nous prédit l'avènement
au début du Réveil.

Enhardi par les concessions qu'on se hâte de lui faire, pour
gain de paix, cet esprit devient journellement de plus en plus
entreprenant. Il s'est attaqué, récemment, à une institution
entière, qui malheureusement à tremblé. A dire le vrai, elle
s'était tant soit peu modifiée pendant ces quarante dernières
années. Le temps avait radouci les angles, le dogmatisme avait
tant soit peu fléchi : quelques bouffées de l'esprit de Schleiermacher

pouvaient bien avoir passé par là ; mais le tout était
soigneusement édulcoré pour les besoins de la longitude et de

la latitude : il n'y paraissait guère. Il y paraissait, au contraire,
beaucoup trop aux yeux d'un revenant des plus verts, qui,
après avoir dormi pendant quarante ans le sommeil d'Epimé-
nide, se redresse tout à coup sur son séant, armé de pied en

cap,

Pour réparer des ans l'irréparable outrage

Il a donc le triste courage d'imputer à crime ce qu'on commet

la faute, plus grave encore, de ne pas oser avouer rondement

Que voulez-vous Il fallait vivre et comment vivre en

ne ménageant pas les grognards écossais Il fallait vivre
Nous n'en saurions vraiment pas découvrir l'absolue nécessité.



28 J.-F. ASTIÉ

Un chrétien ne craint rien, ne dissimule rien ;

Aux yeux de tout le monde il est toujours chrétien.

N'est-ce pas un pauvre poète païen qui a fourni à Kant sa

belle devise :

Summum crede nefas vitam prseferre pudori,
Et propter vitam vivendi perdere causas.

Le piétisme est en pays huguenots une plante importée et de

serre chaude ; elle ne saurait vivre à la longue, faute de puiser
ses sucs dans le sol. Ce n'est pas en tremblant devant des

hommes auxquels on se dispose à passer sur le corps, en
Ecosse même, qu'on réussira à le sauver.

Le Savoureux ne s'était pas encore remis des coups que lui
avait portés l'obscurantisme, que son église était dispersée par
l'année terrible. La chapelle et les écoles furent transformées

en ambulances sous la direction du pasteur, qui plus tard
reçut de la ville de Paris une médaille commémorative.

Il s'établit alors à Nice, où sa prédication simple, mais

pénétrante, riche d'une longue expérience chrétienne et élargie
par un travail de réflexion incessant, fut très goûtée de son
nouvel auditoire. C'est pendant son séjour à Nice qu'on offrit
à Le Savoureux la chaire d'hébreu à la faculté de Montauban.
Mais n'étant pas muni de titres réguliers, il ne crut pas devoir

opposer sa candidature à celle de M. Bruston.
Des circonstances extérieures l'obligeant à quitter Nice, Le

Savoureux, en 1876, ramena dans son pays natal sa chère
femme déjà mourante. Ce fut une partie de lui-même qui
mourut avec elle. Cette « piété sans hypocrisie » qu'il avait

partout cherché à développer dans son ministère, elle l'avait
eue et pour ainsi dire vécue. Une grande sensibilité de cœur
unie à une certaine froideur de tempérament, de l'enthousiasme

pour tout ce qui était généreux et en même temps un grand
sens pratique, une réserve timide vis-à-vis des gens et des

choses, mais au milieu des circonstances les plus troublées un
optimisme imperturbable, autant de qualités contraires qui se

faisaient équilibre en elle et lui rendaient tout naturel
l'accomplissement des devoirs les plus pénibles en face desquels on a



LES RÉSULTATS PRATIQUES DE LA CRITIQUE 29

généralement besoin de prendre de l'élan. Elle avait horreur de

la phrase et plus encore du « patois de Canaan ; » son
expérience de la vie ecclésiastique lui avait fait classer, nous dit-on,
le commun des mortels en trois catégories : « les sots, les
malins, les jaloux. » Mais le classement fait, elle ne gardait plus
d'amertume dans le cœur. C'était sa philosophie. Sa religion
personnelle, c'était la sincérité dans la foi. Et c'est peut-être
ce trait de caractère qu'elle appréciait le plus dans son mari
auquel — se souvenant sans doute de ses luttes intérieures et

de ses sacrifices souvent douloureux à l'évidence de la vérité,
— elle rendait sur son lit de mort ce précieux témoignage:
« Tu as toujours été un noble cœur » Elle fut simple et vraie

jusqu'au dernier moment. Comme son mari lui lisait au culte
du matin, quelques jours avant sa mort, le passage de saint
Paul : Or, s'il m'est avantageux de vivre dans ce corps et ce

que je dois souhaiter, c'est ce que je ne sais, car je suis pressé
des deux côtés, mon désir étant de partir de ce monde et... —
« Tais-toi, mon ami, lui dit-elle. Cela me fait mal... ce n'est

pas vrai pour moi... Paul n'avait pas une famille, des enfants...
Moi, j'aurais voulu demeurer avec vous, pour partager vos
peines et vos joies... Mais que la volonté de Dieu soit faite... »

C'est d'un mouvement semblable qu'en pareille circonstance

une autre femme très franche, Mme Vinet, tempéra aussi le zèle

intempestif d'un chrétien très avancé.

A partir de ce moment, privé de sa « sainte femme » (l'adjectif

est d'une personne étrangère à la famille) qui le

complétait en le modérant, Eugène Le Savoureux perdit pour ainsi
dire de plus en plus le goût de la vie. Son caractère parut se

transformer, sa gaieté bien connue fit place à une certaine
misanthropie, disent les étrangers. Ses parents reconnaissent

qu'il s'isola, laissa tomber ses relations, sauf deux ou trois
amis lointains ; lassé de la lutte, il chercha une position où il
pût exercer son ministère et se livrer à l'étude, à l'abri de
toute tracasserie.

Pourquoi ne l'avouerions-nous pas? en face de ces
déclarations assez concordantes des étrangers et de la famille, nous
inclinons à plaider au moins les circonstances atténuantes en



30 J.-F. ASTIÉ

faveur de l'absent. Nous le ferons en empruntant le langage
d'un catholique libéral qui a voulu chercher la vérité par lui-
même, au lieu de s'endormir sur l'oreiller commode de la foi.
Voici en quels termes il décrit les traverses du pauvre amant
de la vérité : « Contraint de travailler pour vivre, le loisir et le
calme lui font défaut. S'il entre dans l'enseignement, c'en est
fait de son indépendance. S'il prend une carrière, il n'a plus
pour l'étude qu'une attention distraite.

» La jeunesse fuit, l'âge arrive, la pauvreté devient lourde.
Il est dur d'aimer la vérité plus que tout et d'être pour cela

dédaigné. Ses contemporains le devancent, ses amis le délaissent,

l'honorent à peine d'une indulgente compassion. Il lui
faut un courage surhumain pour ne pas tomber dans la route.
Que s'il rend dédain pour dédain, il s'aigrit et tourne au
maniaque.

» Qu'importe au monde la vérité A ses yeux, l'essentiel
est d'arriver. Pour arriver, il faut partir ou ne pas suspendre à

tout propos son jugement. Entouré d'ambitions hâtives, le

philosophe reste neutre; il reçoit les coups de chacun. Les partis
le repoussent, l'Eglise même le rejette.

» Il en appelle à l'opinion. Mais il s'est tenu loin delà foule ;

ses amis ne peuvent le comprendre, ses adversaires le juger...
Privé de conseil et d'appui, il se défie de lui même. Il est
modeste, on le croit sot. Le voilà perdu pour jamais.

» Où trouvera-t-il la force, le temps, les moyens de surmonter

tant de dégoûts? Qui lui dira s'il n'a point vécu de chimères

Doute poignant, doute cruel 1 Combien en un siècle savent

y résister? Une âpre énergie le soutient. Il a vaincu les préjugés

de l'enfance, les entraînements de la jeunesse, les soucis

décourageants de l'âge mûr. Aimant sa patrie, ses semblables,
il essaie de se faire entendre ; les sectes, les écoles conspirent
contre lui. Il veut parler, nul ne l'écoute; sa voix sans
passion demeure sans écho. Il a vécu seul, il faut qu'il meure
ignoré1. »

Comment s'étonner qu'un homme condamné à vivre d'un

1 Jean Wallon, Emmanuel ou la discipline de l'esprit (discours
philosophique), 1877. Voir Critique philosophique, p. 139, année 1878.



LES RÉSULTATS PRATIQUES DE LA CRITIQUE 31

tel régime en ait le caractère transformé et même quelque peu
aigri Pour jeter la pierre à de tels amants de la vérité qui
souffrent de tous les échecs qu'elle subit, il faut être un
homme pratique, un esprit médiocre, n'ayant jamais connu
une grande passion, un petit caractère, absorbé par de petites
combinaisons, un dogmaticien sceptique, se donnant tous les

airs de travailler aux succès d'une cause que l'on tient pour
perdue, en se gardant bien de rien faire, de peur de se

compromettre, pour l'avancement de ce qu'on sait cependant être
la vérité.

Un dernier désillusionnement était réservé à Eugène Le
Savoureux. Ce n'est pas assez que partant de l'inspiration
pionière, il fût arrivé au spiritualisme franc et net pour voir son
activité compromise par le dogmatisme intraitable d'un savetier.

Après avoir été un des adeptes les plus ardents, les plus
conséquents des Eglises libres, il en était arrivé à mettre au
dernier rang les questions ecclésiastiques, et il ne se fit
aucun scrupule d'aller finir ses jours dans une Eglise nationale.

Nous touchons ici à un des points les plus délicats, les plus
douloureux de notre position actuelle. Naturellement c'est
dans les églises libres que le dogmatisme démocratique fait
rage, et comme il y a des règlements en vigueur, les

conséquences les plus pratiques peuvent en résulter. Sans doute,
ces églises ont officiellement des professions de foi religieuses,
morales et non dogmatiques,théologiques; mais les mœurs ne

risquent-elles pas toujours de prévaloir sur les meilleures
institutions? C'est là le péril imminent de l'heure actuelle. S'il
en était temps encore, et s'il restait, hélas des gens pour
comprendre, ce serait le moment de faire son profit de
l'avertissement singulièrement opportun d'un adversaire réfléchi
qui ne déclame pas, mais raisonne. « Tant que l'Eglise reste

dogmatique, la séparation de l'Eglise et de l'Etat sert à peu de

chose, la racine du mal n'est pas tranchée. La persécution par
le bras séculier est supprimée et c'est tout : tous les autres
maux que nous avons signalés se répandent sans obstacle au
sein des Eglises dogmatiques séparées de l'Etat; c'est ce que



32 J.-F. ASTIÉ

fait connaître l'expérience1. » Il est certain que si le dogmatisme

intolérant veut revenir à ses anciens errements, consistant

à persécuter ses adversaires au lieu de leur répondre, il
peut atteindre plus aisément ses fins dans une Eglise libre que
dans une Eglise nationale.

Et voilà comment Eugène le Savoureux, enfant de la dessi-

dence, fondateur d'Eglises libres, fut, dans ses vieux jours,
pour trouver un peu de paix et de liberté, obligé d'entrer dans

une Eglise nationale Accueilli à bras ouverts par le président
du consistoire de Paris, mais voulant entrer par la grande

porte, il se refit étudiant à cinquante-cinq ans et alla à

Montauban passer ses examens et soutenir sa thèse : De l'origine
du mal d'après l'Ancien Testament, 1875.

Il n'eut qu'à se louer, nous dit-on, de son séjour dans cette
forteresse de l'orthodoxie. Le contact avec la jeunesse surtout

donna comme un renouveau à son esprit et à son cœur,
et les étudiants d'alors ont gardé le souvenir de ces longues
causeries où tout était remué avec une hardiesse qui n'étonnait

que parce qu'elle s'alliait à une foi positive ; où il invectivait

sans pitié les paresseux ou les peureux qui faisaient
des études de théologie comme on suit un catéchisme de

persévérance, pour ramener aussitôt par son sérieux ceux qui,
entraînés par sa verve, étaient tentés de confondre la licence

d'esprit avec l'indépendance de pensée. A quelques-ur.s, dans

l'intimité, il ouvrait, comme le bon père de famille, le trésor
de son expérience intime; leur montrant à séparer au crible
de la conscience le bon grain de la paille vide; reparcourant
avec eux la longue évolution de ses croyances dogmatiques

pour leur prouver qu'il y a des pertes qui sont des gains, et

que la vérité, celle pour laquelle il faut se dévouer, n'est pas
dans tel article d'une confession de foi plus ou moins écourtée
mais dans le cœur de celui qui la cherche sans hypocrisie.

C'est d'après les mêmes principes, au dire des mieux
informés, qu'il avait élevé ses enfants. Il considérait leur éducation

comme une partie essentielle de son ministère, et la né-

1 Frédéric Chavannes, Alexandre Vinet, considéré comme apologiste et

moraliste chrétien, 1883.



LES RÉSULTATS PRATIQUES DE LA CRITIQUE 33

gligence ou la faiblesse dont font preuve à l'égard de leurs
enfants tant de parents d'ailleurs très pieux, lui causaient une
véritable irritation. 11 tenait de sa mère, qui avait élevé six

garçons, jusqu'à l'âge d'homme, dans le respect et la crainte
de son autorité, des maximes pédagogiques qu'on ne trouve
plus guère en vigueur qu'en Bretagne ; et la croyance au dogme
de la coulpe héréditaire, qu'il avait rapportée de Genève, a pu
contribuer aussi à donner, dans les premiers temps, à sa

sollicitude paternelle un caractère particulièrement rigide. Mais

peu à peu, à mesure que la critique effritait dans son esprit
les angles du dogme calviniste, et que de leur côté ses enfants

devenaient plus capables de réflexion, la discipline, que la
douceur sans faiblesse de sa mère avait toujours modérée cédait
de plus en plus la place à l'action morale. Non seulement il
leur inspirait par son propre exemple le goût désintéressé du

travail, mais encore il les associait de bonne heure à sa vie
intérieure, soit dans l'intimité du culte domestique, soit dans de

longues causeries qui retenaient toute la famille réunieautour de

la table longtemps après que le repas était terminé. Devenu

croyant à la suite d'une crise morale, il redoutait pour les siens

ces illusions de piété qu'engendrent si facilement l'habitude
du langage religieux et l'influence journalière d'un milieu
ecclésiastique. Aussi, dès qu'ils arrivaient à l'âge où l'intelligence

s'éveille, s'appliquait-il sans relâche à ramener leur
attention sur les croyances que l'éducation leur avait rendues
coutumières, estimant que la foi n'a de prix que si elle est un
don volontaire, que la routine en matière religieuse est une
impiété, et que la « glorieuse » liberté de Christ, dont parle
l'apôtre, a pour premier fondement la conviction personnelle.

Ce fut certes une grande douleur pour le chrétien de voir,
dans la suite qu'aucun de ses trois fils ne s'arrêtât auprès de lui
sur cette voie du libre examen où il avait guidé leurs premiers

pas, mais le spectacle de l'incrédulité à la fois violente et
frivole dans laquelle tombent tant de jeunes gens par réaction
contre le dressage pietiste qu'ils ont subi dans leur enfance,
n'était pas de nature à lui faire regretter la méthode qu'il
avait suivie. Il n'a jamais cessé, au contraire, de mettre la

THÉOL. ET PHIL. 1887. 3



34 J.-F. ASTIÉ

droiture de conscience au-dessus d'une fidélité tout extérieure
à des croyances religieuses qui étaient pour lui essentielles à

la vie morale, mais qu'il savait être sans action sur la conduite
dès qu'elles ne plongeaient plus leurs racines dans le plus
profond du cœur.

A Castres, à Celles (Deux-Sèvres), à Meschers (Char.-Infer.),
où il fut successivement pasteur, il se trouva représenter le
parti évangélique dans un consistoire libéral. Ses collègues lui
ont rendu ce témoignage qu'il était venu au milieu d'eux en
homme de paix, qui, sans chercher à tout concilier, s'efforçait
d'élever les questions, en mettant les grands intérêts du
christianisme au-dessus des petits intérêts des partis.

C'est pendant cette période que Le Savoureux publia la
plupart des articles réunis dans le présent volume *. Il collabora

très activement à la revision récente de la version d'Os-
terwald (Pentateuque) et écrivit pour l'Encyclopédie l'article
Massore. Les études exégétiques qu'il envoya à la Bévue de

Montauban ont été écrites dans un but de popularisation. En
s'efforçant de faire pénétrer dans le public orthodoxe quelques

aperçus critiques, il espérait contribuer pour sa part à rompre
la raideur d'un dogmatisme dont l'ignorance étendait à des

questions de science les affirmations absolues de la foi.
C'est à Meschers, près de Royan, dans une petite église, au

bord de lamer qu'il passa ses dernières années. C'était la
retraite qu'il avait rêvée pour ses vieux jours; il retrouvait sur
ces falaises ensoleillées l'Océan dont le Breton a la nostalgie,
comme le Suisse de ses montagnes; et dans ces bois de pins
et de chênes verts, le calme, la paix et la solitude.

Une maladie de langueur le fit mourir lentement. Sachant

que, s'il se rétablissait, il resterait incapable de continuer son
ministère et de reprendre ses chères études, il cessa de vouloir
vivre et attendit avec impatience la mort. Lorsque vint l'agonie,

il écarta d'un geste ceux qui voulaient le consoler et son

1 D'autres articles publiés dans la Revue chrétienne ou dans le Bulletin

théologique (sur la Palestine d'Arnaud, les nouvelles versions de Paris,
de Lausanne, de Perret-Gentil, sur la traduction des Psaumes de Bruston)

n'ont pas été réimprimés.



LES RÉSULTATS PRATIQUES DE LA CRITIQUE 3o

doigt se souleva vers le ciel. Lui qui avait assisté tant de malades

à leurs derniers moments, il se regardait mourir, et signalait

à demi-voix, à sa fille qui le veillait, les indices de la mort
qui l'envahissait. Il n'a pas éprouvé les terreurs de la mort,
mais les luttes de la vie usent, les chagrins laissent des

blessures et les désillusions de la mélancolie. Cet homme qu'on
avait connu si gai, semblait enseveli dans la tristesse (13 juillet
1882).

(La fin au prochain numéro.)


	Les résultats pratiques de la critique

