
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1886)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN

THEOLOGIE

H.-H. WeNDT. — L'ENSEIGNEMENT DE JÉSUS. — EXAMEN DES

DOCUMENTS ÉVANGÉLIQUES i.

M. le professeur Wendt, de Heidelberg, n'est pas un inconnu en
France. Sa belle monographie sur Les notions de chair et d'esprit
dans la Bible2 a inspiré deux de nos jeunes théologiens, qui ont
présenté, l'un à Paris, l'autre à Montauban, des thèses sur le même
sujet3. Nous consultons avec fruit son Commentaire sur les Actes
des apôtres, dans la collection Meyer ; et son étude sur la signification

des mots «krfizi«, àlriB-hç et à),>?9tvó; dans le Nouveau
Testament4, n'a pas passé inaperçue.

Nous voudrions porter aujourd'hui l'attention des lecteurs de

cette Bévue sur un travail isagogique que le savant professeur
vient de faire paraître. Se proposant de publier un ouvrage sur
l'enseignement de Jésus, il a commencé par exposer, dans un premier
volume, ses vues sur les documents du Nouveau Testament sur
lesquels se base son étude. Au fond, ce volume est une étude critique

1 Die Lehre Jesu. Erster Theil : Die evangelischen Quellenberichte. Gœt-

tingen, 1886.
3 Die Begriffe Fleisch und Geist im biblischen Sprachgebrauch. Gotha,

1878. — Notiones carnis et Spiritus, quomodo in Vetere Testamento adhibean-

tur, exponantur. Gottinga?, 1877.
3 Rapports des notions anthropologiques bâsâr, rûahh, néphésh, lêbh, dans

l'Ancien Testament, par Philemon Vincent. Paris, 1884. — Chair et esprit ;
essai sur le développement de ces deux notions dans l'Ancien et le Nouveau

Testament, par Alexandre Westphal. Toulouse, 1885.

'Studien und Kritiken, 1883, p. 511-547.



THÉOLOGIE 207

des quatre évangiles; car, en dehors des évangiles, il n'y a guère

que quelques passages des épitres pauliniennes se rapportant au

sujet traité.
L'auteur a divisé son travail en quatre parties : la première est

consacrée à l'évangile de Marc, la seconde aux Logia de Matthieu,
la troisième à une comparaison entre l'évangile de Matthieu et celui

de Luc, et la quatrième à l'évangile de Jean. Dans un appendice,

l'auteur examine les paroles de Jésus dans les autres écrits du
Nouveau Testament.

Avec la plupart des théologiens modernes, M. Wendt assigne la
priorité chronologique à l'évangile de Marc, dont il place la rédaction

vers l'an 70. II admet, après un examen approfondi, l'exactitude

des renseignements fournis par Papias, d'après lequel Marc
aurait mis par écrit avec beaucoup de soin, mais sans suivre un
ordre rigoureux, les récits de l'apôtre Pierre (Eusèbe, Hist, eccl.,

III, 39). Marc ne paraît pas, comme l'ont pensé quelques exégètes,
avoir connu les Logia de Matthieu. Son travail est absolument
indépendant des autres évangiles. Ce qui le caractérise, c'est sa

connaissance de la révélation progressive de la messianité de

Jésus, révélation qui se fait d'abord dans l'intimité, chez les disciples
(Marc VIII, 27-29), et qui n'arrive à son épanouissement que vers
la fin de la vie du Seigneur. Les autres évangélistes ignorent ce

développement, dont Marc a dû tenir la connaissance de Pierre, et

que M. Wendt, pour cette raison, considère comme historique.
Après avoir établi la priorité de l'évangile de Marc, l'auteur

consacre la seconde partie de son travail à la reconstitution des

Logia de Matthieu, dont Papias nous a également révélé l'existence

(Eusèbe, loc. cit.). D'après M. Wendt, les Logia, que très tôt
on a dû traduire de l'araméen en grec, se trouvent à la base, non
seulement de notre premier évangile, mais aussi de l'évangile de

Luc. Les discours de Jésus, aux chapitres IX-XVIII de Luc, dont
l'origine est inconnue, ne seraient autre chose qu'un fragment des

Logia.
Nous aurions même, d'après l'hypothèse développée par notre

auteur dans la troisième partie, une reproduction beaucoup plus
complète et plus exacte des Logia, dans l'évangile de Luc que dans
celui de Matthieu. Le rédacteur du premier évangile se serait
surtout appliqué à compléter Marc au moyen des Logia, dont il n'aurait

utilisé que ce qui pouvait entrer dans ce cadre, négligeant le
reste. Luc, au contraire, aurait pris pour base de son travail les



208 BULLETIN

Logia, qu'il aurait complétés au moyen des deux premiers évangiles

et de quelques autres documents. Cette hypothèse, nouvelle à

plusieurs égards, est développée avec un grand talent exégétique
et critique ; elle nous a frappé par la vigueur de l'argumentation.

Grâce à ces données,et en s'inspirant d'un travail de M. B. Weiss,
mais en le corrigeant fréquemment, M. Wendt a pu nous présenter
un essai de reconstruction des Logia, dont il publie le texte grec,
avec des annotations justificatives. C'est une des parties les plus
intéressantes et les plus méritoires du livre. Dorénavant on ne

pourra plus traiter, en théologie, de la doctrine de Jésus, sans
tenir compte de cette reconstruction, faite de main de maître, d'un
écrit apostolique perdu.

La dernière partie de l'ouvrage est consacrée à l'étude de la question

johannique. L'auteur marchant sur les traces de MM. Weisse
et Schenkel, mais les dépassant en précision, soutient une hypothèse
très séduisante, mais qui dans son application aura peut-être quelque

peine à se faire accréditer. L'apôtre Jean aurait laissé un écrit
analogue aux Logia de Matthieu, et le quatrième évangéliste s'en

serait servi pour composer son évangile.
L'idée en elle-même n'est pas pour nous déplaire. On rencontre,

en effet, dans le quatrième évangile, des paroles et des récits que
l'auteur semble avoir reçus de la tradition sans trop les comprendre,

et qu'il reproduit sans se les être parfaitement assimilés.
Certains passages ont, en outre, le caractère d'interpolations assez

malheureuses, car elles coupent l'enchaînement des idées, que l'on
rétablit facilement en élaguant le passage interpolé. M. Wendt a

établi, à notre avis d'une manière irréfutable, l'absence d'unité dans

la rédaction du quatrième évangile. Son hypothèse a l'avantage
d'expliquer à la fois la valeur relative des arguments des théologiens

qui attribuent le quatrième évangile à l'apôtre Jean, et la
valeur relative des arguments contraires.

Une autre hypothèse, bien hasardée, c'est que les Logia de Jean

n'auraient porté que sur la dernière période de la vie de Jésus, et

que le second rédacteur, étranger aux événements, aurait réparti
ces données sur toute la vie du Seigneur, en y ajoutant des détails

puisés à d'autre sources.
Ces prémisses posées, il s'agit de faire le triage entre les éléments

constituant l'écrit primitif et les remaniements et additions de l'évan-
géliste. C'est ici que commencent les grandes difficultés. M. Wendt
les a vivement attaquées. Son exposé est remarquable ; cependant
il ne nous satisfait pas de tout point.



THÉOLOGIE 209

Nous nous demandons si l'évangéliste, tout en utilisant certaines
données de la tradition, — données orales plutôt qu'écrites, — n'aurait

pas remanié et corrigé lui-même sa première rédaction, et s'il
ne faudrait pas lui attribuer, à lui, les interpolations de son évangile.

En ce cas, cet écrit serait, sous le rapport de la composition,
le pendant de l'évangile de Marc, plutôt que celui des deux autres
évangiles. Ce qui nous fait pencher pour cette hypothèse, c'est
l'unité de style à travers tout l'écrit, ainsi que l'unité de la conception
théologique ; car, quoi qu'en dise M. Wendt, les divergences de

style et les antinomies dogmatiques qu'il croit découvrir, entre les

passages qu'il attribue à Jean et ceux qu'il attribue au second

rédacteur, ne sont pas assez caractéristiques pour forcer notre conviction.

Il serait facile de signaler des divergences analogues entre la
première et la seconde édition de tel ouvrage de nos contemporains,

La question johannique n'est pas résolue ; mais nous devons
savoir gré à l'honorable professeur de Heidelberg des efforts considérables

qu'il a faits pour porter de nouvelles lumières dans les origines
encore si obscures d'un des documents les plus importants du Nouveau

Testament. S'il n'a pas réussi à donner une solution définitive,
il a cependant largement contribué à mettre en relief certains

points jusqu'ici peu remarqués, à en fixer d'autres encore controversés,

et à faire faire ainsi à la question johannique un pas en

avant.
M. Wendt, dont nous connaissions les rares aptitudes pour la théologie

biblique, se révèle dans ce nouvel ouvrage comme un critique
eminent. Ajoutons que son style est simple, son langage précis et

son exposition d'une grande lucidité. Toutes ces qualités nous font
bien augurer du travail qu'il nous promet sur l'enseignement de

Jésus. Nous espérons qu'il ne tardera pas à le livrer à la publicité.
E. Ménégoz.

Quatre conférences prononcées a Nîmes1.

Toute personne qui s'occupe de l'histoire des persécutions dirigées
contre les huguenots par les divers souverains français, depuis
François Ier jusqu'à Louis XV, reste confondue de la ténacité et de la
constance religieuses des disciples de Calvin. Dans sa conférence

sur la discipline dans l'ancienne église réformée de Nîmes, M. Dar-

1 Quatre conféi-ences prononcées à Nîmes, par MM. Dardier, Trial, En-
jalbert et Babut. Nîmes, Peyrot-Tinel.



210 BULLETIN

dier nous semble avoir touché à une des principales causes de ce

prodige de foi religieuse. Ce discours brille moins par l'éclat du

style que par la perspicacité de l'auteur et la justesse des idées.

De nos jours, où l'esprit de tolérance ne sert souvent qu'à masquer
l'indifférence chrétienne, on éprouve quelque peine à justifier la
sévérité et parfois aussi la brutalité des prescriptions ecclésiastiques
dans les anciennes églises réformées de Genève et de France.
M. Dardier est trop de son temps pour regretter l'époque où la
violence des partis armait des frères les uns contre les autres et où le
mot de tolérance était inconnu. L'honorable conférencier cherche
néanmoins à justifier les mesures prises par les conseils ecclésiastiques,

le consistoire de Nîmes en particulier, dans le but de sauvegarder

la foi calviniste et empêcher les abjurations des âmes faibles.
Nous n'entrerons pas ici dansle détail et l'énumération de ces décrets

ecclésiastiques ; qu'il nous suffise de dire que M. Dardier a pleinement

réussi dans son but. Traqués comme des bêtes fauves, les

huguenots français ne pouvaient résister que par l'union de tous les

fidèles, la sévérité des mœurs et la communauté des sentiments. Il
s'agissait pour eux d'une question de vie ou de mort; ils n'avaient
pas le choix des armes, leur droit était de se servir de celles de

leurs fanatiques adversaires.
M. Trial a entretenu ses auditeurs du problème qui préoccupe le

plus les hommes sérieux de notre époque. Il a donné pour titre à sa

conférence : De la crise actuelle de la morale et il a recherché les

causes profondes de l'ébranlement des organes, et par suite, de la
décadence des mœurs contemporaines. Jamais on n'a cherché avec

plus d'ardeur une base scientifique à la morale, et jamais peut-être
ses préceptes n'ont été plus méprisés. M. Trial énonce une vérité
qui n'échappera à aucun observateur attentif; c'est que les époques
où on discute le plus de morale sont aussi celles où l'irréligion et
l'immoralité sont le plus manifestes. Partant de l'idée que le
christianisme ne peut plus donner une base solide à la morale, on veut
en faire une science indépendante. Erreur, dit M. Trial. La morale
ne peut se suffire à elle-même; l'obligation suppose un être qui
oblige, elle exige Dieu. En d'autres termes, le sentiment moral est

inséparable de la religion. Si donc l'immoralité fait chaque jour des

progrès effrayants, la cause en est la crise aiguë que traverse en ce

moment le christianisme. C'est par le christianisme, et le christianisme

seul, que nous sortirons de cet état morbide si bien nommé la
maladie du XIXe siècle.



THÉOLOGIE 211

U est des pays, l'Allemagne et l'Angleterre par exemple, où le
christianisme est encore respecté de la grande majorité des gen3
éclairés. En France, au contraire, l'irréligion a envahi la haute
société. Ce fait a frappé M. Enjalbert. On attaque de toutes parts la

religion sous prétexte qu'elle est un obstacle au progrès. « Le
cléricalisme, voilà l'ennemi, > disait Gambetta. « Oui, répond M. Enjalbert,

mais ne confondez pas le cléricalisme avec la religion ; à côté

de l'obscurantisme de l'Eglise romaine, reconnaissez l'esprit de

lumières qui anime la religion réformée. » Le vrai christianisme n'est

point l'ennemi de la science, car il repose sur une base que ne pourra
jamais ébranler la science : le sentiment religieux. La science
recherche les lois de la nature, la religion satisfait aux besoins de

l'âme ; ce sont là deux domaines qu'il ne faut jamais confondre. »

L'étude de M. Enjalbert, Du sentiment religieux, a pour but de

démontrer l'universalité et la permanence du sentiment religieux. Il
montre en outre comment seul le christianisme répond aux besoins

intimes de l'homme, qui se préoccupe toujours de l'au delà de la
tombe et de sa fin mystérieuse dans ce monde invisible. Voilà pourquoi

le christianisme n'a rien à craindre de la science.

Il a paru récemment en Angleterre un livre qui a fait sensation
et qui a pour titre Lois naturelles dans le monde spirituel. Ce titre
est précisément celui de la conférence de M. Babut: De l'application

des lois de la nature au monde spirituel, dans laquelle il
expose les principales conclusions de l'ouvrage anglais. L'écrivain
d'outre-Manche, M. Drummond, est à la fois un savant distingué
et un chrétien fervent. A sa suite. M. Babut cherche la conciliation
de la science moderne et de la foi religieuse. Tous deux arrivent
au même résultat : le monde matériel et inférieur, étant un cosmos,
régi par des lois, le monde supérieur ne peut être un chaos. La
conférence de M. Babut est un singulier mélange de sciences naturelles
et d'apologie chrétienne. L'auteur établit un parallélisme hardi entre

les lois de la nature et les lois du monde spirituel. Ainsi, il est

partisan de l'évolutionnisme scientifique, et croit dès lors à une
évolution spirituelle et religieuse. Ou voit que cette étude est
curieuse et nous la recommandons à ce titre au public.

Ed. LoiiOz.



212 bulletin

Edouard Droz. — Etude sur le scepticisme de Pascal
considéré DANS LE LIVRE DES PENSÉES ì.

Suivant Cousin, Pascal, après avoir parcouru le domaine des

connaissances que l'homme croit posséder et n'y avoir rencontré

qu'erreur et incertitude, s'est fait chrétien parce qu'il était sceptique
ou avait peur de l'être. M. Droz a repris la question et, dans son

Etude sur le scepticisme de Pascal, il montre que l'auteur des

Pensées fut un contempteur, non pas, comme le veut Cousin, de la
raison, mais de la philosophie, ce qui est très différent; il en conclut

que Pascal ne fut sceptique ni par la méthode ni par la
doctrine.

Cette étude, éditée chez Félix Alcan, vient d'être présentée par
l'auteur à la Sorbonne, pour l'obtention du grade de docteur ès-

lettres et a donné lieu à une brillante discussion entre le jeune
professeur et les majtres de la philosophie moderne.Nous espérons pouvoir

revenir sur cette étude intéressante.

AVIS
La Bible annotée, après avoir achevé la publication des Livres

prophétiques, commence maintenant, avec la Genèse, celle des

Livres historiques. Le Comité ne peut s'engager à publier plus de

deux ou trois livraisons annuellement. Les conditions de la
publication restent les mêmes : 1 fr. 50 par livraison, de 80-100 pages,

pour les nouveaux souscripteurs. Les livraisons seront envoyées
gratuitement à tous les souscripteurs qui avaient payé d'avance la
totalité de l'abonnement à la librairie Sandoz.

Un certain nombre d'exemplaires des Prophètes sont à vendre au

prix de 17 fr. 50. Ce serait donc le moment, pour les personnes qui
n'ont pas souscrit encore et qui désireraient posséder cette publication,

de s'abonner pour les livraisons qui vont suivre et de se

procurer les trois volumes contenant les Prophètes, qui sont encore en

vente. (S'adresser à Attinger frères, imprimeurs - éditeurs,
Neuchâtel, ou à Fischbaclier, à Paris.)

1 Etude sur le scepticisme de Pascal considéré dans le livre des Pensées, par
Edouard Droz, docteur es lettres, maîtres de conférence à la Faculté des

lettres de Besançon. — Paris, Félix Alcan éditeur.


	Théologie

