Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1886)

Artikel: Quelques difficultés du dogme traditionnel : concernant la vie future
Autor: Petavel-Olliff, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379396

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379396
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

QUELQUES
DIFFICULTES DU DOGME TRADITIONNEL

CONCERNANT LA VIE FUTURE
PAR

E. PETAVEL-OLLIFF

L’avant-dernier numéro de la Revue théologique de Mon-
tauban! contenait quelques réflexions de M. le professeur
F. Godet sur « I'enseignement de saint Paul concernant la vie
future. » Nous avons lu cet article avec un mélange de regret
et de satisfaction ; de regret en vovant un théologien distingué
combalttre ce que nous croyons étre une vérité importante, de
satisfaction en constatant que les arguments employés ne sont
pas de nature a ébranler notre conviction. En somme, il faut
se féliciter de connaitre enfin la pensée de I'’éminent profes-
seur sur le sujet dont il s’agil; son opposition tacite était bien
plus redoutable qu’une franche controverse.

Nous n’avons pas oubli¢ le conseil que nous donnait M.
Godet lul-méme, 1l y a trente ans, lorsque nous avions le pri-
vilege de suivre ses cours. « En matiére de science théologique,
nous disait-il, laissez toujours le protocole ouvert. » C’est en
sulvant ce précepte que nous sommes arrivé a ce qu’on appelle
le conditionalisme. Nous v voyons un élément de I’Evangile

1 Janvier-mars 1836. — Une note de la rédaction donnait & entendre
qu'une réplique ne serait pas admise; c'est pourquoi nous avons recouru
a I'hospitalité de la Revue de théologie et de philosophie.



HR4 E. PETAVEL-OLLIFF

primitif ; mais le protocole reste ouvert. Si notre ancien maitre
veut bien lever les difficultés que nous allons lui soumettre,
ce sera pour nous le commencement d’une évolution qui nous
rameénera peut-étre & notre point de départ, au point de vue
gu'une étude spéciale nous a contraint d’abandonner, il y a
prés d’un quart de siecle. Nous allons maintenant présenter
nos objections en suivant autant que possible 'ordre adopté
dans l'article de M. Godet.

I
L'immortalité d’aprés la Bible.

Les mols esprit et dme se rencontrent plus de seize cents fois
dans les Ecritures, mais on n’y trouve jamais l'expression
« ame immortelle » ou « esprit immortel. » « Dieu seul, est-il
dit, possede I'immortalité. » M. Godet reconnait I'exactitude
de ce fait. Beaucoup d’auteurs en ont conclu que immortalité
de I’dme, — au sens traditionnel et communément adopté, —
n’est pas une doctrine biblique. Des hommes placés & tous
les degrés de I’échelle des croyances sont tombés d’accord
a cet égard. Nous citerons, par exemple, M. Thomas-Henri
Martin, dont 'ouvrage sur la Vie future a recu 'approbation
de Pie IX, et M. Ernest Renan. « Nous avouerons volontiers,
dit M. Martin, que la doctrine philosophicue de la simplicité
et de 'immortalilé de I’ame ne se trouve nulle part dans I'Ecri-
ture!. » M. Renan rappelle plus d’une fois que les premiers
chrétiens étaient « & mille lieues des idées de 'immortalité de
I’ame qui sont sorties de la philosophie grecque; » ils pen-
saient que « tous les hommes meurent une fois, mais les
méchants mourront deux fois: car, aprés la résurrection et le
jugement, ils seront plongés dans le néant. 2 »

« La doctrine de I'immortalité de ’dme et son nom meéme ne
se trouvent pas dans la Bible, » dit Olshausen?. Le vénérable

! La Vie future, troisieme édition, p. 76.
L’ Antéchrist, p. 364; Mare Auréle, p. 505, s.
Commentaire sur Luc XVI, 24-26, et 1 Cor. XV, 19, s.

o

(5]



QUELQUES DIFFICULTES DU DOGME TRADITIONNEL o895

Delitzsch déclare également que, « dans toute la Bible, il
n'y a rien qui suppose une immortalit¢ native de DI'dme
humaine 1. » M. Reuss est du méme avis. Il affirme a plusieurs
reprises que « la these philosophique de I'imimatérialité et de
Pindestructibilité de ’ame humaine... est absolument étrangére
a la religion biblique 2. » Le 30 octobre 1883, M. le professeur
Auguste Sabatier a soutenu la méme chose au sein de la
Société théologique de Paris ; personne ne l’a contredit. M. L.
Bonnet, dont on connait la circonspection, parle souvent dans
son commentaire d’une « doctrine paienne de I'immortalité
de l'dme... L’Ecriture ne connait pas, dit-il, la notion stérile
d’un état d’esprit pur,... d’'une immortalité de I'ame indépen-
dante de la résurrection et surtout du renouvellement de tout
notre etre... Ce faux spiritualisme est aussi contraire & une
vraie philosophie qu’a I'Evangile 3. »

M. Godet est d’'un avis différent; pour lui, « I'indestructi-
bilité naturelle » de I'dme est une « supposition tacite de 'in-
tuition biblique. » En d’autres termes, si la Bible ne parle
jamais d’'une immortalité native et inaliénable, c’est parce que
cette doctrine va sans dire. Ici commencent nos difficultés.

1° Il nous semble que, si 'immortalité de I'ame allait sans
dire, personne ne la contesterait, tandis qu’elle a toujours été
tres contestée. Les épicuriens a Athenes, les sadducéens &
Jérusalem niaient I'immortalité de I'dme et méme toute vie
apreés la mort du corps. (Vétaient deux scctes nombreuses et
puissantes. Déja du temps d’Esaie il ne manquait pas de gens
dont la devise était : « Mangeons et buvons! car demain nous
mourrons *; » aprés la mort tout est mort. Donc I'immortalité
de ’dme ne pouvait aller sans dire.

20 « La spheére biblique est limitée a la sphere morale, » dit
M. Godet. Soit, mais il nous accordera que l'immortalité de
I'ame intéresse la morale et méme la religion. La fol en une

U Commentaire sur la Genése, p. 190.

2 Histoire de la théologie chirétienne, 1852, t. 11, p. 457; comp. p. 237.

4 Voir entre autres les notes sur Matth. XXII, 32; Rom. VIII, 11;1 Cor.
1V, 18; XV, 53;2Thes. 1,19; 1 Tim. VI, 16.

i Ksate X X1I, 13.



586 E. PETAVEL-OLLIFF

survivance est méme une des bases de la morale religieuse.
L’immortalité de I'ame reléve donc de la sphére biblique. 11
serait étrange que ’Ecriture n’enseigndt rien sur ce qui fait
précisément partie de sa spheére.

Comme le disait Luther : « Nous ne sommes pas des papistes,
mais des chréliens; nous savons qu’il n’y a rien de relatif a la
foi et aux moeeurs qui ne soit amplement et explicitement en-
seigné dans les saintes Ecritures . » On se demande pourquoi
la doctrine scolastique de P'immortalité de I’dme ferait seule
exception & ce principe généralement adopté au sein du pro-
testantisme évangélique.

3° On peut méme dire que la Bible renferme un luxe de
déclarations & ’appui de doctrines qui, bien mieux que 'immor-
talité essentielle de I’ame, pourraient aller sans dire. L’exis-
tence, la spiritualité et D’éternité de Dieu, par exemple, sont
fréquemment et explicitement affirmées. « Dieu est un esprit, »
dit Jésus; « il faut croire que Dieu existe, » écrit 'auteur de
I’épitre aux Hébreux. Il est souvent parlé d’'un Dieu « immor-
tel, » « éternel, » « impérissable. 2 » Pour croire & I'impérissa-
bilité native de I’homme, nous voudrions trouver ne fiit-ce
gu’un seul passage appliquant & ’dme humaine I'une ou lautre
de ces trois épithétes; mais il parait que nous devons renoncer
a cette satisfaction.

4° Ne dit-on pas qu’il faut en général éviter de préter a un
homme des opinions qu’il n’a jamais exprimées, et les supposi-
tions gratuites ne sont-elles pas & la base de ce qu’on appelle les
procés de tendance ? Que dirait-on d’un juge qui enverrait un
accusé a I'échafaud simplement parce qu’il aurait « I'intuition »
que cet homme est un meurtrier et sans invoquer d’autres con-
sidérants? C’est un peu ce qu’on fait, sans le vouloir, lorsqu’on
préte aux écrivains bibliques les opinions de certains philo-
sophes paiens. Imbus d’idées platoniciennes, les partisans du
dogme traditionnel ont trop souvent méconnu ce principe
essentiel de la vraie science exégélique : Sensum ne inferas sed

1 Opera. Vitebergee, 1549-1559, t. II, fol. 113 verso, § 2.
2 Hébr. XI,6; Rom. I, 233 XVI, 26; 1 Tim. I, 17.



QUELQUES DIFFICULTES DU DOGME TRADITIONNEL 587

efferas ; i1 faut tout emprunter aux textes et ne rien leur
préter.

5° Dans ’espéce, il y a plus qu’une absence de preaves, il vy a
la preuve du contraire. Bien loin de laisser supposer que ’ame
est absolument impérissable, la Bible enseigne catégorique-
ment qu’elle est mortelle. Un célébre hébraisant, que M. Godet
ne récusera pas volontiers, le professeur Franz Delitzsch I'a
reconnu : « Au point de vue biblique, dit-il, 'ame peut étre
mise a mort et logée dans la poussiere; elle est mortelle
(Nomb. XXIII, 10 ; XXXV, 11; Esa. XXVI, 19 1). »

6o Il y a plus encore. Dans cent passages, tant du Nouveau
Testament que de ’Ancien, I'Ecriture enseigne que les mé-
chants seront totalement détruits. Les écrivains sacrés ont
¢puisé pour le dire les ressources des langues dont ils faisaient
usage. Les termes du Nouveau Testament sont ceux-la mémes
que Platon emploie pour désigner l'anéantissement dont il
avait la conception la plus nette 2.

Impossible d’appliquer au silence de I’Ecriture a l’endroit
d'une prétendue immortalité native le proverbe familier : Qui
ne dit mot consent; on devrait plutot parler d’un silence répro-
bateur. Aussi bien, l'explication tirée d’une évidence sous-
entendue n’est-elle pas pour satisfaire entiéerement M. Godet.
Aprés 'avoir mentionnée comme pour meémoire, il en propose
une seconde. Ce silence phénoménal proviendrait de ce qu’en
appliquant a 'ame l'épithéte tmmonrtelle (qui brille par son
absence), 'Ecriture « paraitrait attribuer a cet élément de notre
» étre une existence indépendante de la volonté divine. » « Pa-
raitrait attribuer ! » qu’est-ce & dire ? ’emploi de I’épithéte aurait
donc présenté un inconvénient ; tranchons le mot, un danger ?
Et ce danger n’existerait plus de nos jours? La Bible craint
d’exalter 'orgueil de I'homme; & notre époque, cette crainte
n’a plus de raison d’étre ! Les hommes sont devenus tellement

! Comumentaire sur le psaume VII,

2 Phédon §§ 14, 23, 29, 36, ss., 41, 44, 55. — <« Quoi! une fime créée avec
tant de prérogatives n’aurait pas plutdét quitté le corps qu'elle serait
dissipée et anéantie, comme le croient la plupart des hommes? » Diape-
phusétai kai APOLOLEN Os phasi of polloi anthripoi. § 29.



588 E. PETAVEL-OLLIFF

modestes qu’on peut impunément leur accorder a tous 'immor-
talité réservée par la Bible aux vrais fidéles! On peut sans
péril placer sur leurs tétes 'un des plus majestueux fleurons
de la couronne divine. N'est-il pas plus juste d’affirmer, au
contraire, que jamais 'orgueil humain ne s’est étalé avec plus
d’audace, que jamais 'anthropoléitrie ne s’est affichée avec une
impudeur plus grotesque ? Sans doute, Dieu a créé 'homme
4 son image; mais, précisément, si I’homme a I'image, il n’a
pas la réalité. Le soleil se mire dans un seau d’eau; ce rayon
de lumiére n’esi pas un soleil, il peut facilement s’évanouir.
Miroir terni de la divinité, I’dme humaine a la fragilité du verre.

Indirectement et avec beaucoup de raison, M. Godet se trouve
blamer les Eglises qui ont surfait 'homme en prodiguant cette
locution « ame immortelle » que, pour d’excellents motifs, la
Bible a toujours soigneusement évitée.

M. Godet nous fait encore une importante concession. Il ad-
met que « 'immortalité appartient & Dieu seul d’une maniere
absolue et inaliénable », et qu’il a toujours « le droit de retirer
a lui le don de 'immortalité. » Mais si 'immortalité de I’homme
n’est pas « absolueetinaliénable, » sielle dépend du bon plaisir
du Créateur, elle est de fait relative et conditionnelle. Sans pa-
raitre s’en douter, M. Godet est donc, lui aussi, un conditiona-
liste, avec cette différence qu’il n’accorde pas & I’ame la liberté
du suicide, tandis qu’a nos yeux une immortalité forcée porte-
rait une grave atteinte a la liberté humaine. Toutefois, dans tel
de ses écrits, M. Godet a paru reconnaitre les effets vraiment
destructifs du péché. « L’ame du vicieux, dit-il, se dissout sous
I’action délétere de son vice !. » D’aprés Littré, « se dissoudre »
c’est étre deétruit. M. Godet rattacherait-il au terme dont il s’est
servi une signification différente ? « délétére » vient, par l'in-
termédiaire du latin, d’un verbe grec signifiant détruire, tuer.
« L’ame, dit ailleurs M. Godet, se corrompt dans ses convoi-
» tises 2. » « Corrompre, » c’est « rompre I’ensemble, et, par
suite, gater, détruire. » La propriété des images demande que
la corruption de l'dine aboutisse & un résultat analogue. A

U Commentaire sur U Epitre aux Romains, tom. I, pag. 256.
> Id., tom. 1, pag. 442.



QUELQUES DIFFICULTES DU DOGME TRADITIONNEL 589

ne consulter que le dictionnaire, M. Godet partagerait au fond
notre maniere de voir.

II

Les menaces de Jésus.

Jésus nous exhorte & « craindre celui qui peut faire périr tant
I’ame que le corps dans la géhenne. » D’aprés M. Godet, faire
périr « peut signifier tout autre chose qu'anéantir. » Quoi pré-
cisément? on ne nous le dit pas, mais ce doit étre le supplice
perpétuel d’individus dont la vie se prolonge indéfiniment dans
un étang de feu et de soufre. Telle est la doctrine dont, sauf
avis contraire, M. Godet est un représentant. Pourtant il recule
devant une mention explicite de cette perspective. Nous sera-
t-il permis de le dire? il nous semble que notre honorable
contradicteur serait moins empéché s’il s’en tenait au sens
historique et grammatical, qui est censé faire loi dans le
protestantisme. Périr signifie prendre fin, Littré et I’Académie
s’accordent dans cette définition ; perire, en latin, c’est propre-
ment « parvenir au terme » de ’existence individuelle. « Faire
périr 'dme » signifiera donc mettre un terme & 'existence de
I’ame. On ne doit écarter le sens historique et grammatical que
lorsqu’il devient contradictoire. Lorsque Jésus, par exemple,
parlant de Marie, dit & Jean : « Voila ta mere, » c’est un sens
figuré, le sens propre serait contradictoire ; mais est-il contra-
dictoire de supposer que le corps et I'ame d’'une créature
prennent fin? Nullement, puisque M. Godet lui-méme vient
de nous dire que « Dieu peut toujours anéantir un étre par un
» acte de sa volonté. » On se voit donc logiquement forcé d’ad-
mettre que, dans notre verset, Jésus menace les méchants
d’'un complet anéantissement.

Si, du verbe frangais périr, on remonte au verbe du texte
original : apolésai, le sens reste identique. Il est clairement
mis & nu et fixé dans maints passages du Nouveau Testament,
par exemple dans la comparaison du membre amputé qui
« périt » et pourrit, ou encore dans le verset de 1'épitre de
Jacques relatif &la beauté corporelle ; le sens de cesser d’exister



590 E. PETAVEL-OLLIFF

est évident!. Quand, & propos d’ame, on donne au verbe apol-
lunat, périr, le sens d’étre méchant et malheureux, sens qu'il
n’a jamais eu dans I'antiquité grecque (les dictionnaires en font
foi), on crée une loi d’exception, on sacrifie la vérité des textes
par complaisance pour une hypothése philosophique. La lexi-
cologie gémit de cette violence faite aux écrivains sacrés. Bien
que tres platonicien, Origéne était resté bon helléniste ; il avait
compris notre passage dans le sens que nous maintenons :
« Dieu peut, dit-il, anéantir, exaphanisai, le corps et 'dme
dans la géhenne ou de telle autre maniére qu’il lui plaira de
choisir 2. »

Il est pourtant une menace de Jésus-Christ qui, & premiére
vue, semble écarter la supposition d’un anéantissement futur
des damnés: « Comment, dit M. Godet, ramener a cette in-
» tuition les paroles terribles, Marc IX, 43 et suivantes: « Etre
» jeté au feu inextinguible, 14 ol le ver ne meurt pointet ou le
» feu ne s’éteint point. » On répond: le feu demeure et le ver ne
» meurt pas, mais le damné se consume; le supplice reste, mais
la proie échappe. Croit-on avec de tels expédients satisfaire
» au vral sens de la parole du Seigneur? Et si ’expression
nous a été exactement conservée, Jésus ne dit-il pas « leur
» ver » (autén ho skéléx), et non pas seulement: « le ver ne
» meurt pas? »

« Des expédients ! » le mot est un peu dur, et nous appelons
de cet arrét dont le trop bref considérant dénature ’argumen-
tation des conditionalistes3. Le feu ne « demeure » pas aprés
avoir consumé et la proie n’ « échappe » pas, puisqu’elle suc-
combe. Si nous voulions rétorquer, nous nous plaindrions du

=

<

1 Matth. V, 29, 30; Jacq. I, 11. Voir encore, dans le grec, Marc X1V, 4;
Luc XXI, 18; Jean VI, 12, 27; Actes XXVII, 34; Apoc. XVIII, 14; ete.
Dapres le Lexigue biblico-théologigue de Cremer, apollumi, dans Matth.
X, 28, renforce la notion du verbe tuer qu'il remplace en qualité de syno-
nyme.

2 C.-F. Hudson, Christ our Life, New-York, 1863, pag. 84.

3 La Fin du mal, 1872, chap. VIII et Obj. 13; Rev. théol., 1876, p. 14, s.;
Crit. relig., 1879, p. 264, s.; Chrét. évang. 1881, p. 561, s.; L'Immortalité con-
ditionnelle, par Edward White, 1830, chap. XXV ; Notre durée, par Charles
Byse, 1885, p. 48, ss.



QUELQUES DIFFICULTES DU DOGME TRADITIONNEL 591

procéde commode qui, en fait de textes, se prévaut d’une illu-
sion d’optique maintes fois dissipée. Faut-il rappeler les der-
niers défenseurs du systéme de Ptolémée campés sur cette dé-
claration de Josué, de prime abord décisive : « Soleil, arréte-toi
sur Gabaon! »

M. Godet ne tient aucun compte du fait que le texte qu’il avance
est une simple citation empruntée au prophéte Esaie. Il voit
une intention spéciale de Jésus dans ’emploi du pronom lewr,
comme s'il ne faisait pas partie de 'original hébreu. M. G. Godet
avait déja insisté sur ce point: « On oublie, dit-il, le autin,
« leur, » que Jésus ajoute au mot ver, et qui accentue la per-
» sistance de l'individualité du pécheur en lui attribuant une
» durée égale a celle du ver qui y est attaché!.» En réalité,
Jésus n’ « ajoute » pas. Au contraire, il retranche un des deux
lewr du prophete Esaie; il dit le feu, non leur feu. L’arme em-
ployée pourrait se retourner contre ceux qui en ont fait usage.

Qu’on se reporte au texte d’Esaie, l'illusion d’optique ne tar-
dera pas a s’évanouir : « Il n’est pas question ici, dit M. Reuss,
de tourments infligés & des étres vivants, du feu de l'enfer et
autres peintures mythologiques du judaisme postérieur 2. » De
quoi s'agit-il? M. Sabatier nous le dira: « Le feu qui brile le
cadavre et le ver qui le ronge, voila pour I’'Hébreu le symbole
de la destruction totale. Le second Esaie dit: « Et de nouvelle
» lune en nouvelle lune et de sabbat en sabbat, toute chair
» viendra se prosterner devant ma face, dit Jahveh. Et ils sor-
» tiront et ils verront les cadavres des hommes qui se rebellérent
» contre moi, car leur ver ne mourra point et leur feu ne s'étein-
» dra point et ils seront en horreur & toute chair. » C'est cette
double image que reprend Jésus (Marc IX, 48) et qui, loin
d’exprimer des tourments éternels, n’exprime originairement
que l'idée d’'une destruction sans espoir 3. »

Etudions de prés le symbolisme du ver, du feu et des cada-
vres. Le ver ne fait pas souffrir les cadavres, qui passent & bon

1 Chrét. évang., 1882, p. 558. — La traduction de M. Oltramare, que
M. F. Godet reproduit, porte « le ver », contrairement aux manusecrits.

2 Les Prophétes, tom. I1, p. 326.

3 Mémoire sur la notion hébraique de Uesprit. Paris, 1879, p. 25.



502 E PETAVEL-OLLIFF

droit pour des types d’insensibilité. Que fait donc le ver? Il hate
la disparition de ce qui a cessé de vivre, il remplace dans une
certaine mesure le fossoyeur absent; vient ensuite la créma-
tion, qui brtle les os rongés par le ver. Ce ver, qu’on immor-
talise, n’est autre que la larve de la mouche & viande. Son
nom en hébreu provient, d’aprés une étymologie probable,
d’un verbe signifiant dévorer, détruire. Le ver est avant tout
un destructeur 1.

Mais, pour comprendre toute la portée de la déclaration du
prophéte, il faut se rappeler 'importance capitale que les Israé-
lites altachaient a la sépulture. Le livre de I’Ecclésiaste va jus-
qu’a déclarer que le plus fortuné des hommes serait digne de
pitié s’il n’avait pas de sépulture; un avorton serait plus heu-
reux que lui (VI, 3). La sollicitude extraordinaire dont la dé-
pouille humaine était I'objet chez les Hébreux, et plus encore
chez les Egyptiens, tenait en grande partie & un espoir plus
ou moins vague de résurrection. Abandonner le cadavre d’un
ennemi détesté aux vers et aux oiseaux de proie, briler ses
ossements, lui oOter ainsi, en quelque sorte, toute chance de
revivre, c¢’était I'idéal d’une parfaite vengeance. Telle est aussi
la pensée du prophéte : les oppresseurs d'Israél subiront le
sort qui passait pour le nec plus wltra du malheur.

Suivant les regles qui président & la propriété des images,
les vers dont parle Esaie sont donc, en second lieu, des sym-
boles d’ignominie, précisément parce qu’ils n’attaquent que
des corps privés de sépulture?. La destruction & laquelle ces

1 T01a" de tala’ ; de méme skélex, dans la traduction des Septante et dans
Marc, de skalld, racler, creuser.

* « Dans le sein de la terre aucun ver ne ronge les corps qui se décom-
posent. » Littré, Dict. de la langue frangaise,an mot ver; comp. Jér. XXV,
33' « Ceux que tuera I'Eternel en ce jourseront étendus d'un bout & 'autre
de la terre; ils ne seront ni pleurés, ni recueillis, ni enterrés; ils seront
comme du fumier sur la terre. » Le terme choisi par Esaie pour désigner
ces cadavres se dit plus spécialement des animaux; c¢'est un péjoratit qui
se trouve correspondre au mot frangais charogne. Le ver étunt un sym-
bole d'ignominie, le ver qui ne meurt pas est 'embleme d'une ignominie
éternelle. Le souvenir des rebelles provoquera la répulsion, il sera nau-
séabond : déradne. — Ce terme reparait dans Daniel XII, 2, de nouveau



QUELQUES DIFFICULTES DU DOGME TRADITIONNEL 593

vers collaborent sera d’ailleurs aussi rapide que faire se pourra;
il y va de la salubrité publique, vu les émanations pestilen-
tielles des cadavres. Le séjour de la ville sainte ne serait 4 la
longue ni agréable ni hygiénique dans de pareilles conditions
mais la destruction opérée par le ver et par le feu restera
« éternelle » dans ses effets. Il en fut ainsi de I'incendie qui a
dévoré les palais de Jérusalem et qui devait, lui aussi, étre
« inextinguible » (16 tikbeh, exactement les mots de notre texte),
sans que personne en ait conclu I'éternelle durée des palais
incendiés. A moins d’admettre qu’il y a en ce moment & Jéru-
salem des édifices qui brulent depuis les jours de Nébucadnet-
sar, on est bien forcé de restreindre la durée du « feu qui ne
s’éteint pas. » M. Godet a-t-il quelque autre interprétation a
nous proposer ? S’il n’en a pas, qu’il nous permette de trans-
porter au texte parfaitement analogue d’Esaie I’explication qui
s’offre si naturellement dans le prophéte Jérémie 1.

au sujet des réprouvés. Daniel non plus ne parle pas de tourments.
11 s’agit d'une mémoire ensevelie dans le mépris, les survivants sont
saisis de dégoitt, non de piti€. Comp. Dent. XX V1L, 26; 2 Rois 1X, 37 ; Ps.
LXXIX, 2, 3; Esaie X1V, 19; Jér. VIL, 33; XXII, 19; XXXV, 30; Apoc.
X[, 9. Une preuve encore que le ver ne désigne pas le remords se trouve
dans le passage parallele d’Esaie LI, 6—8:« La teigne les rongera comme
un vétement et la gerce les dévorera comme de la laine. » On 1'a dit, c’est
de destruction, non de tourments, que ces métaphores nous parlent.

1 Jér. XV1I, 27: « 81 vous n'écoutez pas quand je vous ordonne de sanc-
tifier le jour du sabbat, de ne porter aucun fardeaun, de ne point en in-
troduire par les portes de Jérusalem le jour du sabbat, alorsj’allumerai un
feu aux portes de la ville, et il dévorera les palais de Jérusalem et ne
s'éteindra point. » Comp. Ezéch. XX1, 2-4; Amos V, 5. s. — Esaie XXXIV,
10, ajoute & 'image du fen inextinguible une fumée éternelle, dernier ves-
tige de ce qui fut Botzra. (Comp. Apoe. XIV, 11; XIX, 3.) Cela s’applique
également & Matth. III, 12; Marc 1X, 43; Luc IIl, 17, et & Ksa. XXXIII,
14, 'un des quatres passages de ’Ancien Testament dans lesquels on a
cru voir les peines éternelles. On trouve l'origine de ces images dans
Gen. XIX, 28. Pour ’éternité non de l'acte ni de I'agent, mais des effets
de l'action, voir aussi Marc 111, 29, la faute éternelle ; 2 Thes. 1, 16, une
consolation éternelle ; Hébr. VI, 2, le jugement éternel ; IX, 12, la rédemp-
tion éternelle ; Jude 7, Sodome et Gomorrhe donndes en exemple en subis-
sant la peine d’un feu éternel. Nous faisons rentrer dans cette liste : Matth,
XXV, 46, la peine éternelle (anéantissement définitif), passage qu'on nous
oppose souvent, mais que M. Godet n’a pourtant pas invoqué.

THEOL. ET PHIL. 1886, 39



094 E, PETAVEL-OLLIFF

Une philologie élémentaire nous apprend donc & voir dans
le feu éternel ou inextinguible 'agent irrésistible d’une ruine
compléte et irrémédiable. Cette locution proverbiale et hyper-
bolique n’est pas méme exclusivement un hébraisme. En fran-
cals on dit parfois aussi : « un éternel adieu. » Ovide parle
de la « plaie éternelle » qui consumait Téléphe. Déja dans
Homere il est question du « feu inextinguible » qui a consumé
la flotte des Troyens, et, treize siécles plus tard, Eusébe emploie
les mémes termes & l'occasion du martyre de deux chrétiens
condamnés au bacher?t. Cela impliquerait-il que la flotte des
Troyens et que les corps des martyrs n’ont pas cessé d’exister?

Les cadavres de notre texte sont aussi des symboles. Méme
au point de vue traditionnel, les corps des damnés ne seront
pas en réalité des cadavres. Ce symbole quel est-il? Avant tout,
le cadavre est par excellence un embléeme d'tnertie et d'insen-
sibilité. Le cadavre fut-1l conservé, les siécles s’écouleraient
sans lul rendre le sentiment : cadavre 1l est, cadavre il reste.
Ici, comme souvent ailleurs, le temps ne fait rien & Paffaire. Pour
que ces masses inertes pussent percevoir la moindre douleur,
il faudrait les supposer en possession d'une ame, qui plus est,
d’'une 4me immortelle; en d’autres termes, 1l faudrait imaginer
tout ce qui est en question. Une résurrection serait aux anti-
podes de la pensée du prophéte, et cette résurrection serait
doublement contradictoire, un cadavre ressuscité n’étant plus
un cadavre, encore moins un cadavre en décomposition. La
perpétuité du cadavre devient ainsi le symbole d’'une mort éter.
nelle qui écarte & jamais 'espoir d’'une vie future. En second
lieu, les cadavres sont des emblémes de souillure. On lit dans
Joséphe que, sous le procurateur Coponius, des Samaritains
voulant souiller le temple y répandirent des ossements. Le
lendemain, les prétres ne purent y entrer pour officier. Le
dégolt inspiré par le cadavre s’éléve & son comble si, privé de
sépulture, il devient la proie des vers. Enfin, & titre de reli-
ques, le cadavre sur le sol peut symboliser le souvenir présent
d’un étre qui a vécu et qui n’est plus.

Dira-t-on qu’il reste aux rebelles mis & mort I’existence dans

! Hist. ecclés., 1. V1, 40, s.; comp. Iliade, X111, 169, 564, etc.



QUELQUES DIFFICULTES DU DOGME TRADITIONNEL 595

le Sheol? cette existence est une quantité de peu de valeur
aux yeux de 'Israélite. C’est un état latent et en quelque sorte
potentiel dans lequel I'individu ne donne réellement plus aucun
signe de vie, & moins qu’on n’évoque ses manes, ce qui est un
crime et probablement par surcroit un leurre. Le Shedl est une
zone frontiére entre I'étre et le non-étre, un pays de silence,
de ténébres et d’oubli. Ces appellations en disent assez quand
on les pése. Les fidéles avaient I’horreur du Sheol, qu’ils assi-
milaient au néant. En revanche, ils se plaisaient & nourrir 1'es-
poir d’une résurrection ; mais, nous venons de le voir, le pro-
phéte écarte la perspective d’une résurrection des réprouvés :
« Ils sont morts, dit-il, ils ne revivront pas; ombres, ils ne se
reléveront pas; car tu les as chatiés, tu les as détruits, tu as
anéanti jusqu’a leur mémoire. » Esa. XXVI, 14.

La peine sera irrémédiable, définitive et dans ce sens
éternelle ; en revanche, 'idée d’'un tourment sans terme est
tellement étrangére & la noble imagination du prophéte qu’il
réduit ailleurs cette durée & un minimum 1.

La prédiction de notre verset parait avoir eu pour point de
départ le souvenir trés vif qu’Esaie avait conservé du sort tra-
gique de 'armée de Sanchérib. L’allusion est évidente dans
cette phrase : « Ils sortiront et verront. » C’est ainsi que, sous
Ezéchias, les habitants de Jérusalem assiégée sortirent et
virent les 185000 cadavres des Assyriens frappés de la peste.
Le prophéte annonce que la méme scéne se reproduira a la
fin des temps sur une plus vaste échelle. Du reste, la mention
des nouvelles lunes montre qu’il s’agit encore d’un chatiment

temporel 2.

1], 31: « L’homme fort sera comme de l'étoupe et son ceuvre comme
une étincelle. » Rien ne brile plus vite que l'étoupe ni ne s’éteint plus
rapidement que l'étincelle; « personne n'éteindra », dans le méme verset,
doit donc signifier non que le feu sera d'une durée infinie, mais que' la
destruction sera irrémédiable et que tout sera consumé.

2 Comp. XXXVII, 36, et 2 Rois XIX, 35. Le méme péjoratif pegdrim re-
vient dans le récit et dans la prophétie. — Maintes fois Esaie fait
allusion A cet événement. On peut voir dans le volume de M. Segond sur
Esaie différentes notes sur quelques-uns de ces passages : X, 16, s, 23-34;
XIV,24;XVI1,12-19;XVIII, 6; XXIX, 8; XXX, 31-33; XXXI, 8 s.; XX XIII,



596 E. PETAVEL-OLLIFF

Le prophéte Ezéchiel reprend et développe ce théme : « Les
habitants des villes d’Israél sortiront, dit-il, (weydtseou, 1denti-
quement le mot d’'Esaie), « ils brileront et livreront aux flammes
les armes, les petits et les grands boucliers, les arcs et les
fleches, les piques et les lances; ils en feront du feu pendant
sept ans 1. » Ezéchiel introduit ensuite une variation dans le
théme original : « La maison d’Israél enterrera les cadavres,
afin de purifier le pays, dit-il, et cela durera sept mois. » Les
restes sanglants des tués de I’Eternel sont déposés par les fos-
soyeurs dans une nécropole appelée Hamona. Ces divergences
dans les détails mettent en relief I'idée principale; dans I'un
et l'autre prophete, les cadavres seront excessivement nom-
breux, ils souilleront le pays, mais a force de temps et d’efforts
la souillure sera effacée. Terrible et grandiose image de la
pacification et de la purification universelles qui suivront le
jugement dernier.

Comme le dit trés bien la Bible annotée de Neuchatel :
« C’est ici le paralléle d’Esaie LXVI, 24 ; la nécropole mysté-
rieuse d’Hamona, avec son colossal sépulcre, ne parait étre
autre que ce lieu de condamnation, « ou le ver ne meurt point
» et ou le feu ne s'éteint point, » le Gué-Hinnom de la terre a
jamais sanctifiée. On comprend ainsi cette antithése : pas un
seul cadavre oublié (v. 15) et pas un seul fidele laissé en
arriere (v. 28). Le triage définitif est consommeé : comp. Apoc.
XX, 11-15. Ainsi le terrain est enfin déblayé pour apparition
de I'édifice parfait, pour I'exaucement de la troisieme demande
de I'oraison dominicale. »

« Voici, dit Zacharie, la plaie que I'Eternel infligera aux
peuples qui auront combattu contre Jérusalem : Leurs chairs
tomberont en pourriture... mais les survivants monteront
chaque année & Jérusalem pour adorer le Roi, 'Eternel des

12, 14, 33; XLIIIL 17. — La notion des justes survivant et contemplant
avec satisfaction (»ddh be) les cadavres des « tués de I'Eternel » revient
souvent dans 'Ecriture et jusque dans le Nouveau Testament. Ex. XIV,
30; Ps. LVILI, 11; XLIX, 14; Esa. XX VI, 14-19; Mal. 1V, 1-3; Apoe. XVIII,
20, 21.

1 XXXIX, 9-20.



QUELQUES DIFFICULTES DU DOGME TRADITIONNEL 597

armées 1. » La gangréne dévorant les ennemis de Jérusalem ;
nouvel embléme d’'une méme pensée fondamentale qu’Ezéchiel
exprime encore sous I'image d'un festin de victimes hurmaines,
ou les « bétes sauvages et les oiseaux de proie » sont invités
(XXXIX, 17-20; comp. Apoc. XIX, 17-21).

On n’a pas assez remarqué que la délivrance merveilleuse
accordée & Ezéchias est la plus grande dont Israél ait été
I'objet depuis la sortie d’Egypte et la destruction de 'armée
de Pharaon?2. Les Psaumes, comme les prophétes, y font de
fréquentes allusions : « Le désastre de Sennakhérib, dit
M. Bruston, et la délivrance de Jérusalem qui en fut la
conséquence, paraissent avoir inspiré les psaumes 46 et 48, 75
et 76, 65 a4 68, 87 et d’autres peut-étre3. » Nous reléverons
quelques rapprochements qui nous ont particulierement frappé,
par exemple, dans le psaume XLVI, qui a inspiré le fameux
cantique de Luther : « C’est un rempart que notre Dieu. » Au
verset 4, « les flots de la mer, qui mugissent, écument et font
trembler les montagnes, » semblent peindre les mullitodes de
I’armée assyrienne battant les murailles de Sion. Au verset 6,
« Dieu secourt la ville dés I'aube du matin (lifendt béoger) ; »
cela parait avoir trait & wayyashkimou babbékér « on se leva
de grand matin, » dans Esaie XXXVII, 36; ce rapprochement
n’exclut nullement celui d’Exode XIV, 24, 27. Au verset 9,
« Venez et voyez les ceuvres de I’Eternel, les ravages qu’il a
opérés sur la terre, » on croit entendre les appels joyeux de
la sentinelle s’apercevant au lever du jour que le camp ennemi
n’est plus qu’'un vaste cimetiere. Le verset suivant énumere,
comme le fait Ezéchiel, les armes et les chariots qui vont ser-
vir & consumer les cadavres *. Puis le psalmiste s’écrie: « Ces-

1 X1V, 12-21; comp. XII, 9. Voir aussi Osée LI, 20; Nah. 1, 6, etc.

? De récentes découvertes ont confirmé Uhistoricité de cet épisode.
Dans une inscription cunéiforme, Sanchérib lui-méme avoue indirec-
tement 1'échec subi par son armée sous les murs de Jérusalem. — Voir
Particle de Frédéric Delitzsch sur Sanchérib dans |’ Encyclopédie de Herzog,
seconde édition; Vigouroux, la Bible et les découvertes modernes, Paris,
1831, t. IV, ete.

3 Encycl. des sciences relig., t. X1, p.- 22, s.

4 Psanme XLVII, 10, se borne & la mention des boucliers.



598 E. PETAVEL-OLLIFF

sez, et sachez que c’est moi qui suis Dieu; » reposez-vous, sol-
dats fatigués de Jérusalem, I’Eternel a combattu pour vous,

Au psaume XLVIII, les rois stupéfaits contemplent le dé-
sastre et prennent la fuite ; cela fait penser a 2 Chron. XXXII,
21, s.: « Le roi confus (Sanchérib) retourna dans son pays. »
On en peut dire autant du psaume LXVIII, qui fut ’hymne de
guerre des huguenots :

Que Dieu se montre seulement,
Et I'on verra, dans un moment,
Abandonner la place.

Le camp des ennemis épars,
Epouvanté de toutes parts,
Fuira devant sa face, etc.

Le récit d’Esaie jette une clarté sur le verset 15 du psaume.
« Nous désespérons d’en trouver le sens, dit M. Reuss, et nous
» en avons donné une traduction fort sujette a caution :

» Le Tout-Puissant a dispersé les rois. Et I'éclat de la neige
remplace 'obscurité . »

La version de Segond porte :

« La terre devint blanche comme la neige du Tsalmon. »

Ne s’agirait-i1l pas ici de la blancheur des ossements répan-
dus par milliers sur le sol? A la fin du psaume, aprés la grande
catastrophe qui a détruit les ennemis de I’Eternel, 'Egypte et
I'Ethiopie apportent des présents. Cela peut se rapporter a
2 Chroniques XXXII, 22 s. : « Dieu donna & Ezéchias et aux
habitants de Jérusalem la paix avec leurs voisins; plusieurs
meme apportérent des ofirandes 4 I’Eternel et de riches pré-
sents a Ezéchias, qui depuis lors fut fort élevé aux yeux de
toutes les nations. » Nous allons retrouver la méme allusion
dans le psaume LXXVI. Signalons auparavant les versets Set 6
du psaume LXXV : « Je dis a4 ceux qui se glorifient : Ne vous
glorifiez pas! et aux méchants : Ne parlez pas avec tant d’arro-
gance. » Les injures et les blasphémes de Rabschaké reten-
tissent encore a ’oreille du psalmiste (Esa. XXXVI).

Le psaume LXXVI demande & étre reproduit en entier; ¢’est

1 Podsie lyrique, p. 235.



QUELQUES DIFFICULTES DU DOGME TRADITIONNEL 599

une véritable cantate en I'honneur de ’événement. Notre tra-
duction s’efforcera de mettre en relief les points de contact
entre le poéme et I'histoire.

Dieu s’est fait connaitre & Juda,
Israél célebre son grand nom.

11 a fait de Salem son tabernacle
Et de Sion le lieu de sa retraite ;
Il a brisé les fleches étincelantes,
Boucliers, glaives et bataillons.

Tu resplendis majestueux sur ces monts ol tu déchires tes
ennemis!

On les dépouille ces vaillants hommes,

Ils dorment leur sommeil ;

Tous ces guerriers ont perdu 1'usage de leurs bras.

Tu les tancas, 0 Dieu de Jacob.

Et, chars et chevaux, tout dort profondément!

Tu es terrible !

Et qui peut tenir devant toi dés que tu t'irrites ?
Du haut des cieux tu proclamas la sentence;

Et la terre effrayée se tut,

Lorsque Dieu se leva pour faire justice,

Pour délivrer tous les opprimés de la terre.

Ouli, la colére des hommes tourne a ta gloire;

Leurs extrémes fureurs tournent a ton triomphe.

Faites et accomplissez vos veeux, vous tous qui entourez I'E-
ternel, votre Dieu.

Qu’on apporte des présents a4 ce Dieu terrible!

Il fait expirer les princes,

11 est I'effroi des rois de la terrel.

Aucun de ces commentaires bibliques du verset qui nous
occupe, ne renferme une syllabe relative a de prétendus tour-

! Fait étrange et caractéristique, M. Reuss n'a pas su reconnaitre les
indications qui remplissent ce morceau. Pour ne pastropallonger, nous
renvoyons le lecteur an Commentaire de Delitzsch et aux Annales prophé-
tiques de H. Gallot, p. 150.



600 E. PETAVEL-OLLIFF

ments éternels. Comme I’a dit M. Reuss, cette superfétation
date du judaisme postérieur, d’une époque ot I'influence grec-
que et les infiltrations du platonisme commencent & se pro-
duire. Cent trente-quatre ans environ avant Jésus-Christ, le
livre apocryphe de Judith introduit une surcharge dans le ta-
bleau d’Esaie. Il fait parler ainsi son héroine : « Malheur aux
paiens qui s’élévent contre mon peuple! Le Seigneur tout-
puissant les punira au jour du jugement en livrant leurs chairs
au feu et aux vers; ils souffriront et se lamenteront éternelle-
ment?!. »

Monstres inouis, ces cadavres vivent; ces masses infectes
sentent leur situation ! Cette addition de mauvais gott a mal-
heureusement fait fortune ; elle a creusé 'orniére oll se traine
péniblement I'exégése traditionnelle. M. Reuss lul-méme voit
des « peintures mythclogiques » dansle texte de Marc qui cite
le dernier verset d’Esaie; cependant on a beau relire texte et
contexte, on ne trouve rien qui ajoute la moindre idée de souf-
france & la donnée fournie par le prophete. Il s’agit encore et
uniquement de I'infamie éternelle attachée au souvenir d’étres
qui auront péri. La géhenne, que Jésus mentionne & cette
occasion, était, on le sait, une voirie prés de Jérusalem; ony
brilait les cadavres des animaux et ceux des criminels2. Le
nom de la géhenne revient douze fois dans le Nouveau Testament
sans que la notion de tourments y soit jamais rattachée. Cest
donc comme si Jésus eut dit: « Vous tous qui aimez la vie,
craignez le péché qui méne a la destruction tant de 'ime que
du corps, a la mort définitive et ignominieuse dont on ne re-
vient jamais. » (Cest ailleurs, dans d’autres Evangiles, que Jé-

1 XVI1,17. Un sentiment de justice envers l'écrivain anonyme a fait
supposer qu'il avait peut-8tre éerit kausontas au lieu de Elausontai, la Vul-
gate ayant traduit wrantur, d’accord avec la version syriaque. Un co-
piste, par 'addition d'une lettre, aurait ainsi changé crémation en lamen-
tation. Reste le en aisthesei.

2 Jésus, dans ce passage. recommande de sacrifier, le cas échéant, une
main, un pied, un ceil. Ce sacrifice imphque la destruction, la suppression
du membre ou de l'organe sacrifié. Le feu de la géhenne qui fera périr
I'impénitent devra donc opérer la destruction, la suppiression du pécheur
tout entier. Comp. Matth. V, 29 et X, 28.



QUELQUES DIFFICULTES DU DOGME TRADITIONNEL 601

sus parle des pleurs et des grincements de dents qui précéde-
ront 'état inconscient de I’ame et du corps (Matth. X, 28).
L’identification du ver et du remords est une découverte aussi
ingénieuse que tardive de nous ne savons quel disciple de Phé-
récydet. Jésus et ses apotres n’y ont jamais songé.

I’idée atroce de souffrances interminables n’a jamais hanté
I'imagination du Sauveur. Lorsque, dans ce méme chapitre
de Marc, Jésus parle du sort réservé a un grand coupable :
« Mieux vaudrait pour lui, dit-il, qu’on lui mit une meule au-
tour du cou et qu’on le jetit & la mer. » On s’attendrait a la
mention d’un supplice bien autrement long et douloureux, ce-
lui de la croix, par exemple. D’autre part, la pierre au cou re-
tenant le cadavre au fond de la mer, le condamné se trouvait
nécessairement privé de la sépulture, et, nous ’avons vu, cette
privation était considérée comme le malheur supréme. Il sem-
ble donc qu'aux yeux de Jésus la plus grande peine des plus
grands criminels consiste dans 'opprobre éternel qui s’atta-
chera & leur mémoire.

Pour conclure, nous donnerons la parole au vénérable arche-
véque Whately : « Punition éternelle, feu inextinguible, dit-il,
cela peut signifier qu’il n’y aura pas de rédemption pour les
damnés. La mort n’exclurait pas tout espoir d’une résurrection;
la mort éternelle est sans espoir. Tel feu pourrait s’éteindre
avant d’avoir achevé son ceuvre de destruction; le feu inex-
tinguible suppose une destruction complete... Le ver et le feu
sont les images de quelque chose qui sera pour ’dme ce que
le ver et le feu sont pour le corps. L’effet naturel de ces agents
est de dévorer, de faire disparaitre leur proie; par consé¢quent,
ces images ont, semble-t-il, pour but d’enseigner que le ver et
le feu serviront & anéantir les réprouvés 2. »

L’archevéque Whately est Pauteur d’un traité de logique,
qui est répandu comme un manuel indispensable dans toutes
les universités d’outre-Manche. Simple, vrai, d’'une droiture a
toute épreuve, ce prelat est resté le type de l'écrivain impar-

t Pherecydes Syrus primus dixit animos hominum esse sempiternos. Cic.

Tuscul queest. I, 17.
* Future State, Lecture VIIL



602 E. PETAVEL-OLLIFF

tial et équitable. Dira-t-on de son raisonnement qu’il est aussi
« un expédient » ?

I1I

L'arbre de vie.

Dieu, dans le livre de la Genése, éloignel’homme du paradis
et de I’arbre de vie, afin de I’empécher « de manger du fruit
de cet arbre et de vivre éternellement. » Ce fruit aurait rendu
homme immortel ; la miséricorde divine veut épargner au
coupable le supplice atroce d’une existence éternelle dans le
péché. Il ne reste & 'homme qu’une vie mourante pendant la-
quelle il peut encore se repentir et obtenir le pardon divin.

M. Godet pense que l'arbre de vie avait simplement pour
but de conférer I'immortalité physique. Dieu veut empécher
« la prolongation infinie de la vie terrestre », qui et été pour
I’homme déchu « le plus grand des malheurs ».

Nous demanderons sur quoi 'on se fonde en restreignant
ainsi 'utilité de I’arbre de vie. Le texte n’entre pas dans cette
distinction qui semble naitre d’'une opinion préconcue. Il est
question de 'homme tout entier, sans aucune restriction ni
reserve.

La réapparition de arbre de vie dans le paradis futur con-
firme notre interprétation!. L’identité de l'arbre est prouvée
par ’'emploi de l'article défini dans le texte de I’Apocalypse.
Or il se trouve que les fruits de cet arbre sont exclusivement
le partage des élus; ceux-1a seuls vy « ont droit qui ont lavé
leurs robes ». L’arbre de vie ne croit pas sur les bords désolés
du lac de feu et de soufre. Pourtant, d’aprés le systéme ortho-
doxe, les habitants de ce lac auront des corps, et puisque, d’a-
pres M. Godet, 'arbre de vie avait pour but de perpétuer la vie
du corps, on est & se demander comment la vie du corps des
méchants pourra se maintenir. Supposera-t-on qu’a ’heure du
jugement dernier Dieu, par un seul coup de sa toute-puissance,
immortalisera le corps des méchants ? En ce cas, comment ex-

t Apoc. IL, 7; XXII, 2, 14, 19.



QUELQUES DIFFICULTES DU DOGME TRADITIONNEL 603

pliquer gu’il n’en fasse pas autant pourJes justes? Eta quoi bon
I’arbre de vie planté au milieu du paradis reconquis? N'a-t-il
aucune valeur ? Doit-on dire de cet arbre-l14, comme du figuier
stérile de la parabole, qu’il mérite d’étre coupé parce qu’il
occupe inutilement le sol? Il serait méme dangereux, car il
donne le change en laissant supposer que les méchants, privés
de ses fruits, n’auront pas de corps immortels, ce qui ne serait
pas orthodoxe.

« Ce n’est pas, nous dit-on, pour s’empécher de mourir que
» les ressuscités mangent des fruits de I'arbre, puisque, selon
» le mot de Jésus, « ils ne peuvent plus mourir 1. »

Mais encore, qu'on veuille bien nous indiquer & quoil peut
servir cet arbre. Les élus ne mangeraient pas pour le plaisir
de manger, et d’ailleurs la beauté et la saveur des fruits de
I’arbre de vie ne présentaient, semble-t-il, rien de remar-
quable; c’est le fruit de I'arbre de la connaissance du bien et
du mal qui flattait surtout les sens. Cela nous réduit & imaginer
que les ressuscités mangent parce qu’ils ont besoin de manger.
En général, on mange pour se nourrir. Les ressuscités aussi
mangent pour vivre ; la réciproque serait insoutenable. Jésus
a dit que les ressuscités ne mourront plus : cela ne prouve pas
I'inutilité de 'arbre de vie ; il intervient comme le moyen que
Dieu emialoie pour empécher les élns de mourir de la seconde
mort. Si je promets & mon fils un bicycle, 1l ne sera pas su-
perflu de lui remettre la somme nécessaire & cette acquisition.
L’objection gqu’on nous oppose supprime a plaisir la raison
d’étre du symbolisme biblique. Elle méconnait la valeur d’un
embléme auquel l'auteur de I'Apocalypse attache une grande
importance, puisque la privation de P’arbre de vie est & ses
veux la malédiction supréme2. Si les justes ne meurent plus,
c’est quils ont acces a cet arbre. Il y a autre chose ici
que le jeu frivole d’une imagination orientale. Une vérité pro-
fonde se cache sous ces figures; ces images correspondent &
des réalités; elles nous font comprendre que Dieu n’immorta-
lisera pas les justes une fois pour toutes, en quelque sorte.

1 M. Georges Godet, Chrétien évangélique, 1832, p. 505, s.
2 Apoc. XXI1I, 19, texte revisé.



604 E. PETAVEL-OLLIFF

L’immortalisation se fera aufur et & mesure!. L’arbre de vie
figure la communion avec Dieu en Jésus-Christ, qui s’est appelé
lui-méme ailleurs le « pain de vie ». Cette communion devra
étre sans cesse renouvelée. Jésus-Christ sera toujours né-
cessaire a l'immortalisation tant de 1'dme que du corps de
I’homme. Le symbole apocalyptique appuie sur la nécessité
d’une assimilation réguliére et constante dela vie divine, en
ajoutant que l'arbre rend son fruit « chaque mois ».

Ce fruit est 'unique, perpétuel et indispensable aliment des
hotes du paradis. Il est planté au bord d’un fleuve dont les
eaux sont l'unique breuvage qui puisse étancher la soif tou-
jours renaissante des élus. Le fleuve de vie, c’est encore Jésus-
Christ. Arbre et fleuve figurent dans le paradis ce que les
especes du pain et du vin représentent ici-bas, le corps, le
sang, la vie de I'unique Médiateur entre Dieu et nous. Toujours
les membres dépendront de la téle, toujours les sarments pui-
seront leur séve dans le cep.

N’en déplaise & nos chers contradicteurs, dans le ciel méme
I'immortalité restera conditionnelle; ainsi le veut la liberté,
ainsi 'exige la majesté de Celul qui seul posséde l'indépen-
dance ontologique 2.

' ’immortalisation au fur et & mesure résout la ditficulté qui se pose
a I'égard du premier homme. Comment se fait-il, a-t-on dit, qu'il n’ait
pas pris du fruit de l'arbre de vie avant sa désobéissance, le fruit de cet
arbre étant & sa disposition ainsi que tous les autres, & I'exception d'un
seul ? Nous sommes en possession de répondre qu'il avait pu prendre du
fruit de l'arbre de vie; car c'était 'usage habituel du fruit de vie qui
immortalisait, non un usage exceptionnel. Si maintenant on objecte que
tout fruit sert d I'entretien de la vie, nous ferons remarquer que l'arbre
de vie avait pour vertu spéciale de prévenir 'envieillissement tant du
corps que de I'ime, le privilege attribué i la fontaine de Jouvence.

2 « Jésus seul a directement acces a la source supréme. La vie qu'il y
puise, humainement élaborée et reproduite en sa personne, devient en
lui accessible aux hommes. C'est ainsi qu'il est pour tous le pain de vie.
Sculement, pour obtenir la vie par lui, il faut le manger... Le vrai Dieu,
le Pere vivant ne se donne qu'a un seul, mais en lui & tous ceux qui mange-
ront cet unique... La vie qu'il communique au croyant n'est donc pas de
nature purement morale; ¢’est sa vie complete, corporelle autant que

spirituelle, sa personnalité tout entitre. » F. Godet, Commentaire sur
UEvangile de Jean, 1865, tom. II, p. 131, s., 134.



QUELQUES DIFFICULTES DU DOGME TRADITIONNEL 605

Quant aux méchants, ’Apocalypse les prive du symbole de
I'immortalité, parce que, dans la réalité, ils ne deviendront
pas immortels. Puisque, d’aprés M. Godet, I'arbre de vie
symbolise I'immortalisation de la vie du corps, le corps des
méchants, privé de nourriture, ne pourra pas s'immortaliser.
En outre, la manducation du fruit de I'arbre de vie est, nous
venons de le voir, le symbole de la communion de ’ame avec
Dieu; c’est donc aussi de perpétuer l'existence de I’dme qu'’il
s’agit. N'étant pas soutenue, l'existence de l'ame des mé-
chants se trouvera supprimée. Succombant & I'inanition tant
du corps que de I’dme, ils mourront tout entiers.

En revenant & notre point de départ, en remontant de la fin
de 'Apocalypse au début de la Geneése, en quittant le paradis
retrouvé pour rentrer dans le paradis perdu, nous saisirons
mieux l'enseignement du récit de Moise : Dieu éloigne Adam de
I’arbre de vie pour lui faire comprendre que le péché soumet
I’homme tout entier & I'empire de la mort. Tel est aussi le
sens qui se présente de lul-méme a tous les esprits non
prévenus.

Autre considération. Si I’dme est immortelle, eit-il été vrai-
ment charitable de mettre un terme 4 la vie du corps? L’Ame
est ce qul chez 'homme sent et souffre le plus. D’aprés le
dogme traditionnel, une fois séparée du corps, elle continue &
étre tourmentée; elle souffrira d’autant plus que, livrée a
sa tristesse et & ses remords, elle n’aura plus, pour se distraire,
les petites consolations que lui procuraient les jouissances
physiques. On s’étonne que Dieu, qui met un terme aux souf-
frances du corps en le faisant mourir, ne manifeste aucune
compassion envers I’ame séparée du corps. Ce n’est pas tout :
d’aprés ’enseignement traditionnel, au jour de la résurrection,
le corps enlevé & I’dme souffrante lui sera rendu, tous deux
seront aussitdt plongés dans un bain perpétuel de feu et de
soufre, et le bourreau, c’est le Dieu qui, nous dit-on, a voulu
diminuer les souffrances de 'homme en séparant momentané-
ment ’ame du corps! Non, ce Dieu-14 est une idole forgée avec
le concours d’une philosophie paienne. La charité prétendue
d’'un tel Dieu fait involontairement songer aux raffinements



606 E. PETAVEL-OLLIFF

cruels de 'animal qui, aprés avoir saisi sa proie, 'abandonne
un instant pour la reprendre aussitot qu’elle s’échappe et la
déchirer de plus belle. Encore les victimes des félins ne sont-
elles pas 1mpérissables; on prétend méme que la fascination
les fait tomber dans une catalepsie inconsciente sous la patte
qui les roule; malheureusement la catalepsie inconsciente ne
fait pas partie du dogme traditionnel. Qu’on nous rende les
bourreaux du moyen &4ge! par un reste d’humanité, apreés
avoir longtemps tenaillé leur victime, ils lui accordaient le
coup de grace.

Les représentants de l'orthodoxie atténuent de leur mieux
les conséquences logiques du systéme traditionnel; mais, puis
qu’ils ont assumé le droit d'y introduire certaines réformes,
pourquoi nous refuseraient-ils celui de revenir a la simplicité
des textes et de ’Evangile primitif? D’ailleurs, on a beau adou-
cir, bannir de ’enfer la souflrance physique,alléger la souffrance
morale, au mépris des images de I’Ecriture qui menacent le
coupable des douleurs les plus aigués, on ne parvient pas &
débarrasser I'enfer traditionnel deson caractérele plus odieux,
& savoir I'inutilité pédagogique d’'une souffrance interminable.
Un savant des plus évangéliques nous disait un jour qu’un fau-
teuil capitonné lui ferait horreur, s’il avait la perspective d’y
rester assis, ne fit-ce que cent ans; or, un siécle dans I’éternité,
c’est infiniment moins qu’une goutte d’eau dans 1'océan. Ici
certains philosophes orthodoxes nous rassurent, en citant Kant,
pour qui la notion d’'une durée sans fin était une conception
enfantine. A la bonne heure ! seulement, d’autre part, un théo-
logien des plus distingués, M. Godet, nous assure que les mé-
chants auront des corps impérissables; les corps supposent
I'espace, I'espace suppose le temps, et nous voila replongés au
sein de I'éternelle durée ! Quand on réfléchit aux conséquences
dogmatiques de l'immortalité platonicienne, on comprend
Paveu récemment échappé au péere Hyacinthe : « L’'un des
points de départ de l'incrédulité contemporaine, c’est I’erreur
commise par les Eglises qui nous ont présenté un Dieu imbé-
cile ou féroce 1. »

1 Conférence du 21 mai 1386.



QUELQUES DIFFICUTTES DU DOGME TRADITIONNEL 607

Il reste encore trois ressources aux partisans du dogme tra-
ditionnel.

10 Ils peuvent prétendre que la privation de l'arbre de
vie et la mort physique étaient pour ’homme non un sou-
lagement apporté & sa misére, mais un chatiment. Que viendrait
faire, dans cette hypothese, la résurrection finale du corps des
méchants? Aurait-elle pour but de diminuer la peine d’abord
aggravée ?

2° QOu bien les traditionalistes donneront ici au mot vie le
sens qu’ils lul attribuent dans tant de passages; ils en feront
le synonyme de sainteté et de bonheur. Dieu aurait éloigné
Adam de l’arbre de vie de peur qu’il ne devint saint et éternel-
lement heureux ! Inutile de réfuter un tel contre-sens.

3¢ Dira-t-on enfin que l’arbre de vie était unsymbole de jouis-
sance ? Nous avons remarqué que cet arbre n’exercait aucun
attrait sensuel; il n’avait qu’'une seule et unique propriété, celle
de perpétuer I'existence. Ce caractére s’accuse avec un relief
extraordinaire dans le fait que 'arbre de vie nous est présenté
comme pouvant immortaliser méme des pécheurs impénitents.
Gen. 111, 22.

De guerre lasse, nous revenons a l'interprétation conditiona-
liste. En conciliant les textes, elle concilie également la bonté
divine avec la liberté humaine. Dieu offre ses bienfaits, y com-
pris celui de l'immortalité, sans les imposer. Les méchants
mourront corps et ame, parce qu’une immortalité forcée serait
indigne de la bonté et de la toute-puissance divines.

(A suivre.)




	Quelques difficultés du dogme traditionnel : concernant la vie future

