
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1886)

Artikel: Quelques difficultés du dogme traditionnel : concernant la vie future

Autor: Petavel-Olliff, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379396

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379396
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QUELQUES

DIFFICULTÉS DU DOGME TRADITIONNEL

CONCERNANT LA YIE FUTURE

PAR

E. PETAVEL-OLLIFF

L'avant-dernier numéro de la Revue théologique de

Montauban ' contenait quelques réflexions de M. le professeur
F. Godet sur « l'enseignement de saint Paul concernant la vie
future. » Nous avons lu cet article avec un mélange de regret
et de satisfaction ; de regret en voyant un théologien distingué
combattre ce que nous croyons être une vérité importante, de

satisfaction en constatant que les arguments employés ne sont

pas de nature à ébranler notre conviction. En somme, il faut
se féliciter de connaître enfin la pensée de l'éminent professeur

sur le sujet dont il s'agit ; son opposition tacite était bien

plus redoutable qu'une franche controverse.
Nous n'avons pas oublié le conseil que nous donnait M.

Godet lui-même, il y a trente ans, lorsque nous avions le
privilège de suivre ses cours. « En matière de science théologique,
nous disait-il, laissez toujours le protocole ouvert. » C'est en
suivant ce précepte que nous sommes arrivé à ce qu'on appelle
le conditionalisme. Nous y voyons un élément de l'Evangile

1 Janvier-mars 1886. — Une note de la rédaction donnait à entendre
qu'une réplique ne serait pas admise ; c'est pourquoi nous avons recouru
a l'hospitalité de la Reçue de théologie et de philosophie.



584 E. PETAVEL-OLLIFF

primitif; mais le protocole reste ouvert. Si notre ancien maître
veut bien lever les difficultés que nous allons lui soumettre,
ce sera pour nous le commencement d'une évolution qui nous
ramènera peut-être à notre point de départ, au point de vue
qu'une étude spéciale nous a contraint d'abandonner, il y a

près d'un quart de siècle. Nous allons maintenant présenter
nos objections en suivant autant que possible l'ordre adopté
dans l'article de M. Godet.

1

L'immortalité d'après la Bible.

Les mots esprit et âme se rencontrent plus de seize cents fois
clans les Ecritures, mais on n'y trouve jamais l'expression
« âme immortelle » ou « esprit immortel. » « Dieu seul, est-il
dit, possède l'immortalité. » M. Godet reconnaît l'exactitude
de ce fait. Beaucoup d'auteurs en ont conclu que l'immortalité
de l'âme, — au sens traditionnel et communément adopté, —
n'est pas une doctrine biblique. Des hommes placés à tous
les degrés de l'échelle des croyances sont tombés d'accord
à cet égard. Nous citerons, par exemple, M. Thomas-Henri

Martin, dont l'ouvrage sur la Vie future a reçu l'approbation
de Pie IX, et M. Ernest Renan. « Nous avouerons volontiers,
dit M. Martin, que la doctrine philosophique de la simplicité
et de l'immortalité de l'âme ne se trouve nulle part dans
l'Ecriture1. » M. Renan rappelle plus d'une fois que les premiers
chrétiens étaient « à mille lieues des idées de l'immortalité de

l'âme qui sont sorties de la philosophie grecque : » ils
pensaient que « tous les hommes meurent une fois, mais les

méchants mourront deux fois: car, après la résurrection et le

jugement, ils seront plongés dans le néant. 2 »

« La doctrine de l'immortalité de l'âme et son nom même ne

se trouvent pas dans la Bible, » dit Olshausen3. Le vénérable

1 La Vie future, troisième édition, p. 76.
2 L'Antéchrist, p. 364; Marc Aurèle, p. 505, s.
3 Commentaire sur Luc XVI, 21-26, et 1 Cor. XV, 19, s.



QUELQUES DIFFICULTÉS DU DOGME TRADITIONNEL 585

Delitzsch déclare également que, « dans toute la Bible, il
n'y a rien qui suppose une immortalité native de l'âme
humaine L » M. Reuss est du même avis. Il affirme à plusieurs
reprises que « la thèse philosophique de l'immatérialité et de

l'indestructibilité de l'âme humaine... est absolument étrangère
à la religion biblique2. » Le 30 octobre 1883, M. le professeur
Auguste Sabatier a soutenu la même chose au sein de la

Société théologique de Paris ; personne ne l'a contredit. M. L.
Bonnet, dont on connaît la circonspection, parle souvent dans

son commentaire d'une « doctrine païenne de l'immortalité
de l'âme... L'Ecriture ne connaît pas, dit-il, la notion stérile
d'un état d'esprit pur,... d'une immortalité de l'âme indépendante

de la résurrection et surtout du renouvellement de tout
notre être... Ce faux spiritualisme est aussi contraire à une
vraie philosophie qu'à l'Evangile3. »

M. Godet est d'un avis différent; pour lui, « l'indestructibilité

naturelle » de l'âme est une « supposition tacite de

l'intuition biblique. » En d'autres termes, si la Bible ne parle
jamais d'une immortalité native et inaliénable, c'est parce que
cette doctrine va sans dire. Ici commencent nos difficultés.

1° Il nous semble que, si l'immortalité de l'âme allait sans

dire, personne ne la contesterait, tandis qu'elle a toujours été

très contestée. Les épicuriens à Athènes, les sadducéens à

Jérusalem niaient l'immortalité de l'âme et même toute vie

après la mort du corps. C'étaient deux sectes nombreuses et

puissantes. Déjà du temps d'Esaïe il ne manquait pas de gens
dont la devise était : « Mangeons et buvons car demain nous
mourrons i; » après la mort tout est mort. Donc l'immortalité
de l'âme ne pouvait aller sans dire.

2° « La sphère biblique est limitée à la sphère morale, « dit
M. Godet. Soit, mais il nous accordera que l'immortalité de

l'âme intéresse la morale et même la religion. La foi en une

1 Commentaire sur la Genèse, p. 190.

- Histoire de la théologie chrétien ne, 1862, t. Il, p. 457 ; comp. p. 237.
' Voir entre autres les notes sur Matth. XXII, 32; Rom. VIII, 11; 1 Cor.

IV, 18; XV, 53 ; 2 Thés. 1,19; 1 Tim. VI. 16.
1 Esaïe XXII, 13.



586 E. PETAVEL-OLLIFF

survivance est même une des bases de la morale religieuse.
L'immortalité de l'âme relève donc de la sphère biblique. 11

serait étrange que l'Ecriture n'enseignât rien sur ce qui fait
précisément partie de sa sphère.

Comme le disait Luther : « Nous ne sommes pas des papistes,
mais des chrétiens ; nous savons qu'il n'y a rien de relatif à la

foi et aux mœurs qui ne soit amplement et explicitement
enseigné dans les saintes Ecritures1. » On se demande pourquoi
la doctrine scolastique de l'immortalité de l'âme ferait seule

exception à ce principe généralement adopté au sein du
protestantisme évangélique.

3° On peut même dire que la Bible renferme un luxe de

déclarations à l'appui de doctrines qui, bien mieux que l'immortalité

essentielle de l'âme, pourraient aller sans dire. L'existence,

la spiritualité et l'éternité de Dieu, par exemple, sont

fréquemment et explicitement affirmées. « Dieu est un esprit, »

dit Jésus ; « il faut croire que Dieu existe, » écrit l'auteur de

l'épître aux Hébreux. Il est souvent parlé d'un Dieu « immortel,

» « éternel, » ce impérissable.2 » Pour croire à l'impérissa-
bilité native de l'homme, nous voudrions trouver ne fût-ce
qu'un seul passage appliquant à l'âme humaine l'une ou l'autre
de ces trois épithètes; mais il parait que nous devons renoncer
à cette satisfaction.

4° Ne dit-on pas qu'il faut en général éviter de prêter à un
homme des opinions qu'il n'a jamais exprimées, et les suppositions

gratuites ne sont-elles pas à la base de ce qu'on appelle les

procès de tendance? Que dirait-on d'un juge qui enverrait un
accusé à l'échafaud simplement parce qu'il aurait <c l'intuition »

que cet homme est un meurtrier et sans invoquer d'autres
considérants? C'est un peu ce qu'on fait, sans le vouloir, lorsqu'on
prête aux écrivains bibliques les opinions de certains
philosophes païens. Imbus d'idées platoniciennes, les partisans du

dogme traditionnel ont trop souvent méconnu ce principe
essentiel de la vraie science exégétique : Sensum ne inferas sed

1 Opera. Vilcbergce, 1549-1559, t. II, fol. 113 verso, § 2.

2 Hébr. XI, 6; Rom. I, 23; XVI, 26; 1 Tim. 1, 17.



QUELQUES DIFFICULTÉS DU DOGME TRADITIONNEL 587

efferas ; il faut tout emprunter aux textes et ne rien leur
prêter.

5° Dans l'espèce, il y a plus qu'une absence de preuves, il y a

la preuve du contraire. Bien loin de laisser supposer que l'âme
est absolument impérissable, la Bible enseigne catégoriquement

qu'elle est mortelle. Un célèbre hébraïsant, que M. Godet

ne récusera pas volontiers, le professeur Franz Delitzsch l'a
reconnu : « Au point de vue biblique, dit-il, l'âme peut être
mise à mort et logée dans la poussière ; elle est mortelle
(Nomb. XXIII, 10 ; XXXV, 11 ; Esa. XXVI, 19 i). »

6° Il y a plus encore. Dans cent passages, tant du Nouveau
Testament que de l'Ancien, l'Ecriture enseigne que les
méchants seront totalement détruits. Les écrivains sacrés ont
épuisé pour le dire les ressources des langues dont ils faisaient

usage. Les termes du Nouveau Testament sont ceux-là mêmes

que Platon emploie pour désigner l'anéantissement dont il
avait la conception la plus nette 2.

Impossible d'appliquer au silence de l'Ecriture à l'endroit
d'une prétendue immortalité native le proverbe familier : Qui
ne dit mot consent; on devrait plutôt parler d'un silence
réprobateur. Aussi bien, l'explication tirée d'une évidence sous-
entendue n'est-elle pas pour satisfaire entièrement M. Godet.

Après l'avoir mentionnée comme pour mémoire, il en propose
une seconde. Ce silence phénoménal proviendrait de ce qu'en
appliquant à l'âme l'épithète immortelle (qui brille par son

absence), l'Ecriture« paraîtrait attribuer à cet élément de notre
» être une existence indépendante de la volonté divine. » «

Paraîtrait attribuer » qu'est-ce à dire l'emploi de l'épithète aurait
donc présenté un inconvénient ; tranchons le mot, un danger?
Et ce danger n'existerait plus de nos jours? La Bible craint
d'exalter l'orgueil de l'homme; à notre époque, cette crainte
n'a plus de raison d'être Les hommes sont devenus tellement

1 Commentaire sur le psaume VIL
2 Phédon §§ 14, 23, 29, 36, ss., 41, 44, 55. — « Quoi une âme créée avec

tant de prérogatives n'aurait pas plutôt quitté le corps qu'elle serait
dissipée et anéantie, comme le croient la plupart des hommes » Dtape-
phusètai kai apôlôlen ôsphasi oi pollai anthropoi. § 29.



588 E. PETAVEL-OLLIFF

modestes qu'on peut impunément leur accorder à tous l'immortalité

réservée par la Bible aux vrais fidèles On peut sans

péril placer sur leurs têtes l'un des plus majestueux fleurons
de la couronne divine. N'est-il pas plus juste d'affirmer, au

contraire, que jamais l'orgueil humain ne s'est étalé avec plus
d'audace, que jamais l'anthropolâtrie ne s'est affichée avec une
impudeur plus grotesque? Sans doute, Dieu a créé l'homme
à son image; mais, précisément, si l'homme a l'image, il n'a
pas la réalité. Le soleil se mire dans un seau d'eau ; ce rayon
de lumière n'est pas un soleil, il peut facilement s'évanouir.
Miroir terni de la divinité, l'âme humaine a la fragilité du verre.

Indirectement et avec beaucoup de raison, M. Godet se trouve
blâmer les Eglises qui ont surfait l'homme en prodiguant cette
locution « âme immortelle » que, pour d'excellents motifs, la

Bible a toujours soigneusement évitée.
M. Godet nous fait encore une importante concession. Il

admet que s l'immortalité appartient à Dieu seul d'une manière
absolue et inaliénable », et qu'il a toujours « le droit de retirer
à lui le don de l'immortalité. » Mais si l'immortalité de l'homme
n'est pas « absolue etinahénable, » si elle dépend du bon plaisir
du Créateur, elle est de fait relative et conditionnelle. Sans

paraître s'en douter, M. Godet est donc, lui aussi, un conditiona-
liste, avec cette différence qu'il n'accorde pas à l'âme la liberté
du suicide, tandis qu'à nos yeux une immortalité forcée porterait

une grave atteinte à la liberté humaine. Toutefois, dans tel
de ses écrits, M. Godet a paru reconnaître les effets vraiment
destructifs du péché. « L'âme du vicieux, dit-il, se dissout sous
l'action délétère de son vice L » D'après Littré, « se dissoudre »

c'est être détruit. M. Godet rattacherait-il au terme dont il s'est
servi une signification différente «: délétère » vient, par
l'intermédiaire du latin, d'un verbe grec signifiant détruire, tuer.
« L'âme, dit ailleurs M. Godet, se corrompt dans ses convoi-
» tises 2. » « Corrompre, » c'est « rompre l'ensemble, et, par
suite, gâter, détruire. » La propriété des images demande que
la corruption de l'âme aboutisse à un résultat analogue. A

1 Commentaire sur l'Epître aux Romains, tom. I, pag. 256.
2 Id., tom. I, pag. 442.



QUELQUES DIFFICULTÉS DU DOGME TRADITIONNEL 589

ne consulter que le dictionnaire, M. Godet partagerait' au fond
notre manière de voir.

Il

Les menaces de Jésus.

Jésus nous exhorte à « craindre celui qui peut faire périr tant
l'âme que le corps dans la géhenne. » D'après M. Godet, faire
périr « peut signifier tout autre chose qu'anéantir. » Quoi
précisément? on ne nous le dit pas, mais ce doit être le supplice
perpétuel d'individus dont la vie se prolonge indéfiniment dans

un étang de feu et de soufre. Telle est la doctrine dont, sauf
avis contraire, M. Godet est un représentant. Pourtant il recule
devant une mention explicite de cette perspective. Nous sera-
t-il permis de le dire? il nous semble que notre honorable
contradicteur serait moins empêché s'il s'en tenait au sens

historique et grammatical, qui est censé faire loi dans le

protestantisme. Périr signifie prendre fin, Littré et l'Académie
s'accordent dans cette définition ; perire, en latin, c'est proprement

« parvenir au terme » de l'existence individuelle. « Faire

périr l'âme » signifiera donc mettre un terme à l'existence de

l'âme. On ne doit écarter le sens historique et grammatical que
lorsqu'il devient contradictoire. Lorsque Jésus, par exemple,
parlant de Marie, dit à Jean : « Voilà ta mère, » c'est un sens

figuré, le sens propre serait contradictoire ; mais est-il
contradictoire de supposer que le corps et l'âme d'une créature

prennent fin? Nullement, puisque M. Godet lui-même vient
de nous dire que « Dieu peut toujours anéantir un être par un
T> acte de sa volonté. » On se voit donc logiquement forcé
d'admettre que, dans notre verset, Jésus menace les méchants
d'un complet anéantissement.

Si, du verbe français périr, on remonte au verbe du texte

original : apolésai, le sens reste identique. Il est clairement
mis à nu et fixé dans maints passages du Nouveau Testament,

par exemple dans la comparaison du membre amputé qui
« périt » et pourrit, ou encore dans le verset de l'épître de

Jacques relatif àia beauté corporelle ; le sens de cesser d'exister



590 E. PETAVEL-OLLIFF

est évident1. Quand, à propos d'âme, on donne au verbe apol-
lunai, périr, le sens d'être méchant et malheureux, sens qu'il
n'a jamais eu dans l'antiquité grecque (les dictionnaires en font
foi), on crée une loi d'exception, on sacrifie la vérité des textes

par complaisance pour une hypothèse philosophique. La
lexicologie gémit de cette violence faite aux écrivains sacrés. Bien

que très platonicien, Origene était resté bon helléniste ; il avait
compris notre passage dans le sens que nous maintenons :

« Dieu peut, dit-il, anéantir, exaphanisai, le corps et l'âme
dans la géhenne ou de telle autre manière qu'il lui plaira de

choisir2. »

Il est pourtant une menace de Jésus-Christ qui, à première
vue, semble écarter la supposition d'un anéantissement futur
des damnés: « Comment, dit M. Godet, ramener à cette in-
» tuition les paroles terribles, Marc IX, 43 et suivantes : « Etre
» jeté au feu inextinguible, là où le ver ne meurt point et où le
» feu ne s'éteint point. » On répond : le feu demeure et le ver ne
» meurt pas, mais le damné se consume; le supplice reste, mais
» la proie échappe. Croit-on avec de tels expédients satisfaire
» au vrai sens de la parole du Seigneur? Et si l'expression
» nous a été exactement conservée, Jésus ne dit-il pas « leur
» ver » (autôn ho skôlêx), et non pas seulement : « le ver ne
» meurt pas? »

ce Des expédients » le mot est un peu dur, et nous appelons
de cet arrêt dont le trop bref considérant dénature l'argumentation

des conditionalistes3. Le feu ne « demeure » pas après
avoir consumé et la proie n' « échappe » pas, puisqu'elle
succombe. Si nous voulions rétorquer, nous nous plaindrions du

1 Matth. V, 29, 30; Jacq. I, 11. Voir encore, dans le grec, Marc XIV, 4;
Luc XXI, 18 ; Jean VI, 12, 27; Actes XXVII, 34; Apoc. XVIII, 14; etc.

D'après le Lexique biblico-théologique de Cremer, apollumi, dans Matth.
X, 28, renforce la notion du verbe tuer qu'il remplace en qualité de

synonyme.

2 C.-F. Hudson, Christ our Life, New-York, 1863, pag. 84.
3 La Fin du mal, 1872, chap. VIII et Obj. 13; Rev. théol., 1876, p. 145, s.;

Crû. relig., 1879, p. 264, s. ; Chrêt. hang. 1881, p. 561, s.; L'Immortalité
conditionnelle, par Edward White, 1880, chap. XXV ; Notre durée, par Charles

Byse, 1885, p. 48, ss.



QUELQUES DIFFICULTÉS DU DOGME TRADITIONNEL 591

procédé commode qui, en fait de textes, se prévaut d'une illusion

d'optique maintes fois dissipée. Faut-il rappeler les
derniers défenseurs du système de Ptolémée campés sur cette
déclaration de Josué, de prime abord décisive : « Soleil, arrête-toi
sur Gabaon s

M. Godet ne tient aucun compte du fait que le texte qu'il avance
est une simple citation empruntée au prophète Esaïe. Il voit
une intention spéciale de Jésus dans l'emploi du pronom leur,
comme s'il ne faisait pas partie de l'original hébreu. M. G. Godet
avait déjà insisté sur ce point: « On oublie, dit-il, le autan,
« leur, » que Jésus ajoute au mot ver, et qui accentue la per-
» sistance de l'individualité du pécheur en lui attribuant une
» durée égale à celle du ver qui y est attaché L » En réalité,
Jésus n' « ajoute » pas. Au contraire, il retranche un des deux
leur du prophète Esaïe; il dit le feu, non leur feu. L'arme
employée pourrait se retourner contre ceux qui en ont fait usage.

Qu'on se reporte au texte d'Esaïe, l'illusion d'optique ne
tardera pas à s'évanouir : « Il n'est pas question ici, dit M. Reuss,
de tourments infligés à des êtres vivants, du feu de l'enfer et

autres peintures mythologiques du judaïsme postérieur2. » De

quoi s'agit-il? M. Sabatier nous le dira : « Le feu qui brûle le
cadavre et le ver qui le ronge, voilà pour l'Hébreu le symbole
de la destruction totale. Le second Esaïe dit : « Et de nouvelle
»lune en nouvelle lune et de sabbat en sabbat, toute chair
» viendra se prosterner devant ma face, dit Jahveh. Et ils sor-
» tiront et ils verront les cadavres des hommes qui se rebellèrent
» contre moi, car leur ver ne mourra point et leur feu ne s'étein-
» dra point et ils seront en horreur à toute chair. » C'est cette
double image que reprend Jésus (Marc IX, 48) et qui, loin
d'exprimer des tourments éternels, n'exprime originairement
que l'idée d'une destruction sans espoir3. »

Etudions de près le symbolisme du ver, du feu et des cadavres.

Le ver ne fait pas souffrir les cadavres, qui passent à bon

1 Chrét. évang., 1882, p. 558. — La traduction de M. Oltramare, que
M. F. Godet reproduit, porte « le ver », contrairement aux manuscrits.

5 Les Prophètes, tom. II, p. 326.
3 Mémoire sur la notion hébraïque de l'esprit. Paris, 1879, p. 25.



592 E PETAVEL-OLLIFF

droit pour des types d'insensibilité. Que fait donc le ver? Il hâte
la disparition de ce qui a cessé de vivre, il remplace dans une
certaine mesure le fossoyeur absent; vient ensuite la crémation,

qui brûle les os rongés par le ver. Ce ver, qu'on immortalise,

n'est autre que la larve de la mouche à viande. Son

nom en hébreu provient, d'après une étymologie probable,
d'un verbe signifiant dévorer, détruire. Le ver est avant tout
un destructeur L

Mais, pour comprendre toute la portée de là déclaration du

prophète, il faut se rappeler l'importance capitale que les Israélites

attachaient à la sépulture. Le livre de l'Ecclesiaste va
jusqu'à déclarer que le plus fortuné des hommes serait digne de

pitié s'il n'avait pas de sépulture; un avorton serait plus
heureux que lui (VI, 3). La sollicitude extraordinaire dont la
dépouille humaine était l'objet chez les Hébreux, et plus encore
chez les Egyptiens, tenait en grande partie à un espoir plus
ou moins vague de résurrection. Abandonner le cadavre d'un
ennemi détesté aux vers et aux oiseaux de proie, brûler ses

ossements, lui ôter ainsi, en quelque sorte, toute chance de

revivre, c'était l'idéal d'une parfaite vengeance. Telle est aussi
la pensée du prophète : les oppresseurs d'Israël subiront le

sort qui passait pour le nec plus ultra du malheur.
Suivant les règles qui président à la propriété des images,

les vers dont parle Esaïe sont donc, en second lieu, des
symboles d'ignominie, précisément parce qu'ils n'attaquent que
des corps privés de sépulture2. La destruction à laquelle ces

1 TôlcV de iâla' ; de même sl-ôlex, dans la traduction des Septante et dans

Marc, de skallô, racler, creuser.
- « Dans le sem de la terre aucun ver ne ronge les corps qui se

décomposent. » Littré, Diet, de la langue française, au mot ver ; comp. Jér. XXV,
33 : « Ceux que tuera l'Eternel en ce jour seront étendus d'un bout à l'autre
de la terre ; ils ne seront ni pleures, ni recueillis, ni enterrés; ils seront
comme du fumier sur la terre. » Le terme choisi par Esaïe pour désigner
ces cadavres se dit plus spécialement des animaux ; c'est un péjoratif qui
se trouve correspondre au mot français charogne. Le ver étant un symbole

d'ignominie, le ver qui ne meurt pas est l'emblème d'une ignominie
éternelle. Le souvenir des rebelles provoquera la répulsion, il sera
nauséabond : déraône. — Ce terme reparait dans Daniel XII, 2, de nouveau



QUELQUES DIFFICULTÉS DU DOGME TRADITIONNEL 593

vers collaborent sera d'ailleurs aussi rapide que faire se pourra ;

il y va de la salubrité publique, vu les émanations pestilentielles

des cadavres. Le séjour de la ville sainte ne serait à la

longue ni agréable ni hygiénique dans de pareilles conditions;
mais la destruction opérée par le ver et par le feu restera
« éternelle » dans ses effets. Il en fut ainsi de l'incendie qui a

dévoré les palais de Jérusalem et qui devait, lui aussi, être
« inextinguible » (là tikbeh, exactement les mots de notre texte),
sans que personne en ait conclu l'éternelle durée des palais
incendiés. A moins d'admettre qu'il y a en ce moment à

Jérusalem des édifices qui brûlent depuis les jours de Nébucadnet-

sar, on est bien forcé de restreindre la durée du « feu qui ne
s'éteint pas. » M. Godet a-t-il quelque autre interprétation à

nous proposer? S'il n'en a pas, qu'il nous permette de

transporter au texte parfaitement analogue d'Esaïe l'explication qui
s'offre si naturellement dans le prophète Jérémie L

au sujet des réprouvés. Daniel non plus ne parle pas de tourments.
11 s'agit d'une mémoire ensevelie dans le mépris, les survivants sont
saisis de dégoût, non de pitié. Comp. Deut. XXV1I1, 26; 2 Rois IX, 37 ; Ps.

LXXIX. 2.3; Esaïe XIV, 19; Jér. Vil, 33; XXII, 19; XXXVI, 30; Apoc.
XI, 9. Une preuve encore que le ver ne désigne pas le remords se trouve
dans le passage parallèle d'Esaïe LI, 6—8: « La teigne les rongera comme

un vêtement et la gerce les dévorera comme de la laine. > On l'a dit, c'est
de destruction, non de tourments, que ces métaphores nous parlent.

1 Jér. XVII, 27 : « Si vous n'écoutez pas quand je vous ordonne de sanctifier

le jour du sabbat, de ne porter aucun fardeau, de ne point en
introduire par les portes de Jérusalem le jour du sabbat, alors j'allumerai un
feu aux portes de la ville, et il dévorera les palais de Jérusalem et ne

s'éteindra point- » Comp. Ezéch. XXI, 2-4; Amos V, 5. s. — Esaïe XXXIV,
10, ajoute à l'image du feu inextinguible une fumée éternelle, dernier
vestige de ce qui fut Botzra. (Comp. Apoc. XIV, 11; XIX, 3.) Cela s'applique
également à Matth. III, 12; Marc IX, 43 ; Luc III, 17, et a Esa. XXXIII,
14, l'un des quatres passages de l'Ancien Testament dans lesquels on a

cru voir les peines éternelles. On trouve l'origine de ces images dans
Gen. XIX, 28. Pour l'éternité non de l'acte ni de l'agent, mais des effets
de l'action, voir aussi Marc 111, 29, la faute éternelle ; 2 Thés. II, 16, une
consolation éternelle ; Hébr. VI, 2, le jugement éternel ; IX, 12, la rédemption

éternelle ; Jude 7, Sodome et Gomorrhe données en exemple en subissant

la peine d'un feu éternel- Nous faisons rentrer dans cette liste : Matth.
XX V, 46, la peine éternelle (anéantissement définitif), passage qu'on nous

oppose souvent, mais que M. Godet n'a pourtant pas invoqué.
THÉOL. ET PHIL. 1886. 39



594 E. PETAVEL-OLLIFF

Une philologie élémentaire nous apprend donc à voir dans
le feu éternel ou inextinguible l'agent irrésistible d'une ruine
complète et irrémédiable. Cette locution proverbiale et
hyperbolique n'est pas même exclusivement un hébraïsme. En français

on dit parfois aussi : « un éternel adieu. » Ovide parle
de la « plaie éternelle » qui consumait Télèphe. Déjà dans
Homère il est question du « feu inextinguible » qui a consumé
la flotte des Troyens, et, treize siècles plus tard, Eusèbe emploie
les mêmes termes à l'occasion du martyre de deux chrétiens
condamnés au bûcher1. Cela impliquerait-il que la flotte des

Troyens et que les corps des martyrs n'ont pas cessé d'exister?
Les cadavres de notre texte sont aussi des symboles. Même

au point de vue traditionnel, les corps des damnés ne seront

pas en réalité des cadavres. Ce symbole quel est-il? Avant tout,
le cadavre est par excellence un emblème d'inertie et d'insensibilité.

Le cadavre fût-il conservé, les siècles s'écouleraient
sans lui rendre le sentiment : cadavre il est, cadavre il reste.

Ici, comme souvent ailleurs, le temps ne fait rien à l'affaire. Pour

que ces masses inertes pussent percevoir la moindre douleur,
il faudrait les supposer en possession d'une âme, qui plus est,
d'une âme immortelle; en d'autres termes, il faudrait imaginer
tout ce qui est en question. Une résurrection serait aux
antipodes de la pensée du prophète, et cette résurrection serait
doublement contradictoire, un cadavre ressuscité n'étant plus
un cadavre, encore moins un cadavre en décomposition. La

perpétuité du cadavre devient ainsi le symbole d'une mort éter.
nelle qui écarte à jamais l'espoir d'une vie future. En second

lieu, les cadavres sont des emblèmes de souillure. On lit dans

Josephe que, sous le procurateur Coponius, des Samaritains
voulant souiller le temple y répandirent des ossements. Le

lendemain, les prêtres ne purent y entrer pour officier. Le

dégoût inspiré par le cadavre s'élève à son comble si, privé de

sépulture, il devient la proie des vers. Enfin, à titre de

reliques, le cadavre sur le sol peut symboliser le souvenir présent
d'un être qui a vécu et qui n'est plus.

Dira-t-on qu'il reste aux rebelles mis à mort l'existence dans
1 Hist, ecclés., 1. VI, 40, s. ; comp. Iliade, XIII, 169, 564, etc.



QUELQUES DIFFICULTÉS DU DOGME TRADITIONNEL 595

le Sheôl cette existence est une quantité de peu de valeur
aux yeux de l'Israélite. C'est un état latent et en quelque sorte
potentiel dans lequel l'individu ne donne réellement plus aucun
signe de vie, à moins qu'on n'évoque ses mânes, ce qui est un
crime et probablement par surcroît un leurre. Le Sheôl est une
zone frontière entre l'être et le non-être, un pays de silence,
de ténèbres et d'oubli. Ces appellations en disent assez quand
on les pèse. Les fidèles avaient l'horreur du Sheôl, qu'Us
assimilaient au néant. En revanche, ils se plaisaient à nourrir
l'espoir d'une résurrection ; mais, nous venons de le voir, le
prophète écarte la perspective d'une résurrection des réprouvés :

« Ils sont morts, dit-il, ils ne revivront pas ; ombres, ils ne se

relèveront pas ; car tu les as châtiés, tu les as détruits, tu as

anéanti jusqu'à leur mémoire. » Esa. XXVI, 14.

La peine sera irrémédiable, définitive et dans ce sens
éternelle ; en revanche, l'idée d'un tourment sans terme est

tellement étrangère à la noble imagination du prophète qu'il
réduit ailleurs cette durée à un minimum1.

La prédiction de notre verset paraît avoir eu pour point de

départ le souvenir très vif qu'Esaïe avait conservé du sort
tragique de l'armée de Sanchérib. L'allusion est évidente dans

cette phrase : « Ils sortiront et verront. » C'est ainsi que, sous

Ezéchias, les habitants de Jérusalem assiégée sortirent et

virent les 185 000 cadavres des Assyriens frappés de la peste.
Le prophète annonce que la même scène se reproduira à la
fin des temps sur une plus vaste échelle. Du reste, la mention
des nouvelles lunes montre qu'il s'agit encore d'un châtiment
temporel2.

1 I, 31 : « L'homme fort sera comme de l'étoupe et son œuvre comme
une étincelle. » Rien ne brûle plus vite que l'étoupe ni ne s'éteint plus
rapidement que l'étincelle; « personne n'éteindra », dans le même verset,
doit donc signifier non que le feu sera d'une durée infinie, mais que* la
destruction sera irrémédiable et que tout sera consumé.

2 Comp. XXXVII, 36, et 2 Rois XIX, 35. Le même péjoratif pegârim
revient dans le récit et dans la prophétie. — Maintes fois Esaïe fait
allusion a cet événement. On peut voir dans le volume de M. Segond sur
Esaïe différentes notes sur quelques-uns de ces passages : X, 16, s, 28-34;

XIV, 24 ; XVII, 12-19 ; XVIII, 6 ; XXIX, 8; XXX, 31-33 ; XXXI, 8, s. ; XXXIII,



596 E. PETAVEL-OLLIFF

Le prophète Ezéchiel reprend et développe ce thème : « Les

habitants des villes d'Israël sortiront, dit-il, (weyâtseou,

identiquement le mot d'Esaïe), « ils brûleront et livreront aux flammes

les armes, les petits et les grands boucliers, les arcs et les

flèches, les piques et les lances; ils en feront du feu pendant

sept ans1.» Ezéchiel introduit ensuite une variation dans le

thème original : « La maison d'Israël enterrera les cadavres,
afin de purifier le pays, dit-il, et cela durera sept mois, s Les

restes sanglants des tués de l'Eternel sont déposés par les

fossoyeurs dans une nécropole appelée Hamona. Ces divergences
dans les détails mettent en relief l'idée principale; dans l'un
et l'autre prophète, les cadavres seront excessivement
nombreux, ils souilleront le pays, mais à force de temps et d'efforts
la souillure sera effacée. Terrible et grandiose image de la

pacification et de la purification universelles qui suivront le

jugement dernier.
Comme le dit très bien la Bible annotée de Neuchâtel :

« C'est ici le parallèle d'Esaïe LXVI, 24; la nécropole mystérieuse

d'Hamona, avec son colossal sépulcre, ne paraît être
autre que ce lieu de condamnation, « où le ver ne meurt point
» et où le feu ne s'éteint point, » le Gué-Hinnom de la terre à

jamais sanctifiée. On comprend ainsi cette antithèse : pas un
seul cadavre oublié (v. 15) et pas un seul fidèle laissé en
arrière (v. 28). Le triage définitif est consommé : comp. Apoc.
XX, 11-15. Ainsi le terrain est enfin déblayé pour l'apparition
de l'édifice parfait, pour l'exaucement de la troisième demande
de l'oraison dominicale. »

« Voici, dit Zacharie, la plaie que l'Eternel infligera aux
peuples qui auront combattu contre Jérusalem : Leurs chairs
tomberont en pourriture... mais les survivants monteront
chaque année à Jérusalem pour adorer le Roi, l'Eternel des

12, 14, 33; XLIII, 17. — La notion des justes survivant et contemplant
avec satisfaction (rââh be) les cadavres des « tués de l'Eternel » revient
souvent dans l'Ecriture et jusque dans le Nouveau Testament. Ex. XIV,
30; Ps. LVI11,11; XLIX, 14; Esa. XXVI, 14-19; Mal. IV, 1-3; Apoc. XVIII,
20,21.

i XXXIX, 9-20.



QUELQUES DIFFICULTÉS DU DOGME TRADITIONNEL 597

armées1. » La gangrène dévorant les ennemis de Jérusalem ;

nouvel emblème d'une même pensée fondamentale qu'Ezéchiel
exprime encore sous l'image d'un festin de victimes humaines,
où les « bêtes sauvages et les oiseaux de proie » sont invités
(XXXIX, 17-20; comp. Apoc. XIX, 17-21).

On n'a pas assez remarqué que la délivrance merveilleuse
accordée à Ezéchias est la plus grande dont Israël ait été

l'objet depuis la sortie d'Egypte et la destruction de l'armée
de Pharaon2. Les Psaumes, comme les prophètes, y font de

fréquentes allusions : « Le désastre de Sennakhérib, dit
M. Bruston, et la délivrance de Jérusalem qui en fut la

conséquence, paraissent avoir inspiré les psaumes 46 et 48, 75

et 76, 65 à 68, 87 et d'autres peut-être 3. » Nous relèverons

quelques rapprochements qui nous ont particulièrement frappé,

par exemple, dans le psaume XLVI, qui a inspiré le fameux

cantique de Luther : « C'est un rempart que notre Dieu, s Au
verset 4, « les flots de la mer, qui mugissent, écument et font
trembler les montagnes, » semblent peindre les multitudes de

l'armée assyrienne battant les murailles de Sion. Au verset 6,
« Dieu secourt la ville dès l'aube du matin (lifenôt bôqèr) ; »

cela paraît avoir trait à waygashkimou babbôkèr « on se leva
de grand matin, » dans Esaïe XXXVII, 36; ce rapprochement
n'exclut nullement celui d'Exode XIV, 24, 27. Au verset 9,
« Venez et voyez les œuvres de l'Eternel, les ravages qu'il a

opérés sur la terre, » on croit entendre les appels joyeux de

la sentinelle s'apercevant au lever du jour que le camp ennemi
n'est plus qu'un vaste cimetière. Le verset suivant énumère,
comme le fait Ezéchiel, les armes et les chariots qui vont servir

à consumer les cadavres *. Puis le psalmiste s'écrie : « Ces-

1 XIV, 12-21 ; comp. XII, 9. Voir aussi Osée II, 20; Nah. 1, 6, etc.
- De récentes découvertes ont confirmé l'historicité de cet épisode.

Dans une inscription cunéiforme, Sanchérib lui-même avoue indirectement

l'échec subi par son armée sous les murs de Jérusalem. — Voir
l'article de Frédéric Delitzsch sur Sanchérib dans l'Encyclopédie de Herzog,
seconde édition; Vigouroux, la Bible et les découvertes modernes, Paris,
1881, t. IV, etc.

3 Encycl. des sciences rélig., t. XI, p. 22, s.
4 Psaume XL VII, 10. se borne à la mention des boucliers.



598 E. PETAVEL-OLLIFF

sez, et sachez que c'est moi qui suis Dieu ; » reposez-vous,
soldats fatigués de Jérusalem, l'Eternel a combattu pour vous.

Au psaume XLVIII, les rois stupéfaits contemplent le

désastre et prennent la fuite ; cela fait penser à 2 Chron. XXXII,
21, s. : « Le roi confus (Sanchérib) retourna dans son pays. »

On en peut dire autant du psaume LXVIII, qui fut l'hymne de

guerre des huguenots :

Que Dieu se montre seulement.
Et l'on verra, dans un moment,
Abandonner la place.
Le camp des ennemis épars,

Epouvanté de toutes parts,
Fuira devant sa face, etc.

Le récit d'Esaïe jette une clarté sur le verset 15 du psaume.
« Nous désespérons d'en trouver le sens, dit M. Reuss, et nous
» en avons donné une traduction fort sujette à caution :

» Le Tout-Puissant a dispersé les rois. Et l'éclat de la neige

remplace l'obscurité1. »

La version de Segond porte :

« La terre devint blanche comme la neige du Tsalmon. »

Ne s'agirait-il pas ici de la blancheur des ossements répandus

par milliers sur le sol A la fin du psaume, après la grande
catastrophe qui a détruit les ennemis de l'Eternel, l'Egypte et

l'Ethiopie apportent des présents. Cela peut se rapporter à

2 Chroniques XXXII, 22 s. : « Dieu donna à Ezéchias et aux
habitants de Jérusalem la paix avec leurs voisins; plusieurs
même apportèrent des offrandes à l'Eternel et de riches
présents à Ezéchias, qui depuis lors fut fort élevé aux yeux de

toutes les nations. » Nous allons retrouver la même allusion
dans le psaume LXXVI. Signalons auparavant les versets 5 et 6

du psaume LXXV : « Je dis à ceux qui se glorifient : Ne vous
glorifiez pas et aux méchants : Ne parlez pas avec tant d'arrogance.

» Les injures et les blasphèmes de Rabschaké
retentissent encore à l'oreille du psalmiste (Esa. XXXVI).

Le psaume LXXVI demande à être reproduit en entier; c'est

1 Poésie lyrique, p. 235.



QUELQUES DIFFICULTÉS DU DOGME TRADITIONNEL 599

une véritable cantate en l'honneur de l'événement. Notre
traduction s'efforcera de mettre en relief les points de contact
entre le poème et l'histoire.

Dieu s'est fait connaître à Juda,
Israël célèbre son grand nom.
11 a fait de Salem son tabernacle
Et de Sion le lieu de sa retraite ;

Il a brisé les flèches étincelantes,
Boucliers, glaives et bataillons.

Tu resplendis majestueux sur ces monts où tu déchires tes

ennemis
On les dépouille ces vaillants hommes,
Ils dorment leur sommeil ;

Tous ces guerriers ont perdu l'usage de leurs bras.

Tu les tanças, ô Dieu de Jacob.

Et, chars et chevaux, tout dort profondément!

Tu es terrible
Et qui peut tenir devant toi dès que tu t'irrites
Du haut des cieux tu proclamas la sentence ;

Et la terre effrayée se tut,
Lorsque Dieu se leva pour faire justice,
Pour délivrer tous les opprimés de la terre.

Oui, la colère des hommes tourne à ta gloire ;

Leurs extrêmes fureurs tournent à ton triomphe.
Faites et accomplissez vos vœux, vous tous qui entourez

l'Eternel, votre Dieu.

Qu'on apporte dps présents à ce Dieu terrible
Il fait expirer les princes,
Il est l'effroi des rois de la terre1.

Aucun de ces commentaires bibliques du verset qui nous

occupe, ne renferme une syllabe relative à de prétendus tour-
1 Fait étrange et caractéristique, M. Reuss n'a pas su reconnaître les

indications qui remplissent ce morceau. Pour ne pas trop allonger, nous

renvoyons le lecteur au Commentaire de Delitzsch et aux Annales prophétiques

de H. Gallot, p. 150-



600 E. PETAVEL-OLLIFF

ments éternels. Comme l'a dit M. Reuss, cette superfétation
date du judaïsme postérieur, d'une époque où l'influence grecque

et les infiltrations du platonisme commencent à se
produire. Cent trente-quatre ans environ avant Jésus-Christ, le

livre apocryphe de Judith introduit une surcharge dans le
tableau d'Esaïe. Il fait parler ainsi son héroïne : « Malheur aux
païens qui s'élèvent contre mon peuple Le Seigneur tout-
puissant les punira au jour du jugement en livrant leurs chairs
au feu et aux vers ; ils souffriront et se lamenteront éternellement1.

»

Monstres inouïs, ces cadavres vivent ; ces masses infectes
sentent leur situation Cette addition de mauvais goût a

malheureusement fait fortune; elle a creusé l'ornière où se traîne
péniblement l'exégèse traditionnelle. M. Reuss lui-même voit
des « peintures mythologiques » dans le texte de Marc qui cite
le dernier verset d'Esaïe ; cependant on a beau relire texte et

contexte, on ne trouve rien qui ajoute la moindre idée de

souffrance à la donnée fournie par le prophète. Il s'agit encore et

uniquement de l'infamie éternelle attachée au souvenir d'êtres
qui auront péri. La géhenne, que Jésus mentionne à cette
occasion, était, on le sait, une voirie près de Jérusalem; on y
brûlait les cadavres des animaux et ceux des criminels2. Le

nom de la géhenne revient douze fois dans le Nouveau Testament
sans que la notion de tourments y soit jamais rattachée. C'est
donc comme si Jésus eût dit: « Vous tous qui aimez la vie,
craignez le péché qui mène à la destruction tant de l'âme que
du corps, à la mort définitive et ignominieuse dont on ne
revient jamais. » C'est ailleurs, dans d'autres Evangiles, que Jé-

1 XVI, 17. Un sentiment de justice envers l'écrivain anonyme a fait
supposer qu'il avait peut-être écrit kausontai au lieu de klausontai, la Vulgate

ayant traduit urantur, d'accord avec la version syriaque. Un
copiste, par l'addition d'une lettre, aurait ainsi changé crémation en lamentation.

Reste le en aistiièsei.
- Jésus, dans ce passage, recommande de sacrifier, le cas échéant, une

main, un pied, un œil. Ce sacrifice implique la destruction, la suppression
du membre ou de l'organe sacrifié. Le feu de la géhenne qui fera périr
l'impénitent devra donc opérer la destruction, la suppression du pécheur
tout entier. Comp. Matth. V, 29 et X, 28.



QUELQUES DIFFICULTÉS DU DOGME TRADITIONNEL 601

sus parle des pleurs et des grincements de dents qui précéderont

l'état inconscient de l'âme et du corps (Matth. X, 28).
L'identification du ver et du remords est une découverte aussi

ingénieuse que tardive de nous ne savons quel disciple de Phé-

récyde1. Jésus et ses apôtres n'y ont jamais songé.
L'idée atroce de souffrances interminables n'a jamais hanté

l'imagination du Sauveur. Lorsque, dans ce même chapitre
de Marc, Jésus parle du sort réservé à un grand coupable :

« Mieux vaudrait pour lui, dit-il, qu'on lui mît une meule
autour du cou et qu'on le jetât à la mer. » On s'attendrait à la
mention d'un supplice bien autrement long et douloureux, celui

de la croix, par exemple. D'autre part, la pierre au cou
retenant le cadavre au fond de la mer, le condamné se trouvait
nécessairement privé de la sépulture, et, nous l'avons vu, cette

privation était considérée comme le malheur suprême. Il semble

donc qu'aux yeux de Jésus la plus grande peine des plus
grands criminels consiste dans l'opprobre éternel qui s'attachera

à leur mémoire.
Pour conclure, nous donnerons la parole au vénérable archevêque

Whately : « Punition éternelle, feu inextinguible, dit-il,
cela peut signifier qu'il n'y aura pas de rédemption pour les
damnés. La mort n'exclurait pas tout espoir d'une résurrection;
la mort éternelle est sans espoir. Tel feu pourrait s'éteindre
avant d'avoir achevé son œuvre de destruction ; le feu

inextinguible suppose une destruction complète... Le ver et le feu

sont les images de quelque chose qui sera pour l'âme ce que
le ver et le feu sont pour le corps. L'effet naturel de ces agents
est de dévorer, de faire disparaître leur proie; par conséquent,
ces images ont, semble-t-il, pour but d'enseigner que le ver et
le feu serviront à anéantir les réprouvés2. »

L'archevêque Whately est l'auteur d'un traité de logique,
qui est répandu comme un manuel indispensable dans toutes
les universités d'outre-Manche. Simple, vrai, d'une droiture à

toute épreuve, ce prélat est resté le type de l'écrivain impar-

1 Plierecydes Syrus primus dixit animos hominum esse sempiternos. Cie.

Tuscul quœst. I, 17.

- Future State, Lecture VIII.



602 E. PETAVEL-OLLIFF

tial et équitable. Dira-t-on de son raisonnement qu'il est aussi
« un expédient »

Ill
L'arbre de vie.

Dieu, dans le livre de la Genèse, éloigne l'homme du paradis
et de l'arbre de vie, afin de l'empêcher « de manger du fruit
de cet arbre et de vivre éternellement. » Ce fruit aurait rendu
l'homme immortel ; la miséricorde divine veut épargner au

coupable le supplice atroce d'une existence éternelle dans le

péché. Il ne reste à l'homme qu'une vie mourante pendant
laquelle il peut encore se repentir et obtenir le pardon divin.

M. Godet pense que l'arbre de vie avait simplement pour
but de conférer l'immortalité physique. Dieu veut empêcher
« la prolongation infinie de la vie terrestre », qui eût été pour
l'homme déchu « le plus grand des malheurs ».

Nous demanderons sur quoi l'on se fonde en restreignant
ainsi l'utilité de l'arbre de vie. Le texte n'entre pas dans cette
distinction qui semble naître d'une opinion préconçue. Il est

question de l'homme tout entier, sans aucune restriction ni
réserve.

La réapparition de l'arbre de vie dans le paradis futur
confirme notre interprétation1. L'identité de l'arbre est prouvée

par l'emploi de l'article défini dans le texte de l'Apocalypse.
Or il se trouve que les fruits de cet arbre sont exclusivement
le partage des élus ; ceux-là seuls y « ont droit qui ont lavé
leurs robes ». L'arbre de vie ne croît pas sur les bords désolés

du lac de feu et de soufre. Pourtant, d'après le système orthodoxe,

les habitants de ce lac auront des corps, et puisque,
d'après M. Godet, l'arbre de vie avait pour but de perpétuer la vie
du corps, on est à se demander comment la vie du corps des

méchants pourra se maintenir. Supposera-t-on qu'à l'heure du

jugement dernier Dieu, par un seul coup de sa toute-puissance,
immortalisera le corps des méchants? En ce cas, comment ex-

1 Apoc. II, 7; XXII, 2, 14, 19.



QUELQUES DIFFICULTÉS DU DOGME TRADITIONNEL 603

pliquer qu'il n'en fasse pas autant pour les justes? Et à quoi bon

l'arbre de vie planté au milieu du paradis reconquis? N'a-t-il
aucune valeur? Doit-on dire de cet arbre-là, comme du figuier
stérile de la parabole, qu'il mérite d'être coupé parce qu'il
occupe inutilement le sol Il serait même dangereux, car il
donne le change en laissant supposer que les méchants, privés
de ses fruits, n'auront pas de corps immortels, ce qui ne serait

pas orthodoxe.
« Ce n'est pas, nous dit-on, pour s'empêcher de mourir que

» les ressuscites mangent des fruits de l'arbre, puisque, selon

» le mot de Jésus, « ils ne peuvent plus mourir1. »

Mais encore, qu'on veuille bien nous indiquer à quoi peut
servir cet arbre. Les élus ne mangeraient pas pour le plaisir
de manger, et d'ailleurs la beauté et la saveur des fruits de

l'arbre de vie ne présentaient, semble-t-il, rien de remarquable

; c'est le fruit de l'arbre de la connaissance du bien et
du mal qui flattait surtout lessens. Cela nous réduit à imaginer
que les ressuscites mangent parce qu'ils ont besoin démanger.
En généra], on mange pour se nourrir. Les ressuscites aussi

mangent pour vivre ; la réciproque serait insoutenable. Jésus

a dit que les ressuscites ne mourront plus : cela ne prouve pas
l'inutilité de l'arbre de vie ; il intervient comme le moyen que
Dieu emploie pour empêcher les élus de mourir de la seconde

mort. Si je promets à mon fils un bicycle, il ne sera pas
superflu de lui remettre la somme nécessaire à cette acquisition.
L'objection qu'on nous oppose supprime à plaisir la raison

d'être du symbolisme biblique. Elle méconnaît la valeur d'un
emblème auquel l'auteur de l'Apocalypse attache une grande
importance, puisque la privation de l'arbre de vie est à ses

yeux la malédiction suprême2. Si les justes ne meurent plus,
c'est qu'ils ont accès à cet arbre. Il y a autre chose ici
que le jeu frivole d'une imagination orientale. Une vérité
profonde se cache sous ces figures; ces images correspondent à

des réalités; elles nous font comprendre que Dieu n'immortalisera

pas les justes une fois pour toutes, en quelque sorte.
1 M. Georges Godet, Chrétien évangélique, 1882, p. 505, s.
2 Apoc. XXII, 19, texte revisé.



604 E. PETAVEL-OLLIFF

L'immortalisation se fera au fur et à mesure '. L'arbre de vie
figure la communion avec Dieu en Jésus-Christ, qui s'est appelé
lui-même ailleurs le « pain de vie ». Cette communion devra
être sans cesse renouvelée. Jésus-Christ sera toujours
nécessaire à l'immortalisation tant de l'âme que du corps de

l'homme. Le symbole apocalyptique appuie sur la nécessité
d'une assimilation régulière et constante de la vie divine, en

ajoutant que l'arbre rend son fruit « chaque mois ».

Ce fruit est l'unique, perpétuel et indispensable aliment des

hôtes du paradis. Il est planté au bord d'un fleuve dont les

eaux sont l'unique breuvage qui puisse étancher la soif
toujours renaissante des élus. Le fleuve dévie, c'est encore Jésus-

Christ. Arbre et fleuve figurent dans le paradis ce que les

espèces du pain et du vin représentent ici-bas, le corps, le

sang, la vie de l'unique Médiateur entre Dieu et nous. Toujours
les membres dépendront de la tête, toujours les sarments
puiseront leur sève dans le cep.

N'en déplaise à nos chers contradicteurs, dans le ciel même
l'immortalité restera conditionnelle; ainsi le veut la liberté,
ainsi l'exige la majesté de Celui qui seul possède l'indépendance

ontologique2.
1 L'immortalisation au fur et à mesure résout la difficulté qui se pose

à l'égard du premier homme. Comment se fait-il, a-t-on dit, qu'il n'ait
pas pris du fruit de l'arbre de vie avant sa désobéissance, le fruit de cet
arbre étant à sa disposition ainsi que tous les autres, a l'exception d'un
seul Nous sommes en possession de répondre qu'il avait pu prendre du
fruit de l'arbre de vie ; car c'était l'usage habituel du fruit de vie qui
immortalisait, non un usage exceptionnel. Si maintenant on objecte que
tout fruit sert à l'entretien de la vie, nous ferons remarquer que l'arbre
de vie avait pour vertu spéciale de prévenir l'envieillisseraent tant du

corps que de l'âme, le privilège attribué à la fontaine de Jouvence.
- « Jésus seul a directement accès à la source suprême. La vie qu'il y

puise, humainement élaborée et reproduite en sa personne, devient en
lui accessible aux hommes. C'est ainsi qu'il est pour tous le pain dévie.
Seulement, pour obtenir la vie par lui, il faut le manger... Le vrai Dieu,
le Père vivant ne se donne qu'à un seul, mais en lui a tous ceux qui mangeront

cet unique... La vie qu'il communique au croyant n'est donc pas de

nature purement morale; c'est sa vie complète, corporelle autant que
spirituelle, sa personnalité tout entière. » F. Godet, Commentaire sur
l'Evangile de Jean, 1865, tom. II, p. 131. s., 134.



QUELQUES DIFFICULTÉS DU DOGME TRADITIONNEL 605

Quant aux méchants, l'Apocalypse les prive du symbole de

l'immortalité, parce que, dans la réalité, ils ne deviendront

pas immortels. Puisque, d'après M. Godet, l'arbre de vie

symbolise l'immortalisation de la vie du corps, le corps des

méchants, privé de nourriture, ne pourra pas s'immortaliser.
En outre, la manducation du fruit de l'arbre de vie esl, nous
venons de le voir, le symbole de la communion de l'âme avec
Dieu ; c'est donc aussi de perpétuer l'existence de l'âme qu'il
s'agit. N'étant pas soutenue, l'existence de l'âme des
méchants se trouvera supprimée. Succombant à l'inanition tant
du corps que de l'âme, ils mourront tout entiers.

En revenant à notre point de départ, en remontant de la fin
de l'Apocalypse au début de la Genèse, en quittant le paradis
retrouvé pour rentrer dans le paradis perdu, nous saisirons
mieux l'enseignement du récit de Moïse: Dieu éloigne Adam de

l'arbre de vie pour lui faire comprendre que le péché soumet
l'homme tout entier à l'empire de la mort. Tel est aussi le

sens qui se présente de lui-même à tous les esprits non
prévenus.

Autre considération. Si l'âme est immortelle, eût-il été
vraiment charitable de mettre un terme à la vie du corps? L'âme
est ce qui chez l'homme sent et souffre le plus. D'après le

dogme traditionnel, une fois séparée du corps, elle continue à

être tourmentée ; elle souffrira d'autant plus que, livrée à

sa tristesse età ses remords, elle n'aura plus, pour se distraire,
les petites consolations que lui procuraient les jouissances
physiques. On s'étonne que Dieu, qui met un terme aux
souffrances du corps en le faisant mourir, ne manifeste aucune
compassion envers l'âme séparée du corps. Ce n'est pas tout :

d'après l'enseignement traditionnel, au jour de la résurrection,
le corps enlevé à l'âme souffrante lui sera rendu, tous deux
seront aussitôt plongés dans un bain perpétuel de feu et de

soufre, et le bourreau, c'est le Dieu qui, nous dit-on, a voulu
diminuer les souffrances de l'homme en séparant momentanément

l'âme du corps! Non, ce Dieu-là est une idole forgée avec
le concours d'une philosophie païenne. La charité prétendue
d'un tel Dieu fait involontairement songer aux raffinements



606 E. PETAVEL-OLLIFF

cruels de l'animal qui, après avoir saisi sa proie, l'abandonne
un instant pour la reprendre aussitôt qu'elle s'échappe et la

déchirer de plus belle. Encore les victimes des félins ne sont-
elles pas impérissables on prétend même que la fascination
les fait tomber dans une catalepsie inconsciente sous la patte
qui les roule; malheureusement la catalepsie inconsciente ne
fait pas partie du dogme traditionnel. Qu'on nous rende les

bourreaux du moyen âge par un reste d'humanité, après
avoir longtemps tenaillé leur victime, ils lui accordaient le

coup de grâce.
Les représentants de l'orthodoxie atténuent de leur mieux

les conséquences logiques du système traditionnel; mais, puis
qu'ils ont assumé le droit d'y introduire certaines réformes,
pourquoi nous refuseraient-ils celui de revenir à la simplicité
des textes et de l'Evangile primitif? D'ailleurs, on a beau adoucir,

bannir de l'enfer la souffrance physique, alléger la souffrance

morale, au mépris des images de l'Ecriture qui menacent le

coupable des douleurs les plus aiguës, on ne parvient pas à

débarrasser l'enfer traditionnel de son caractère le plus odieux,
à savoir l'inutilité pédagogique d'une souffrance interminable.
Un savant des plus évangéliques nous disait un jour qu'un
fauteuil capitonné lui ferait horreur, s'il avait la perspective d'y
rester assis, ne fût-ce que cent ans; or, un siècle dans l'éternité,
c'est infiniment moins qu'une goutte d'eau dans l'océan. Ici
certains philosophes orthodoxes nous rassurent, en citant Kant,
pour qui la notion d'une durée sans fin était une conception
enfantine. A la bonne heure seulement, d'autre part, un
théologien des plus distingués, M. Godet, nous assure que les
méchants auront des corps impérissables; les corps supposent
l'espace, l'espace suppose le temps, et nous voilà replongés au
sein de l'éternelle durée Quand on réfléchit aux conséquences
dogmatiques de l'immortalité platonicienne, on comprend
l'aveu récemment échappé au père Hyacinthe : « L'un des

points de départ de l'incrédulité contemporaine, c'est l'erreur
commise par les Eglises qui nous ont présenté un Dieu imbécile

ou féroce1. »

1 Conférence du 21 mai 1886.



QUELQUES DIFFICUTTES DU DOGME TRADITIONNEL 607

Il reste encore trois ressources aux partisans du dogme
traditionnel.

1° Ils peuvent prétendre que la privation de l'arbre de

vie et la mort physique étaient pour l'homme non un
soulagement apporté à sa misère, mais un châtiment. Que viendrait
faire, dans cette hypothèse, la résurrection finale du corps des

méchants? Aurait-elle pour but de diminuer la peine d'abord
aggravée

2° Ou bien les traditionalistes donneront ici au mot vie le

sens qu'ils lui attribuent dans tant de passages ; ils en feront
le synonyme de sainteté et de bonheur. Dieu aurait éloigné
Adam de l'arbre de vie de peur qu'il ne devînt saint et éternellement

heureux Inutile de réfuter un tel contre-sens.
3° Dira-t-on enfin que l'arbre de vie était un symbole de

jouissance? Nous avons remarqué que cet arbre n'exerçait aucun
attrait sensuel ; il n'avait qu'une seule et unique propriété, celle
de perpétuer l'existence. Ce caractère s'accuse avec un relief
extraordinaire dans le fait que l'arbre de vie nous est présenté
comme pouvant immortaliser même des pécheurs impénitents.
Gen. Ill, 22.

De guerre lasse, nous revenons à l'interprétation conditiona-
liste. En conciliant les textes, elle concilie également la bonté
divine avec la liberté humaine. Dieu offre ses bienfaits, y compris

celui de l'immortalité, sans les imposer. Les méchants

mourront corps et âme, parce qu'une immortalité forcée serait
indigne de la bonté et de la toute-puissance divines.

(A suivre.)


	Quelques difficultés du dogme traditionnel : concernant la vie future

