Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 19 (1886)
Artikel: La nature de la conversion : ou la nouvelle naissance considérée

comme étant le retour de 'homme a son état originaire et normal [suite]
Autor: Malan, C.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379395

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379395
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA NATURE DE LA CONVERSION

ou
LA NOUVELLE NAISSANCE CONSIDEREE COMME ETANT LE RETOUR
DE L'HOMME A SON ETAT ORIGINAIRE ET NORMAL
PAR

C. MALAN

TROISIEME ARTICLE !

II. Le fait religieux, tel qu’il se montre au point de vue de cette
seconde thése que : Uhomme, créé pour atteindre & U'image de
Dieu, et par conséquent capable de réaliser en lui cette image,
n’'a pas cessé d’étre tel apres son péche.

On respire comme un tout autre air, on met pour ainsi dire
le pied sur les sommets de la vie éternelle et de la liberté, du
moment ou ’on a compris, qu’en dépit de la déchéance que lui
a value son péché, 'homme n’en est pas moins demeuré, dans
le centre de son étre, la créature que Dieu avait destinée &
avoir part & sa vie, & pénétrer dans son rovaume éternel;
du moment ot I'on a compris, qu’encore a cette heure le carac-
tére de '’homme, — ce qui le distingue de toutes les créatures
qui 'entourent, — c’est d’étre, grice & son origine elle-méme,
c’est-a-dire en vertu de la volonté éternelle de son Créateur,
un agent capable de réaliser I'image de ce Créateur; la seule
de toutes les créatures de Dieu qui soit ainsi appelée, par la vo-

! Voir les livraisons de juillet et septembre,
THEOL. ET PHIL. 1836, 37



562 C. MALAN

lonté méme de son Auteur, & s’unir a Dieu lui-méme; la seule,
par conséquent, — au moins dans le monde qu’elle habite, —
dont Dieu ait pu revétir la forme d’existence, et a laquelle ait
pu étre accordé « le droit d’étre appelée enfant de Dieul. »

Tout alors, dans les faits qui nous ont occupés, se présente
sous un autre aspect. L’état actuel d’égarement et d’éloignement
auquel 'homme a été réduit par sa désobéissance, n'implique
plus un changement définitif et irrévocable dans sa nature
elle-méme. Ce n’est plus une chute sans relévement; ce
qui, par une sorte de prescription, serait devenu comme un
état de choses normal, naturel et nécessaire. C’est au contraire,
des lors, un état qui nous apparait aussi indigne de ’homme,
qu’il est opposé & la pensée divine a son égard; c’est un fait
essentiellement anormal et exceptionnel. A mesure que nous
saisissons cette grande vérité, que ’homme pécheur et mortel
n’est pas ’homme vrai, 'homme tel que le Créateur l'avait
voulu, tel qu’il le veut encore, — nous comprenons aussi que
c’est bien « le Fils de 'Homme » qui doit représenter pour
nous « I’homme selon le cceur de Dieu. » Si, — par amour
pour nous, et pour nous faire ressaisir cette vérité, que Dieu
nous aime et qu’il nous désire encore en dépit de notre état
de profonde déchéance, — le Fils de I'homme a voulu revétir
devant nous notre état misérable et mortel, il n’en est pas
moins demeuré en lui-méme, dans le centre moral de son étre,
I’'homme tel que Dieu I'avait créé ; I'étre capable de réaliser
I'image humaine du Dieu saint, et par 14 méme capable de
vaincre, en lul-méme et pour nous, le péché et la mort dont
nous étions devenus les victimes.

C’est ainsi que le Christ, comme Fils de I’homme, nous
révele en sa personne cette premiere veérité : que notre chute
n’a pas encore atteint notre nature elle-méme; qu’'encore a
I'heure qu’il est, en dépit de notre indignité et de notre pro-
fonde misére, nous n’avons pas cessé d’étre ce qu’il est lui
devant nous, I’objet de 'amour, et le but des décrets de grace,
du Dieu supréme lui-méme. A ce fait si éclatant pour ce qui

I Hébr. 11, 16: Il n'a pas pris & lui la nature des anges. Jean I, 12: A
tous ceux qui l'ont regu, il a donné le droit d’étre faits enfants de Dieu.



LA NATURE DE LA CONVERSION 563

le concerne, se joint pour nous cet autre fait qui nous re-
garde nous tous directement ; que ce qu’il est, aussi bien que
ce qu’il a souffert, et tout spécialement que sa victoire finale sur
le mal et sur la mort, — que tout cela a eu lieu non pour lui,
gul n’en avait pas besoin, mais pour nous, pour lesquels ces
faits constituent ’assurance absolue et de 'amour de Dieu, et du
salut qui nous est destiné. C’est ce dont nous convainc tou-
jours plus ’amour que ce Fils de ’homme nous témoigne, et
dont sa vie historique tout entiére nous donne la preuve la
plus éclatante. Si nous-mémes, en dépit de notre séparation
de la source de la vie et de I’amour, en dépit de cet isolement
de notre coeur qui se montre dansnotre égoisme, nous sommes
encore néanmoins reliés les uns aux autres par une vie com-
mune, grice a laquelle les joies et les douleurs de chacun
nous concernent tous, et non pas seulement les individus spé-
ciaux qu’elles auraient d’abord atteints, — nous sentons qu’il
nous dit vrai, ce Fils de 'homme saint et normal, quand il
nous assure que tout ce qu’il posséde devant nous appartient
nous tous, et que ce qu’il a souffert sous nos yeux, il I’a souf-
fert pour nous en rendre vainqueurs.

Nous comprenons alors, les yeux fixés sur sa personne, que
notre chute, quelque profonde qu’elle soit, n’a touché jusqu’a
cette heure qu’a notre position historique; et, qu’en dépit d’un
égarement qui a envahi notre volonté elle-mérne, nous n’avons
pas cessé, nous hommes pécheurs et mortels, d’étre, pour Dieu
lul-méme, ceux qu’il avait créés capables de Lui devenir sem-
blables. Nous comprenons que, si nous nous sommes séparés
de Dieu, lui s’est si peu séparé de nous, que comme 'affirmait
Jeésus-Christ au théologien de Jérusalem, « Il a tant aimé le
monde qu’il a donné son Fils, atin que quiconque croit en Lui
ne périsse pas mais qu’il ait la vie éternelle. »

Telle est bien la premiére vérité dont nous devons nous
convaincre. Avant de « se lever pour retourner chez son
péere, » 1l faut, en effet, que le fils qui était alors « perdu et
mort » ait retrouvé, en « revenant a lui-méme, » cette con-
science de soi dont il avait entiérement négligé le témoignage.
Si, dans son découragement, ce fils égaré se fit persuadé ne



564 C. MALAN

plus appartenir & celui qu’il avait délaissé, la premiére chose,
pour le sauver, aurait été de lul rappeler la noblesse de sa
race, et de le convaincre de la grandeur de ses origines.

(Yest bien aussi 1a ce que fait le Fils de 'homme lorsqu’il
vient nous sauver. Ce n’est pas flatter le pécheur, que témoigner
devant lui de la lumiére qui avait éclairé son origine avant
qu'il efit élé envahi par les ténébres du péché; que le con-
vaincre de ce fait, qu’il a été créé pour réaliser ici-bas I'image
de Dieu elle-méme ; qu’affirmer devant lui, ce dont témoigne
déja au dedans de lui la conscience qu’il a de son étre, que la
pensée divine a son €gard n’a pas changé; qu’elle est de-
meurce ce gu’elle était au jour ol il avait été créé. Admettre
que « l'injustice de 'homme » ait pu, avant le jugement final
du juste juge, anéantir ou méme modifier le décret de Dieu a
son égard, — ce ne serait pas 1a étre humble ; ce serait 'aveu-
glement, et le découragement, de I'orgueil.

Bien au contraire! que I'Esprit de vérité persuade a ’homine
égaré dans son péché, qu’il a été créé pour étre fils de Dieu,
et vous verrez cet homme se réveiller de son péché comme
d’un cauchemar. Il sera aussitot « saisi de componction, » et
les pleurs de sa repentance feront éclater la joie des esprits
célestes.

Pour ne mentionner qu'un seul des faits intérieurs dans
Iesquels notre conscience suffit & nous faire voir que nous
sommes bien réellement encore, en dépit de notre déchéance,
ce que Dieu nous a créés, — des étres capables de réaliser son
image et sa ressemblance, -- 1l suffit de rappeler cette faculté
que '’homme posséde, dans son ¢tat actuel, de créer ou de
faire surgir a son gré, au dedans de lui-méme, des détermina-
tions de volonté qui deviennent ensuite des portions intégrales
de son étre. Il forme ainsi lui-méme, librement et souveraine-
ment, son « caractére; » c’est-a-dire ce qui constituera dés lors
sa valeur morale, et cela d’une fagon positive et définitive, en
sorte qu’il en demeurera seul responsable. Il y a certainement
la dedans une faculté d’initiative, qui rapproche l'action de la
volonté humaine de I'action souveraine du Créateur.

Sans doute, a la différence de celle-ci, cette action humaine



LA NATURE DE LA CONVERSION 565

est contenue dans des limites qui lui ont été imposées. Toute-
fois, comme suffit & le prouver le sentiment de responsabilité
qui 'accompagne, cette activité n’en demeure pas moins, en
dedans de ces limites, libre et souveraine. C’est 14 cette « liberté
morale, » qu’il faut soigneusement distinguer du degré de liberté
que ce méme homme posséderait en commun avec les ani-
maux, et quine concernerait que la seule action des instincts
de son existence terrestre. Le fait est que, a4 la différence de
ce que nous pourrions imaginer étre la conscience chez 'ani-
mal, 'homme n’aura pas conscience de son existence terrestre
comme de sa vie essentielle et définitive. Ce qui peut s’appeler
dans 'homme une vie animale ne constitue bien, & ses propres
yeux, que le lieu, ou le théitre, préparé au développement ulté-
rieur de sa véritable vie. Ce n’est bien 14 pour lui que I'organe,
ou 'occasion temporaire, de la vie éternelle en vue de laquelle
il a été créé et qu’il est appelé & conquérir.

C’est & ce fait de conscience que se rapportent souvent les
expressions mémes de I’Ecriture. Elle nous représente la
portion purement ferrestre de notre étre comme étant des-
tinée, chez 'homme qui a recu le « souffle divin,» & deve-
nir le moyen d’accomplir une tiche momentanée ; la tiche de
relever le monde déchu auquel I’a rattaché sa premiére origine.
Placé, grice & ce premier fait, au sein d’un monde déja depuis
longtemps devenu anormal, ’homme, une fois nanti du
« souffle de Dieu, » devait agir sur ce monde-l2 au moyen des
organes de son corps et de son intelligence. Au lieu de cela,
trompé, seduit, il a transporté, par sa désobéissance, — non
pas sa nature, dont il ne dispose pas! — mais l'activité de sa
liberté et I’exercice de sa décision réfléchie, dans la sphére de
cette existence anormale et dévoyée qu’il aurait dd vaincre et
réformer. Au lieu de réduire ce monde déchu sous la loi du
Souverain, il y rattache sa propre existence en la détachant
de cette loi. Par 12 méme il est devenu mortel. Rejetant cette
confiance absolue en Dieu qui devait demeurer la source de
son obéissance, il a aussitdt perdu la conscience de la présence
en lui de ce « souffle de Dieu, » qui avait jusque-la constitué
pour lui le centre de la conscience de son étre.



566 C. MALAN

Dés ce moment, cette conscience a perdu la vue assurée de
son véritable objet. L’homme, déslors, « se cherche lui-méme; »
et & mesure que cette recherche se montre vaine, il se sent
« perdu, » et « mort. » [l perd ainsi, toujours plus, jusqu’au
sentiment qu’il aurait eu d’abord de sa véritable destinée. Ce
dont il a encore conscience, lui apparait toujours plus comme
une forme d’existence essentiellement vaine et éphémeére. Quant
4 I'idée d’une vie divine, elle ne ressortira plus pour lui, — et
cela d’une fagon purement négative, — que du sentiment qu’il
posséderait encore, de bescins auxquels ne suffit rien de ce
que renferme sa seule existence terrestre. Bientot il se voit
forcé de limiter ne fiit-ce que ses désirs, 4 cette existence dont
il avait fait le seul objet de sa conscience de lui-méme.

Si donc il y a en effet, & cette heure, un abime infranchis-
sable entre 'homme et Dieu, ce n’est pas le résultat nécessaire,
comme dans le cas de la plante ou de I’animal, d'une diffé-
rence fonciére et essentielle. G’est une distance que la dés-
obéissance de '’homme a fait intervenir entre le coté affectit
de son étre, et Celul qui, lui, est demeuré son Pére ; entre son
ceeur, et Celur dont la vie sainte et éternelle lui présente le
seul but réellement digne de son ambition et de ses efforts,
parce que seule elle peut répondre aux besoins fonciers de sa
nature.

Ce n’est donc pas la nature de 'homme qul est séparée de
Dieu. CG’est ’homme lui-méme qui, bien que demeuré, par sa
nature, « capable de Dieu, » a faussé cette nature par un acte
de volonté résultant d’'une erreur qu’il et di savoir éviter.
(Cest ainsi qu’il s’est mis dans I'impossibilité d’entrer, dés ce
moment, en un rapport direct et personnel avec le Dieu auquel
continuent & aspirer les intéréts les plus profonds de son ame.
L’homme actuel est un étre qui avait été créé pour « devenir
comme Dieu, » mais dont la désobéissance a arrété le dévelop-
pement, en le jetant dans « une voie dont I'issue est la mort. »
Non seulement, par conséquent, la distance actuelle entre Dieu
et 'homme n’existe que du chef de I'homme, mais I'homme ne
Pa pas inaugurée expressément, ni dans le but de se séparer
de Dieu. Il n’a pas désobéi au commandement pour repousser



LA NATURE DE LA CONVERSION 567

le commandement ; encore moins pour le repousser parce que
c’était I'expression de la volonté de Dieu. Il s’est trouvé avoir
désobéi & Dieu, parce qu’il n’avait gardé devant lui que le désir
propre de sa convoitise. Il n’a pas rejeté et repoussé expressé-
ment la volonté de Dieu; il a préféré a cette volonté la sienne
propre, et cela afin d’atteindre d’emblée au but que Dieu avait
assigné a sa nature, qui était « qu’il devint comme Dieu. »

Evidemment la séparation d’avec Dieu qui résulte d’une
faute semblable, ne touche pas a la nature méme de ’homme ;
comme aussi le retour & Dieu, s’il implique sans doute pour
I'homme la nécessité d’'une activité ou d’une vie nouvelle,
n’impliquera cependant pas I'inauguration d’un autre étre, d'un
autre principe d’existence, d’une autre nature. Ce sera bien
plutdt pour 'homme, le retour & ce qu’avait été son point de
départ; la « conversion » a ce qu’il avait sans doute perdu de
vue, mais & ce qui n’en était pas moins demeuré, — comme
cela subsistera jusqu’au jugement final, — l’intention ou la
pensée divine a I’égard de ’homme.

Ce que nous disons 14 est si vrai, que ce n’est bien que dans
cet ordre de faits, que nous pourrons chercher I’explication de
ce qui demeure pour notre pensée une énigme ; je veux dire
I'explication de la réalité du temps. Impossible & concevoir en
lui-méme, ou par une analyse directe, le temps, dés que nous
le considérons comme une création expresse de Dieu, devient
dés lors pour nous un fait non seulement plausible, mais méme
absolument nécessaire. En effet, au point de vue des droits im-
pliqués dans la liberté morale, le temps nous apparait comme
le moyen employé par ’Etre éternel, pour maintenir avec la
créature libre le rapport qu’aurait brisé cette créature, mais
que lui voudrait maintenir.

De la ce fait, que I'Ecriture sainte nous représente Dieu
comme ayant inauguré son rapport avec 'homme avant le
temps; « avant la fondation du monde, » ou « avant les sié-
cles. » Il I'aurait ensuite placé dans le temps pour y étre sou-
mis, comme créature libre, & I'épreuve de la tentation; et cela,
afin qu’il apprit la signification et la valeur de cette vie éter-
nelle qui est supérieure au temps.



568 C. MALAN

Le temps, en effet, non seulement n’est pas la vie éternelle,
mais il est méme impropre & contenir cette vie. Il n’en peut
contenir que la préparation, ou que le point de départ; pour
autant que 'étre dont il s’agit posséderait en lui-méme un élé-
nient de cette vie morale, qui seule est capable de devenir une
vie éternelle. Par 14 méme, sans doute, le temps n’est pas
nécessairement pour un tel étre la mort, la cessation, ou 'ab-
sence, de cette vie. Néanmoins la mort peut y étre inaugurée.
L’homme déchu peut finir par désapprendre a aimer, devenant
ainsi incapable de la vie éternelle dont seul lamour est
« capable. »

En nous plagant & ce point de vue, nous comprendrons que
I’homme historique actuel, ou ’homme déchu, posséde encore,
dans l'existence temporaire a laquelle il s’est condamné lors-
qu’il a séparé sa volonté de la volonté divine, la possibilité, ou
de revenir & la vie éternelle en Dieu, ou d’achever de se séparer
irrévocablement de cette vie, en repoussant expressément
Iamour de Dieu qui lui serait présenté 1.

Revenir & Dieu ne saurait signifier autre chose, pour cet
homme, sinon ressaisir sa vie dans la pensée du Créateur a son
égard, pensée qui lul est révélée dans I'avénement et dans le
sacrifice du Christ. En faisant cela il se sépare, autant qu’il est
en lui, de I'existence purement terrestre et passagéere qu’il avait
embrassée ; existence qui, parce qu’elle était ainsi la négation
de la volonté divine comme régle de sa vie, constituait pour
lui « une existence de mort. » Revenir & Dieu, pour un tel
homme, ne signifie donc pas étre le spectateur de la naissance,
au dedans de lui, d’'un étre entiérement étranger 4 ce qui avait
été jusque-la 'objet de la conscience de lui-méme. Non ! c’est,
apres étre mort a soi-méme, c’est-a-dire aprés avoir dépouillé
ce qui constituait pour Iul son existence terrestre, se voir
devenir soi-méme le sujet d’une nouvelle naissance, l'objet
d’'une régénération de son propre étre. C’est donc étre revenu
A ses premiéres origines. C’est avoir cessé d’étre un homme
différent de 'homme que Dieu avait voulu lorsqu’il nous avait
créés. C’est, en un mot, avoir accepté avidement ce nouveau

1 Hébr. VI, 44 6.



LA NATURE DE LA CONVERSION 569

commencement de vie que l'apdtre désigne par cette expres-
sion : « Christ formé en nous. »

Quand un tel homme en vient & « saisir la vie éternelle, » &
« s’emparer du royaume de Dieu, » — ce n’est donc pas 13, en
lui, 'accomplissement d’un fait & I'égard duquel il demeurerait
passif. Ce n’est pas non plus la vue du résultat au dedans de
lui d’une action anormale, imprévue ou méme violente. Non !
il ne fait alors que rentrer en possession de ce qui était réelle-
ment & lul ; de ce que la pensée de Dieu, de ce que « son dé-
cret, » n'avait jamais cessé de lui attribuer. Il pénétre alors
lui-méme, par 'obéissance de sa fol au Dieu qu’il avait jusque-
la méconnu, dans une vie et dans un royaume dont I’absence
n’avait jamais cessé de le faire souffrir. Maintenant il va y re-
trouver, non pas une sphere d’activité étrangere & sonime, mais
au contraire ce que cette dme saisira comme sa « patrie, » ou
comme sa « maison paternelle. » Au point de vue de Dieu, il se
trouvera alors que I’homme qui avait été voulu, et aimé, avant le
temps, aprés avoir été placé dans le temps pour y étre soumis
a I’épreuve de sa liberté, est maintenant appelé, apres que cette
épreuve a eu lieu, a dépouiller son existence dans le temps,
pour ressaisir sa vie normale dans le royaume éternel de Dieu.

Tout cela, ’homme converti & Dieu le saisit non pas d’une
maniere abstraite, mais dans la personne et dans Ihisloire du
Christ de Dieu comme Emmanuel, comme le Fils de Dieu
devenu fils de I'homme. Disons plus ! il le saisit dansla personne
et dans l'histoire de Celui en gui le Dieu supréme avait voulu
I’homme ; de Celuien quiseul, depuis la création de ’homme, ce
Dieu avait vu et conservé cet homme devant sa pensée d’amour.
(’est 14 ce que 'apotre a devant les yeux lorsqu’il dit de lui-
méme : « Je vis, non pas moi, mais Christ vit en moi ! »; ou
lorsqu’il écrit ces mots & des hommes naguére encore des
paiens : « Votre vie est cachée avec Christ en Dieu 2. » Clest
cet ensemble de faits qu’il désigne par ces mots : « le mystére
de Dieu le Pere et du Christ 3. »

t Gal. 11, 20.

2 Col. 111, 3.
3 Col. 11, 2.



570 C. MALAN

Voila le fait dont il faut avant tout que ’homme ait été per-
suadé. C’est en niant que cela soit, et méme que cela puisse
étre, que 'esprit d’erreur retient captives les dmes que s’ef-
force de sauver Celui qui s’appelle aussi bien « la vérité que
la « vie. » C’est en disant & '4ame humaine que Dieu lui est
étranger; que, s’il I'a une fois connue et aimée, & cette heure
il ne la connait plus que pour la maudire, que « le menteur »
ameéne cette Ame 4 se défier deDieu et & le fuir; qu’illa pousse
3 méconnaitre, 4 blasphémer, et méme parfois & hair, son Créa-
teur et son bienfaiteur. Un esprit aussi juste que profond et
qui, & cette époque, ignorait encore I'Evangile du salut, n’a
pas hésité, appuyé sur les seules lumieres de la conscience, a
dire & ce sujet un mot qui touche de pres a4 I'Evangile tout
entier. Nous faisons allusion & cette parole de Mme de Staél
dans son livre sur 'Influence des passions, lorsqu’elle ter-
mine le tableau du criminel par celte remarque : « Si l'on
pouvait encore avoir quelque prise sur un tel caractére, ce
serait en lui persuadant tout & coup qu’il est absolument par-
donné. » Pour que cette parole soit celle de I’'Evangile, il ne
faut y changer qu'un seul mot. Il faut écrire : « Ce serait en
lui persuadant tout & coup, qu’en dépit de son crime et de la
vie qui 'y avait amené, il n’avait jamais cessé d’étre 1'objet de
I'amour de son Créateur. «

(’est bien 12 ce que Dieu, aprés y avoir préparé 'humanité,
a lui-méme entrepris de lui révéler dans les faits dont témoigne
I’Evangile. C’est aussi la seule explication de l'histoire de
chaque ame, telle que nous I’avons sous les yeux tout d’abord
chacun de nous en soi-méme; soit que cette histoire arrive
déja ici-bas & son dénouement, soit que, comme dans I'im-
mense majorité des cas, nous n’en voyions dans ce monde que
les premiers débuts.

De 14 aussi 'atmosphére de joie, de paix, de félicité et de
liberté que respire la foi du croyant, et cela non seulement
sous la lumiére de I'Evangile lui-méme, mais dés les commen-
cements de la foi au Dieu Sauveur ; comme dans les vies des pa-
triarches, ou dans les écrits des poétes sacrés ou des prophétes
d’Israél. De l& aussi ce fait qui semble d’abord contradictoire,



LA NATURE DE LA CONVERSION 571

— aussi longtemps qu'on n’a pas compris que I’homme
n'a pas cessé, en deépit de sa déchéance, d’étre « de race
divine, » — ce fait d’'une 4me d’homme humiliée jusque
dans la poussiere devant le souvenir de son péché, en méme
temps qu’elle se montre debout et dominant de haut le
monde passager de la terre, grice & ce fait qu’elle a res-
saisi la conscience d’étre « I’enfant de Dieu. » Rien de plus
abalssé, rien aussi de plus triomphant, que I’homme & qui
la fol a rendu la véritable conscience de lui-méme; auquel
cette fol a rouvert sa patrie céleste, en lui révélant la place
qui n’avait pas cessé d’y étre la sienne dans les décrets du
Dieu supréme.

Ce que nous voyons alors se formuler devant nous, c’est
cette religion qui consiste en un amour toujours plus per-
sonnel, toujours plus assuré et plus profond ; amour que rien
ne rappelle autant sur la terre que l'affection maitresse de la
vie de I'homme, affection & laquelle cet amour est en effet
constamment comparé dans ’Ecriture tout entiére. Nous som-
mes 1a devant ce rapport d’étre a étre, devant cette union per-
sonnelle entre Dieu et 'homme; union qui s’accomplit chez
I’homme par une action réceptive toujours plus émue et tou-
jours plus intime, répondant en lui & ’action par laquelle son
Dieu est venu d’abord lui-méme conquérir son cceur. Au lieu
de la simple connaissance intellectuelle des faits historiques
d’un christianisme traditionnel, ¢’est ’amour et le service du
Christ lul-méme. C’est Christ occupant toujours plus, 4 lui
seul, la place qu’on avait donnée ou & « la vérité religieuse, »
chez les esprits dogmatiques, — ou a « I'Eglise, & ses ins-
titutions et a4 ses usages, » chez les natures avides de vie
sociale, ou chez les hommes ambitieux d’'influence et de domi-
nation.

A mesure que ’homme ressaisit en Dieu sa vie personnelle,
il laisse tomber, ou du moins il met en second rang, tous ces
éléments de religion historique et traditionnelle, qui avaient
suffi & ce qui n’était encore en lui qu’une vie individuelle, et
par conséquent faible et dépendante. Ils étaient pour lui
ce qu’avaient été, pour 'apotre lui-méme, ces « éléments de la



72 C. MALAN

lot, » par lesquels 1l avait été « gardé » jusqu’a 'avenement de
la liberté de la foi 1.

A cette heure, cet homme se sent rendu a lui-méme. De 1a
aussi cet attachement passionné de I’dme croyante pour Celui
en qui elle s’est ressaisie elle-méme; en qui elle a retrouvé,
avec ses instincts primitifs et éternels, un rapport personnel
avec Dieu comme avec son Créateur et son Pere. De la le fait
de ces croyants « qui I'aiment bien qu’ils ne 'aient jamais vu ; »
auxquels il a suffi de quelques mots de lui pour leur faire
reconnaitre en lui leur Frére céleste, et pour s’attacher & lui
« avecune jole ineffable et glorieuse. » Ces sentiments de famille
et de patrie retrouvées; cette attente d’un avenir qui suffit &
remplir le ceeur ; bien qu’on n’en sache que ce seul fait, qu’il
sera la demeure et le royaume du Dieu et du Pére de notre
Seigneur et Sauveur Jésus-Christ. De 14 le fait que ce Christ,
parce que ses paroles sont des paroles de Dieu et ses oceuvres
des ceuvres de Dieu, se trouve suffire pleinement aux aspira-
tions religieuses de I’ame humaine ; qu’il lui en inspire méme
de nouvelles, infiniment plus puissantes quecelles qu’elle avait
connues jusque-la. De lale fait que, pour cette seule raison, cette
individualité, si éloignée de notre époque, et qui dans ce mo-
ment-ci est sans aucune relation historique avec ’homme ter-
restre, accomplit pour ainsi dire la conquéte de cet homme;
qu’elle devient pour lui la source positive d’'une paix, d’une
sécurité et d’une joie essentiellement nouvelles. De 1a le fait que
ce nouveau rapport ouvre a I’dme des expériences qui comblent
ses désirs les plus élevés; qu’elle y trouve ce qu’elle ressent
elle-méme comme « la plénitude de Dieu. » Ces faits positifs,
et qui se renouvellent constamment sous nos yeux chez des
hommes de tout rang, de tout dge, et cela sous les formes les
plus diverses et dans les circonstances les plus variées, — ces
faits suffisent pour prouver qu’encore & cette heure, et pour
homme le plus « déchu, » pour 'homme devenu le plus
étranger A la connaissance de Dieu, — la patrie de I’dme hu-
maine est bien le ciel d’o1 Christ est descendu, et dont il nous
rouvre les portes. Si un tel homme a été égaré au point de

1 Gal. T1I, 23.



LA NATURE DE LA CONVERSION 5 i

perdre entierement jusqu'au souvenir de la maison céleste,
son origine n’en demeure pas moins le fait qui domine son
existence actuelle ; vu qu’a ’heure qu’il est cet homme est en-
core constitué pour réaliser, et cela tout d’abord en lui-méme,
« I'image et la ressemblance de Dieu. »

Cette position fonciére et essentielle de I’dme humaine 2
I’endroit de Dieu, se montre d’une fa¢on frappante dans la
maniére dont ’homme répond & 'ceuvre divine pour le salut,
et tout spécialement par conséquent dans le fait religieux de
« 'Eglise. »

(’est ainsi que nous nous trouvons la en présence de deux
faits religieux trés distincts, suivant qu’il s’agirait d’hommes
ignorant encore la noblesse essenticlle de leur nature, ou que
nous aurions devant nous une assemblée composée d’hommes
€ revenus a eux-mémes, » ou « convertis » i leur vie véritable
en Dieu.

Dans le premier cas, tout ce qu’on peut dire c’est qu’on est
en présence d’hommes qui, sous 'influence du sentiment qu’ils
sont privés du secours ct de la faveur spéciale du Tout-Puis-
saut, se réunissent dans l'espoir de trouver ensemble ce que
chacun d’eux se sent inhabile & atteindre & lui seul.

Dans le second cas, c’est tout autre chose. C’est alors une
action commune, librement accomplie par des hommes qui se
sentent tous de nouveau en possession de leurs origines, parce
que chacun d’eux a ressaisi la communion personnelle de Dieu
dans 'expérience de son amour.

Le premier de ces deux faits nous apparait dans I’Eglise tra-
ditionnelle quelle qu’elle soit, lorsque,se nommant une Eglise
chrétienne, elle s’appellerait a coté de cela orthodoxe ou héte-
rodoxe, évangélique ou libérale, ofticielle, nationale, ou libre.
(’est alors un fait exclusivement humain, dans le sens dans
lequel ce mot signifierait ce qui n’est pas divin. Non pas que
Dieu soit nécessairement étranger a un fait semblable. Bien au
contraire ! Nulle part peut-étre ne se montre plus clairement
« la conduite » de cette volonté supréme, qui est déji si appa-
rente dans tout ce qui ressortit a la vie sociale, comme dans



574 C. MALAN

les institutions traditionnelles de I’Etat, par exemple, ou dans
celles de la famille.

Néanmoins, considéré uniquement en lui-méme, et en dehors
de 'influence spéciale que viendrait, ici et 13, y exercer I'Es-
prit de Christ, I'Eglise historique est bien un fait exclusive-
ment humain. Ne ressortissant qu'a ’homme « naturel, » ce
fait ne sera jamais, comme tel et & lui seul, de nature & pou-
voir amener I’homme & Dieu, en réveillant en lui le « nouvel
homme. » Soit qu’il ait conservé les formes et les formules
d'un christianisme traditionnel, ou qu’il se soit détaché avec le
temps du souvenir des dogmes révélés, ce fait social de ’as-
semblée et de l'institution religieuses, ne représentera jamais
que la recherche de Dieu par des hommes qui « I'adorent sans
le connaitre. »

Sans doute, il faut ici faire une différence essentielle entre
des institutions religieuses qui ne seraient que ce que nous
venons de dire, — et celles quil auraient encore préservé ne
fat-ce que le souvenir effacé de 'ceuvre divine du salut. Dans
ce dernier cas il peut se faire que I’Eglise traditionnelle soit,
pour un peuple, une grice et une lumiére que rien ne saurait
remplacer. Le seul fait, par exemple, que telle de ces Eglises
donnerait la Sainte Ecriture au peuple, tandis que telle autre
se contenterait d’en rappeler quelques portions, — cela seul
sutfit pour faire de la nation ou serait établie la premiére de
ces Eglises, une nation d’hommes libres, et qui demeurerait
toujours librement accessible & la lumiére de I'Evangile du
Christ. Quant aux peuples courbés sous linfluence d’une
Iiglise dont l'autorité s’est substituée & celle de I’Evangile,
nous les voyons condamnés a toujours osciller entre une sou-
mission passive & leur clergé, et cette haine toute spéciale de
I'esclave chez lequel s’est réveillée la pensée de pouvoir
briser ses fers. A moins d’un bouleversement complet des tra-
ditions, c’est-a-dire de la vie nationale elle-méme, 1l est impos-
sible que les peuples dont nous parlons arrivent jamais & cet
état religieux qui permet & chacun un rapport libre, facile et
direct avec le Dieu de sa conscience; un semblable rapport



LA NATURE DE LA CONVERSION 575

n’ayant jamais lieu que par 'entremise directe et constante du
Sauveur dont témoigne 1I’Evangile.

Dire que I'Eglise traditionnelle n’est pas, comme telle,
I’Eglise de Jésus-Christ, n’équivaudra cependant aucunement
A repousser cette institution. C’est 14 ce qu’ont beaucoup trop
souvent perdude vue, — aussi bien les partisans de la tradition
religieuse, lorsqu’ils soutiennent que leurs institutions se-
raient 'expression directe et unique de la pensée divine; —
que les hommes préoccupés avant tout de la conversion du
cceur, et de la vie et de la liberté religieuses de l'individu,
lorsqu’ils repoussent les institutions traditionnelles non seu-
lement comme insuffisantes, mais comme mauvaises en elles-
mémes. Sans doute, du moment ol 'on admet que le péché
a fonciérement détaché de Dieu la nature méme de l'dme
humaine, il ne peut plus étre question d’unereligion de ’homme
laissé & lui-méme ; de ce qui mériterait chez cet homme le
nom de la recherche de Dieu. Il n’y a dés lors d’autre religion
que celle du vral croyant; et toute autre religion n’est plus
qu'une superstition sans valeur et sans raison d’étre.

Tel n’est cependant pas le cas lorsqu’on a compris que,
méme dans sa déchéance la plus entiére, 'homme est encore,
dans sa nature fonciére, « de race divine; » qu’il est demeuré,
méme alors, capable de réaliser I'image divine, du moment ol
cette image, qu’il a perdue de vue par suite de son péché, lui
serait de nouveau présentée. Deés lors il sera vrai de dire qu’il
y a place pour ces deux faits religieux ; bien plus ! que I'un est
aussi indispensable que 'autre pour le développement graduel
de la vie religieuse de I’humanité.

C’est ce qui apparait trés clairement dans la position quoc-
cupera I’Eglise traditionnelle en face de I'Eglise des vrais
croyants, lorsque chacun de ces faits aurait su garder la position
qui est réellement la sienne. Il faut, pour que tel soit le cas, et
que les représentants de la tradition et que ceux de la vie in-
dividuelle, cessent de borner les faveurs et le salut divin,
chacun d’eux & leur propre parti. Il faut bien plutot qu’ils en
soient venus & travailler tous ensemble & I’ceuvre du méme



576 C. MALAN

Dieu, chacun dans sa propre sphére, et en s’estimant et en
s’aimant les uns les autres.

Puissent nos enfants saluer 'aurore de jours semblables! Ce
qui en retarde ’avénement, ce n’est pas autant le fait qu'on ne
comprendrait pas les devoirs quimplique un tel souhait. C’est
plutdot qu’on les aurait assez clairement entrevus, pour craindre
avant tout d’en ressentir et 'importance et la vérité. Aussi
n’osons-nous prévoir la fin des débats qui résulteront tou-
jours, d'un co6té de lorgueil méprisant des hommes de la
religion officielle, et de l'autre de la facon dont y répondra
toujours orgueil étroit et envieux d’une minorité conslam-
ment en danger de devenir une secte. On a hite de détourner
les yeux de ces faits purement humains, pour reposer son
regard sur I'image du fait social réellement divin, ou de I'E-
glise du Sauveur.

Cette Iiglise ne sera jamais que 'assemblée des hommes qui
se réunissent uniquement au nom de Celui en qui ils ont et
ressaisi leur vie, et retrouvé le Dieu de leur vie. C’est la cer-
tainement un tout autre fait religieux que celui et de 'Eglise
purement traditionnelle, et de la secte gqui ne vit que de sa
protestation contre cette Eglise. Malheureusement 1l est diffi-
cile, dans les temps ol nous vivons, de dépeindre 'Eglise du
Sauveur pour lavoir rencontrée. Les églises abondent, sans
doute ; et, avec leur activité parfois moralisante, parfois aussi
démoralisante , avec leur voix retentissante et souvent fati-
gante, elles tiennent certes une place assez large dans la vie
sociale des peuples de la civilisation.

Ce n’est pas 14 pourtant qu’on devra chercher cette Eglise
dont le Fils de Dieu s’est borné & dire ce seul mot: « L ou
deux ou trois sont assemblés en mon nom, je serai au milieu
d’eux! » — Qui nous la donnera, cette assemblée ol, quelque
humble qu’elle soit, nous pourrions nous attendre & trouver,
non pas des hommes officiels parlant officiellement de lui;
non pas méme des fréres qui nous affirmeraient le connaitre
personnellement; qui méme assureraient 'avoir rencontré sur
leur chemin; non! mais ol nous oserions espérer nous
trouver en sa présence! en sorte que tous les cceurs se tai-



LA NATURE DE LA CONVERSION 577

raient devant lui, pour adorer ensemble Celui de la bouche
duquel ils auraient tous entendu ne fat-ce que ce seul mot:
« La paix soit avec vous! »

(’est bien 14 pourtant I’Eglise du Sauveur. Bien mieux!
c’est la seule qui ait droit & ce nom. Toute autre Eglise peut
commander notre respect, comme une réunion d’hommes reli-
gieux, ou méme de croyants; mais celle ou l'on se sera si
réellement rassemblé en son nom qu’il sera présent & tous
les cceurs, cette Eglise sera la seule de laquelle il pourra se
faire qu’on dise, apres l’avoir quittée: « Notre cceur ne brii-
lait-11 pas quand, sans savoir alors que c’était lui, nous I’avons
entendu nous expliquer les Ecritures! »

Evidemment, méme ce que nous disons-la ne sera compris
que de ceux qui auraient ressaisi en lui, de facon & n’en plus
perdre la certitude, leur position de « fils de Dieu; » de
fils égarés sans doute, infidéles méme et indignes ; mais
qui savent cependant qu’ils n’avaient jamais perdu, méme
pendant les jours ol ils ’avaient le plus entiérement méconnue,
la place qui était demeurée la leur dans la pensée, et dans la

volonté, de Celui qui les avait créés « capables en eux-mémes
de réaliser son 1mage. »

Enfin, c’est dans la théologie proprement dite, dans notre
doctrine, disons mieux ! dans notre expérience, de Dieu,
que se montrera 'importance de cette vérité premiere : « que
I’homme, en dépit de son péché, a gardé, dans sa nature elle-
méme, la capacité de « devenir comme Dieu, » ou « de réaliser
ici-bas son image. »

Comprenons tout d’abord que ce n’est qu'a cette condition,
que ce n’est que si ’homme actuel, 'homme pécheur et
mortel, est encore, sinon dans le fait du moins virtuellement
et dans les intentions de Dieu, apparenté avec son Créateur,
— qu’il pourra étre question pour un tel homme d’entrer avec
ce Créateur supréme ne fit-ce que dans un rapport de connais-
sance.

En effet, 'Etre supréme et absolu ne peut étre connu tel
qu’il est, & distance, ou uniquement par la vue des résultats de

THEOL. ET PHIL. 1836. 38



578 C. MALAN

son action historique. Une vue semblable demeurera toujours
pour ’homme, & elle seule et en elle-méme, la vue d’un fait
étrange ; d’un fait qui lul sera méme d’autant plus étrange,
qu’il exciterait davantage son étonnement et son admiration.

Un rapport d’étre & étre impliquera toujours une expérience
directe. C’est dire, dans ce cas-ci, vu la position antérieure et
supérieure de I'Etre avec lequel ’homme devrait entrer en
rapport, que cette expérience devra toujours avoir été inau-
gurée par cet Etre. Il faudra que Dieu soit lui-méme venu se
faire I'objet de 'expérience humaine de celui auquel il vou-
drait se faire connaitre.

Chose semblable ne pourra cependant avoir lieu qu'a la
condition, qu’il y ait communauté de nature entre Celui qui
viendrait inaugurer ce rapport et celui avec lequel il devrait
avoir lieu. Une grandeur infinie, incommensurable pour notre
pensée, — qui plus est, un amour divin qui ne pourrait qu’étre
admiré de loin, vu que nous demeurerions incapables, & un
degré quelconque, des émotions qui le caractérisent, — tout
cela ne contiendrait pas les éléments d'un rapport personnel
intime et direct, tel que devrait nécessairement étre un rap-
port réparateur inaugurant pour nous le salut. En effet, les
impressions qul pourralent en résulter ne pénétreraient ja-
mais jusqu’au centre méme de notre étre. Quelle qu’en fat la
puissance et la vivacité, elles ne dépasseraient jamais la sphére
de nos seules facultés de perception.

Pour qu’ait lieu, entre le Dieu de la vie et 'hoinme déchu, un
rapport de vie nouvelle et de salut, il faut absolument qu’en
vertu de ses origines cet homme soit, encore & cette heure,
capable de faire l'expérience directe de Dieu lui-méme. Et
comme il faut pour cela que Dieu, a qui appartient ici I'initia-
tive, se communique lui-méme & un tel homme, cette commu-
nication ne devra pas étre une impression extérieure et pour
insi dire superficielle; mais bien I’expérience, imposée au
centre méme de la personnalité humaine, de la personne divine
elle-méme. Or ce n’est pas cette personnalité humaine, laquelle
est essentiellement limitée dans son action, qui pourra ici agir.
11 faudra nécessairement, dans ce cas, I’action de I’Etre infini;



LA NATURE DE LA CONVERSION 579

de ’Etre dont ’actionn’est limitée que par elle-méme ; de I'Etre
auquel toute existence autre que la sienne est pleinement
accessible. Si donc le rapport entre Dieu et ’homme doit avoir
lieu, il faudra nécessairement que ce soit Dieu qui l'inaugure
en revétant lul-méme l'existence qu’il a donnée & 'homme;
existence qui, si le rapport doit étre réciproque, devra impli-
quer deja en elle-méme « la capacité de Dieu. » Ce n’est que
de la sorte que pourra s’effectuer, entre Dieu et 'homme, ce
rapport d’étre a étre que I'Ecriture tout entiére n’hésite pas
4 comparer au rapport humain du mariage; comme étant ce
gui seul, dans le monde de 'homme, peut représenter une com-
munication directe et réciproque entre deux étres personnels.

Et non seulement c’est la seule image dont I’Ecriture se
serve pour signifier le fait dont il s’agit, mais elle y a d’autant
plus constamment recours, que le rapport dont elle veut ainsi
témoigner devient plus direct et plus intime. Si Jéhovah est
déja représenté, devant le peuple de la révélation, comme
« I’époux » de ce peuple!, c’est surtout Notre-Seigneur qui,
des le début de son ministére, puis plus tard par son Esprit
dans les apdtres?, se dépeint lui-méme sous les traits de
« ’époux céleste » de ’ame humaine. Rien ne peut dire plus
clairement qu’en se donnant a Dieu par Christ, ’homme déchu,
loin de changer de nature, revient bien plutot & ce qui avait
été sa nature premiére au jour ou il avait éte crée « dans
I'image de Dieu et comme sa ressemblance, » c’est-a-dire dans
une spheére de vie dont le développement devait 'amener a
« devenir semblable & Dieu. »

11 faut donc, en face du salut de Dieu, que I'homme déchu
qui doit étre ’objet de ce salut, ait conservé cette faculté
réceptive qui avait fait de lui un étre « capable de Dieu. »
(Pest 12 ce qui seul le mettra en état de répondre aux avances
célestes par cette soumission, par ce don absolu de soi-méme,
qui s’appelle « l'obéissance de la foi, » et auquel rien ne res-
semble autant, dans le monde de 'homme, que le don que
I’épouse fait d’elle-méme & son époux.

1 Esa. L1V, 5.
2 Math. IX, 15; Eph. V, 32.



580 C. MALAN

Ce n'est donc qu’une juste appréciation et de la nature pre-
miére, et de 1'état actuel, de notre étre, qui nous permettra
d’apprécier sainement le rapport réparateur qui seul peut nous
sauver de l'état auquel nous a réduits le péché. Seul le sen-
timent de notre véritable nature, nous ouvrira l'intelligence
du rapport par lequel Dieu rend a 'homme la vie céleste en
vue de laquelle il avait été créé; vie quiseule, par conséquent,
répond aux besoins fonciers de sa nature. A mesure que
I’homme aura compris quel il est, il verra en Dieu Celui dont
Papproche le fera, a elle seule, passer de son esclavage actuel,
a la liberté ; du service de la loi, a la vie libre de la foi; de
I’obéissance forcée au commandement, aux progres faciles de
la charité; de I’égoisme auquel il est d’abord enchainé, 4 cet
amour désintéressé et indépendant de son objet, qui constitue
la vie et la béatitude de Dieu lui-méme.

Et méme avant cela, méme avant que ’homme se soit re-
trouvé en Dieu, apparaitra déja chez lui, grace a ce trait inef-
facable de sa nature elle-méme, cette recherche de ses ori-
gines divines, qui seule explique tout ce qui reléve et ennoblit
sous nos yeux l'histoire de ’dame humaine attachée a la terre.
C’est & cette recherche que ressortira pour nous tout ce qui,
chez le penseur, chez le poete et chez ’artiste, maintient les
aspirations éternelles de notre nature, en dépit de I’état d’obs-
curilé et de découragement qui résulteraient pour lui du pé-
ché. Au lieu de méconnaitre, peut-étre méme de mépriser et
de repousser, les efforts du moraliste ou du sage, ou les élans
du poete et de l'artiste, I’'Evangile de Christ en reconnait la
grandeur et la beauté, et, en les rattachant au Dieu qu’il nous
révele, il les encourage et les ennoblit. C’est 'apotre du salut
par gréace, le prédicateur de la justice par la foi seule, le té-
moin de la régénération par I’Esprit et du royaume céleste du
Christ, qui nous rappelle gue Dieu « rendra la vie éternelle 2
ceux (ui, persévérant a bien faire, cherchent la gloire, 'hon-
neur et 'immortalité?; » comme c’est lui qui montre, dans la
conscience des gentils eux-mémes, « I’ceuvre de la loi divine
écrite dans leurs coeurs. »

' Rom. ]I, 7, 14.



LA NATURE DE LA CONVERSION 581

L’ceuvre du salut, présentée comme nous avons essaye de le
faire, ne saurait donc soulever l'alternative si fausse et si dan-
gereuse, de l'action exclusive soit de Dieu soit de I'homme.
Inaugurée sans doute par Dieu lui-méme, elle 'a été dans le
monde de la liberté et de la charité. Ce salut est déja I’'ceuvre de
Dieu envers 'hnomme, avant’apparition historique de ’homme,
ou sa création dansle temps. Cette ceuvre n’est pas mise devant
I’lhomme comme un fait qu’il devrait réaliser, mais comme une
réalité a laquelle il est appelé & s’associer avec reconnaissance
et avec joie. Le salut de Dieu ne s’acquiert pas, il se recoit. Ce
n’est le prix, pour I’homme, ni de l'acceptation forcée d’une
1dée irréalisable pour sa pensée, ni de l'accomplissement
contraint d’un devoir que ne lui dicteraient pas les libres mou-
vements de son cceur. Ce salut est la révélation, faite a
I'hnomme, par IEsprit de vérité, d’un fait qu’il avait perdu de
vue, parce que son cceur s’était détourné de la sphére a la-
quelle ce fait ressortit. Lorsque I'homme I'accepte, disons
mieux ! lorsqu’il le saisit comme celui qui se sent mourir res-
saisirait sa vie, c’est 1a pour lui le retour a son état normal ; le
retour ému, et bientot toujours plus triomphant, & ce dont
I'absence avait été & la source de toutes ses souffrances et de
toutes ses obscurités. C’est une révélation tellement inespéree,
c’est un « don de Dieu » tellement supérieur a tout ce que
I'homme déchu et égaré et jamais pu croire, qu’il faut la vue
du miracle éclatant du Christ tel que 'Evangile le proclame
depuis deux mille ans, pour convaincre le cceur découragé du
pécheur, pour faire cesser ses hésitations, ou bien, si ce salut
le trouve froid, indifférent et aveuglé par son sot orgueil,
pour lul briser le cceur, en le jetant & genoux devant un amour
aucpuel rien ne saurait résister.

Quant & cet amour divin lui-méme, ii n’est en Dieu que la
manifestation, aussitot que I'homme peut la comprendre et
dans la mesure dans laquelle il la peut saisir, de ce qui n’avait
Jamais cessé d’exister dans la pensée de Dieu et dans le décret
absolu de sa volonté. Eternellement présent devant lui, ce
salut n’attendait, pour étre mis devant nous, que le moment
ou, grace a notre retour 4 nous-mémes, nous serions capables



H82 C. MALAN

de I'apprécier. De la ces lenteurs de la patience céleste qui
sont la clef de I’histoire de notre race.

C’est ainsi que nous arrivons & laisser la préoccupation d’une
action commandée, — la pensée pénible d’un effort méritoire,
— pour la vue d’un salut existant déja tout entier dans les
décrets célestes, et pour une conversion 4 Dieu qui est avant
tout un retour & nous-memes.

Dés lors s’établit et grandit dans notre &me la paix quant a
nous-mémes, cette « paix de Dieu qui passe toute intelli-
gence; » et une gratitude et un amour toujours plus exclusifs
et toujours plus puissants, envers Celul en qui nous ressai-
sissons toujours plus avidement « notre Pére. »

Quelle qu’en soit la grandeur infinie et I’éclat inattendu, ce
salut de Dieu nous apparait toujours plus, non seulement
comme le fait attendu par ’humanité tout entiére, mais, de la
part de Dieu, comme P’action naturelle et nécessaire, par la-
queile notre Créateur vient réveiller en notre ime une vie dont
il avait déposé en nous le germe, et que notre péché menacait
d’étouffer a jamais.

On le voit, c’est 1a le seul Dieu avec lequel I'homme puisse
étre uni, sans cesser pour cela d’étre homme. C’est le Dieu
qui vient lui-méme s’unir & ’homme, parce qu’il n’avait ja-
mais cessé de voir en 'homme son enfant. C’est bien le Dieun
dont témoigne I'Evangile, et dont il témoigne comme de Celui
qu’avaient annoncé les prophétes, et que le paien lul-méme
« adorait sans le connaitre. » C’est le Dieu qui, non pas par
pitié pour la misére d’'un étre étranger a sa vie, mais par
amour pour son enfant égaré et perdu, descend jusqu’a
I’homme, parce qu’il avait d’abord créé I'homme pour qu’il
réalisit son image. « Parce que vous étiez ses fils, » écrivait
Paul aux paiens convertis de la Galatie, « Dieu a envoyé dans
vos cceurs I’Esprit de son Filst. »

* Gal. 1V, 6.



	La nature de la conversion : ou la nouvelle naissance considérée comme étant le retour de l'homme à son état originaire et normal [suite]

