
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1886)

Artikel: La nature de la conversion : ou la nouvelle naissance considérée
comme étant le retour de l'homme à son état originaire et normal [suite]

Autor: Malan, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379395

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379395
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LÀ NATURE DE Là CONVERSION

or

LA NOUVELLE NAISSANCE CONSIDÉRÉE COMME ÉTANT LE RETOUR

DE L'HOMME A SON ÉTAT ORIGINAIRE ET NORMAL

PAR

C. MALAN

TROISIEME ARTICLE

IL Le fait religieux, tel qu'il se montre au point de vue de cette
seconde thèse que : l'homme, créé pour atteindre à l'image de

Dieu, et par conséquent capable de réaliser en lui cette image,
n'a pas cessé d'être tel après son péché.

On respire comme un tout autre air, on met pour ainsi dire
le pied sur les sommets de la vie éternelle et de la liberté, du

moment où l'on a compris, qu'en dépit de la déchéance que lui
a value son péché, l'homme n'en est pas moins demeuré, dans

le centre de son être, la créature que Dieu avait destinée à

avoir part à sa vie, à pénétrer dans son royaume éternel;
du moment où l'on a compris, qu'encore à cette heure le caractère

de l'homme, — ce qui le dislingue de toutes les créatures
qui l'entourent, — c'est d'être, grâce à son origine elle-même,
c'est-à-dire en vertu de la volonté éternelle de son Créateur,
un agent capable de réaliser l'image de ce Créateur; la seule
de toutes les créatures de Dieu qui soit ainsi appelée, par la vo-

1 Voir les livraisons de juillet et septembre.
THÉOL. ET PHIL. 1886. 37



562 C. MALAN

lonté même de son Auteur, à s'unir à Dieu lui-même; la seule,

par conséquent, — au moins dans le monde qu'elle habite, —
dont Dieu ait pu revêtir la forme d'existence, et à laquelle ait

pu être accordé « le droit d'être appelée enfant de Dieu1. »

Tout alors, dans les faits qui nous ont occupés, se présente
sous un autre aspect. L'état actuel d'égarement et d'éloignement
auquel l'homme a été réduit par sa désobéissance, n'implique
plus un changement définitif et irrévocable dans sa nature
elle-même. Ce n'est plus une chute sans relèvement; ce

qui, par une sorte de prescription, serait devenu comme un
état de choses normal, naturel et nécessaire. C'est au contraire,
dès lors, un état qui nous apparaît aussi indigne de l'homme,
qu'il est opposé à la pensée divine à son égard ; c'est un fait
essentiellement anormal et exceptionnel. A mesure que nous
saisissons cette grande vérité, que l'homme pécheur et mortel
n'est pas l'homme vrai, l'homme tel que le Créateur l'avait
voulu, tel qu'il le veut encore, — nous comprenons aussi que
c'est bien « le Fils de l'Homme » qui doit représenter pour
nous « l'homme selon le cœur de Dieu. » Si, — par amour

pour nous, et pour nous faire ressaisir cette vérité, que Dieu

nous aime et qu'il nous désire encore en dépit de notre état
de profonde déchéance, — le Fils de l'homme a voulu revêtir
devant nous notre état misérable et mortel, il n'en est pas
moins demeuré en lui-même, dans le centre moral de son être,
l'homme tel que Dieu l'avait créé ; l'être capable de réaliser

l'image humaine du Dieu saint, et par là même capable de

vaincre, en lui-même et pour nous, le péché et la mort dont
nous étions devenus les victimes.

C'est ainsi que le Christ, comme Fils de l'homme, nous
révèle en sa personne cette première vérité : que notre chute
n'a pas encore atteint notre nature elle-même ; qu'encore à

l'heure qu'il est, en dépit de notre indignité et de notre
profonde misèrej nous n'avons pas cessé d'être ce qu'il est lui
devant nous, l'objet de l'amour, et le but des décrets de grâce,
du Dieu suprême lui-même. A ce fait si éclatant pour ce qui

1 Hébr II, 16: 11 n'a pas pris a lui la nature des anges. Jean I, 12 : A
tous ceux qui l'ont reçu, il a donné le droit d'être faits enfants de Dieu.



LA NATURE DE LA CONVERSION 563

le concerne, se joint pour nous cet autre fait qui nous
regarde nous tous directement ; que ce qu'il est, aussi bien que
ce qu'il a souffert, et tout spécialement que sa victoire finale sur
le mal et sur la mort, — que tout cela a eu lieu non pour lui,
qui n'en avait pas besoin, mais pour nous, pour lesquels ces
faits constituent l'assurance absolue et de l'amour de Dieu, et du
salut qui nous est destiné. C'est ce dont nous convainc
toujours plus l'amour que ce Fils de l'homme nous témoigne, et
dont sa vie historique tout entière nous donne la preuve la
plus éclatante. Si nous-mêmes, en dépit de notre séparation
de la source de la vie et de l'amour, en dépit de cet isolement
de notre cœur qui se montre dans notre égoïsme, nous sommes
encore néanmoins reliés les uns aux autres par une vie
commune, grâce à laquelle les joies et les douleurs de chacun

nous concernent tous, et non pas seulement les individus
spéciaux qu'elles auraient d'abord atteints, — nous sentons qu'il
nous dit vrai, ce Fils de l'homme saint et normal, quand il
nous assure que tout ce qu'il possède devant nous appartient à

nous tous, et que ce qu'il a souffert sous nos yeux, il l'a souffert

pour nous en rendre vainqueurs.
Nous comprenons alors, les yeux fixés sur sa personne, que

notre chute, quelque profonde qu'elle soit, n'a touché jusqu'à
cette heure qu'à notre position historique; et, qu'en dépit d'un
égarement qui a envahi notre volonté elle-même, nous n'avons

pas cessé, nous hommes pécheurs et mortels, d'être, pour Dieu

lui-même, ceux qu'il avait créés capables de Lui devenir
semblables. Nous comprenons que, si nous nous sommes séparés
de Dieu, lui s'est si peu séparé de nous, que comme l'affirmait
Jésus-Christ au théologien de Jérusalem, « Il a tant aimé le
monde qu'il a donné son Fils, afin que quiconque croit en Lui
ne périsse pas mais qu'il ait la vie éternelle. »

Telle est bien la première vérité dont nous devons nous
convaincre. Avant de « se lever pour retourner chez son
père, » il faut, en effet, que le fils qui était alors « perdu et

mort » ait retrouvé, en « revenant à lui-même, » cette
conscience de soi dont il avait entièrement négligé le témoignage.
Si, dans son découragement, ce fils égaré se fût persuadé ne



564 C. MALAN

plus appartenir à celui qu'il avait délaissé, la première chose,

pour le sauver, aurait été de lui rappeler la noblesse de sa

race, et de le convaincre de la grandeur de ses origines.
C'est bien aussi là ce que fait le Fils de l'homme lorsqu'il

vient nous sauver. Ce n'est pas flatter le pécheur, que témoigner
devant lui de la lumière qui avait éclairé son origine avant

qu'il eût été envahi par les ténèbres du péché ; que le
convaincre de ce fait, qu'il a été créé pour réaliser ici-bas l'image
de Dieu elle-même; qu'affirmer devant lui, ce dont témoigne
déjà au dedans de lui la conscience qu'il a de son être, que ia

pensée divine à son égard n'a pas changé; qu'elle est
demeurée ce qu'elle était au jour où il avait été créé. Admettre

que « l'injustice de l'homme » ait pu, avant le jugement final
du juste juge, anéantir ou même modifier le décret de Dieu à

son égard, — ce ne serait pas là être humble ; ce serait
l'aveuglement, et le découragement, de l'orgueil.

Bien au contraire! que l'Esprit de vérité persuade à l'homme

égaré dans son péché, qu'il a été créé pour être fils de Dieu,
et vous verrez cet homme se réveiller de son péché comme
d'un cauchemar. Il sera aussitôt « saisi de componction, » et

les pleurs de sa repentance feront éclater la joie des esprits
célestes.

Pour ne mentionner qu'un seul des faits intérieurs dans

lesquels notre conscience suffît à nous faire voir que nous
sommes bien réellement encore, en dépit de notre déchéance,
ce que Dieu nous a créés, — des êtres capables de réaliser son

image et sa ressemblance, — il suffit de rappeler cette faculté

que l'homme possède, dans son état actuel, de créer ou de

faire surgir à son gré, au dedans de lui-même, des déterminations

de volonté qui deviennent ensuite des portions intégrales
de son être. Il forme ainsi lui-même, librement et souverainement,

son « caractère; » c'est-à-dire ce qui constituera dès lors
sa valeur morale, et cela d'une façon positive et définitive, en

sorte qu'il en demeurera seul responsable. Il y a certainement
là dedans une faculté d'initiative, qui rapproche l'action de la
volonté humaine de l'action souveraine du Créateur.

Sans doute, à la différence de celle-ci, cette action humaine



LA NATURE DE LA CONVERSION 565

est contenue dans des limites qui lui ont été imposées. Toutefois,

comme suffit à le prouver le sentiment de responsabilité
qui l'accompagne, cette activité n'en demeure pas moins, en
dedans de ces limites, libre et souveraine. C'est là cette « liberté
morale, » qu'il faut soigneusement.distinguer du degré de liberté

que ce même homme posséderait en commun avec les

animaux, et qui ne concernerait que la seule action des instincts
de son existence terrestre. Le fait est que, à la différence de

ce que nous pourrions imaginer être la conscience chez l'animal,

l'homme n'aura pas conscience de son existence terrestre
comme de sa vie essentielle et définitive. Ce qui peut s'appeler
dans l'homme une vie animale ne constitue bien, à ses propres
yeux, que le lieu, ou le théâtre, préparé au développement
ultérieur de sa véritable vie. Ce n'est bien là pour lui que l'organe,
ou l'occasion temporaire, de la vie éternelle en vue de laquelle
il a été créé et qu'il est appelé à conquérir.

C'est à ce fait de conscience que se rapportent souvent les

expressions mêmes de l'Ecriture. Elle nous représente la

portion purement terrestre de notre être comme étant
destinée, chez l'homme qui a reçu le « souffle divin, » à devenir

le moyen d'accomplir une tâche momentanée ; la tâche de

relever le monde déchu auquel l'a rattaché sa première origine.
Placé, grâce à ce premier fait, au sein d'un monde déjà depuis
longtemps devenu anormal, l'homme, une fois nanti du
« souffle de Dieu, s devait agir sur ce monde-là au moyen des

organes de son corps et de son intelligence. Au lieu de cela,

trompé, séduit, il a transporté, par sa désobéissance, — non

pas sa nature, dont il ne dispose pas — mais l'activité de sa

liberté et l'exercice de sa décision réfléchie, dans la sphère de

cette existence anormale et dévoyée qu'il aurait dû vaincre et
réformer. Au lieu de réduire ce monde déchu sous la loi du

Souverain, il y rattache sa propre existence en la détachant
de cette loi. Par là même il est devenu mortel. Rejetant cette
confiance absolue en Dieu qui devait demeurer la source de

son obéissance, il a aussitôt perdu la conscience de la présence
en lui de ce « souffle de Dieu, » qui avait jusque-là constitué

pour lui le centre de la conscience de son être.



566 C. MALAN

Dès ce moment, cette conscience a perdu la vue assurée de

son véritable objet. L'homme, dès lors, « se cherche lui-même ; »

et à mesure que cette recherche se montre vaine, il se sent
« perdu, » et « mort. » Il perd ainsi, toujours plus, jusqu'au
sentiment qu'il aurait eu d'abord de sa véritable destinée. Ce

dont il a encore conscience, lui apparaît toujours plus comme
une forme d'existence essentiellement vaine et éphémère. Quant
à l'idée d'une vie divine, elle ne ressortira plus pour lui, — et
cela d'une façon purement négative, — que du sentiment qu'il
posséderait encore, de besoins auxquels ne suffit rien de ce

que renferme sa seule existence terrestre. Bientôt il se voit
forcé de limiter ne fût-ce que ses désirs, à cette existence dont
il avait fait le seul objet de sa conscience de lui-même.

Si donc il y a en effet, à cette heure, un abîme infranchissable

entre l'homme et Dieu, ce n'est pas le résultat nécessaire,
comme dans le cas de la plante ou de l'animal, d'une
différence foncière et essentielle. C'est une distance que la
désobéissance de l'homme a fait intervenir entre le côté affectif
de son être, et Celui qui, lui, est demeuré son Père ; entre son

cœur, et Celui dont la vie sainte et éternelle lui présente le
seul but réellement digne de son ambition et de ses efforts,
parce que seule elle peut répondre aux besoins fonciers de sa

nature.
Ce n'est donc pas la nature de l'homme qui est séparée de

Dieu. C'est l'homme lui-même qui, bien que demeuré, par sa

nature, « capable de Dieu, » a faussé cette nature par un acte
de volonté résultant d'une erreur qu'il eût dû savoir éviter.
C'est ainsi qu'il s'est mis dans l'impossibilité d'entrer, dès ce

moment, en un rapport direct et personnel avec le Dieu auquel
continuent à aspirer les intérêts les plus profonds de son âme.

L'homme actuel est un être qui avait été créé pour « devenir
comme Dieu, » mais dont la désobéissance a arrêté le développement,

en le jetant dans « une voie dont l'issue est la mort. »

Non seulement, par conséquent, la distance actuelle entre Dieu
et l'homme n'existe que du chef de l'homme, mais l'homme ne
l'a pas inaugurée expressément, ni dans le but de se séparer
de Dieu. Il n'a pas désobéi au commandement pour repousser



LA NATURE DE LA CONVERSION 567

le commandement ; encore moins pour le repousser parce que
c'était l'expression de la volonté de Dieu. Il s'est trouvé avoir
désobéi à Dieu, parce qu'il n'avait gardé devant lui que le désir

propre de sa convoitise. Il n'a pas rejeté et repoussé expressément

la volonté de Dieu ; il a préféré à cette volonté la sienne

propre, et cela afin d'atteindre d'emblée au but que Dieu avait
assigné à sa nature, qui était « qu'il devînt comme Dieu. »

Evidemment la séparation d'avec Dieu qui résulte d'une
faute semblable, ne touche pas à la nature même de l'homme ;

comme aussi le retour à Dieu, s'il implique sans doute pour
l'homme la nécessité d'une activité ou d'une vie nouvelle,
n'impliquera cependant pas l'inauguration d'un autre être, d'un
autre principe d'existence, d'une autre nature. Ce sera bien

plutôt pour l'homme, le retour à ce qu'avait été son point de

départ; la « conversion » à ce qu'il avait sans doute perdu de

vue, mais à ce qui n'en était pas moins demeuré, — comme
cela subsistera jusqu'au jugement final, — l'intention ou la

pensée divine à l'égard de l'homme.
Ce que nous disons là est si vrai, que ce n'est bien que dans

cet ordre de faits, que nous pourrons chercher l'explication de

ce qui demeure pour notre pensée une énigme ; je veux dire

l'explication de la réalité du temps. Impossible à concevoir en

lui-même, ou par une analyse directe, le temps, dès que nous
le considérons comme une création expresse de Dieu, devient
dès lors pour nous un fait non seulement plausible, mais même

absolument nécessaire. En effet, au point de vue des droits
impliqués dans la liberté morale, le temps nous apparaît comme
le moyen employé par l'Etre éternel, pour maintenir avec la
créature libre le rapport qu'aurait brisé cette créature, mais

que lui voudrait maintenir.
De là ce fait, que l'Ecriture sainte nous représente Dieu

comme ayant inauguré son rapport avec l'homme avant le

temps ; « avant la fondation du monde, » ou « avant les
siècles. » Il l'aurait ensuite placé dans le temps pour y être soumis,

comme créature libre, à l'épreuve de la tentation; et cela,
afin qu'il apprît la signification et la valeur de cette vie éternelle

qui est supérieure au temps.



568 C. MALAN

Le temps, en effet, non seulement n'est pas la vie éternelle,
mais il est même impropre à contenir cette vie. Il n'en peut
contenir que la préparation, ou que le point de départ ; pour
autant que l'être dont il s'agit posséderait en lui-même un
élément de cette vie morale, qui seule est capable de devenir une
vie éternelle. Par là même, sans doute, le temps n'est pas
nécessairement pour un tel être la mort, la cessation, ou

l'absence, de cette vie. Néanmoins la mort peut y être inaugurée.
L'homme déchu peut finir par désapprendre à aimer, devenant
ainsi incapable de la vie éternelle dont seul l'amour est
« capable. »

En nous plaçant à ce point de vue, nous comprendrons que
l'homme historique actuel, ou l'homme déchu, possède encore,
dans l'existence temporaire à laquelle il s'est condamné lorsqu'il

a séparé sa volonté de la volonté divine, la possibilité, ou
de revenir à la vie éternelle en Dieu, ou d'achever de se séparer
irrévocablement de cette vie, en repoussant expressément
l'amour de Dieu qui lui serait présenté L

Revenir à Dieu ne saurait signifier autre chose, pour cet
homme, sinon ressaisir sa vie dans la pensée du Créateur à son
égard, pensée qui lui est révélée dans l'avènement et dans le
sacrifice du Christ. En faisant cela il se sépare, autant qu'il est

en lui, de l'existence purement terrestre et passagère qu'il avait
embrassée- existence qui, parce qu'elle était ainsi la négation
de la volonté divine comme règle de sa vie, constituait pour
lui « une existence de mort. » Revenir à Dieu, pour un tel

homme, ne signifie donc pas être le spectateur delà naissance,
au dedans de lui, d'un être entièrement étranger à ce qui avait
été jusque-là l'objet de la conscience de lui-même. Non c'est,
après être mort à soi-même, c'est-à-dire après avoir dépouillé
ce qui constituait pour lui son existence terrestre, se voir
devenir soi-même le sujet d'une nouvelle naissance, l'objet
d'une régénération de son propre être. C'est donc être revenu
à ses premières origines. C'est avoir cessé d'être un homme
différent de l'homme que Dieu avait voulu lorsqu'il nous avait
créés. C'est, en un mot, avoir accepté avidement ce nouveau

i Hébr. VI, 4 à 6.



LA NATURE DE LA CONVERSION 569

commencement de vie que l'apôtre désigne par cette expression

: « Christ formé en nous. »

Quand un tel homme en vient à «. saisir la vie éternelle, » à

« s'emparer du royaume de Dieu, » — ce n'est donc pas là, en

lui, l'accomplissement d'un fait à l'égard duquel il demeurerait
passif. Ce n'est pas non plus la vue du résultat au dedans de

lui d'une action anormale, imprévue ou même violente. Non

il ne fait alors que rentrer en possession de ce qui était réellement

à lui ; de ce que la pensée de Dieu, de ce que « son
décret, » n'avait jamais cessé de lui attribuer. Il pénètre alors

lui-même, par l'obéissance de sa foi au Dieu qu'il avait jusque-
là méconnu, dans une vie et dans un royaume dont l'absence
n'avait jamais cessé de le faire souffrir. Maintenant il va y

retrouver, non pas une sphère d'activité étrangère à sonarne, mais

au contraire ce que cette âme saisira comme sa «. patrie, » ou
comme sa « maison paternelle. » Au point de vue de Dieu, il se

trouvera alors que l'homme qui avait été voulu, et aimé, avant le

temps, après avoir été placé dans le temps pour y être soumis
à l'épreuve de sa liberté, est maintenant appelé, après que cette

épreuve a eu lieu, à dépouiller son existence dans le temps,

pour ressaisir sa vie normale dans le royaume éternel de Dieu.
Tout cela, l'homme converti à Dieu le saisit non pas d'une

manière abstraite, mais dans la personne et dans l'histoire du
Christ de Dieu comme Emmanuel, comme le Fils de Dieu
devenu fils de l'homme. Disons plus il le saisit dans la personne
et dans l'histoire de Celui en qui le Dieu suprême avait voulu
l'homme; de Celui en gui seul, depuis la création de l'homme, ce
Dieu avait vu et conservé cet homme devant sa pensée d'amour.
C'est là ce que l'apôtre a devant les yeux lorsqu'il dit de lui-
même : « Je vis, non pas moi, mais Christ vit en moi * » ; ou

lorsqu'il écrit ces mots à des hommes naguère encore des

païens : « Votre vie est cachée avec Christ en Dieu 2. » C'est

cet ensemble de faits qu'il désigne par ces mots : « le mystère
de Dieu le Père et du Christ3. »

» Gai. II, 20.
2 Col. III, 3.

3 Col II, 2.



570 C. MALAN

Voilà le fait dont il faut avant tout que l'homme ait été
persuadé. C'est en niant que cela soit, et même que cela puisse
être, que l'esprit d'erreur retient captives les âmes que
s'efforce de sauver Celui qui s'appelle aussi bien « la vérité que
la « vie. » C'est en disant à l'âme humaine que Dieu lui est

étranger; que, s'il l'a une fois connue et aimée, à cette heure
il ne la connaît plus que pour la maudire, que « le menteur »

amène cette âme à se défier de Dieu età le fuir ; qu'il la pousse
à méconnaître, à blasphémer, et même parfois à haïr, son Créateur

et son bienfaiteur. Un esprit aussi juste que profond et
qui, à cette époque, ignorait encore l'Evangile du salut, n'a

pas hésité, appuyé sur les seules lumières de la conscience, à

dire à ce sujet un mot qui touche de près à l'Evangile tout
entier. Nous faisons allusion à cette parole de Mme de Staël
dans son livre sur l'Influence des passions, lorsqu'elle
termine le tableau du criminel par celte remarque : « Si l'on
pouvait encore avoir quelque prise sur un tel caractère, ce

serait en lui persuadant tout à coup qu'il est absolument
pardonné. » Pour que cette parole soit celle de l'Evangile, il ne
faut y changer qu'un seul mot. Il faut écrire : « Ce serait en
lui persuadant tout à coup, qu'en dépit de son crime et de la

vie qui l'y avait amené, il n'avait jamais cessé d'être l'objet de

l'amour de son Créateur. «

C'est bien là ce que Dieu, après y avoir préparé l'humanité,
a lui-même entrepris de lui révéler dans les faits dont témoigne
l'Evangile. C'est aussi la seule explication de l'histoire de

chaque âme, telle que nous l'avons sous les yeux tout d'abord
chacun de nous en soi-même ; soit que cette histoire arrive
déjà ici-bas à son dénouement, soit que, comme dans
l'immense majorité des cas, nous n'en voyions dans ce monde que
les premiers débuts.

De là aussi l'atmosphère de joie, de paix, de félicité et de

liberté que respire la foi du croyant, et cela non seulement
sous la lumière de l'Evangile lui-même, mais dès les commencements

de la foi au Dieu Sauveur ; comme dans les vies des

patriarches, ou dans les écrits des poètes sacrés ou des prophètes
d'Israël. De là aussi ce fait qui semble d'abord contradictoire,



LA NATURE DE LA CONVERSION 571

— aussi longtemps qu'on n'a pas compris que l'homme
n'a pas cessé, en dépit de sa déchéance, d'être « de race
divine, » — ce fait d'une âme d'homme humiliée jusque
dans la poussière devant le souvenir de son péché, en même

temps qu'elle se montre debout et dominant de haut le
monde passager de la terre, grâce à ce fait qu'elle a
ressaisi la conscience d'être « l'enfant de Dieu. » Rien de plus
abaissé, rien aussi de plus triomphant, que l'homme à qui
la foi a rendu la véritable conscience de lui-même; auquel
cette foi a rouvert sa patrie céleste, en lui révélant la place
qui n'avait pas cessé d'y être la sienne dans les décrets du
Dieu suprême.

Ce que nous voyons alors se formuler devant nous, c'est
cette religion qui consiste en un amour toujours plus
personnel, toujours plus assuré et plus profond; amour que rien
ne rappelle autant sur la terre que l'affection maîtresse de la
vie de l'homme, affection à laquelle cet amour est en effet

constamment comparé dans l'Ecriture tout entière. Nous sommes

là devant ce rapport d'être à être, devant cette union
personnelle entre Dieu et l'homme; union qui s'accomplit chez
l'homme par une action réceptive toujours plus émue et
toujours plus intime, répondant en lui à l'action par laquelle son
Dieu est venu d'abord lui-même conquérir son cœur. Au lieu
de la simple connaissance intellectuelle des faits historiques
d'un christianisme traditionnel, c'est l'amour et le service du
Christ lui-même. C'est Christ occupant toujours plus, à lui
seul, la place qu'on avait donnée ou à « la vérité religieuse, »

chez les esprits dogmatiques, — ou à « l'Eglise, à ses

institutions et à ses usages, » chez les natures avides de vie
sociale, ou chez les hommes ambitieux d'influence et de
domination.

A mesure que l'homme ressaisit en Dieu sa vie personnelle,
il laisse tomber, ou du moins il met en second rang, tous ces
éléments de religion historique et traditionnelle, qui avaient
suffi à ce qui n'était encore en lui qu'une vie individuelle, et

par conséquent faible et dépendante. Ils étaient pour lui
ce qu'avaient été, pour l'apôtre lui-même, ces « éléments de la



572 C. MALAN

loi, » par lesquels il avait été « gardé » jusqu'à l'avènement de

la liberté de la foi L
A cette heure, cet homme se sent rendu à lui-même. De là

aussi cet attachement passionné de l'âme croyante pour Celui
en qui elle s'est ressaisie elle-même ; en qui elle a retrouvé,
avec ses instincts primitifs et éternels, un rapport personnel
avec Dieu comme avec son Créateur et son Père. De là le fait
de ces croyants « qui l'aiment bien qu'ils ne l'aient jamais vu ; »

auxquels il a suffi de quelques mots de lui pour leur faire
reconnaître en lui leur Frère céleste, et pour s'attacher à lui
« avec une joie ineffable et glorieuse. » Ces sentiments de famille
et de patrie retrouvées ; cette attente d'un avenir qui suffit à

remplir le cœur ; bien qu'on n'en sache que ce seul fait, qu'il
sera la demeure et le royaume du Dieu et du Père de notre
Seigneur et Sauveur Jésus-Christ. De là le fait que ce Christ,
parce que ses paroles sont des paroles de Dieu et ses œuvres
des œuvres de Dieu, se trouve suffire pleinement aux aspirations

religieuses de l'âme humaine ; qu'il lui en inspire même
de nouvelles, infiniment plus puissantes que celles qu'elle avait

connues jusque-là. De là le fait que, pour cette seule raison, cette

individualité, si éloignée de notre époque, et qui dans ce
moment-ci est sans aucune relation historique avec l'homme
terrestre, accomplit pour ainsi dire la conquête de cet homme;
qu'elle devient pour lui la source positive d'une paix, d'une
sécurité et d'une joie essentiellement nouvelles. De là le fait que
ce nouveau rapport ouvre à l'âme des expériences qui comblent
ses désirs les plus élevés; qu'elle y trouve ce qu'elle ressent
elle-même comme « la plénitude de Dieu. » Ces faits positifs,
et qui se renouvellent constamment sous nos yeux chez des

hommes de tout rang, de tout âge, et cela sous les formes les

plus diverses et dans les circonstances les plus variées, —- ces
faits suffisent pour prouver qu'encore à cette heure, et pour
l'homme le plus « déchu, » pour l'homme devenu le plus
étranger à la connaissance de Dieu, — la patrie de l'âme
humaine est bien le ciel d'où Christ est descendu, et dont il nous
rouvre les portes. Si un tel homme a été égaré au point de

1 Gal. Ill, 23.



LA NATURE DE LA CONVERSION 573

perdre entièrement jusqu'au souvenir de la maison céleste,

son origine n'en demeure pas moins le fait qui domine son
existence actuelle ; vu qu'à l'heure qu'il est cet homme est

encore constitué pour réaliser, et cela tout d'abord en lui-même,
« l'image et la ressemblance de Dieu. »

Cette position foncière et essentielle de l'âme humaine à

l'endroit de Dieu, se montre d'une façon frappante dans la
manière dont l'homme répond à l'œuvre divine pour le salut,
et tout spécialement par conséquent dans le fait religieux de

« l'Eglise. »

C'est ainsi que nous nous trouvons là en présence de deux
faits religieux très distincts, suivant qu'il s'agirait d'hommes

ignorant encore la noblesse essentielle de leur nature, ou que
nous aurions devant nous une assemblée composée d'hommes
« revenus à eux-mêmes, » ou « convertis » à leur vie véritable
en Dieu.

Dans le premier cas, tout ce qu'on peut dire c'est qu'on est

en présence d'hommes qui, sous l'influence du sentiment qu'ils
sont privés du secours et de la faveur spéciale du Tout-Puis-
saut, se réunissent dans l'espoir de trouver ensemble ce que
chacun d'eux se sent inhabile à atteindre à lui seul.

Dans le second cas, c'est tout autre chose. C'est alors une
action commune, librement accomplie par des hommes qui se

sentent tous de nouveau en possession de leurs origines, parce

que chacun d'eux a ressaisi la communion personnelle de Dieu
dans l'expérience de son amour.

Le premier de ces deux faits nous apparaît dans l'Eglise
traditionnelle quelle qu'elle soit, lorsque, se nommant une Eglise
chrétienne, elle s'appellerait à côté de cela orthodoxe ou
hétérodoxe, évangélique ou libérale, officielle, nationale, ou libre.
C'est alors un fait exclusivement humain, dans le sens dans

lequel ce mot signifierait ce qui n'est pas divin. Non pas que
Dieu soit nécessairement étranger à un fait semblable. Bien au
contraire Nulle part peut-être ne se montre plus clairement
« la conduite » de cette volonté suprême, qui est déjà si apparente

dans tout ce qui ressortit à la vie sociale, comme dans



574 C. MALAN

les institutions traditionnelles de l'Etat, par exemple, ou dans
celles de la famille.

Néanmoins, considéré uniquement en lui-même, et en dehors
de l'influence spéciale que viendrait, ici et là, y exercer l'Esprit

de Christ, l'Eglise historique est bien un fait exclusivement

humain. Ne ressortissant qu'à l'homme « naturel, » ce
fait ne sera jamais, comme tel et à lui seul, de nature à pouvoir

amener l'homme à Dieu, en réveillant en lui le « nouvel
homme. » Soit qu'il ait conservé les formes et les formules
d'un christianisme traditionnel, ou qu'il se soit détaché avec le

temps du souvenir des dogmes révélés, ce fait social de
l'assemblée et de l'institution religieuses, ne représentera jamais
que la recherche de Dieu par des hommes qui « l'adorent sans
le connaître. »

Sans doute, il faut ici faire une différence essentielle entre
des institutions religieuses qui ne seraient que ce que nous
venons de dire, — et celles qui auraient encore préservé ne
fût-ce que le souvenir effacé de l'œuvre divine du salut. Dans

ce dernier cas il peut se faire que l'Eglise traditionnelle soit,
pour un peuple, une grâce et une lumière que rien ne saurait

remplacer. Le seul fait, par exemple, que telle de ces Eglises
donnerait la Sainte Ecriture au peuple, tandis que telle autre
se contenterait d'en rappeler quelques portions, — cela seul
suffit pour faire de la nation où serait établie la première de

ces Eglises, une nation d'hommes libres, et qui demeurerait

toujours librement accessible à la lumière de l'Evangile du

Christ. Quant aux peuples courbés sous l'influence d'une

Eglise dont l'autorité s'est substituée à celle de l'Evangile,
nous les voyons condamnés à toujours osciller entre une
soumission passive à leur clergé, et cette haine toute spéciale de

l'esclave chez lequel s'est réveillée la pensée de pouvoir
briser ses fers. A moins d'un bouleversement complet des

traditions, c'est-à-dire delà vie nationale elle-même, il est impossible

que les peuples dont nous parlons arrivent jamais à cet

état religieux qui permet à chacun un rapport libre, facile et

direct avec le Dieu de sa conscience ; un semblable rapport



LA NATURE DE LA CONVERSION 575

n'ayant jamais lieu que par l'entremise directe et constante du

Sauveur dont témoigne l'Evangile.
Dire que l'Eglise traditionnelle n'est pas, comme telle,

l'Eglise de Jésus-Christ, n'équivaudra cependant aucunement
à repousser cette institution. C'est là ce qu'ont beaucoup trop
souvent perdu de vue, — aussi bien les partisans de la tradition
religieuse, lorsqu'ils soutiennent que leurs institutions
seraient l'expression directe et unique de la pensée divine ; —

que les hommes préoccupés avant tout de la conversion du

cœur, et de la vie et de la liberté religieuses de l'individu,
lorsqu'ils repoussent les institutions traditionnelles non
seulement comme insuffisantes, mais comme mauvaises en elles-
mêmes. Sans doute, du moment où l'on admet que le péché
a foncièrement détaché de Dieu la nature même de l'âme
humaine, fine peut plus être question d'une religion de l'homme
laissé à lui-même ; de ce qui mériterait chez cet homme le
nom de la recherche de Dieu. Il n'y a dès lors d'autre religion
que celle du vrai croyant ; et toute autre religion n'est plus
qu'une superstition sans valeur et sans raison d'être.

Tel n'est cependant pas le cas lorsqu'on a compris que,
même dans sa déchéance la plus entière, l'homme est encore,
dans sa nature foncière, « de race divine ; » qu'il est demeuré,
même alors, capable de réaliser l'image divine, du moment où

cette image, qu'il a perdue de vue par suite de son péché, lui
serait de nouveau présentée. Dès lors il sera vrai de dire qu'il
y a place pour ces deux faits religieux ; bien plus que l'un est
aussi indispensable que l'autre pour le développement graduel
de la vie religieuse de l'humanité.

C'est ce qui apparaît très clairement dans la position
qu'occupera l'Eglise traditionnelle en face de l'Eglise des vrais
croyants, lorsque chacun de ces faits aurait su garder la position
qui est réellement la sienne. Il faut, pour que tel soit le cas, et

que les représentants de la tradition et que ceux de la vie
individuelle, cessent de borner les faveurs et le salut divin,
chacun d'eux à leur propre parti. Il faut bien plutôt qu'ils en
soient venus à travailler tous ensemble à l'œuvre du même



576 C. MALAN

Dieu, chacun dans sa propre sphère, et en s'estimant et en
s'aimant les uns les autres.

Puissent nos enfants saluer l'aurore de jours semblables Ce

qui en retarde l'avènement, ce n'est pas autant le fait qu'on ne

comprendrait pas les devoirs qu'implique un tel souhait. C'est

plutôt qu'on les aurait assez clairement entrevus, pour craindre
avant tout d'en ressentir et l'importance et la vérité. Aussi
n'osons-nous prévoir la fin des débats qui résulteront
toujours, d'un côté de l'orgueil méprisant des hommes de la

religion officielle, et de l'autre de la façon dont y répondra
toujours l'orgueil étroit et envieux d'une minorité constamment

en danger de devenir une secte. On a hâte de détourner
les yeux de ces faits purement humains, pour reposer son

regard sur l'image du fait social réellement divin, ou de

l'Eglise du Sauveur.
Cette Eglise ne sera jamais que l'assemblée des hommes qui

se réunissent uniquement au nom de Celui en qui ils ont et

ressaisi leur vie, et retrouvé le Dieu de leur vie. C'est là
certainement un tout autre fait religieux que celui et de l'Eglise
purement traditionnelle, et de la secte qui ne vit que de sa

protestation contre cette Eglise. Malheureusement il est difficile,

dans les temps où nous vivons, de dépeindre l'Eglise du

Sauveur pour l'avoir rencontrée. Les églises abondent, sans

doute; et, avec leur activité parfois moralisante, parfois aussi

démoralisante, avec leur voix retentissante et souvent
fatigante, elles tiennent certes une place assez large dans la vie
sociale des peuples de la civilisation.

Ce n'est pas là pourtant qu'on devra chercher cette Eglise
dont le Fils de Dieu s'est borné à dire ce seul mot : « Là ou
deux ou trois sont assemblés en mon nom, je serai au milieu
d'eux » — Qui nous la donnera, cette assemblée où, quelque
humble qu'elle soit, nous pourrions nous attendre à trouver,
non pas des hommes officiels parlant officiellement de lui;
non pas même des frères qui nous affirmeraient le connaître
personnellement; qui même assureraient l'avoir rencontré sur
leur chemin; non! mais où nous oserions espérer nous
trouver en sa présence en sorte que tous les cœurs se tai-



LA NATURE DE LA CONVERSION 577

raient devant lui, pour adorer ensemble Celui de la bouche

duquel ils auraient tous entendu ne fût-ce que ce seul mot :

« La paix soit avec vous »

C'est bien là pourtant l'Eglise du Sauveur. Bien mieux
c'est la seule qui ait droit à ce nom. Toute autre Eglise peut
commander notre respect, comme une réunion d'hommes
religieux, ou même de croyants ; mais celle où l'on se sera si

réellement rassemblé en son nom qu'il sera présent à tous
les cœurs, cette Eglise sera la seule de laquelle il pourra se

faire qu'on dise, après l'avoir quittée : « Notre cœur ne
brûlait-il pas quand, sans savoir alors que c'était lui, nous l'avons
entendu nous expliquer les Ecritures »

Evidemment, même ce que nous disons-là ne sera compris
que de ceux qui auraient ressaisi en lui, de façon à n'en plus
perdre la certitude, leur position de « fils de Dieu ; » de

fils égarés sans doute, infidèles même et indignes ; mais

qui savent cependant qu'ils n'avaient jamais perdu, même

pendant les jours où ils l'avaient le plus entièrement méconnue,
la place qui était demeurée la leur dans la pensée, et dans la
volonté, de Celui qui les avait créés « capables en eux-mêmes
de réaliser son image. »

Enfin, c'est dans la théologie proprement dite, dans notre
doctrine, disons mieux! dans notre expérience, de Dieu,

que se montrera l'importance de cette vérité première : « que
l'homme, en dépit de son péché, a gardé, dans sa nature elle-

même, la capacité de « devenir comme Dieu, » ou « de réaliser
ici-bas son image. »

Comprenons tout d'abord que ce n'est qu'à cette condition,
que ce n'est que si l'homme actuel, l'homme pécheur et

mortel, est encore, sinon dans le fait du moins virtuellement
et dans les intentions de Dieu, apparenté avec son Créateur,
— qu'il pourra être question pour un tel homme d'entrer avec
ce Créateur suprême ne fût-ce que dans un rapport de connaissance.

En effet, l'Etre suprême et absolu ne peut être connu tel
qu'il est, à distance, ou uniquement par la vue des résultats de

THÉOL. ET PHIL. 1886. 38



578 C. MALAN

son action historique. Une vue semblable demeurera toujours
pour l'homme, à elle seule et en elle-même, la vue d'un fait
étrange ; d'un fait qui lui sera même d'autant plus étrange,
qu'il exciterait davantage son étonnement et son admiration.

Un rapport d'être à être impliquera toujours une expérience
directe. C'est dire, dans ce cas-ci, vu la position antérieure et

supérieure de l'Etre avec lequel l'homme devrait entrer en

rapport, que cette expérience devra toujours avoir été

inaugurée par cet Etre. Il faudra que Dieu soit lui-même venu se
faire l'objet de l'expérience humaine de celui auquel il
voudrait se faire connaître.

Chose semblable ne pourra cependant avoir lieu qu'à la
condition, qu'il y ait communauté de nature entre Celui qui
viendrait inaugurer ce rapport et celui avec lequel il devrait
avoir lieu. Une grandeur infinie, incommensurable pour notre
pensée, — qui plus est, un amour divin qui ne pourrait qu'être
admiré de loin, vu que nous demeurerions incapables, à un
degré quelconque, des émotions qui le caractérisent, — tout
cela ne contiendrait pas les éléments d'un rapport personnel
intime et direct, tel que devrait nécessairement être un
rapport réparateur inaugurant pour nous le salut. En effet, les

impressions qui pourraient en résulter ne pénétreraient
jamais jusqu'au centre même de notre être. Quelle qu'en fût la
puissance et la vivacité, elles ne dépasseraient jamais la sphère
de nos seules facultés de perception.

Pour qu'ait lieu, entre le Dieu delà vie et l'homme déchu, un

rapport de vie nouvelle et de salut, il faut absolument qu'en
vertu de ses origines cet homme soit, encore à cette heure,
capable de faire l'expérience directe de Dieu lui-même. Et
comme il faut pour cela que Dieu, à qui appartient ici l'initiative,

se communique lui-même à un tel homme, cette communication

ne devra pas être une impression extérieure et pour
ainsi dire superficielle ; mais bien l'expérience, imposée au

centre même de la personnalité humaine, de la personne divine
elle-même. Or ce n'est pas cette personnalité humaine, laquelle
est essentiellement limitée dans son action, qui pourra ici agir.
Il faudra nécessairement, dans ce cas, l'action de l'Etre infini ;



LA NATURE DE LA CONVERSION 579

de l'Etre dont l'action n'est limitée que par elle-même; de l'Etre
auquel toute existence autre que la sienne est pleinement
accessible. Si donc le rapport entre Dieu et l'homme doit avoir
lieu, il faudra nécessairement que ce soit Dieu qui l'inaugure
en revêtant lui-même l'existence qu'il a donnée à l'homme ;

existence qui, si le rapport doit être réciproque, devra impliquer

déjà en elle-même « la capacité de Dieu. » Ce n'est que
de la sorte que pourra s'effectuer, entre Dieu et l'homme, ce

rapport d'être à être que l'Ecriture tout entière n'hésite pas
à comparer au rapport humain du mariage ; comme étant ce

qui seul, dans le monde de l'homme, peut représenter une
communication directe et réciproque entre deux êtres personnels.

Et non seulement c'est la seule image dont l'Ecriture se

serve pour signifier le fait dont il s'agit, mais elle y a d'autant
plus constamment recours, que le rapport dont elle veut ainsi
témoigner devient plus direct et plus intime. Si Jéhovah est

déjà représenté, devant le peuple de la révélation, comme
«l'époux» de ce peuple1, c'est surtout Notre-Seigneur qui,
dès le début de son ministère, puis plus tard par son Esprit
dans les apôtres9, se dépeint lui-même sous les traits de

« l'époux céleste » de l'âme humaine. Rien ne peut dire plus
clairement qu'en se donnant à Dieu par Christ, l'homme déchu,
loin de changer de nature, revient bien plutôt à ce qui avait
été sa nature première au jour où il avait été créé « dans

l'image de Dieu et comme sa ressemblance, » c'est-à-dire dans

une sphère de vie dont le développement devait l'amener à

« devenir semblable à Dieu. »

11 faut donc, en face du salut de Dieu, que l'homme déchu

qui doit être l'objet de ce salut, ait conservé cette faculté

réceptive qui avait fait de lui un être « capable de Dieu, s

C'est là ce qui seul le mettra en état de répondre aux avances
célestes par cette soumission, par ce don absolu de soi-même,

qui s'appelle « l'obéissance de la foi, » et auquel rien ne
ressemble autant, dans le monde de l'homme, que le don que
l'épouse fait d'elle-même à son époux.

1 Esa. L1V, 5.
2 Math. IX, 15 ; Eph. V, 32.



580 C. MALAN

Ce n'est donc qu'une juste appréciation et de la nature
première, et de l'état actuel, de notre être, qui nous permettra
d'apprécier sainement le rapport réparateur qui seul peut nous

sauver de l'état auquel nous a réduits le péché. Seul le
sentiment de notre véritable nature, nous ouvrira l'intelligence
du rapport par lequel Dieu rend à l'homme la vie céleste en

vue de laquelle il avait été créé; vie qui seule, par conséquent,
répond aux besoins fonciers de sa nature. A mesure que
l'homme aura compris quel il est, il verra en Dieu Celui dont

l'approche le fera, à elle seule, passer de son esclavage actuel,
à la liberté ; du service de la loi, à la vie libre de la foi ; de

l'obéissance forcée au commandement, aux progrès faciles de

la charité; de l'égoïsme auquel il est d'abord enchaîné, à cet

amour désintéressé et indépendant de son objet, qui constitue
la vie et la béatitude de Dieu lui-même.

Et même avant cela, même avant que l'homme se soit
retrouvé en Dieu, apparaîtra déjà chez lui, grâce à ce trait
ineffaçable de sa nature elle-même, cette recherche de ses

origines divines, qui seule explique tout ce qui relève et ennoblit
sous nos yeux l'histoire de l'âme humaine attachée à la terre.
C'est à cette recherche que ressortira pour nous tout ce qui,
chez le penseur, chez le poète et chez l'artiste, maintient les

aspirations éternelles de notre nature, en dépit de l'état d'obscurité

et de découragement qui résulteraient pour lui du
péché. Au lieu de méconnaître, peut-être même de mépriser et
de repousser, les efforts du moraliste ou du sage, ou les élans
du poète et de l'artiste, l'Evangile de Christ en reconnaît la
grandeur et la beauté, et, en les rattachant au Dieu qu'il nous
révèle, il les encourage et les ennoblit. C'est l'apôtre du salut

par grâce, le prédicateur de la justice par la foi seule, le
témoin de la régénération par l'Esprit et du royaume céleste du

Christ, qui nous rappelle que Dieu « rendra la vie éternelle à

ceux qui, persévérant à bien faire, cherchent la gloire, l'honneur

et l'immortalité1 ; » comme c'est lui qui montre, dans la
conscience des gentils eux-mêmes, « l'œuvre de la loi divine
écrite dans leurs cœurs. »

> Rom. JI, 7,14.



LA NATURE DE LA CONVERSION 581

L'œuvre du salut, présentée comme nous avons essayé de le

faire, ne saurait donc soulever l'alternative si fausse et si

dangereuse, de l'action exclusive soit de Dieu soit de l'homme.
Inaugurée sans doute par Dieu lui-même, elle l'a été dans le

monde de la liberté et de la charité. Ce salut est déjà l'œuvre de

Dieu envers l'homme, avant l'apparition historique de l'homme,
ou sa création dans le temps. Cette œuvre n'est pas mise devant
l'homme comme un fait qu'il devrait réaliser, mais comme une
réalité à laquelle il est appelé à s'associer avec reconnaissance
et avec joie. Le salut de Dieu ne s'acquiert pas, il se reçoit. Ce

n'est le prix, pour l'homme, ni de l'acceptation forcée d'une
idée irréalisable pour sa pensée, ni de l'accomplissement
contraint d'un devoir que ne lui dicteraient pas les libres
mouvements de son cœur. Ce salut est la révélation, faite à

l'homme, par l'Esprit de vérité, d'un fait qu'il avait perdu de

vue, parce que son cœur s'était détourné de la sphère à

laquelle ce fait ressortit. Lorsque l'homme l'accepte, disons
mieux lorsqu'il le saisit comme celui qui se sent mourir
ressaisirait sa vie, c'est là pour lui le retour à son état normal ; le

retour ému, et bientôt toujours plus triomphant, à ce dont
l'absence avait été à la source de toutes ses souffrances et de

toutes ses obscurités. C'est une révélation tellement inespérée,
c'est un « don de Dieu » tellement supérieur à tout ce que
l'homme déchu et égaré eût jamais pu croire qu'il faut la vue
du miracle éclatant du Christ tel que l'Evangile le proclame
depuis deux mille ans, pour convaincre le cœur découragé du

pécheur, pour faire cesser ses hésitations, ou bien, si ce salut
le trouve froid, indifféient et aveuglé par son sot orgueil,
pour lui briser le cœur, en le jetant à genoux devant un amour
auquel rien ne saurait résister.

Quant à cet amour divin lui-même, ii n'est en Dieu que la

manifestation, aussitôt que l'homme peut la comprendre et
dans la mesure clans laquelle il la peut saisir, de ce qui n'avait
jamais cessé d'exister dans la pensée de Dieu et dans le décret
absolu de sa volonté. Eternellement présent devant lui, ce

salut n'attendait, pour être mis devant nous, que le moment
où, grâce à notre retour à nous-mêmes, nous serions capables



582 C. MALAN

de l'apprécier. De là ces lenteurs de la patience céleste qui
sont la clef de l'histoire de notre race.

C'est ainsi que nous arrivons à laisser la préoccupation d'une
action commandée, — la pensée pénible d'un effort méritoire,
— pour la vue d'un salut existant déjà tout entier dans les

décrets célestes, et pour une conversion à Dieu qui est avant
tout un retour à nous-mêmes.

Dès lors s'établit et grandit dans notre âme la paix quant à

nous-mêmes, cette « paix de Dieu qui passe toute
intelligence; » et une gratitude et un amour toujours plus exclusifs
et toujours plus puissants, envers Celui en qui nous
ressaisissons toujours plus avidement « notre Père. »

Quelle qu'en soit la grandeur infinie et l'éclat inattendu, ce
salut de Dieu nous apparaît toujours plus, non seulement
comme le fait attendu par l'humanité tout entière, mais, de la

part de Dieu, comme l'action naturelle et nécessaire, par
laquelle notre Créateur vient réveiller en notre âme une vie dont
il avait déposé en nous le germe, et que notre péché menaçait
d'étouffer à jamais.

On le voit, c'est là le seul Dieu avec lequel l'homme puisse
être uni, sans cesser pour cela d'être homme. C'est le Dieu

qui vient lui-même s'unir à l'homme, parce qu'il n'avait
jamais cessé de voir en l'homme son enfant. C'est bien le Dieu
dont témoigne l'Evangile, et dont il témoigne comme de Celui

qu'avaient annoncé les prophètes, et que le païen lui-même
« adorait sans le connaître. » C'est le Dieu qui, non pas par
pitié pour la misère d'un être étranger à sa vie, mais par
amour pour son enfant égaré et perdu descend jusqu'à
l'homme, parce qu'il avait d'abord créé l'homme pour qu'il
réalisât son image. « Parce que vous étiez ses fils, » écrivait
Paul aux païens convertis de la Galatie, « Dieu a envoyé dans

vos cœurs l'Esprit de son Fils1. »

' Gai. IV, 6.


	La nature de la conversion : ou la nouvelle naissance considérée comme étant le retour de l'homme à son état originaire et normal [suite]

