Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 19 (1886)

Artikel: Mythe et Légende dans l'ancien testament
Autor: Schultz, Hermann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379394

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379394
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MYTHE ET LEGENDE
DANS IJANCIEN TESTAMENT

Dr HERMANN SCHULTZ

A la demande de la rédaction, nous avons traduit, aussi
exactement que nous en avons été capable, les passages que
M. Hermann Schultz consacre & la légende et au mythe dans
sa Théologte de l’Ancien Testament. Ce consciencieux et remar-
quable ouvrage n’a pas trouvé de traducteur francais, mais
nous en avons rendu compte d’'une maniere assez deétaillée
dans cette Revue (année 1873, Nes 2 et 3). Pas plus qu’alors
nous n’entendons aujourd’hui nous rendre solidaire de toutes
les opinions du professeur de Gottingen. Mais, de ’aveu de tous,
son point de vue est digne d’un sérieux examen.

Une preuve de la haute valeur de ce livre nous est fournie
par le fait que deux nouvelles éditions ont déja suivi la pre-
miére. La deuxiéme !, ramenée 4 un seul volume et comple-
tement retravaillée, dénote dans la pensée de l'auteur un mou-
vement qui sera généralement considéré comme un progres.
Frappé toujours davantage de I’obscurité qui plane sur I'épo-
que de la composition de beaucoup de morceaux, M. H. Schultz
ne s’est plus senti autorisé a faire du mosaisme et du prophé-
tisme deux périodes distinctes. Il a donc réuni en un tout les
dées morales et religieuses qui font la richesse d’Israél jus-
qu’au temps d’Esdras, quitte & suivre dans le détail, 14 ou cela

' Frankfurt am Main, Heyder & Zimmer, 1878.



MYTHE ET LEGENDE DANS L’ANCIEN TESTAMENT 541

lui a été possible, leur développement historique. Sans adopter
la méthode de Kuenen et de Thiele, il a profité largement des
savantes recherches de ces théologiens, ainsi que de celles
d’Ewald, (Ehler, Duhm, Riehm, Wellhausen, Guthe et Wendt.

La troisieme édition !, devenue nécessaire au bout de peu
d’années, est une simple réimpression de la seconde. C’est ce
texte revisé et parfois augmenté qui sert de base a notre tra-
duction.

Alttestamentliche Theologie.
Seconde et troisiéme édition, chapitre 111, § 3, pages 25-39.

Nous ne nous étonnerons point de trouver, dans les deux
Testaments, des livres narratifs qui offrent peu de sécurité
a titre de sources historiques, qui méme, effacant les cou-
leurs primitives, racontent le passé au point de vue de I’épo-
que ou ils ont été composés. Cela ne nous fera pas méconnai-
tre le fait que ces livres sont, aussi bien que les autres par-
ties de notre canon, produits par l'esprit de la révélation,
auquel ils rendent témoignage & leur maniére. Nous ne lesregar-
derons pascomme moins importants pourcela, carils n’en sont
pas moins des documents; seulement ce sont des documents
du temps de leurs auteurs, et non de I’dge dont ils parlent.
Mais ici se pose une question plus difficile. Y a-t-il, dans nos
deux recueils sacrés, des livres narratifs dont le contenu ne
soit plus historique, mais doive étre tenu pour mythique ou
légendaire ? Cette question se présente surtout au sujet de ’An-
cien Testament, mais elle intéresse & un haut degré tout le
champ des recherches bibliques, et nous sommes d’autant plus
obligés de I’envisager en face qu’on I’a traitée de nos jours d’'une
maniére aussi passionnée que superficielle.

Nous ferons observer, tout d’abord, que les mots mythe et
légende n’ont pas un sens absolument fixe. Otfried Miiller re-
marque déjd que « la distinction entre mythes historiques et
mythes philosophiques, & laquelle on attribuait jadis une si

! Géttingen, Vandenhoek & Ruprecht, 1885.



542 HERMANN SCHULTZ

grande valeur, est relativement peu utile. » Il est certain que
la légende ne se rencontre presque jamais pure de tout mé-
lange avec des éléments mythiques. S’il fallait suivre George,
et n’appeler mythe que les légendes ou l'idée s’exprime net-
tement, tandis que les légendes proprement dites exprime-
ralent une idée fausse, 1l n’y aurait dans la Bible aucune légende,
mais tout au plus des mythes. S’il fallait au contraire, avec
Marheinecke, regarder le mythe comme le vétement d'une sim-
ple opinion, par opposition au symbole qui représenterait la
vérité, nous ne pouirions reconnaitre aucun mythe, mais nous
devrions voir seulement des symboles dans la parfaite religion
révélée. Aussi, sans nous arréter aux diverses acceptions qu’on
a pu donner de ces termes, voulons-nous essayer de déterii-
ner, aussi exactement que possible, d’apres la nature des cho-
ses, le sens de ces deux expressions, heureux de nous trouver
d’accord, quant a ’essentiel, avec les définitions de Welcker.

Commencons par la légende.

Partout olt un peuple passe des brumes de sa période
préhistorique & la lumiere de I'histoire, 1l se trouve porteur
d’une légende nationale gui constitue un de ses trésors spiri-
tuels les plus précieux. Les origines du peuple, la figure des
ancétres, 1'éveil de l'esprit national, les premiéres actions
d’éclat, tout cela n’est pas conservé dans des récits strictement
historiques, — impossibles & des époques aussi reculées, —
mais se trouve transmis par des chansons, des narrations poé-
tiques, des proverbes, inspirés par le patriotisme de la tribu.

Nous nommerons légende (Sage) toute tradition orale
qui précede les narrations écrites. Une couronne de fictions
involontaires environne les péres de la nation et les lieux
illustrés par leurs exploits. On ne saurait parler ici de trom-
perie ni de mensonge. L’esprit de la nationalité fait revivre les
héros des temps primitifs et leur communique une immortelle
jeunesse. La légende a toujours & sa base une donnée histor-
que; mais, tandis que la critique doit rechercher le noyau
historique de I’histoire falsifiée par 'ininlelligence ou la mau-
vaise foi, la 1égende se présente & nous comme un tout ou il
est impossible de distinguer le fond de I'ornement, comme un



MYTHE ET LEGENDE DANS L’ANCIEN TESTAMENT 543

fait historique d’'une nature spéciale, et méme un fait des plus
importants. Il est facile cependant de reconnaitre son vrai carac-
tére; c’est a titre de légende qu’elle veut étre aimée et jugée;
elle ne prétend nullement au mérite de I'historicité. Les figures
et les chiffres y revétent des proportions surhumaines ; le ciel et
laterre cessentd’étre séparés comme dans les temps historiques;
la vraisemblance, la chronologie, les lois du développement,
passent & larriére-plan; surtout les principaux personnages
deviennent des incarnations, des types de la nationalité et de
sa mission providentielle. Ainsi la légende nous perniet de
plonger nos regards dans le coeur méme d’un peuple, d'y voir
a l'ceuvre les forces cachées, les aspirations puissantes qui
faconneront son existence historique. Le caractére distinctif
des Grecs ou des Germains se trouve en effet imprimé d’une
fagon beaucoup plus saisissante dans un Ulysse el un Achille,
un Sigfried ou un Hagen, que dans les personnages réellement
historiques de ces deux peuples. Aussi la légende nous donne-
t-elle 'impression que nous avons affaire & des étres de chair
et de sang, plus vivants que les héros de I'histoire.

Comme tous les autres, le peuple israélite a dii conserver ses
plus anciens souvenirs, non par 'histoire, mais par la légende;
autrement il lui manquerait un des plus nobles signes de la na-
tionalité. Si ce fait a été fréquemment méconnu, la cause en
est dans l'idée précong¢ue que les écrits bibliques, vu leur ca-
raclére sacré, ne pouvaient pas renfermer d’éléments légen-
daires, mais devaient nous transmettre, sur les dges primitifs,
une connaissance historique acquise par quelque moyen mira-
culeux. Cette conception n’a pas le moindre fondement dans le
point de vue que nous avons développé concernant I'inspira-
tion et la canonicité de ces écrits. Comment, en effet, I'esprit
de la religion véritable, qui remplissait les auteurs sacrés, leur
aurait-il communiqué une connaissance exceptionnelle des
événements du passé ? Jamais du moins, sur le terrain de notre
expérience, une mesure croissante de cet esprit n’a eu pour
résultat une plus grande certitude dans le domaine de [’his-
toire. Une pareille imagination détruirait d’ailleurs totalement
la notion de documentation (Urkundlichkeit). Dans cette hypo-



574 HERMANN SCHULTZ

thése, un homme de notre temps, rempli du Saint - Esprit,
serait en état d’écrire une biographie de Jésus aussi bien qu’un
apodtre, et cela sans recourir & aucun document. La question
de savoir si I'auteur du quatriéme évangile a été un témoin
oculaire perdrait, par exemple, tout intérét; car un chrétien
du second siécle pourrait étre, pour les détails de la vie du
Christ, un témoin aussi sir que 'apotre saint Jean. Encore ces
exemples sont-ils moins invraisemblables que la supposition
que les auteurs des sources de notre Pentateuque aient donné,
vers 'époque de David, une description vraiment historique de
I'humanité avant Noé, du déluge, de 1’Age patriarcal.

Cette représentation romanesque provient donc de l'idée
que la légende ne saurait servir d’organe a la révélation, idée
gue nous repoussons comme un préjugé dénué de toute vrai-
semblance. Voici les raisons de notre sentiment :

1o Si 'histoire se préte au role d’instrument de la révéla-
tion, ce n’est point parce qu’elle reproduit fidelement la réalité :
a cet égard, nos livres canoniques différent entre eux quant
au talent, & la position des écrivains et aux sources dont ceux-
ci se sont servis; et ils sont tous. distancés de bien loin, en fait
d’exactitude, par les récits diplomatiques de la science contem-
poraine. Ce n’est point non plus parce qu’elle raconte les
aventures du peuple de la révélation. Joséphe, historien juif,
ne mérite nullement de prendre place dans le canon, et une
histoire d’Israél écrite par Tacite ne pourrait, quelle que fut
d’ailleurs son excellence, étre mise au rang de nos livres
saints. L’histoire elle-méme ne devient capable de transmettre
la révélation qu’a la condition de nous faire assister immédia-
tement, par le moyen de documents authentiques, au dévelop-
pement de la religion révélée, ou de nous apporter un degré
supéricur de cette religion en donnant sa propre explication
des faits passés, c’est-a-dire en les considérant au point de vue
de I’esprit de la révélation. Or ce dernier cas peut se réaliser
tout aussi bien pour la légende.

20 Le Saint-Esprit exclut assurément la fraude et 'impos-
ture. Il ne rend pourtant pas impossibles certaines formes lit-
téraires qui peuvent nous répugner aujourd’hui, mais qui



MYTHE ET LEGENDE DANS L’ANCIEN TESTAMENT 545

paraissaient parfaitement licites & ces époques reculées, ainsi
I'histoire a tendance de la pseudonymie. Nous ne devons en
effet jamais juger de telles questions qu’a la mesure de la mo-
ralité d’une période déterminée. L’antiquité tout entiére, loin
de chercher a réaliser notre facon d’écrire I'histoire, ne I’a pas
meéme connue. Les anciens tenaient beaucoup moins & raconter
les événements passés avec une fidélité minutieuse qu’a pré-
senter et & répandre & leur occasion de grandes pensées, des
vérités dont ils étaient convaincus.

Le Saint-Esprit exclut encore moins 'ignorance et ’erreur
par rapport aux objets de l’expérience. Car le méme Esprit
qui a été plus tard accordé aux vrais chrétiens (il n’y en a pas
deux) n’a pas fait de Luther un savant naturaliste, tel que
Humboldt ou Laplace, ni mis saint Augustin & la hauteur d'un
Salluste, d’un Thucvdide ou d’'un Grimm au point de vue de
I’histoire et de la philologie. Toute connaissance du monde de
Pexpérience a pour fondements l'observalion perspicace et
patiente, la critique rigoureuse des éléments obtenus par cette
observation, enfin leur intelligente organisation. Or I'esprit de
la révélation n’illumine que la vie religieuse et morale; il
donne conscience de la volonté divine. C’est pourquoi 1l fait
voir les phénomeénes sous un nouveau jour, et produit une
interprétation spéciale et directement religieuse de la nature et
de I’histoire dans leur ensemble. La finesse de son tact histo-
rique n’a point appris & Tacite i reconnaitre les voies de Dieu
et le centre de I'histoire humaine dans la personne et I'ceavre
de Jésus de Nazareth. Le génie d’Aristote, appliqué a l'obser-
vation de la nature, ne lui a fait prononcer aucune parole
comme celles-ci: « Que la lumiere soit! » « Les cieux procla-
ment la gloire de Dieu. » D’autre part, I’Esprit-Saint ne peut
pas directement augmenter ou purifier les connaissances qui
sont le produit de 'expérience humaine. Il n’exclut donc pas
Perreur et lignorance; il n’empéche pas qu'un écrivain ne
pense donner de lhistoire 14 ol il ne transmet qu’une 1é-
gende.

3¢ Etant une expression naturelle et légitime de I'esprit d’un
peuple, du mandat providentiel dont ce peuple a conscience,

THEOL. ET PHIL. 1836, 36



D46 HERMANN SCHULTZ

la légende peut parfaitement étre une des formes sous les-
quelles la religion de la révélation se rend témoignage. C’est
alors une légende sainte. La légende se forme toujours scus
Pinfluence des convictions et de la critique des hommes en
qui réside au degré le plus élevé la faculté créatrice particu-
litre & la nation. Aussi la légende d’Israél a-t-elle di prendre
naissance ou consistance dans l'intelligence des hommes de
Dieu, des propheétes qui, pénétrés de l’esprit vraiment na-
tional, étaient les porteurs de la religion spirituelle et prépa-
raient son ére de perfection, inaugurée plus tard par Jésus-
Christ. Elle sera donc une légende sainte, servant d’'introduction
naturelle a I’histolre sainte.

40 Nous irons jusqu’a dire que la légende est plus propre
que l’histoire elle-méme & devenir 'organe du Saint-Esprit.
Car dans I'histoire chaque figure n’exprime que d'une facon
incompléte et approximative I'idéal que 'esprit national tend &
réaliser. Dans la légende au contraire c’est cet esprit lui-méme
qui crée les figures, leur donne la vie et leur imprime son
cachet. Elles deviennent ainsi des caractéres typiques, des
modeles, et montrent revétu d’une inaltérable beauté le peuple
au sein duquel agit U'esprit de la révélation. Aussi les traits qui
distinguent Israél, en sa qualité de peuple de la révélation, ne
sont-ils reproduits par aucun personnage historique d’une
maniere aussi nette et aussi vivante que dans les légendes pa-
triarcales. Abraham est plus instructif, au point de vue de la
révélation de l'ancienne alliance, que tous les rois, de Salil &
Sédécias ; en Jacob-Israél le véritable Israélite est dépeint sous
des couleurs plus réelles et plus frappantes que dans aucune
figure des livres des Rois ou des Chroniques. LA est le secret
de la valeur extraordinaire que la légende des patriarches
conserve jusqu’a maintenant pour I’édification.

La légende ne peut naturellement nous donner aucun ren-
seignement sur le développement religieux du temps dont elle
parle; mais pour le temps ou elle s’est fixée elle fournit &
I'histoire sacrée les informations les plus précieuses. Nous
pouvons, quant & P'essentiel, souscrire & ces lignes d’Ewald :
« La légende tient par ses racines a !’histoire, sans étre de



MYTHE ET LEGENDE DANS L’ANCIEN TESTAMENT o477

I’histoire proprement dite; elle a une nature propre et une
valeur toute particuliere. La légende hébraique a tout le
charme des légendes des peuples plus civilisés de 'antiquité,
et elle y joint son privilege spécial : elle est toute pénétrée et
comme portée par l'esprit d’une religion supérieure, et elle
sert parfois de vase & des vérités d’'une grande importance. »

Passons maintenant au mythe.

Comme I’histoire sort de la légende, ainsi toute doctrine est
contenue en germe dans le mythe, c’est-a-dire dans le récit
composé dans les temps primitifs pour servir d’expression a
des pensées spéculatives. Tandis que dans la parabole une
idée suprasensible, acquise préalablement, est librement re-
vétue d’une forme imagée, pour le mythe la forme et le fond
naissent en méme temps et par un procédé involontaire; le
tout se présente complet du premier coup, comme un fait. Les
mythes etles symboles primitifs sont donc, comme dit Welcker,
« certaines formes de perception interne ou de connaissance
générale, qui servent de moyens et d’'instruments pour l'intel-
ligence sensible et spirituelle des choses religieuses. Moins in-
ventés que trouves, ils sont toujours simples et frappants, et font
une telle impression de nécessité intérieure qu’on est disposeé
a les tenir pour sacrés. Dans les symboles de ce genre le sens
parle immédiatement, par U'objet extérieur ou par I'histoire, a
ceux quiregardent ou écoutent, comme il a été tout d’abord
immédiatement affecté en eux... Le mythe est toujours un tout,
ne fat-ce qu’un tout a I’'état d’embryon ; il est donné ou inspiré
en une fois, par opposition a ce qui est fait ou réfléchi. »

Au dela de T'histoire et de la légende commence le domaine
de ce qui n’est compréhensible que pour la foi. Aussi le mythe,
ui représente dans une narration ce que la foi a saisi, est-il
une introduction 4 la légende, une sorte de prélégende (Vor-
Sage) racontant la création et le développement idéal de
I’homme, exposant la signification de sa nature sensible et
spirituelle. Il se rapproche ensuite de la légende, mais, il est
vrai, en s’affaiblissant par la forme évhémeérique, c’est-a-dire,
en transformant en héros, avec leurs joies, leurs souflrances
et leurs luttes, les antiques divinités et les phénomeénes natu-



548 HERMANN SCHULTZ

rels dans le sens ol les comprenait la religion de la nature.
Puis il reprend ’histoire de I’humanité pour la faire aboutir &
son but final, et ferme ainsi la perspective. On le concoit,
I’époque ou se forment les mythes ne se termine pas, comme
le pense Otfried Miuller, au moment seulement ou la philo-
sophie et ’histoire commencent & avoir une existence séparée
(c’est 'époque de la formation des légendes qui généralement
se termine alors); la formation des mythes cesse & I’époque
ou les religions, surtout les religions de la nature, cessent de
s’épanouir et de se modifier en loute liberté, en vertu de leur
vitalité propre. Quand la religion, déja achevée et cristallisée,
devient un mystére entre les mains des prétres et des scribes,
il peut bien y avoir un développement factice des récits my
thiques, mais aucun mythe nouveau n’est créé. Comme Max
Miller I'a tres justement observé, la naissance des mythes
correspond chronologiquement a la naissance des langues.

Ces mythes, ordinairement unis d’'une maniére indissoluble
aux légendes nationales, ont souvent été tout d’abord la pro-
priété commune de races qul plus tard se sont divisées en
plusieurs rameaux ; mais nous les rencontrons sous diverses
formes, suivant le caractere et le développement religieux des
peuples qui les ont conservés. Le mythe est, en effet, « capa-
ble d’extension et d’ornementation; il peut se greffer sur un
autre mythe, s’amalgamer ou se fondre avec lui. » Ainsi com-
pris, les mythes sont au nombre des principales richesses des
peuples primitifs ; nous y rencontrons dans sa plénitude 'en-
fance de 'esprit humain, en méme temps que la maturité d’une
époque ou l'on considérait sans erreur un petit nombre de
grands objets.

Qu’'a cet égard aussi Israél ne soit pas sorti pauvre et sans
patrimoine du sein de la grande famille de peuples a laquelle
il appartenait, c’est ce qui se concoit aisément, comme il est
naturel que sa langue et ses moeurs ne datent pas de son exis-
tence particuliere, mais aient été alors modifiées seulement
par son esprit national. Ici encore les théories du canon et de
Pinspiration des livres saints ne fournissent nul motif valable
pour nous faire affirmer a priori qu’aucun mythe n’a pu étre



MYTHE ET LEGENDE DANS L’ANCIEN TESTAMENT 549

admis dans I'Ecriture. Comme les conceptions primitives con-
cernant 'origine du monde et de ’humanité se sont conservées
chez chaque peuple sous une forme particuliére, en rapport
avec son génie religieux et moral, 'esprit de révélation, qui
portait et transformait sans cesse la religion des Israélites, a
fort bien pu s’approprier ces mythes communs & la race, et
les purifier en les pénétrant d’idées vraies et permanentes,
des idées de la foi & I’égard de Dieu, de 'homme et de 'uni-
vers. S1 méme ces récits mythiques ne sont parvenus au
peuple d’Israél que lorsque sa religion était en pleine vigueur
(plusieurs en effet ne sont peut-étre arrivés & sa connaissance
(que sous le regne de Salomon), nous nous étonnerons d’autant
moins que cette religion, dans toute sa puissance, ait accueilli
et se soit assimilé cette matiére avec une grande rapidité. Pour
que cela ne fut pas possible, il faudrait que la religion israélite,
parvenue au terme de son développement et désormais privée
d’élan, dans le sentiment de son impuissance, se fat déja
interdit 'acceptation de tout élément nouveau.

A supposer que des mythes se soient introduits de cette ma-
niére, il a di leur rester les contours généraux de leur forme
originelle, quelque chose qui rappelle leur parenté avec les
récits analogues d’une nationalité plus large. Mais nous devons
nous altendre également & ce que la particularité religieuse
d’Israél tranche d’autant plus nettement sur tout ce qui lui est
étranger. L’esprit qui a créé la religion d’Israél, — non point
Iesprit naturel du peuple, mais U'esprit de la vraie religion,
lequel se rend témoignage et se révéle en lui, — a certaine-
ment da transformer d’'une facon radicale le contenu de ces
récits symboliques, les purifier de leurs erreurs et en faire
quelque chose de tout nouveau. C’est ainsi que le mythe
devient partie intégrante de la révélation, mythe révélateur
(Offenbarungsmythus). Nous trouvons chez les Perses, les
Indous, les Phéniciens, et surtout chez les Chaldéens, des
mythes qui offrent incontestablement de remarquables ressem-
blances avec les narrations bibliques. Mais, religieusement
parlant, le contraste est aussi sensible qu’entre le paganisme
et la religion révélée. Dans I’Ancien Testament le mythe est



550 HERMANN SCHULTZ

« régénéré par la force créatrice de la libre révélation du Dieu
vivant. » (Riehm.)

Or, de tous les moyens d’exposition que possede la vraie
religion, le mythe révélateur est le mieux approprié & son but.
Il est supérieur & tous les morceaux narratifs. Il a en méme
temps l'avantage de parler directement au cceur, par son en-
fantine et merveilleuse beauté qui recouvre des trésors de
sagesse et de vérité. Pour D'esprit profond il est profond ; pour
Ienfant il parait gracieux et intelligible ; c’est le joyau de I’An-
cien Testament. 11 en est naturellement autrement 1a ot I’en
rencontre quelques restes de mythologie étrangere et natura-
liste, dispersés et comme égarés au milieu des légendes natio-
nales, affaiblis en outre par ’évhémérisme !, non assimilés par
la religion véritable et dépourvus de toute vie propre. De tels
fragments ont peu de valeur religieuse, et, comme éléments
de la légende populaire, ils ne seront examinés qu’en seconde
ligne par la théologie biblique. Quant aux mythes que le peuple
d’'Israél s’est assimilés et qu’il a faconnés avec indépendance,
elle cherchera & en extraire le contenu religieux, mais naturel-
lement sans v voir autre chose qu’un témoignage sur ’état re-
ligieux du pays a I’époque de leur assimilation.

Nous nous sommes jusqu’ici borné & dire quon peut
s’attendre et méme gu’on doit s’attendre & trouver avant 'his-
toire sainte, en analogie avec toute autre histoire nationale,
une légende sacrée et un mythe révelateur. 1l nous reste &
constater dans les plus anciennes portions du canon hébraique
la réelle présence d’éléments pareils : tache aussi aisée pour
P’observateur impartial qu’elle est impossible aux théologiens
qui, par suite de leur position dogmatique, n’admettent aucune
vraisemblance historique sur le terrain des saintes Ecritures.
Nous allons simplement indiquer, 'un apres 'autre, les divers
arguments qui appuient notre point de vue.

1° La premiére preuve du caractére légendaire des récits
antémosaiques, c’est leur époque, qui cerlainement ne permet

! L'évhémérisme, systeme attribué au philosophe grec Evhémere,

consiste & regarder les dieux du paganisme comme des hommes réels,
des héros divinisés par l'admiration populaire et par I'art des poetes.



MYTHE ET LEGENDE DANS L’ANCIEN TESTAMENT 57

pas encore une tradition fixée par 1'écriture. En effet, en des
temps ol I'on ne savait pas écrire, en des temps qu’une période
sans histoire de plus de quatre cents ans sépare des premiers
souvenirs historiques, en des temps ol, dans les pays les plus
civilisés, on commencait & peine & relater par écrit les princi-
paux événements de I'Etat, comment quelques tribus pasto-
rales et nomades auraient-elles pu transmettre leurs histoires
de familles, insignifiantes en elles-mémes, autrement que
verbalement, c’est-a-dire sous forme de légendes ? Pappelons-
nous que les tribus de cette espéce se montrent toujours
hostiles & 1'écriture, comme en font foi jusqu’a ce jour de
nombreuses tribus bédouines de la presqu’ile du Sinai, chez
lesquelles c’est une honte que de savoir écrire. Méme quand
I’écriture fut en usage, depuis Moise jusqu’a David, elle a sans
doute été rarement employée, et beaucoup de faits de la
vie nationale se seront propagés uniquement par tradition
orale.

20 Le caractére légendaire de ces récits ressort, en second
lieu, des proportions surhumaines attribuées au temps et a la
force, sans que pourtant on insiste aucunement sur le merveil-
leux. Ainsi la carriere des patriarches rappelle d’une maniére
frappante celle des héros, les années d’une vie couvrent une
époque entiére avant et méme aprés le déluge, et les périodes
sont indiquées en chiffres ronds, évidemment symboliques.
Cette facon de représenter le passé se retrouve jusque dans les
livres de Josué et des Juges.

3° Une troisicme preuve que nous avons affaire & des
légendes consiste dans les invraisemblances et les contradic-
tions qui s’étalent naivement dans maint endroit de la Genése.

Lorsque Cain construit des villes et craint la vengeance du
sang, lorsque toutes les espéces animales trouvent place dans
I’arche, lorsque toutes les montagnes sont couvertes de quinze
pieds d’eau & une époque ou 'Egypte etla vallée de ’Euphrate
portait déja des états civilisés, quand Abraham, pour qui la
naissance d’Isaac est un miracle, devient plus tard pére de
fils nombreux, quand Sara, qui rit de I'idée d’avoir un enfant
vu son 4ge avanceé, devient I'objet des poursuites d’Abimélec,



552 HERMANN SCHULTZ

etc., tout cela, dans une légende, est fort naturel et n’a rien
de choquant ; dans une histoire, ce serait surprenant et incro-
yable au plus haut degré. Cette maniére d’écrire n’est, il est
vrai, plus prédominante aprés Moise ; pourtant on en retrouve
souvent quelque trace dans ’histoire de la conquéte de Canaan
et dans les récits des temps antérieurs 4 David.

40 La présence de la légende est démontrée, en outre, par la
facon toute simple dont le ciel et la terre se confondent et le
spirituel devient sensible : procédé qui différe essentiellement
du récit poétique des visions et des songes. Cest & tort qu'on
en tire des conclusions dogmatiques, comme si Dieu avait été
en relations plus intimes avec un Jacob qu’avec un Lsaie ou
un Jérémie. Cetle forme se présente partout dans la Genese,
moins fréquemment plus tard jusqu’au temps de David.

5° Enfin la Genése rend témoignage & son caractere légen-
daire en ce qu’elle raconte le méme fait de différentes ma-
nieres; en ce qu’elle aime a rattacher & des noms propres
importants ou & des localités trés anciennes des récits qui ne
doivent leur origine qu’a ces noms; en ce quelle a coutume
de relier 'histoire du peuple, comme [’histoire d'une famille, &
des tableaux généalogiques. Ici le nom de Benjamin nous
semble fournir un exemple particulierement concluant. Dans
tous les morceaux les plus anciens, les membres de cetle
tribu sont nommés Bené-(ha)-Iemini, en parfaite analogie
avec la facon dont se désignent de nos jours les Bédouins, quel
(que soit d’ailleurs le sens qu’il faut donner au mot Iemini.
1l doit étre pris peut-étre simplement dans son acception géo-
graphique : en ce cas il indiquerait le sud, les Hébreux étant
considirés comme tournés vers le levant. Or, comme (d’apres
2 Sam. XIX, 21) cette tribu se rattache i la famille de Joseph,
Benjamin n’est évidemment qu'un héros éponyme.

Les raisons que nous venons d’exposer nous oblizent & voir
pour le moins des légendes dans les onze premiers chapitres
de la Genese; et sl nous soumettons & un examen plus appro-
fondi cet important passage, nous arrivons a la conviction
(que nous avons la, non une simple légende mals un mythe
proprement dit. A la vérité, de ces chapitres les trois premiers



MYTHE ET LEGENDE DANS L’ANCIEN TESTAMENT 553

seulement constituent un mythe révélateur, en ce sens qu’ils
nous offrent sous le manteau de la narration les pensées de la
vraie religion sur des phénoménes antérieurs & I’existence
expérimentale. Tout le reste est affaibli et ramené a la légende
par le procédé évhémeérique, tel que la sibylle juive et les
péres de I'Eglise l'ont appliqué & I'histoire des divinités
grecques. Nous n’avons ici que de trés vieux et trés obscurs
souvenirs concernant les quatre 4ges dumonde et I'industrie
des titans. Bornons-nous & ces trois premiers chapitres, en y
joignant le court mais remarquable fragment conservé Gen.
VI, 1-3.

Les récits décrivant la création, l'état primitif et- la chute
sont des mythes. Voicl nos motifs pour le croire :

1o Les détails extérieurs de la narration nous coulent, pour
ainsi dire, entre les doigts, dés que nous voulons les saisir et
les serrer de prés; il ne nous reste que les pensées religieuses.
C’est ce que font voir surtout, contrairement & leur intention,
les exégétes qui tiennent tout pour de ['histoire ; ils arrivent
exactement au meéme résullat que les partisans du systéme
raythique.

20 Si le contenu de ces récits est certainement propre a la
religion révélée, il n’est pas moins certain que par leur forme
ils se rattachent & un vaste cycle de mythes répandus chez
d'autres peuples. On a pu étre dans le doute a cet égard tant
(qu’on a vu dans Sanchoniathon, Bérose et le Boundehesh des
compilations postérieures faites sous l'influence de I’Ancien
Testament. Mais aujourd’hui tous ceux qui examinent sérieu-
sement les monuments écrits trouvés a Ninive sont obligés
de tenir Bérose pour un fidele expositeur des traditions de
son pays, lorsqu’il raconte la création du monde et le déluge.
Nous pouvons en conclure qu’il est ¢galement digne de foi
dans les récits qui n’ont pas encore recu la méme confirmation.

J° Les animaux parlants, les arbres merveilleux, etc., ne
sont pas mentionnés comme quelque chose de miraculeux
(ainsi que, dans la légende de Balaam, l'dnesse qui reprend le
prophete), mais comme (uelque chose de tout simple et qul
s'entend de soi-méme. Or il ne peut en étre ainsi la ou le narra-



5ok HERMANN SCHULTZ

teur croit raconter des faits réels (comme c’est le cas dans la
légende), mais 1a seulement ou il sait qu’il se meut dans un
domaine supérieur.

4> Nous avons dans la Bible elle-méme un double récit de
la création. Les idées religieuses restent bien les mémes, mais
les circonstances extérieures sont fort différentes: ce qui, na-
turel pour des mythes religieux, serait impossible pour des
histoires miraculeusement révélées. Evidemment il n’y a pas
12 une double intention (Absicht) du méme narrateur, mais
le double point de vue (Ansicht) de deux narrateurs par rapport
aux faits objectifs. Tout le régne animal, par exemple, est créé
I, 24, avant ’homme, et II, 19 sq. apres 'homme. L’herbe et
les arbres sont créés 1, 9 sq. longtemps avant '’homme; II, 5
il n’y a aucune verdure avant I’homme, et cela parce qu’il
manque encore, et les arbres sont plantés pour I’homme. La
terre est tirée de l'eau I, 9; 1I, 5 sq. elle a besoin d’étre
arrosée. Selon I, 27, V, 2. ’homme et la femme sont créés en-
semble ; selon II, 21 sq. la femme est créée aprés I’homme.
D’apres I, 29, les arbres et les herbes sont donnés tout de suite
4 ’homme pour sa nourriture ; d’apres III, 18, la manducation
de I’herbe est une punition, le fruit des arbres ayant été la
nourriture primitive de I'humanité. D’une maniére générale,
tout I'ordre des jours de la cosmogonie biblique est rendu im-
possible par cette expression du second narrateur : au jour
que Dieu fit la terre et les cieux. Nous laisserons de cote,
comme sans importance, des divergences de détail, ainsi celle
qui concerne les reptiles (I, 24-30, comp. II, 19 sq., 111, 1, 14).

Quant a Gen. VI, 1-3, ceux qui tiennent ce morceau pour
historique l'expliquent, soit en donnant & l'expression « fils
de Dieu » le sens d’hommes pieux ou de Séthites, soit en ad-
mettant de réels mariages entre les filles des hommes et les
anges ; mais Hupfeld a déja fait voir que ces deux interpréta-
tions sont attentatoires a la dignité de I'Ecriture sainte. Nous
montrerons plus loin la vraie signification de ce récit. Conten-
tons-nous de dire ici qu’il est paralléle a III, 22, et a pour but
de répondre & cette question : Comment la mort esi-elle entrée
dans le monde? Il explique lintroduction de la mort par



MYTHE ET LEGENDE DANS L’ANCIEN TESTAMENT 5d5

I'idée de l'ingérence d’étres d’un rang supérieur, qul pous-
sent ’humanité a sortir de sa position naturelle, de l'état qui
lui a été assigné par la volonté de Dieu. Tout ce récit, plus
rapproché du domaine naturel que le chapitre I[I de la Genése,
n’est pas sans quelque analogie avec celui qui fait remonter la
tentation au serpent, et qui attribue & 'homme l'ambition de
devenir semblable & Dieu. Au reste, 'indication chronologique
donnée par les premiéres lignes montre qu’'on n’a pas mis ce
passage & sa vraie place : il devrait se trouver & l'origine de
I’histoire humaine, ainsi certainement avant les chapitres IV et
V. Semblable au torse instructif, seul reste d’une antique statue,
ce morceau nous fait voir dans quelle direction le mythe he-
braique se serait développé, s’il n’etit été complétement doming
par les pensées les plus élevées de la religion d’lsraél. L’esprit
révélateur a d’ailleurs laissé une trace de sa présence dans le
jugement si sévére qui v est porté sur une conduite contre na-
ture. A cette place et sous sa forme actuelle, on peut dire que
ce fragment est sans relation organique avec les autres repré-
sentations religieuses de la Genése.

Voici donc notre conclusion. La Genése est le livre de la
légende sacrée, introduite par le mythe. Les trois premiers
chapitres renferment un mythe révélateur de l’espéce la plus
importante, les huit chapitres suivants sont des éléments my-
thiques qui tournent plutot & la légende. D’Abraham & Moise
regne la légende pure, parsemée de quelques détails mythiques,
qui sont devenus presque méconnaissables. De Moise & David
nous avons l'histoire & laquelle se mélangent encore un grand
nombre d’éléments légendaires. Depuis Devid la narration est
historique et ne contient plus d’éléments mythiques, si ce n’est
dans la proportion ou il s’en trouve partout chez les historiens
de Pantiquité. Dans le Nouveau Testament nous ne rencontrons
nulle part de mythe proprement dit. Les passages auxquels on
a donné ce nom ne contiennent que des germes de légende
sacrée, dont les récits évangéliques pouvaient difficilement étre
tout & fait indemnes, le christianisme ayant pris naissance dans
les couches populaires d'une société étrangére a la culture
scientifique.



Hob HERMANN SCHULTZ

M. Hermann Schultz revient & la question du mythe lorsqu’il
recherche les origines de la religion hébraique, et ses rapports
avec le polythéisme et I'idolatrie des autres races sémitiques.
Nous limitons notre traduction au point spécial qui nous
occupe.

Alttestamentliche Theologie.
Seconde et troisiéme édition, chapitre IX, § 11 a, pages 117-122.

Au premier abord, la présence avérée d’éléments mythiques
proprement dits dans I’Ancien Testament parait constituer
une grave difficulté. Il est vrai qu'une certaine exégése se tire
commodément d’affaire sans notre explication, en niant pure-
ment et simplement le fait, c’est-hA-dire en transtormant les
récits mythiques en histoire réelle. Mais celui qui, aprés avoir
étudié 'histoire primitive de quelques autres peuples, aborde
la Genese avec l'impartialité d’'un véritable historien dédai-
gnera de recourir & ce procédé sommaire et superficiel. Il
avouera certainement qu’il a sous les yeux des réminiscences
de la mythologie primitive des Sémites, et que bien plus tard,
pendant la période mosaique, divers éléments mythiques pro-
venant d’autres groupes ethniques, surtout de la Chaldée et
de la Phénicie, se sont encore mélés & la légende populaire des
Hébreux. Pour plusieurs morceaux il sera naturellement diffi-
cile de dire lequel de ces deux cas s’est réalisé.

Lesvieux registres généalogiques de I'époque antédiluvienne
ne sont ni légendaires ni historiques; nous les croyons my-
thiques. L’état actuel de la philologie comparée ne permet sans
doute plus d’établir un rapprochement direct entre Tubal-
cain et Vulcain, Jubal et Apollon, Noé et Jacchos. Mais la
naissance de ces anciens noms, avec la mention des inventions
qui leur sont attribuées, ne peut s’expliquer que si nous ad-
mettons des étres mythiques changés en personnages réels.
I’évhémérisme se perd dans la nuit des temps ; c’est un pro-
cédé fort naturel partout ou les représentations mythiques
perdent dans la conscience du peuple leur terrain et leur signi-
fication. Ce serait assurément aller trop loin que de rattacher,



MYTHE ET LEGENDE DANS L’ANCIEN TESTAMENT 557

sans autre, & ces noms antiques tout un systeme de dynasties
de dieux, comme le fait Ewald. Mais Hénoc et ses trois cent
soixante-cinq ans de vie, Lémec et ses deux femmes, sont des
figures mythiques dont on découvre aisément le sens (la pa-
renté des chapitres IV et V montre en effet I'origine de ces
races); Cain et Tubalcain portent des noms qui indiquent déja
leurs attributs; et beaucoup plus tard le nom de Gad, par
exemple, est incontestablement un souvenir mythique, comme
cela ressort de la comparaison de Gen. XXX, 41, avec d’autres
passages de I’Ancien Testament (Esa. LXV, 11; Jos. XI, 17;
XII, 7). La mention d’Obed Edom (2 Sam. VI, 10, 12) prouve
que le nom d’Edom appartient également a la mythologie. Et
la fille de Jephté, cette vierge dont les femmes de Galaad pleu-
rent chaque année l'immolation dans une solennité de quatre
jours, n’est assurément pas une simple mortelle, quel que soit
le charme touchant du récit qui rattache son histoire a la tra-
dition du tragique héros qui fut son pere (Juges XIII, sq.).
Nous retrouvons un fond tout a fait mythique derriére le
singulier récit de Gen. VI, 1-3. Il est certainement question
ici du mariage d’étres surhumains avec des femmes terrestres.
Il est vrai qu'on a essayé de ramener le fait & des proportions
naturelles en entendant par « fils de Dieu » les hommes de la
race religieuse des Séthites, et par « filles des hommes » les
femmes de la tribu de Cain; ainsi I'impiété amenée & son
paroxysme aurait rendu le déluge nécessaire. Nous faisons
abstraction du fait, évident pour tout homme qui examine
scientifiquement la Genése, que ce morceau ne sait rien de
Cain, ni de Seth, ni de leurs descendants; car s'il occupe sa
place actuelle, c’est par la raison qu’il n’y avait pas moyen de
Pintercaler entre Gen. II, 4 b, et la fin du chap. IV. Mais,
méme en le laissant ou il est, une exégese sérieuse ne peut
pas lui donner un sens pareil. Par le substantif collectif
DINRM, quand il n’est pas plus spécialement déterminé, nous
ne pouvons absolument entendre autre chose que l'espéce
humaine comme telle. Aussi lorsqu’il est raconté que ces
hommes se multipliérent et qu’il leur naquit des filles, sans
qu’il soit fait d’ailleurs entre celles-ci aucune différence morale



558 HERMANN SCHULTZ

ou généalogique, ces « filles des hommes » ne sont assurément
pas des descendantes de Cain ou de Seth, ou des personnes
de la classe indigente ; ce ne peuvent étre que des jeunes filles
appartenant a la race humaine. S'il s’agissait d’une classe
spéciale de I’humanité, il nous serait encore plus facile d'y
voir les pauvres, la masse du peuple, en opposition aux puis-
sants, aux « seigneurs » ('\zj’;jl), que la race cainite qui se dis-
tinguait par sa force, sa puissance et ses talents artistiques
(IV, 17 sq).

Les « fils d’Elohim » ne peuvent pas davantage éire des
hommes. Lorsque, en effet, certains hommes recoivent ce
titre, ce ne sont que des enfants adoptifs, nés en vertu de la
grice, et nommeés ainsi par suite d’'un rapport rédempteur
(Heilsverhdltniss). Le rol d’Israél et le peuple lui-méme sont
désignés de cette facon. Mals sl nous avions icl un cas ser-
blable, c’est 71777, le nom spécial du Dieu de la rédemption,
qui serait certainement employé. Le terme « fils d’Elohim »
pourrait étre un prédicat honorifique; il ne saurait désigner,
comme tels, une certaine classe d’hommes. En revanche, 'ex-
pression « fils de Dieu » est d’'un emploi courant dans ’Ancien
Testament pour désigner les puissances célestes qui, participant
a la nature d’Elohim, sont élevées au-dessus de la chair et de ses
faiblesses. Si méme cette expression pouvait s’appliquer aux
hommes de Dieu, il resterait encore a prouver que les Séthites
étaient pieux et les Cainites impies. Le pieux Hénoc, descen-
dant de Seth, est cité, ainsi que Noé€, comme une exception.
Qui démontrera que le Cainite Hénoc n’était pas également un
juste, ou que le Séthite Lémec n’était pas aussi méchant que
son homonyme cainite ? Nous ne possédons que deux fragments
d’une seule et méme tradition, fragments dont des écrivains
différents ont fait un diftérent usage. 1l est en outre rapporté
que ces fils de Dieu épousérent des filles d’hommes, & savoir
celles qu’ils choisirent. Sinul ne put les en empécher, ils étaient
donc les plus forts. Mais comment ce trait cadre-t-il avec le
chant de vengeance de Lémec, et en général avec ce que nous
savons de la puissance de la famille cainite ? Il est patent enfin
que le narrateur, — ou du moins le plus récent des narra-



MYTHE ET LEGENDE DANS L’ANCIEN TESTAMENT 559

teuars, — veut rattacher & ces mariages le souvenir primitit
d’une race de géants. Or ce but n’est atteint que s’il est ques-
tion d’étres surnaturels s’alliant & des vierges humaines.

Ainsi la plus ancienne interprétation de ce fragment se
trouve étre aussi la plus juste. Nous sommes frappé par la res-
semblance de ce récit avec l'idée paienne de demi-dieux ayant
pour peéres des dieux et des femmes pour méres. Ceux qui
veulent absolument voir ici un fait réel se condamnent &
ne rien comprendre & la plus vieille histoire religieuse de
I’humanité ; elle demeure pour eux un livre scellé. Nous
sommes donc contraint de reconnailre que ce passage mys-
térieux nous a conservé une tradition primitive et mythique.

Gen. XXXII, 23 jusqu’a la f{in, me semble étre un ancien
récit du méme genre. Jacob lutte avec un homme qui disparait
4 'aurore en refusant de se nommer, mais en le blessant phy-
siquement avant de le quitter. Si les récits de Sanchoniathon
ne sont pas tout a fait indignes de confiance, nous avons la
également un mythe commun & plusieurs peuples sémitiques,
et qui s’est mélangé avec la légende hébraique. Je ne m’arréte
pas aux cas analogues, ayant déja mentionné l'influence que
les mythes chaldéens concernant la création et le déluge ont
exercée sur les premiers chapitres de la Genese. Je me bor-
nerai a rappeler ici Ex. IV, 24, ot le rétablissement de la cir-
concision est raconté de la maniere la plus remarquable.

Ces éléments 1nythiques de la tradition religieuse des
Hébreux seraient totalement incompreéhensibles, si la religion
d’Israél n’avait pas grandi sur le sol d’une religion naturaliste,
et n’était pas restée longlemps, sans scrupule, ouverte
a ses traditions et & ses idées. D’autre part, si la religion
hébraique ne s’était pas séparée de celle des Sémites avant
que celle-ci devint, & proprement parler, une religion savante
(Kulturreligion), on ne comprendrait pas davantage que ce
trésor mythique se fut laissé pénétrer par les principes de la
religion supérieure et se trouvit renfermé dans des limiles
aussl étroites. Et si ’esprit qui caractérise la religion israélite
n‘avait pas poussé de bonne heure aux résultats que nous trou-
vons réalisés dans I’Ancien Testament, un pareil assujettisse-



560 HERMANN SCHULTZ

ment des éléments d’une religion de la nature serait inconce-
vable. D’aprés toutes les analogies historiques, c’est bien
plutot le contraire qui aurait eu lieu. Partout ol les éléments
mythiques ne sont pas devenus les porteurs d’idées reli-
gieuses tout & fait pures, nous les trouvons au moins complé-
tement dépouillés de leur caractére primitif, et alliés & un
monothéisme en voie de spiritualisation. Il faut étre un savant
accoutumé & sonder les antiquités pour découvrir des traces de
mythe dans les vieilles généalogies, qui aux yeux du peuple
n’avaient rien de mythologique. Les fils de Dieu dont nous avons
parlé ne sont nullement des divinités rivales de I'Eternel : ce
sont des étres soumis a4 sa toute-puissance, et dont le crime
contre nature voue I'’humanité & la destruction, tandis que la
légende paienne voit dans des conceptions semblables le point
culminant de la gloire humaine. L’adversaire avec lequel
Jacob eut & lutter n’est pas directement le Dieu unique : c’est
un étre céleste, un ange par lequel Dieu se manifeste ; et le
récit qui nous le présente ne réclame pas de notre part plus
de crédulité que I'une ou l'autre des Innombrables légendes
(qui se sont propagées au sein du christianisme. Nous pourrions
ajouter que nous touchons ici de bien pres & l'allégorie, et a
une allégorie qui conduit & un cercle de pensées religieuses
singulierement belles et fécondes. Quant aux vierges et aux
héros du livre des Juges, nul Israélile ne pouvait y reconnaitre
les figures palies et effacées des divinités sémitiques.

Ainsi les quelques restes de mythe que nous trouvons dans
I’Ancien Testament servent, par leur présence méme et par la
forme sous laquelle ils y ont élé conservés, & corroborer notre
sentiment quant & 'origine de la religion des Hébreux.

Pour la traduction,

CHARLES BYSE.



	Mythe et Légende dans l'ancien testament

