
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1886)

Artikel: Mythe et Légende dans l'ancien testament

Autor: Schultz, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379394

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379394
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MYTHE ET LEGENDE

DANS L'ANCIEN TESTAMENT
PAR le

Dr HERMANN SCHULTZ

A la demande de la rédaction nous avons traduit, aussi

exactement que nous en avons été capable, les passages que
M. Hermann Schultz consacre à la légende et au mythe dans

sa Théologie de l'Ancien Testament. Ce consciencieux et remarquable

ouvrage n'a pas trouvé de traducteur français, mais

nous en avons rendu compte d'une manière assez détaillée
dans cette Revue (année 1873, Nos 2 et 3). Pas plus qu'alors
nous n'entendons aujourd'hui nous rendre solidaire de toutes
les opinions du professeur de Göttingen. Mais, de l'aveu de tous,
son point de vue est digne d'un sérieux examen.

Une preuve de la haute valeur de ce livre nous est fournie

par le fait que deux nouvelles éditions ont déjà suivi la
première. La deuxième *, ramenée à un seul volume et complètement

retravaillée, dénote dans la pensée de l'auteur un
mouvement qui sera généralement considéré comme un progrès.
Frappé toujours davantage de l'obscurité qui plane sur l'époque

de la composition de beaucoup de morceaux, M. H. Schultz
ne s'est plus senti autorisé à faire du mosaïsme et du prophétisme

deux périodes distinctes. Il a donc réuni en un tout les

dées morales et religieuses qui font la richesse d'Israël
jusqu'au temps d'Esdras, quitte à suivre dans le détail, là où cela

1 Frankfurt am Main, Heyder & Zimmer, 1878.



MYTHE ET LÉGENDE DANS L'ANCIEN TESTAMENT 541

lui a été possible, leur développement historique. Sans adopter
la méthode de Kuenen et de Thiele, il a profité largement des

savantes recherches de ces théologiens, ainsi que de celles

d'Ewald, Œhler, Duhm, Riehm, Wellhausen, Guthe et Wendt.
La troisième édition ', devenue nécessaire au bout de peu

d'années, est une simple réimpression de la seconde. C'est ce

texte revisé et parfois augmenté qui sert de base à notre
traduction.

Alttestamentliche Theologie.

Seconde et troisième édition, chapitre III, § 3, pages 25-39.

Nous ne nous étonnerons point de trouver, dans les deux

Testaments, des livres narratifs qui offrent peu de sécurité
à titre de sources historiques, qui même, effaçant les
couleurs primitives, racontent le passé au point de vue de l'époque

où ils ont été composés. Cela ne nous fera pas méconnaître

le fait que ces livres sont, aussi bien que les autres parties

de notre canon, produits par l'esprit de la révélation,
auquel ils rendent témoignage à leur manière. Nous ne les
regarderons pas comme moins importants pour cela, car ils n'en sont

pas moins des documents; seulement ce sont des documents
du temps de leurs auteurs, et non de l'âge dont ils parlent.
Mais ici se pose une question plus difficile. Y a-t-il, dans nos
deux recueils sacrés, des livres narratifs dont le contenu ne
soit plus historique, mais doive être tenu pour mythique ou

légendaire? Cette question se présente surtout au sujet de l'Ancien

Testament, mais elle intéresse à un haut degré tout le

champ des recherches bibliques, et nous sommes d'autant plus
obligés de l'envisager en face qu'on l'a traitée de nos jours d'une
manière aussi passionnée que superficielle.

Nous ferons observer, tout d'abord, que les mots mythe et

légende n'ont pas un sens absolument fixe. Otfried Müller
remarque déjà que « la distinction entre mythes historiques et

mythes philosophiques, à laquelle on attribuait jadis une si

1 Göttingen, Vandenhoek & Ruprecht, 1885.



542 HERMANN SCHULTZ

grande valeur, est relativement peu utile. » Il est certain que
la légende ne se rencontre presque jamais pure de tout
mélange avec des éléments mythiques. S'il fallait suivre George,
et n'appeler mythe que les légendes où l'idée s'exprime
nettement, tandis que les légendes proprement dites exprimeraient

une idée fausse, il n'y aurait dans la Bible aucune légende,
mais tout au plus des mythes. S'il fallait au contraire, avec
Marheinecke, regarder le mythe commele vêtement d'une simple

opinion, par opposition au symbole qui représenterait la

vérité, nous ne pourrions reconnaître aucun mythe, mais nous
devrions voir seulement des symboles dans la parfaite religion
révélée. Aussi, sans nous arrêter aux diverses acceptions qu'on
a pu donner de ces termes, voulons-nous essayer de déterminer,

aussi exactement que possible, d'après la nature des choses,

le sens de ces deux expressions, heureux de nous trouver
d'accord, quant à l'essentiel, avec les définitions de Welcker.

Commençons par la légende.
Partout où un peuple passe des brumes de sa période

préhistorique à la lumière de l'histoire, il se trouve porteur
d'une légende nationale qui constitue un de ses trésors spirituels

les plus précieux. Les origines du peuple, la figure des

ancêtres, l'éveil de l'esprit national, les premières actions

d'éclat, tout cela n'est pas conservé dans des récits strictement
historiques, — impossibles à des époques aussi reculées, —
mais se trouve transmis par des chansons, des narrations
poétiques, des proverbes, inspirés par le patriotisme de la tribu.

Nous nommerons légende (Sage) toute tradition orale

qui précède les narrations écrites. Une couronne de fictions
involontaires environne les pères de la nation et les lieux
illustrés par leurs exploits. On ne saurait parler ici de tromperie

ni de mensonge. L'esprit de la nationalité fait revivre les

héros des temps primitifs et leur communique une immortelle
jeunesse. La légende a toujours à sa base une donnée historique

; mais, tandis que la critique doit rechercher le noyau
historique de l'histoire falsifiée par l'inintelligence ou la mauvaise

foi, la légende se présente à nous comme un tout où il
est impossible de distinguer le fond de l'ornement, comme un



MYTHE ET LÉGENDE DANS L'ANCIEN TESTAMENT 543

fait historique d'une nature spéciale, et même un fait des plus
importants. Il est facile cependant de reconnaître son vrai caractère;

c'est à titre de légende qu'elle veut être aimée et jugée;
elle ne prétend nullement au mérite de l'historicité. Les figures
et les chiffres y revêtent des proportions surhumaines ; le ciel et

la terre cessent d'être séparés comme dans les temps historiques ;

la vraisemblance, la chronologie, les lois du développement,
passent à l'arrière-plan ; surtout les principaux personnages
deviennent des incarnations, des types de la nationalité et de

sa mission providentielle. Ainsi la légende nous permet de

plonger nos regards dans le cœur même d'un peuple, d'y voir
à l'œuvre les forces cachées, les aspirations puissantes qui
façonneront son existence historique. Le caractère distinctif
des Grecs ou des Germains se trouve en effet imprimé d'une
façon beaucoup plus saisissante dans un Ulysse et un Achille,
un Sigfried ou un Hagen, que dans les personnages réellement
historiques de ces deux peuples. Aussi la légende nous donne-
t-elle l'impression que nous avons affaire à des êtres de chair
et de sang, plus vivants que les héros de l'histoire.

Comme tous les autres, le peuple israélite a dû conserver ses

plus anciens souvenirs, non par l'histoire, mais par la légende;
autrement il lui manquerait un des plus nobles signes de la
nationalité. Si ce fait a été fréquemment méconnu, la cause en
est dans l'idée préconçue que les écrits bibliques, vu leur
caractère sacré, ne pouvaient pas renfermer d'éléments
légendaires, mais devaient nous transmettre, sur les âges primitifs,
une connaissance historique acquise par quelque moyen
miraculeux. Cette conception n'a pas le moindre fondement dans le

point de vue que nous avons développé concernant l'inspiration

et la canonicité de ces écrits. Comment, en effet, l'esprit
de la religion véritable, qui remplissait les auteurs sacrés, leur
aurait-il communiqué une connaissance exceptionnelle des

événements du passé Jamais du moins, sur le terrain de notre
expérience, une mesure croissante de cet esprit n'a eu pour
résultat une plus grande certitude dans le domaine de
l'histoire. Une pareille imagination détruirait d'ailleurs totalement
la notion de documentation (Urkundlichheit). Dans cette hypo-



544 HERMANN SCHULTZ

thèse, un homme de notre temps, rempli du Saint-Esprit,
serait en état d'écrire une biographie de Jésus aussi bien qu'un
apôtre, et cela sans recourir à aucun document. La question
de savoir si l'auteur du quatrième évangile a été un témoin
oculaire perdrait, par exemple, tout intérêt; car un chrétien
du second siècle pourrait être, pour les détails de la vie du

Christ, un témoin aussi sûr que l'apôtre saint Jean. Encore ces

exemples sont-ils moins invraisemblables que la supposition
que les auteurs des sources de notre Pentateuque aient donné,
vers l'époque de David, une description vraiment historique de

l'humanité avant Noé, du déluge, de l'âge patriarcal.
Cette représentation romanesque provient donc de l'idée

que la légende ne saurait servir d'organe à la révélation, idée

que nous repoussons comme un préjugé dénué de toute
vraisemblance. Voici les raisons de notre sentiment :

1° Si l'histoire se prête au rôle d'instrument de la révélation,

ce n'est point parce qu'elle reproduit fidèlement la réalité :

à cet égard, nos livres canoniques diffèrent entre eux quant
au talent, à la position des écrivains et aux sources dont ceux-
ci se sont servis; et ils sont tous-distancés de bien loin, en fait
d'exactitude, par les récits diplomatiques de la science contemporaine.

Ce n'est point non plus parce qu'elle raconte les

aventures du peuple de la révélation. Josephe, historien juif,
ne mérite nullement de prendre place dans le canon, et une
histoire d'Israël écrite par Tacite ne pourrait, quelle que fût
d'ailleurs son excellence, être mise au rang de nos livres
saints. L'histoire elle-même ne devient capable de transmettre
la révélation qu'à la condition de nous faire assister immédiatement,

par le moyen de documents authentiques, au développement

de la religion révélée, ou de nous apporter un degré
supérieur de cette religion en donnant sa propre explication
des faits passés, c'est-à-dire en les considérant au point de vue
de l'esprit de la révélation. Or ce dernier cas peut se réaliser
tout aussi bien pour la légende.

2° Le Saint-Esprit exclut assurément la fraude et l'imposture.

Il ne rend pourtant pas impossibles certaines formes
littéraires qui peuvent nous répugner aujourd'hui, mais qui



MYTHE ET LÉGENDE DANS L'ANCIEN TESTAMENT 545

paraissaient parfaitement licites à ces époques reculées, ainsi
l'histoire à tendance de la pseudonymie. Nous ne devons en
effet jamais juger de telles questions qu'à la mesure de la
moralité d'une période déterminée. L'antiquité tout entière, loin
de chercher à réaliser notre façon d'écrire l'histoire, ne l'a pas
même connue. Les anciens tenaient beaucoup moins à raconter
les événements passés avec une fidélité minutieuse qu'à
présenter et à répandre à leur occasion de grandes pensées, des

vérités dont ils étaient convaincus.
Le Saint-Esprit exclut encore moins l'ignorance et l'erreur

par rapport aux objets de l'expérience. Car le même Esprit
qui a été plus tard accordé aux vrais chrétiens (il n'y en a pas

deux) n'a pas fait de Luther un savant naturaliste, tel que
Humboldt ou Laplace, ni mis saint Augustin à la hauteur d'un
Salluste, d'un Thucydide ou d'un Grimm au point de vue de

l'histoire et de la philologie. Toute connaissance du monde de

l'expérience a pour fondements l'observation perspicace et

patiente, la critique rigoureuse des éléments obtenus par cette
observation, enfin leur intelligente organisation. Or l'esprit de

la révélation n'illumine que la vie religieuse et morale; il
donne conscience de la volonté divine. C'est pourquoi il fait
voir les phénomènes sous un nouveau jour, et produit une

interprétation spéciale et directement religieuse de la nature et
de l'histoire dans leur ensemble. La finesse de son tact historique

n'a point appris à Tacite à reconnaître les voies de Dieu

et le centre de l'histoire humaine dans la personne et l'œuvre
de Jésus de Nazareth. Le génie d'Aristote, appliqué à l'observation

de la nature, ne lui a fait prononcer aucune parole
comme celles-ci : « Que la lumière soit! » « Les cieux proclament

la gloire de Dieu. » D'autre part, l'Esprit-Saint ne peut
pas directement augmenter ou purifier les connaissances qui
sont le produit de l'expérience humaine. Il n'exclut donc pas
l'erreur et l'ignorance ; il n'empêche pas qu'un écrivain ne

pense donner de l'histoire là où il ne transmet qu'une
légende.

3° Etant une expression naturelle et légitime de l'esprit d'un
peuple, du mandat providentiel dont ce peuple a conscience,

THÉOL. ET PHIL. 1886. 36



546 HERMANN SCHULTZ

la légende peut parfaitement être une des formes sous

lesquelles la religion de la révélation se rend témoignage. C'est

alors une légende sainte. La légende se forme toujours sous

l'influence des convictions et de la critique des hommes en

qui réside au degré le plus élevé la faculté créatrice particulière

à la nation. Aussi la légende d'Israël a-t-elle dû prendre
naissance ou consistance dans l'intelligence des hommes de

Dieu, des prophètes qui, pénétrés de l'esprit vraiment
national, étaient les porteurs de la religion spirituelle et préparaient

son ère de perfection, inaugurée plus tard par Jésus-

Christ. Elle sera donc une légende sainte, servant d'introduction
naturelle à l'histoire sainte.

4° Nous irons jusqu'à dire que la légende est plus propre
que l'histoire elle-même à devenir l'organe du Saint-Esprit.
Car dans l'histoire chaque figure n'exprime que d'une façon

incomplète et approximative l'idéal que l'esprit national tend à

réaliser. Dans la légende au contraire c'est cet esprit lui-même

qui crée les figures, leur donne la vie et leur imprime son
cachet. Elles deviennent ainsi des caractères typiques, des

modèles, et montrent revêtu d'une inaltérable beauté le peuple
au sein duquel agit l'esprit de la révélation. Aussi les traits qui
distinguent Israël, en sa qualité de peuple de la révélation, ne
sont-ils reproduits par aucun personnage historique d'une
manière aussi nette et aussi vivante que dans les légendes
patriarcales. Abraham est plus instructif, au point de vue de la
révélation de l'ancienne alliance, que tous les rois, de Saiïl à

Sédécias; en Jacob-Israël le véritable Israélite est dépeint sous
des couleurs plus réelles et plus frappantes que dans aucune
figure des livres des Rois ou des Chroniques. Là est le secret
de la valeur extraordinaire que la légende des patriarches
conserve jusqu'à maintenant pour l'édification.

La légende ne peut naturellement nous donner aucun
renseignement sur le développement religieux du temps dont elle
parle; mais pour le temps où elle s'est fixée elle fournit à

l'histoire sacrée les informations les plus précieuses. Nous

pouvons, quant à l'essentiel, souscrire à ces lignes d'Ewald :

« La légende tient par ses racines à l'histoire, sans être de



MYTHE ET LÉGENDE DANS L'ANCIEN TESTAMENT 547

l'histoire proprement dite; elle a une nature propre et une
valeur toute particulière. La légende hébraïque a tout le
charme des légendes des peuples plus civilisés de l'antiquité,
et elle y joint son privilège spécial : elle est toute pénétrée et

comme portée par l'esprit d'une religion supérieure, et elle
sert parfois de vase à des vérités d'une grande importance. »

Passons maintenant au mythe.
Comme l'histoire sort de la légende, ainsi toute doctrine est

contenue en germe dans le mythe, c'est-à-dire dans le récit
composé dans les temps primitifs pour servir d'expression à

des pensées spéculatives. Tandis que dans la parabole une
idée suprasensible, acquise préalablement, est librement
revêtue d'une forme imagée, pour le mythe la forme et le fond
naissent en même temps et par un procédé involontaire ; le

tout se présente complet du premier coup, comme un fait. Les

mythes et les symboles primitifs sont donc, comme dit Welcker,
c< certaines formes de perception interne ou de connaissance

générale, qui servent de moyens et d'instruments pour
l'intelligence sensible et spirituelle des choses religieuses. Moins
inventés que trouvés, ils sont toujours simples et frappants, et font
une telle impression de nécessité intérieure qu'on est disposé
à les tenir pour sacrés. Dans les symboles de ce genre le sens

parle immédiatement, par l'objet extérieur ou par l'histoire, à

ceux qui regardent ou écoutent, comme il a été tout d'abord
immédiatement affecté en eux... Le mythe est toujours un tout,
ne fût-ce qu'un tout à l'état d'embryon ; il est donné ou inspiré
en une fois, par opposition à ce qui est fait ou réfléchi. »

Au delà de l'histoire et de la légende commence le domaine
de ce qui n'est compréhensible que pour la foi. Aussi le mythe,
qui représente dans une narration ce que la foi a saisi, est-il
une introduction à la légende, une sorte de prèlégende (Vor-
Sage) racontant la création et le développement idéal de

l'homme, exposant la signification de sa nature sensible et

spirituelle. Il se rapproche ensuite de la légende, mais, il est

vrai, en s'affaiblissant par la forme évhétnérique, c'est-à-dire,
en transformant en héros, avec leurs joies, leurs souffrances
et leurs luttes, les antiques divinités et les phénomènes natu-



548 HERMANN SCHULTZ

reis dans le sens où les comprenait la religion de la nature.
Puis il reprend l'histoire de l'humanité pour la faire aboutir à

son but final, et ferme ainsi la perspective. On le conçoit,
l'époque où se forment les mythes ne se termine pas, comme
le pense Otfried Müller, au moment seulement où la

philosophie et l'histoire commencent à avoir une existence séparée

(c'est l'époque de la formation des légendes qui généralement
se termine alors) ; la formation des mythes cesse à l'époque
où les religions, surtout les religions de la nature, cessent de

s'épanouir et de se modifier en toute liberté, en vertu de leur
vitalité propre. Quand la religion, déjà achevée et cristallisée,
devient un mystère entre les mains des prêtres et des scribes,
il peut bien y avoir un développement factice des récits my
thiques, mais aucun mythe nouveau n'est créé. Comme Max

Müller l'a très justement observé, la naissance des mythes
correspond chronologiquement à la naissance des langues.

Ces mythes, ordinairement unis d'une manière indissoluble
aux légendes nationales, ont souvent été tout d'abord la

propriété commune de races qui plus tard se sont divisées en

plusieurs rameaux ; mais nous les rencontrons sous diverses

formes, suivant le caractère et le développement religieux des

peuples qui les ont conservés. Le mythe est, en effet, « capable

d'extension et d'ornementation; il peut se greffer sur un
autre mythe, s'amalgamer ou se fondre avec lui. » Ainsi compris,

les mythes sont au nombre des principales richesses des

peuples primitifs ; nous y rencontrons dans sa plénitude
l'enfance de l'esprit humain, en même temps que la maturité d'une
époque où l'on considérait sans erreur un petit nombre de

grands objets.
Qu'à cet égard aussi Israël ne soit pas sorti pauvre et sans

patrimoine du sein de la grande famille de peuples à laquelle
il appartenait, c'est ce qui se conçoit aisément, comme il est
naturel que sa langue et ses mœurs ne datent pas de son
existence particulière, mais aient été alors modifiées seulement
par son esprit national. Ici encore les théories du canon et de

l'inspiration des livres saints ne fournissent nul motif valable
pour nous faire affirmer a priori qu'aucun mythe n'a pu être



MYTHE ET LÉGENDE DANS L'ANCIEN TESTAMENT 549

admis dans l'Ecriture. Comme les conceptions primitives
concernant l'origine du monde et de l'humanité se sont conservées
chez chaque peuple sous une forme particulière, en rapport
avec son génie religieux et moral, l'esprit de révélation, qui
portait et transformait sans cesse la religion des Israélites, a

fort bien pu s'approprier ces mythes communs à la race, et
les purifier en les pénétrant d'idées vraies et permanentes,
des idées de la foi à l'égard de Dieu, de l'homme et de l'univers.

Si même ces récits mythiques ne sont parvenus au

peuple d'Israël que lorsque sa religion était en pleine vigueur
(plusieurs en effet ne sont peut-être arrivés à sa connaissance

que sous le règne de Salomon), nous nous étonnerons d'autant
moins que cette religion, dans toute sa puissance, ait accueilli
et se soit assimilé cette matière avec une grande rapidité. Pour

que cela ne fût pas possible, il faudrait que la religion israélite,
parvenue au terme de son développement et désormais privée
d'élan, dans le sentiment de son impuissance, se fût déjà
interdit l'acceptation de tout élément nouveau.

A supposer que des mythes se soient introduits de cette
manière, il a dû leur rester les contours généraux de leur forme

originelle, quelque chose qui rappelle leur parenté avec les

récits analogues d'une nationalité plus large. Mais nous devons

nous attendre également à ce que la particularité religieuse
d'Israël tranche d'autant plus nettement sur tout ce qui lui est

étranger. L'esprit qui a créé la religion d'Israël, — non point
l'esprit naturel du peuple, mais l'esprit de la vraie religion,
lequel se rend témoignage et se révèle en lui, — a certainement

dû transformer d'une façon radicale le contenu de ces

récits symboliques, les purifier de leurs erreurs et en faire

quelque chose de tout nouveau. C'est ainsi que le mythe
devient partie intégrante de la révélation, mythe révélateur
(Offenbarungsmythus). Nous trouvons chez les Perses, les

Indous, les Phéniciens, et surtout chez les Chaldéens, des

mythes qui offrent incontestablement de remarquables ressemblances

avec les narrations bibliques. Mais, religieusement
parlant, le contraste est aussi sensible qu'entre le paganisme
et la religion révélée. Dans l'Ancien Testament le mythe est



550 HERMANN SCHULTZ

« régénéré par la force créatrice de la libre révélation du Dieu

vivant. » (Riehm.)
Or, de tous les moyens d'exposition que possède la vraie

religion, le mythe révélateur est le mieux approprié à son but.
Il est supérieur à tous les morceaux narratifs. Il a en même

temps l'avantage de pai 1er directement au cœur, par son
enfantine et merveilleuse beauté qui recouvre des trésors de

sagesse et de vérité. Pour l'esprit profond il est profond ; pour
l'enfant il paraît gracieux et intelligible ; c'est le joyau de l'Ancien

Testament. Il en est naturellement autrement, là où l'on
rencontre quelques restes de mythologie étrangère et naturaliste,

dispersés et comme égarés au milieu des légendes nationales,

affaiblis en outre par l'évhémérisme1, non assimilés par
la religion véritable et dépourvus de toute vie propre. De tels

fragments ont peu de valeur religieuse, et, comme éléments
de la légende populaire, ils ne seront examinés qu'en seconde

ligne par la théologie biblique. Quant aux mythes que le peuple
d'Israël s'est assimilés et qu'il a façonnés avec indépendance,
elle cherchera à en extraire le contenu religieux, mais naturellement

sans y voir autre chose qu'un témoignage sur l'état
religieux du pays à l'époque de leur assimilation.

Nous nous sommes jusqu'ici borné à dire qu'on peut
s'attendre et même qu'on doit s'attendre à trouver avant l'histoire

sainte, en analogie avec toute autre histoire nationale,
une légende sacrée et un mythe révélateur. Il nous reste à

constater dans les plus anciennes portions du canon hébraïque
la réelle présence d'éléments pareils : tâche aussi aisée pour
l'observateur impartial qu'elle est impossible aux théologiens
qui, par suite de leur position dogmatique, n'admettent aucune
vraisemblance historique sur le terrain des saintes Ecritures.
Nous allons simplement indiquer, l'un après l'autre, les divers

arguments qui appuient notre point de vue.
1° La première preuve du caractère légendaire des récits

antémosaïques, c'est leur époque, qui certainement ne permet
1 L'évhémérisme, système attribué au philosophe grec Evhémère,

consiste à regarder les dieux du paganisme comme des hommes réels,
des héros divinisés par l'admiration populaire et par l'art des poètes.



MYTHE ET LÉGENDE DANS L'ANCIEN TESTAMENT 551

pas encore une tradition fixée par l'écriture. En effet, en des

temps où l'on ne savait pas écrire, en des temps qu'une période
sans histoire de plus de quatre cents ans sépare des premiers
souvenirs historiques, en des temps où, dans les pays les plus
civilisés, on commençait à peine à relater par écrit les principaux

événements de l'Etat, comment quelques tribus pastorales

et nomades auraient-elles pu transmettre leurs histoires
de familles, insignifiantes en elles-mêmes, autrement que
verbalement, c'est-à-dire sous forme de légendes? Rappelons-
nous que les tribus de cette espèce se montrent toujours
hostiles à l'écriture, comme en font foi jusqu'à ce jour de

nombreuses tribus bédouines de la presqu'île du Sinaï, chez

lesquelles c'est une honte que de savoir écrire. Même quand
l'écriture fut en usage, depuis Moïse jusqu'à David, elle a sans

doute été rarement employée, et beaucoup de faits de la

vie nationale se seront propagés uniquement par tradition
orale.

2° Le caractère légendaire de ces récits ressort, en second

lieu, des proportions surhumaines attribuées au temps et à la

force, sans que pourtant on insiste aucunement sur le. merveilleux.

Ainsi la carrière des patriarches rappelle d'une manière

frappante celle des héros, les années d'une vie couvrent une
époque entière avant et même après le déluge, et les périodes
sont indiquées en chiffres ronds, évidemment symboliques.
Cette façon de représenter le passé se retrouve jusque dans les

livres de Josué et des Juges.
3° Une troisième preuve que nous avons affaire à des

légendes consiste dans les invraisemblances et les contradictions

qui s'étalent naïvement dans maint endroit de la Genèse.

Lorsque Caïn construit des villes et craint la vengeance du

sang, lorsque toutes les espèces animales trouvent place dans

l'arche, lorsque toutes les montagnes sont couvertes de quinze
pieds d'eau à une époque où l'Egypte et la vallée de l'Euphrate
portait déjà des états civilisés, quand Abraham, pour qui la

naissance d'Isaac est un miracle, devient plus tard père de

fils nombreux, quand Sara, qui rit de l'idée d'avoir un enfant
vu son âge avancé, devient l'objet des poursuites d'Abimélec,



D52 HERMANN SCHULTZ

etc., tout cela, dans une légende, est fort naturel et n'a rien
de choquant ; dans une histoire, ce serait surprenant et incroyable

au plus haut degré. Cette manière d'écrire n'est, il est

vrai, plus prédominante après Moïse; pourtant on en retrouve
souvent quelque trace dans l'histoire de la conquête de Canaan
et dans les récits des temps antérieurs à David.

4° La présence de la légende est démontrée, en outre, parla
façon toute simple dont le ciel et la terre se confondent et le
spirituel devient sensible : procédé qui diffère essentiellement
du récit poétique des visions et des songes. C'est à tort qu'on
en tire des conclusions dogmatiques, comme si Dieu avait été

en relations plus intimes avec un Jacob qu'avec un Esaïe ou
un Jérémie. Cette forme se présente partout dans la Genèse,
moins fréquemment plus tard jusqu'au temps de David.

5° Enfin la Genèse rend témoignage à son caractère légendaire

en ce qu'elle raconte le même fait de différentes
manières; en ce qu'elle aime à rattacher à des noms propres
importants ou à des localités très anciennes des récits qui ne

doivent leur origine qu'à ces noms ; en ce qu'elle a coutume
de relier l'histoire du peuple, comme l'histoire d'une famille, à

des tableaux généalogiques. Ici le nom de Benjamin nous
semble fournir un exemple particulièrement concluant. Dans

tous les morceaux les plus anciens, les membres de cette
tribu sont nommés Bené-(ha)-Iemini, en parfaite analogie
avec la façon dont se désignent de nos jours les Bédouins, quel
que soit d'ailleurs le sens qu'il faut donner au mot Iemini.
11 doit être pris peut-être simplement dans son acception
géographique : en ce cas il indiquerait le sud, les Hébreux étant
considérés comme tournés vers le levant. Or, comme (d'après
2 Sam. XIX, 21) cette tribu se rattache à la famille de Joseph,

Benjamin n'est évidemment qu'un héros éponyme.
Les raisons que nous venons d'exposer nous obligent à voir

pour le moins des légendes dans les onze premiers chapitres
de la Genèse ; et si nous soumettons à un examen plus approfondi

cet important passage, nous arrivons à la conviction
que nous avons là, non une simple légende mais un mythe
proprement dit. A la vérité, de ces chapitres les trois premiers



MYTHE ET LÉGENDE DANS L'ANCIEN TESTAMENT o53

seulement constituent un mythe révélateur, en ce sens qu'ils
nous offrent sous le manteau de la narration les pensées de la

vraie religion sur des phénomènes antérieurs à l'existence
expérimentale. Tout le reste est affaibli et ramené à la légende

par le procédé évhémérique, tel que la sibylle juive et les

pères de l'Eglise l'ont appliqué à l'histoire des divinités
grecques. Nous n'avons ici que de très vieux et très obscurs
souvenirs concernant les quatre âges du monde et l'industrie
des titans. Bornons-nous à ces trois premiers chapitres, en y
joignant le court mais remarquable fragment conservé Gen.

VI, 1-3.

Les récits décrivant la création, l'état primitif et- la chute
sont des mythes. Voici nos motifs pour le croire :

1° Les détails extérieurs de la narration nous coulent, pour
ainsi dire, entre les doigts, dès que nous voulons les saisir et
les serrer de près ; il ne nous reste que les pensées religieuses.
C'est ce que font voir surtout, contrairement à leur intention,
les exégètes qui tiennent tout pour de l'histoire ; ils arrivent
exactement au même résultat que les partisans du système
mythique.

2° Si le contenu de ces récits est certainement propre à la

religion révélée, il n'est pas moins certain que par leur forme
ils se rattachent à un vaste cycle de mythes répandus chez

d'autres peuples. On a pu être dans le doute à cet égard tant
qu'on a vu dans Sanchoniathon, Bérose et le Boundehesh des

compilations postérieures faites sous l'influence de l'Ancien
Testament. Mais aujourd'hui tous ceux qui examinent sérieusement

les monuments écrits trouvés à Ninive sont obligés
de tenir Bérose pour un fidèle expositeur des traditions de

son pays, lorsqu'il raconte la création du monde et le déluge.
Xous pouvons en conclure qu'il est également digne de foi
dans les récits qui n'ont pas encore reçu la même confirmation.

3° Les animaux parlants, les arbres merveilleux, etc., ne

sont pas mentionnés comme quelque chose de miraculeux
(ainsi que, dans la légende de Balaam, l'ânesse qui reprend le

prophète), mais comme quelque chose de tout simple et qu1

s'entend de soi-même. Or il ne peut en être ainsi là où le narra-



554 HERMANN SCHULTZ

teur croit raconter des faits réels (comme c'est le cas dans la

légende), mais là seulement où il sait qu'il se meut dans un
domaine supérieur.

4° Nous avons dans la Bible elle-même un double récit de

la création. Les idées religieuses restent bien les mêmes, mais
les circonstances extérieures sont fort différentes : ce qui,
naturel pour des mythes religieux, serait impossible pour des

histoires miraculeusement révélées. Evidemment il n'y a pas
là une double intention (Absicht) du même narrateur, mais
le double point de vue (Ansicht) de deux narrateurs par rapport
aux faits objectifs. Tout le règne animal, par exemple, est créé

I, 24, avant l'homme, et II, 19 sq. après l'homme. L'herbe et
les arbres sont créés I, 9 sq. longtemps avant l'homme; II, 5

il n'y a aucune verdure avant l'homme, et cela parce qu'il
manque encore, et les arbres sont plantés pour l'homme. La

terre est tirée de l'eau I, 9; II, 5 sq. elle a besoin d'être
arrosée. Selon I, 27, V. 2, l'homme et la femme sont créés
ensemble ; selon II, 21 sq. la femme est créée après l'homme.

D'après I, 29, les arbres et les herbes sont donnés tout de suite
à l'homme pour sa nourriture ; d'après III, 18, la manducation
de l'herbe est une punition, le fruit des arbres ayant été la
nourriture primitive de l'humanité. D'une manière générale,
tout l'ordre des jours de la cosmogonie biblique est rendu
impossible par cette expression du second narrateur : au jour
que Dieu fit la terre et les cieux. Nous laisserons de côté,
comme sans importance, des divergences de détail, ainsi celle

qui concerne les reptiles (I, 24-30, comp. II, 19 sq., Ill, 1,14).
Quant à Gen. VI, 1-3, ceux qui tiennent ce morceau pour

historique l'expliquent, soit en donnant à l'expression « fils
de Dieu » le sens d'hommes pieux ou de Séthites, soit en
admettant de réels mariages entre les filles des hommes et les

anges ; mais Hupfeld a déjà fait voir que ces deux interprétations

sont attentatoires à la dignité de l'Ecriture sainte. Nous
montrerons plus loin la vraie signification de ce récit.
Contentons-nous de dire ici qu'il est parallèle à III, 22, et a pour but
de répondre à cette question : Comment la mort est-elle entrée
dans le monde? Il explique l'introduction de la mort par



MYTHE ET LÉGENDE DANS L'ANCIEN TESTAMENT 55o

l'idée de l'ingérence d'êtres d'un rang supérieur, qui poussent

l'humanité à sortir de sa position naturelle, de l'état qui
lui a été assigné par la volonté de Dieu. Tout ce récit, plus
rapproché du domaine naturel que le chapitre III de la Genèse,
n'est pas sans quelque analogie avec celui qui fait remonter la

tentation au serpent, et qui attribue à l'homme l'ambition de

devenir semblable à Dieu. Au reste, l'indication chronologique
donnée par les premières lignes montre qu'on n'a pas mis ce

passage à sa vraie place : il devrait se trouver à l'origine de

l'histoire humaine, ainsi certainement avant les chapitres IV et
V. Semblable au torse instructif, seul reste d'une antique statue,
ce morceau nous fait voir dans quelle direction le mythe
hébraïque se serait développé, s'il n'eût été complètement dominé

par les pensées les plus élevées de la religion d'Israël. L'esprit
révélateur a d'ailleurs laissé une trace de sa présence dans le

jugement si sévère qui y est porté sur une conduite contre
nature. A cette place et sous sa forme actuelle, on peut dire que
ce fragment est sans relation organique avec les autres
représentations religieuses de la Genèse.

Voici donc notre conclusion. La Genèse est le livre de la

légende sacrée, introduite par le mythe. Les trois premiers
chapitres renferment un mythe révélateur de l'espèce la plus
importante, les huit chapitres suivants sont des éléments
mythiques qui tournent plutôt à la légende. D'Abraham à Moïse

règne la légende pure, parsemée de quelques détails mythiques,
qui sont devenus presque méconnaissables. De Moïse à David

nous avons l'histoire à laquelle se mélangent encore un grand
nombre d'éléments légendaires. Depuis Dtvid la narration est

historique et ne contient plus d'éléments mythiques, si ce n'est
dans la proportion où il s'en trouve partout chez les historiens
de l'antiquité. Dans le Nouveau Testament nous ne rencontrons
nulle part de mythe proprement dit. Les passages auxquels on
a donné ce nom ne contiennent que des germes de légende
sacrée, dont les récits évangéliques pouvaient difficilement être
tout à fait indemnes, le christianisme ayant pris naissance dans

les couches populaires d'une société étrangère à la culture
scientifique.



556 HERMANN SCHULTZ

M. Hermann Schultz revient à la question du mythe lorsqu'il
recherche les origines de la religion hébraïque, et ses rapports
avec le polythéisme et l'idolâtrie des autres races sémitiques.
Nous limitons notre traduction au point spécial qui nous

occupe.

Alttestamentliche Theologie.

Seconde et troisième édition, chapitre IX, § 11 a, pages 117-122.

Au premier abord, la présence avérée, d'éléments mythiques
proprement dits dans l'Ancien Testament paraît constituer
une grave difficulté. Il est vrai qu'une certaine exégèse se tire
commodément d'affaire sans notre explication, en niant purement

et simplement le fait, c'est-à-dire en transformant les
récits mythiques en histoire réelle. Mais celui qui, après avoir
étudié l'histoire primitive de quelques autres peuples, aborde
la Genèse avec l'impartialité d'un véritable historien dédaignera

de recourir à ce procédé sommaire et superficiel. Il
avouera certainement qu'il a sous les yeux des réminiscences
de la mythologie primitive des Sémites, et que bien plus tard,
pendant la période mosaïque, divers éléments mythiques
provenant d'autres groupes ethniques, surtout de la Chaldée et

de la Phénicie, se sont encore mêlés à la légende populaire des

Hébreux. Pour plusieurs morceaux il sera naturellement difficile

de dire lequel de ces deux cas s'est réalisé.
Les vieux registres généalogiques de l'époque antédiluvienne

ne sont ni légendaires ni historiques ; nous les croyons
mythiques. L'état actuel de la philologie comparée ne permet sans

doute plus d'établir un rapprochement direct entre Tubal-
caïn et Vulcain, Jubal et Apollon Noé et Jacchos. Mais la

naissance de ces anciens noms, avec la mention des inventions

qui leur sont attribuées, ne peut s'expliquer que si nous
admettons des êtres mythiques changés en personnages réels.

L'évhémérisme se perd dans la nuit des temps ; c'est un
procédé fort naturel partout où les représentations mythiques
perdent dans la conscience du peuple leur terrain et leur
signification. Ce serait assurément aller trop loin que de rattacher,



MYTHE ET LÉGENDE DANS L'ANCIEN TESTAMENT 557

sans autre, à ces noms antiques tout un système de dynasties
de dieux, comme le fait Ewald. Mais Hénoc et ses trois cent

soixante-cinq ans de vie, Lémec et ses deux femmes, sont des

figures mythiques dont on découvre aisément le sens (la
parenté des chapitres IV et V montre en effet l'origine de ces

races) ; Caïn et Tubalcaïn portent des noms qui indiquent déjà
leurs attributs ; et beaucoup plus tard le nom de Gad, par
exemple, est incontestablement un souvenir mythique, comme
cela ressort de la comparaison de Gen. XXX, 41, avec d'autres

passages de l'Ancien Testament (Esa. LXV, 11 ; Jos. XI, 17 ;

XII, 7). La mention d'Obed Edom (2 Sam. VI, 10, 12) prouve
que le nom d'Edom appartient également à la mythologie. Et
la fille de Jephté, cette vierge dont les femmes de Galaad pleurent

chaque année l'immolation dans une solennité de quatre
jours, n'est assurément pas une simple mortelle, quel que soit
le charme touchant du récit qui rattache son histoire à la
tradition du tragique héros qui fut son père (Juges XIII, sq.).

Nous retrouvons un fond tout à fait mythique derrière le

singulier récit de Gen. VI, 1-3. Il est certainement question
ici du mariage d'êtres surhumains avec des femmes terrestres.
Il est vrai qu'on a essayé de ramener le fait à des proportions
naturelles en entendant par « fils de Dieu » les hommes de la

race religieuse des Séthites, et par « filles des hommes » les
femmes de la tribu de Caïn ; ainsi l'impiété amenée à son

paroxysme aurait rendu le déluge nécessaire. Nous faisons
abstraction du fait, évident pour tout homme qui examine

scientifiquement la Genèse, que ce morceau ne sait rien de

Caïn, ni de Seth, ni de leurs descendants ; car s'il occupe sa

place actuelle, c'est par la raison qu'il n'y avait pas moyen de

l'intercaler entre Gen. II, 4 b, et la fin du chap. IV. Mais,
même en le laissant où il est, une exégèse sérieuse ne peut
pas lui donner un sens pareil. Par le substantif collectif
DIS!"!/ quand il n'est pas plus spécialement déterminé, nous
ne pouvons absolument entendre autre chose que l'espèce
humaine comme telle. Aussi lorsqu'il est raconté que ces
hommes se multiplièrent et qu'il leur naquit des filles, sans

qu'il soit fait d'ailleurs entre celles-ci aucune différence morale



558 HERMANN SCHULTZ

ou généalogique, ces « filles des hommes » ne sont assurément

pas des descendantes de Caïn ou de Seth, ou des personnes
de la classe indigente ; ce ne peuvent être que des jeunes filles
appartenant à la race humaine. S'il s'agissait d'une classe

spéciale de l'humanité, il nous serait encore plus facile d'y
voir les pauvres, la masse du peuple, en opposition aux

puissants, aux ce seigneurs » (uTN)» que la race caïnite qui se

distinguait par sa force, sa puissance et ses talents artistiques
(IV, 17 sq).

Les « fils d'Elohim » ne peuvent pas davantage être des

hommes. Lorsque, en effet, certains hommes reçoivent ce

titre, ce ne sont que des enfants adoptifs, nés en vertu de la

grâce, et nommés ainsi par suite d'un rapport rédempteur
(Heilsverhältniss). Le roi d'Israël et le peuple lui-même sont
désignés de cette façon. Mais si nous avions ici un cas

semblable, c'est n1!!''/ le nom spécial du Dieu de la rédemption,
qui serait certainement employé. Le terme « fils d'Elohim »

pourrait être un prédicat honorifique ; il ne saurait désigner,
comme tels, une certaine classe d'hommes. En revanche,
l'expression ce fils de Dieu » est d'un emploi courant dans l'Ancien
Testament pour désigner les puissances célestes qui, participant
à la nature d'Elohim, sont élevées au-dessus de la chair et de ses

faiblesses. Si même cette expression pouvait s'appliquer aux
hommes de Dieu, il resterait encore à prouver que lesSéthites
étaient pieux et les Caïnites impies. Le pieux Hénoc, descendant

de Seth, est cité, ainsi que Noé, comme une exception.
Qui démontrera que le Caïnite Hénoc n'était pas également un

juste, ou que le Séthite Lémec n'était pas aussi méchant que
son homonyme caïnite Nous ne possédons que deux fragments
d'une seule et même tradition, fragments dont des écrivains
différents ont fait un différent usage. 11 est en outre rapporté
que ces fils de Dieu épousèrent des filles d'hommes, à savoir
celles qu'ils choisirent. Si nul ne put les en empêcher, ils étaient
donc les plus forts. Mais comment ce trait cadre-t-il avec le

chant de vengeance de Lémec, et en général avec ce que nous

savons de la puissance de la famille caïnite? Il est patent enfin

que le narrateur, — ou du moins le plus récent des narra-



MYTHE ET LÉGENDE DANS L'ANCIEN TESTAMENT 559

teurs, — veut rattacher à ces mariages le souvenir primitif
d'une race de géants. Or ce but n'est atteint que s'il est question

d'êtres surnaturels s'alliant à des vierges humaines.
Ainsi la plus ancienne interprétation de ce fragment se

trouve être aussi la plus juste. Nous sommes frappé par la
ressemblance de ce récit avec l'idée païenne de demi-dieux ayant
pour pères des dieux et des femmes pour mères. Ceux qui
veulent absolument voir ici un fait réel se condamnent à

ne rien comprendre à la plus vieille histoire religieuse de

l'humanité ; elle demeure pour eux un livre scellé. Nous

sommes donc contraint de reconnaître que ce passage
mystérieux nous a conservé une tradition primitive et mythique.

Gen. XXXII, 23 jusqu'à la fin, me semble être un ancien
récit du même genre. Jacob lutte avec un homme qui disparaît
à l'aurore en refusant de se nommer, mais en le blessant
physiquement avant de le quitter. Si les récits de Sanchoniathon
ne sont pas tout à fait indignes de confiance, nous avons là

également un mythe commun à plusieurs peuples sémitiques,
et qui s'est mélangé avec la légende hébraïque. Je ne m'arrête
pas aux cas analogues, ayant déjà mentionné l'influence que
les mythes chaldéens concernant la création et le déluge ont
exercée sur les premiers chapitres de la Genèse. Je me
bornerai à rappeler ici Ex. IV, 24, où le rétablissement de la
circoncision est raconté de la manière la plus remarquable.

Ces éléments mythiques de la tradition religieuse des

Hébreux seraient totalement incompréhensibles, si la religion
d'Israël n'avait pas grandi sur le sol d'une religion naturaliste,
et n'était pas restée longtemps, sans scrupule, ouverte
à ses traditions et à ses idées. D'autre part, si la religion
hébraïque ne s'était pas séparée de celle des Sémites avant

que celle-ci devint, à proprement parler, une religion savante

(Kulturreligion), on ne comprendrait pas davantage que ce
trésor mythique se fût laissé pénétrer par les principes de la

religion supérieure et se trouvât renfermé dans des limites
aussi étroites. Et si l'esprit qui caractérise la religion israélite
n'avait pas poussé de bonne heure aux résultats que nous trouvons

réalisés dans l'Ancien Testament, un pareil assujettisse-



560 HERMANN SCHULTZ

ment des éléments d'une religion de la nature serait inconcevable.

D'après toutes les analogies historiques, c'est bien

plutôt le contraire qui aurait eu lieu. Partout où les éléments

mythiques ne sont pas devenus les porteurs d'idées
religieuses tout à fait pures, nous les trouvons au moins complètement

dépouillés de leur caractère primitif, et alliés à un
monothéisme en voie de spiritualisation. Il faut être un savant
accoutumé à sonder les antiquités pour découvrir des traces de

mythe dans les vieilles généalogies, qui aux yeux du peuple
n'avaient rien de mythologique. Les fils de Dieu dont nous avons
parlé ne sont nullement des divinités rivales de l'Eternel : ce

sont des êtres soumis à sa toute-puissance, et dont le crime
contre nature voue l'humanité à la destruction, tandis que la
légende païenne voit dans des conceptions semblables le point
culminant de la gloire humaine. L'adversaire avec lequel
Jacob eut à lutter n'est pas directement le Dieu unique : c'est

un être céleste, un ange par lequel Dieu se manifeste ; et le

récit qui nous le présente ne réclame pas de notre part plus
de crédulité que l'une ou l'autre des innombrables légendes
qui se sont propagées au sein du christianisme. Nous pourrions
ajouter que nous touchons ici de bien près à l'allégorie, et à

une allégorie qui conduit à un cercle de pensées religieuses
singulièrement belles et fécondes. Quant aux vierges et aux
héros du livre des Juges, nul Israélile ne pouvait y reconnaître
les figures pâlies et effacées des divinités sémitiques.

Ainsi les quelques restes de mythe que nous trouvons dans
l'Ancien Testament servent, par leur présence même et par la
forme sous laquelle ils y ont été conservés, à corroborer notre
sentiment quant à l'origine de la religion des Hébreux.

Pour la traduction,
Charles Byse.


	Mythe et Légende dans l'ancien testament

