
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1886)

Artikel: Le mystère de l'origine du mal

Autor: Coquerel, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379393

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379393
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE MYSTÈRE DE L'ORIGINE DU MAL1

E. COQUEREL

C'est un fait d'expérience que l'homme pèche et souffre ; que,
sans cesse, il nourrit des pensées, il éprouve des sentiments,
il se livre à des actes que sa conscience lui reproche comme

coupables ; que, sans cesse aussi, il est en proie à des

souffrances, physiques ou morales, contre lesquelles sa nature se

révolte, sans qu'il puisse s'y soustraire.
C'est là le sort de chacun de nous, et quand, au lieu de

regarder en nous-mêmes, nous regardons en dehors, il nous est
aisé de nous convaincre que ce qui est vrai de nous est vrai
de tous, que le mal est un fait universel, et que sur la surface

entière du globe tous les êtres humains qui l'habitent pèchent
et souffrent.

Si nous remontons dans le passé, aussi loin que nos regards

peuvent atteindre, bien au delà des époques historiques et

jusque dans les âges inconnus, où les hommes habitaient dans
des cavernes et ne possédaient d'instruments que des pierres
grossièrement taillées par le choc, le même fait nous apparaît
avec évidence. L'homme primitif péchait et souffrait comme
nous.

I

Ce fait constant, universel, qu'elle en est la nature Il me
semble que tous les systèmes proposés pour résoudre cette

1 Lu a la Société de théologie protestante de Paris, le 22 juin 1886.

THÉOL. ET PHIL. 1886. 35



530 e. coquerel

question peuvent se ramener à deux seulement. Le premier
considère le péché comme une désobéissance, la transgression
d'une loi, une révolte contre la volonté divine ; en d'autres

termes, le mal serait étranger à la nature propre de l'homme ;

il constituerait un désordre introduit dans cette nature qui,
par l'envahissement du mal, l'intervention du péché, se

trouverait aujourd'hui corrompue. L'homme aurait été créé innocent,

ou bon, et destiné à un bonheur sans mélange; le péché,
entraînant la souffrance à sa suite, serait venu le corrompre
et le plonger dans le malheur.

Le second système, fort différent, représente, au contraire,
le mal comme une insuffisance de bien, un déficit, une
imperfection. Le mal alors reste, sans doute, le contraire du bien,
mais il en est en même temps la condition. L'homme n'a pas
été créé innocent et pur, il a été créé imparfait et doit, par une
lente évolution, se perfectionner ; il n'a pas été créé parfaitement

heureux, il a été, dès l'origine, en proie à des souffrances,
contraint à des luttes dont le but était précisément de développer

ses facultés intellectuelles et morales et de le conduire

par le progrès au bien et au bonheur.
Je n'ai pas, messieurs, à discuter aujourd'hui ces deux façons

différentes de se représenter le fait du mal ; ce serait sortir de

mon sujet spécial pour en aborder un autre des plus vastes et
des plus intéressants, mais différent. Il me suffit d'indiquer les
deux systèmes. Voyons comment ils expliquent, l'un et l'autre,
l'origine du mal.

II

Le système qui considère le mal comme un désordre introduit

dans la nature humaine, explique cette introduction par
une libre détermination de la volonté du premier homme ou
des premiers hommes ; soit qu'il considère Adam comme un
être réel, soit qu'il le regarde comme la personnification de

l'humanité au jour mystérieux où elle sortit des mains du Créateur,

il attribue à une détermination de sa volonté l'introduction

du mal en ce monde et la corruption de la nature hu-



le mystère de l'origine du mal 531

maine. La chute d'Adam aurait entraîné celle de tous ses

successeurs, et la souffrance, sous toutes ses formes, aurait été la
conséquence de ce premier péché ; la nature elle-même en
aurait été infectée.

Cette déduction est parfaitement logique. L'âme et le corps,
l'esprit et la matière sont unis par des liens tellement étroits,
intimes qu'il est difficile de dire où l'un commence, où l'autre
finit et d'établir entre eux une distinction précise, une limite
parfaitement nette. L'esprit, en certains cas, peut obtenir du

corps des efforts tout à fait extraordinaires, et d'autre part, le
moindre accident qui arrive au corps, la moindre lésion matérielle

peut affecter, de la manière la plus grave, la plus tragique,

les facultés intellectuelles et morales.

Il y a de même, quoique à un moindre degré, une intime
liaison entre l'homme et le monde sur lequel Dieu l'a placé.
Le monde agit sur l'homme : les phénomènes de la nature, le
chaud et le froid, le calme et l'orage affectent non seulement
notre santé physique, mais aussi, par contre-coup, nos facultés

spirituelles, l'énergie de notre volonté, la netteté de notre
intelligence. D'autre part, l'homme, à son tour, réagit sur la
nature et, de mille façons diverses, la transforme et la perfectionne.

Puisqu'il existe ainsi une union tout à fait intime entre l'esprit

et la matière, entre l'homme et le monde, les partisans de

l'idée de la chute sont logiques lorsqu'ils affirment que le
péché est la cause de la souffrance, que la désobéissance d'Adam
n'a pas affecté seulement l'âme de ses successeurs, mais aussi

leur corps et le monde où ils vivent.
Mais pour être parfaitement logique, cette déduction n'en

soulève pas moins de formidables objections.
D'abord il est constant que la souffrance ici-bas est plus

vieille que l'humanité. Des centaines, des milliers, peut-être
des millions de siècles avant que l'homme eût paru sur la terre,
la maladie et la mort y opéraient leurs ravages et le carnassier
déchirait sa proie en lui infligeant d'affreuses tortures. Si donc
la souffrance a pour cause le péché du premier homme, nous
sommes en présence de ce fait contradictoire que l'effet aurait



532 e. coquerel

précédé, et de bien longtemps, la cause. On dit, je le sais, que
la notion de temps n'existe pas pour Dieu et que les faits qui
nous semblent successifs ne le sont point pour lui. La réponse
me paraît faible. L'homme vit dans le temps et l'espace, et ce
sont des catégories dont il lui est impossible de faire abstraction.

Il y a du reste plus à dire. Le monde, l'homme, tels que nous
les connaissons, semblent bien avoir été organisés dans des

conditions telles que la souffrance soit inévitable, fatale. Le

corps humain est constitué de façon à se développer, à se

fortifier, puis à s'affaiblir et à se dissoudre, et sa croissance,
comme sa dégénérescence, sont accompagnées de souffrances

qui semblent inhérentes à sa nature même. Le monde où nous
vivons paraît également avoir été organisé parle Créateur dans

un ordre tel qu'il entraîne pour ceux qui l'habitent d'inévitables

souffrances. Le chaud et le froid, la sécheresse et
l'inondation, le tremblement de terre et l'éruption volcanique, tous
ces phénomènes qui sont comme la vie du globe infligent à

l'humanité des désastres, des malheurs, des souffrances qui
semblent bien inévitables.

Dire que la souffrance est le résultat de la chute, cela revient
à dire que sans le péché d'Adam le globe tout entier, la nature
minérale, végétale, animale, l'homme lui-même, auraient été

tout autres qu'ils ne sont. Or, d'une part, nous ne pouvons nous
faire aucune idée quelconque de ce qui serait si tout ce qui
existe était autre que nous le voyons, et d'autre part, il semble
difficile d'admettre que tout ce qui existe soit, tel que nous le

voyons, par suite d'une seule détermination de la volonté du

premier homme.
Est-ce cette difficulté qui a porté quelques-uns des partisans

de l'idée de chute à reporterie fait à une époque plus reculée?

peut-être bien. Une chute terrestre ne leur paraissant pas donner

suffisamment raison de l'état actuel de l'homme et du
monde, ils ont cru l'expliquer par l'hypothèse d'une chute anté-

terrestre. L'origine du mal est à chercher, d'après eux, dans

une libre détermination de la volonté, mais ce n'est pas sur
cette terre que cette détermination a été prise, c'est dans une



le mystère de l'origine du mal 533

existence antérieure. L'homme a toujours été corrompu et
malheureux ici-bas, parce qu'il s'était corrompu avant d'y
venir.

Quel que soit le respect qui s'attache au grand nom d'Origene,

le premier auteur de cette hypothèse, et à celui de Julius
Muller, son dernier et plus eminent défenseur, il faut bien dire
qu'elle a quelque chose de fantastique.

Nul être humain n'a gardé le moindre souvenir de cette
existence supposée. Nul n'a conscience d'avoir existé avant de naître

ici-bas. En supposant cette existence réelle, nous n'avons
donc aucun moyen quelconque de vérifier ce qui s'y est passé ;

tout élément de contrôle, toute base de raisonnement nous fait
défaut. Et, par conséquent, il nous semble inutile de nous
arrêter plus longtemps à une idée qui nous paraît indiquer
seulement que ceux qui l'ont conçue désespéraient de trouver une
explication satisfaisante de l'origine du mal.

Le dogme de la chute, en effet, s'il ne rend pas compte de

l'état du monde et de l'homme, n'explique pas non plus l'origine

du mal. Dire que le mal a pour cause une libre détermination

de la volonté humaine, c'est reculer la difficulté ; peut-
être est-ce l'augmenter ; ce n'est certainement pas la résoudre.
Adam était libre ; il pouvait faire le bien ou le mal ; pourquoi
a-t-il choisi le mal Tout effet a une cause ; toute détermination

volontaire un motif; quel est le motif qui a déterminé
Adam à mal user de sa liberté

Une certaine théologie a cru résoudre cette question en
faisant intervenir Satan. Elle enseigne que l'homme a été entraîné
au mal par les séductions du démon. Je n'ai pas l'intention de

discuter ici la question de l'existence du démon, ni celle de

l'action qu'il exercerait sur l'homme. Je ne discuterai pas

davantage le problème exégétique que soulève le chapitre III
de la Genèse. Le serpent du récit est-il une personnification
ou une incarnation de Satan Je suis de ceux qui n'en croient
rien; mais peu m'importe, car vraiment c'est se payer de mots

que de prétendre trouver l'origine du péché dans les séductions

du démon. On admet qu'Adam était libre. Pourquoi a-
t-il cédé à la tentation? pourquoi a-t-il écouté le serpent qui lui



534 e. coquerel

disait : Vous serez comme des dieux, plutôt que Jéhovah qui lui
disait : Tu ne mangeras pas le fruit de cet arbre? Voilà la question,

elle reste entière, elle n'est à aucun degré éclaircie. Le

dogme de la chute ne résout aucunement la question de l'origine

du mal.

III

Au premier abord, le système qui représente le mal comme

une imperfection qui serait la condition du bien semble plus
satisfaisant, sinon au point de vue moral, au moins au point de

vue logique. Il explique beaucoup mieux que le précédent le
fait de la souffrance. Dieu a fait l'homme imparfait et le monde
aussi. Si le corps dont notre esprit est revêtu et qui est partie
de nous-même nous inflige, par le fait même de son développement,

puis de sa décrépitude, des souffrances inévitables;
s'il est en proie à la maladie, s'il est fatalement et par sa nature
même condamné à mourir et si la mort, en nous séparant de

ceux qui nous sont chers, nous inflige les souffrances morales
les plus cruelles; si le monde môme où nous sommes placés,
la nature au sein de laquelle nous vivons, nous obligent à des

luttes constantes et souvent douloureuses, tout cela est voulu
de Dieu. Dieu a fait l'homme imparfait et il a fait le monde
imparfait aussi, en ce sens du moins que le bonheur complet y
est impossible et que la souffrance y est la condition de l'existence.

L'état actuel du monde n'est plus le résultat d'une
détermination condamnable de la volonté humaine, mais bien l'œuvre

de la sagesse divine qui soumet l'homme au travail, à la
lutte, à la souffrance, pour l'amener par là au bien.

S'ensuit-il que ce système nous donne la clef du mystère
Non pas. Quand on a dit : le mal est voulu de Dieu, parce qu'il
est la condition du bien, la question est encore une fois reculée
plutôt que résolue ; car cette seconde question se pose tout de

suite et nécessairement : Pourquoi les choses sont-elles ainsi?
Pourquoi Dieu les a-t-il voulues ainsi? Ne pouvait-il pas épargner

à ses créatures tant de misères physiques et morales et
les conduire par un chemin plus facile et plus doux au but



le mystère de l'origine du mal 535

qu'il leur a marqué? A cette question nouvelle, nulle réponse
possible. Le problème de l'origine du mal demeure enveloppé
du plus profond mystère.

IV

Les systèmes que nous venons d'étudier nous paraissent donc

ne résoudre ni l'un ni l'autre la question. Sauvegardent-ils du
moins les bases de la morale? aussi peu l'un que l'autre, ce

me semble.
A ceux qui disent que le mal est une imperfection et qu'étant

la condition du bien, il est à ce titre voulu de Dieu, on adresse

une objection vraiment accablante. Vous faites, leur dit-on,
Dieu auteur du mal. D'où cette double conséquence : la notion
même de Dieu est atteinte, le péché est excusé. L'idée de Dieu

est essentiellement celle de l'être saint et bon. S'il est l'auteur
du péché et de la souffrance, il n'est plus le Dieu de l'Evangile,
celui que Jésus nous a appris à appeler notre Père il n'est

plus même le Jéhovah de l'Ancien Testament, terrible à

l'idolâtre, impitoyable pour qui le méconnaît ; mais clément au

fidèle et protecteur de ceux qui le craignent. En un mot, il n'est

plus Dieu. En second lieu, le péché est excusé ; si je pèche, la

faute en est à celui qui m'a créé faible, imparfait, incapable de

résister à la tentation, aux besoins physiques qui travaillent ma
nature. Je vole ; mais ce n'est pas ma faute si j'ai faim et s'il
me faut contenter mon appétit.

Je n'ai pas dissimulé la gravité de l'objection qui me semble
irréfutable. II me paraît seulement qu'elle s'applique avec tout
autant de force à la doctrine de la chute. Pour expliquer l'état de

l'humanité, en proie au péché et à la souffrance, il ne suffit pas
en effet d'alléguer la faute de nos premiers parents. On ajoute
qu'ayant librement fait le mal ils ont par là vicié, corrompu leur
nature et qu'ils ont transmis à leurs descendants le poison qu'ils
avaient absorbé. Si chacun de nous apporte en ce monde
en naissant de mauvais instincts, des passions funestes, une
tendance à mal faire qui se manifeste dès le premier éveil de

la pensée, de la volonté, de la personnalité, si nous sommes ainsi



536 E. COQUEREL

tous, par nature, des enfants de colère, c'est parce que l'humanité

est solidaire; que chaque homme hérite d'une longue suite
d'aïeux, tous mauvais, une nature mauvaise, viciée, et que chacun

de nous transmettra à ses descendants ce funeste héritage.
Ce fait de la solidarité est constant et nul ne peut le nier. Mais

l'invoquer pour expliquer le mal, comme font les partisans de
la chute, cela revient, ce me semble, à faire, tout autant que le
système de l'évolution, Dieu auteur du mal. Qui donc a fait
l'humanité solidaire? qui donc a établi dans ce monde cet ordre
en vertu duquel quand les pères ont mangé le verjus, les

enfants ont les dents agacées qui donc a décidé que les hommes
hériteraient des défauts et des vices de leurs aïeux et les
transmettraient à leurs descendants? N'est-ce pas Dieu? Sa toute-
science prévoyait le péché d'Adam, et pourtant il a fait l'homme
et le monde de telle façon que ce péché se propageât de
génération en génération, infectant l'humanité entière. Dire cela,
n'est-ce point dire qu'il est l'auteur du mal?

Cette doctrine de la chute, avec son complément nécessaire,
la solidarité, me paraît en outre fournir au pécheur une excuse
tout aussi valable que celle qu'il peut tirer de la doctrine de

l'imperfection. Je fais le mal, parce que ma nature viciée, viciée

physiquement, intellectuellement, moralement, m'y entraîne ;

mais est-ce ma faute si mes ancêtres, depuis Adam, m'ont transmis

une nature viciée? Je n'ai pas demandé à naître, encore
moins à naître mauvais; mais je suis né mauvais, et par suite

je fais le mal ; en bonne justice, peut-on me le reprocher?
L'ancienne théologie me paraît avoir senti toute la force de

cette objection, toute la valeur de cette excuse. Aussi elle ne
se bornait pas à dire que, l'humanité étant solidaire, tous les
hommes héritent du péché d'Adam, elle disait qu'ils ont tous
péché en Adam, qu'ils sont tous coupables du péché d'Adam.
Cette assertion, réclamée par la logique du système, n'en est

pas moins monstrueuse pour cela. Elle équivaut à anéantir la
notion même du bien et du mal. Aussi la conscience en a fait
justice. Il n'y a péché que lorsqu'il y a détermination de la
volonté. L'insensé peut commettre un crime, tuer son gardien,
sans que personne songe à le lui reprocher ou à l'en punir; il



LE MYSTÈRE DE L'ORIGINE DU MAL 537

n'est pas responsable. A plus forte raison, nul ne peut pécher
en un autre, ce qui au fond n'a pas de sens, et nul ne peut être
coupable du péché d'un autre.

Je conclus que la doctrine de la chute a tout autant que l'idée
de l'imperfection le tort d'ébranler et la notion de Dieu et les
bases de la morale.

Celle-ci sera-t-elle donc définitivement compromise? Non

pas. Elle trouve dans le témoignage de la conscience son
fondement unique, mais indestructible. L'idéal moral a sans doute

varié singulièrement, selon les temps, les pays, les races, les

religions, les idées. Les hommes ne se sont jamais complètement

accordés sur ce qui constitue le bien et on a vu de tout
temps les uns appeler bien ce que les autres appelaient mal.

Quand Luther a jeté dans les flammes la bulle du pape, la moitié

de l'Europe a pensé qu'il venait de commettre l'acte le plus
coupable, le plus sacrilège, le plus odieux qu'il fût possible de

rêver, tandis que l'autre moitié regardait cet acte comme
héroïque, libérateur, saint et louable entre tous. Que d'exemples
analogues on pourrait citer! Le prélat catholique qui, après
avoir combattu comme funeste et faux, le dogme de l'infaillibilité
papale, jusqu'au dernier moment, jusqu'à la veille du décret,
proclame, le lendemain, ce dogme comme véritable et bienfaisant,

passe aux yeux des uns pour un saint, qui donne l'exemple

éclatant d'une des vertus les plus capitales du chrétien,
l'humilité, la soumission ; aux yeux des autres, c'est un lâche,
un menteur, un hypocrite. Ainsi l'idéal moral diffère, et parfois
du tout au tout. Ce qui est constant, c'est l'existence de cet
idéal. L'homme peut se tromper sur ce qui est bien ou mal ; il
ne peut pas ne pas faire la distinction du bien et du mal : elle

s'impose à lui partout, toujours, en toute circonstance, à chaque

instant de son existence; et il en a toujours été ainsi de

tout temps, pour tous les hommes.
Mais la voix intime et profonde de la conscience ne nous dit

pas seulement qu'il y a le bien et le mal ; elle nous dit que nous



538 E. COQUEREL

devons faire le bien et éviter le mal, obéir au devoir et repousser

la tentation, que nous le devons et que nous le pouvons.
Si, rebelles à cette voix, nous cédons aux passions basses et

mauvaises de notre nature, le remords qui, lui aussi, est un fait
universel et constant, vient châtier nos transgressions et
sanctionner les décrets de la conscience.

Ces faits, faits d'expérience que chacun peut constater en

lui-même, après en avoir retrouvé la trace dans l'histoire
entière de l'humanité, sont l'indestructible fondement de la
morale. Elle y trouve une base bien autrement inébranlable que
celle que pourrait lui fournir la dogmatique ou la philosophie,
le dogme de la chute ou le principe de l'évolution, théories qui
ne sont au fond que des tentatives insuffisantes et manquées

pour expliquer ces faits.

Avouer qu'ils sont inexplicables, que l'origine du mal constitue

un mystère profond, insondable, impénétrable à la raison
humaine dans sa phase actuelle et terrestre de développement,
cela peut coûter à notre orgueil, mais ce n'est pas affaiblir les
bases de la morale, c'est au contraire les consolider. Ce mystère

sera-t-il éclairci un jour? Ce que nous ne pouvons
comprendre et savoir ici-bas, nous sera-t-il expliqué dans une autre
existence Ce n'est pas seulement là mon espoir, c'est ma
conviction profonde. Nous voyons ici-bas confusément et comme
dans un miroir obscur... Alors nous connaîtrons comme nous

avons été connus. (1 Cor. XIII, 12, 13.) Sachons donc nous
résigner à ignorer ce qui, pour le moment, passe notre intelligence.

J'ai laissé de côté, dans les réflexions qui précèdent, le point
de vue. scripturaire ; je n'ai pas cherché ce que les écrivains
sacrés des diverses époques ont pu dire sur l'origine du mal.
Cette question, ou si l'on veut, ce côté spécial de la question,
ne pouvait être abordé incidemment ; il fournirait aisément le

sujet d'un travail des plus étendus, des plus intéressants, mais
d'un travail tout autre que celui que je me suis proposé.

Permettez-moi seulement d'indiquer, en terminant, ce fait
qu'il n'existe aucune parole de Jésus relative à l'origine du mal.
Le péché, la souffrance, Jésus s'y heurte à chaque instant ; il en



LE MYSTÈRE DE L'ORIGINE DU MAL 539

est cruellement froissé; il en sent, plus qu'aucun autre, la

tragique gravité. Il prévoit qu'il en seravictime.il a pour l'homme
coupable et malheureux des trésors de pitié, d'indulgence et

d'amour; c'est pour le guérir, le sanctifier, le sauver qu'il est

venu.
Quant à la cause profonde de cet état de péché et de

souffrance où se trouve plongée l'humanité tout entière, Jésus ne

l'indique point, n'en parle jamais ; on ne saurait citer un mot
de lui qui jette la moindre clarté sur la question. Le silence

qu'il garde, quelles qu'en soient les raisons, est absolu.
Pouvons-nous mieux faire que de suivre un tel exemple?


	Le mystère de l'origine du mal

