Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 19 (1886)

Artikel: Philosophie et religion entre kantiens [suite]
Autor: Astié, J.-F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379392

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379392
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS'

PAR

J.-F. ASTIE

Nous donnons aujourd’hui la fin du second article. L’étude
devient un peu plus concrete : il s’agit d’appliquer a I'idée de
Dieu les prémisses déja établies au sujet du principe idéel dans
ses rapports avec le matériel.

Rappelons que Biedermann, dans son « théisme réel, »
prétend sauvegarder le « Dieu vivant. » Seulement il se refuse
a concevoir ce Dieu vivant, ce sujet absolu, sous aucune des
formes de conscience empruntées au monde concret de ’expé-
rience. Cela revient & dire, comme le démontre Lipsius, que le
Dieu vivant de Biedermann n’est pas une personne consciente,
mais une simple formule de logique abstraite, & la fagon de
Hegel. Lipsius maintient que le fait de conscience, qui accom-
pagne tout phénoméne, ne peut étre rendu, exprimé par
aucune formule logique: il n’y a qu’a en faire 'expérience, a
le vivre. « Nous ne pouvons savoir de I’ame, dit Lipsius, que
ce (ui nous en est donné dans ses états changeants et dans
ses actes. » On croit saisir ici, dans les déclarations d’un kan-
tien allemand, un écho des négations de nos kantiens francais
qui, avec M. Renouvier, nient plus résolument que le sage de
Konigsberg toute substantialité, pour n’admettre que le phé-
noménisme, la réalité¢ des phénomeénes sans noumene, i 'ar-
riere-plan, dans les coulisses. Mais, tout en maintenant que le

'Voir Revue de thévlogie et de philosophie, livraisons de mars, mai et
juillet 1886.



476 J.-F. ASTIE

moi humain, vécu, expérimenté, est toujours inexplicable par
les formes de la pensée, Lipsius se défend de l'accusation de
Biedermann qui prétend que c’est le définir par son contraire,
par quelque chose qui n’est pas lui, comme qui dirait, pour
faire connaitre le fer, que c’est du bois. Lipsius échappe a cette
accusation en déclarant franchement que la réalité de la
conscience du moi, vécue, expérimentée, demeure Lloujours
inexplicable par les formes de la pensée. De sorte que, dirait
M. Renouvier, ce substratum substantiel, en dehors des actes
et des phénoménes, qui est cens¢ les porter comme une tige
commune, n’est qu'un mot, un nom sur lequel la pensée n’a
aucune prise. Ici donc les kantiens francais et les kantiens
allemands semblent aboutir au meéme résultat . la substitution
du phénoménisme a lantique substantialisine, pére du fata-
lisme et du panthéisme.

Lipsius et Biedermann sont également d’accord avec Renou-
vier pour rejeter toutes les spéculations sur la vie Intérieure,
la vie cachée de Dieu; sur la différence en elle, entre le prin-
cipe et I'existence; sur la facon et le mode dont le monde sort
de Dieu. Des deux cotés du Rhin, cette prestidigitation trans-
cendantale, dans laquelle excellaient il y a cinquante ans les
disciples de Schelling, est simplement reléguée dans le dormnaine
de la mythologie.

Quelle idée nous ferons-nous donc de Dieu ? Lipsius se
prononce franchement en faveur d’'un anthropomorphisme
inévitable qui, tout inadéquat qu’il est, rend mieux les réalités
morales que les formules purement logiques, impersonnelles,
I’absolu, le divin, I’étre des étres. Le principe un du monde,
déclare Lipsius, doit étre pensé analogue & la conscience, si,
comme Biedermann I'admet, il doit étre une personne vivante.

(’est bien cela. Nous en aurions donc fini avec les préten-
tions de ces théologiens, enlacés dans les liens du panthéisme,
qui veulent bien nous accorder un « Dieu vivant, » mais pas
un « Dieu personnel; » I'un ne saurait aller sans l'autre. Tout
en nous disant bien que les formules humaines demeureront
roujours inadéquales, nous ne devons nous faire aucun scrupule
«le concev oir Dieu sous la représentation de cc qu'il y a de plus



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 477

relevé dans 'ordre intellectuel et moral, la personnalité libre.
« Sous peine d’évider le contenu positif de l'idée chrétienne
de Dieu, la dogmatique doit avoir recours 2 un mode d'exposi-
tion consciemment figuré ou symbolique. » « Dés l'instant ol
nous nous sentons contraint, — non pas logiquement, ou théo-
riquement, mais pratiquement, — & concevoir le principe pre-
mier non pas comme indifférence abstraite ni comme pensée
impersonnelle (le divin) ni comme force dans la matiére, mais
comme esprit réel, comme sujet vivant, il ne nous reste plus
d’autre choix qu’a le penser analogue & la conscience. » C’est
la la seule et unique intuition interne de Dieu, pouvant faire
droit au contenu des déclarations religieuses.

Nous en avons dit assez pour faire entrevoir la haute portée
de cette étude ardue, mais profonde, éminemment religieuse,
pratique. S1 c’est en vain u’on recherche parmi nous les ves-
tiges de tout édifice théologique nouveau, il ne faut s’en pren-
dre qu’au souffle de déterminisme, de panthéisme qui a recou-
vert comme d’une épaisse couche de sable les fondements
sortant & peine de terre. On a naivement cru que 'unique
movyen de faire fournir une étape nouvelle 4 la pensée chré-
tienne, c’é¢tait d’enfourcher le vieux cheval déja fourbu du
déterminisme orthodoxe. Grice & ce progrés en arriére, au-
jourd’hui encore s1 proné, tous les germes de vie nouvelle
ont été stérilisés pour longtemps.

Eh bien! il est intéressant de voir ’Allemagne se soustraire
aux enlacements nombreux et divers de la pieuvre du pan-
théisme pour revenir & Kant. Hegel est aujourd’hui désavoué
par tous. Biedermann, qui a été son dernier représentant,
malgré lul, & son corps défendant, n’a laissé échapper aucune
occasion de protester contre son esprit. Il serait & désirer que
ceux qui parmi nous acceptent avec tant d’empressement,
comme des nouveautés, les idées intellectualistes nous arrivant
a travers les glaciers de la Suisse allemande, — qui commence
d’en avoir assez, — voulussent bien les considérer pour ce
qu’elles sont, les épaves d’un grand naufrage. Que les logiciens
s’arrangent comme ils l'entendront : il ne saurait y avoir de
théologie, c’est-d-dire de vie morale et religiense, sans un



478 J.-F. ASTIE

Dieu personnel, moral et libre, & I'image duquel 'homme se
sent créé.

[11

Les limites de la connaissance métaphysique.

Il ne peut étre fait allusion ici gqu’aux embarras dans lesquels
Biedermann s’engage & propos de l'idée de Dieu en partant de
ses prémisses. Son intention est décidément encore d’établir le
théisme rigoureux, en opposition énergique, résolue, contre le
panthéisme, en général, et contre la forme qu’il a prise récem-
ment avec Hartmann. Du monde, Biedermann distingue « le
principe du monde » en Dieu, qu’il concoit dans la plus grande
opposition d’essence avec le monde. Ce principe du monde est
pour notre théologien « esprit pur, » un étre idéel existant dans
une forme purement idéelle. Dans son opposition essentielle
au monde, il y a deux choses : il est, existe pour soi (das Sein-
fur-sich) et il est le principe du monde. Bref, I’esprit absolu
est sujet absolu, et comme sujet absolu en méme temps prin-
cipe absolu du monde.

Mais voici ce qui arrive. Nous sommes bien avertis qu’il ne
faut attribuer & ce sujet absolu aucune des formes de conscience
empruntées au monde concret de I'experience. Le principe du
monde, dans son existence pour lui-méme et dans son exis-
tence comme principe du monde, ne peut devenir contenu de
notre pensée que sous une forme logique abstraite. Cela peut
vouloir signifier : 1l n’existe de déclarations scientifiques exac-
tes sur le principe du monde que seulement en tant que nous
ramenons son rapport avec le monde, — ainsi son antithése
essentielle avec lui, de méme que le fait qu’il en est le prin-
cipe, — qu’en tant que nous ramenons tout cela 4 une formule
de logique abstraite, rendant, exprimant ce rapport d’une
fagon exacte. Mais cela peut vouloir dire encore : ces formules
de logique abstraite sont eo ipso une connaissance métaphy-
sique de la maniére d’étre objective du principe absolu, parce
que ces formules sont justement celles de I’esprit en général ;
la maniéere d’étre, la substance méme de l'esprit est un « étre



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 479

logique. » Suivant qu’on admet la premiere ou la seconde de ces
interprétations, Dieu est un sujet vivant ou I'idée hégélienne.
Dans la premiére acception, les limites de la connaissance mé-
taphysique de Dieu sont respectées ; cette formule de logique
abstraite est loin d’épuiser le contenu concret de I'idée reli-
gieuse de Dieu. Dans la seconde acception les limites sont
franchies.

Continuons. D’un c6té, on attribue au principe absolu du
monde une existence pour lui-méme : ein fur-sich-sein. Il est
I'esprit absolu, sujet absolu. D’'un autre coté, le principe du
monde se trouve en unité de subsistance avec le monde lui-
méme. Le rapport du principe absolu avec le monde doit étre
concu d’une facon aussi réelle que dans la subsistance de toute
existence du monde. Ainsi donc, de méme que dans chaque
existence du monde, I'idéel et le malériel, — spécialement dans
le sujet humain de la conscience, I’ame et le corps, — se trou-
vent essentiellement opposés, mais dans une unité existentielle,
ainsi se comporle le principe du monde en face du monde lui-
méme. Le rapport du principe du monde avec la totalité du
monde est donc exactement le méme que celui de I'idéel et du
réel dans l'univers. Dans le sens ol1 I’on parle d’une existence
pour soi de I'tdéel dans le monde on peut parler aussi d’une
existence pour soi du principe du monde. Congoit-on cet
« idéel » comme conscience ou comme subjectivité analogue a
la conscience ? Le principe du monde est concu comme dme
du monde. Le congoit-on comme la forme logique, la nécessité
rationnelle, objective dans tout ce qui est et existe, alors le
principe du monde est la pensée impersonnelle, immanente au
proces du monde. Lipsius ne met nullement en doute que
I'intention théiste de Biedermann ne le rapproche de Ja pre-
miére explication. Mais d’aprés tout ce qui précéde ’hésitation
est encore permise.

Biedermann se refuse & examiner la substance de ’esprit en
lui-méme et la substance de la matiére en elle-méme. Et cela
parce que l'esprit et la matiére ne nous sont pas donnés chacun
pour une substance existant en elle-méme, mais seulement
comme les facteurs, les moments de toute réalité, dans son



A80 J.-F. ASTIE

unité existentielle. Il ne faut s’enquérir que de la maniere
d’étre de I'esprit, en tant que distincte de la maniére d’étre de
la matiére, et vice versd.

Nous avons déja vu, remarque Lipsius, dans quelles hypo-
theéses seulement il est permis de décliner de répondre a la
question posée. Le méme probléme reparait quand il s’agit de
I'«étre pour soi, » de 'esprit absolu. Cet esprit, dans son exis-
tence pour soi, est en méme temps le principe du monde; il
doit étre les deux, substance absolue et sujet absolu. Mais
alors, dans ce cas, on ne peut s’empécher de répondre 2 la
question sur la substance de I'esprit absolu. Nous pouvons
méme dire ce que doit étre cette réponse, en nous en référant
A desdéclarations antérieures de Biedermann dans la premiere
édition de la Dogmatique. La substance de 'esprit, comme tel,
c’est une pure activité existant en soi, actus purus, un étre
consistant en activité, plus exactement, en une pure activité
intellectuelle, dont nous avons une analogie dans le proces de
la conscience chez ’esprit humain. On ne résout pas non plus
le probléme de la conscience humaine, en renvoyant & l'unité
existentielle de 'esprit et du corps dans le moi concret de la
conscience. Cette unité existentielle, en partant de I'hypothese
de la différence essentielle de 'esprit et de la matiére, cette
unité est & son tour justement un probléme qu’on a cherché a
résoudre de diverses facons. Tallat-il admeltre ue toute
conscience réelle impliquat, présupposat cette unité, on n’est
cependant pas autorisé a dire qu’elle consiste dans cette unite.
Au surplus, on ne saurait prétendre du principe absolu que
son étre pour sol ni son fait d’étre principe du monde, on ne
saurait dire que tout cela procede d’une unité existentielle de
I'idéel et du matériel, et encore moins qu’il consiste dans cette
unité. De sorte que le probleme de la substance de 'esprit
pour lui-méme s’impose toujours & nouveau, bien qu’empiri-
quement nous ne connaissions qu’une vie spirituelle en unité
existentielle avec un corps humain; de méme le probléme sur
la substance de la matiére conserve encore son sens, en dépit
de 'opinion qui veut que la matiére pure n’existe point pour
elle-méme empiriquement.



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 481

Comment connaitrons-nous ’étre spirituel? D’aprés tout
ce qui précéde, nous ne pouvons le connaitre que tel qu’il
nous est donné dans l'expérience interne. Or il ne nous est
pas donné comme étre exclusivement logique et opposé au
temnps et & I’espace, mais comme une suite, une continuité de
phénomeénes psychologiques se succédant dans le temps. Le
sujet de ces phénomeénes est précisément le moi vivant, la
personue active, consciente. Ces phénomeénes en constituent
les événements, les états, les effets. dans le changement des-
quels il se maintient et s'affirme comme unité synthétique.
L’idéel seul est posé dans toute expérience, I'idéel se trouvant
a la base de l'objectivité de tout objet donné, et qui est essen-
tiellement opposé a cet objet, c’est le sujet conscient, qu'on
sent comme unité persistante au milien de la variété tempo-
raire dans le temps, des actes et des phénomenes de conscience.
Le sujet, a titre de subjectivité vivante, est essentiellement
opposé a toute objectivité, méme aux événements internes et
non moins aux formes de l'activité de la conscience qui se
trouvent indirectement posées dans l'activité de la conscience.
Mais d’autre part les objets se divisent, d’aprés leur nature,
en objets de la perception externe et de la perception interne,
d’un coté, et en objets de I’entendement, de l’autre. Les pre-
miers sont en partie des choses en dehors de nous (des objets
occupant une place dans I’espace et dans le temps), en partie
des événements internesde la vie de I'dme (des objets échap-
pant & I’espace, mais pas au temps). Les seconds, les objets
de I'entendement, sont les formes et les lois, échappant &
I'espace et au temps, aussi bien de ce qui arrive extérieure-
ment que de ce qui se passe intérieurement, aussi bien du mou-
vement dans I'espace que de l'activité de la conscience.

Il nest pas admissible de ramener ces différences & la simple
opposition, antithése de I'étre idéel et de I’étre matériel. On
ne fait pas non plus disparaitre la dualité primitive entre le
sujet et I'objet, en signalant le fait que le sujet peut prendre
pour objet d’étude sa propre activité, les formes de celle-ci.
Quand le sujet expérimente son existence, vit son existence,
dans le cours des événements internes se succédant dans le



482 J.-F. ASTIE

temps, ceux-cl ne deviennent ses actes et ses expériences que
par le seul fait qu’ils sont tous accompagnés de l'unité de la
conscience du moi ou du sentiment du moi. Comme objets de
connaissance, ces expeériences sont des événements psychiques
de la régularité desquels on peut s’enquérir théoriquement,
comme s’ils étaient des événements externes; comme expé-
riences propres du sujet vivant, ils sont inséparables de la
conscience de soi personnelle, et sont aussi intransmissibles
que celte conscience. Qu’arrive-t-il donc quand je fais de la
régularité de ma pensée elle-méme I'objet de ma pensée?
J’obtiens alors les pures et simples déterminations intellec-
tuelles, en d’autres termes, « I’étre logique. » Mais on s’ex-
prime tout a fait mal quand on prétend que ces catégories
logiques constituent les maniéres d’étre du sujet conscient. La
maniére d’étre du sujet conscient c’est justement la conscience
comme subjectivité vivante et intransmissible du moi, ce
quelque chose qu’il faut expérimenter et non point définir,
cette donnée premiére pour nous de toute réalité ne pouvant
s’exprimer, se rendre, par aucune catégorie logique.

C’est de ce point de vue-la qu’il faut poser a nouveau le pro-
bleme métaphysique. Ce que la conscience est en substance,
ce quelle est en opposition & l'objectivité en dehors d’elle, en
opposition essentielle avec laquelle (objectivité) elle se trouve
placée, tout cela est inexplicable, parce que la conscience
est une chose qu’il faut vivre, expérimenter et qu’elle ne sau-
rait étre donnée comme objet de connaissance. Il est im-
possible de remonter plus haut que cette dualité entre la réalité
vécue dans la conscience du moi, d’'une part, et la realité ob-
jective donnée du dehors au moi, de 'autre. Nous ne pouvons
savoir de I’ame que ce qul nous en est donné dans ses états
changeants et dans ses actes : comme unité synthétique de
cette diversité elle est le sujet actif et vivant, actif méme dans
I'impression et la perception des choses extérieures. Son étre,
en tant que nous le vivons, « est étre actif, » le fait d’étre actif,
une subjectivité vivante. En la désignant par ces expressions,
j’en ai donné la formule métaphysique exacte; je l'al pensée
sous une forme abstraite, logique. Mais je n’ai pas pour cela



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 483

encore expliqué le phénomeéne de la conscience. Je n’ai pas
encore rendu intelligible & ma pensée en quoi consiste cette
conscience du moi intransmissible; comment elle nait, com-
ment il peut se faire qu'un sujet immatériel recoive des im-
pressions venant des mouvements matériels. Les moyens que
jai ailleurs & ma portée pour m’expliquer des faits déterminés,
des changements dans l’espace et dans le temps, me font ici
entierement défaut. Mais justement pour cela, il m’est absolu-
ment impossible de déclarer que le moil transcendantal, c¢’est-
adire la réalité de la<conscience du moi vécue, mais toujours
inexplicable, par la forme de la pensée, il m’est de toute im-
possibilité de déclarer avec Biedermann que le moi est « du fer
en bois, du fer de bois. »

Si de 12 nous abordons le probleme métaphysique par excel-
lence, la question du principe du monde, il n’est pas non plus
possible d'y répondre. D’aprés Biedermann, partant de la
base empirique, la connaissance expérimentale, la pensée
pure est amenée 4 conclure nécessairement a un principe de ce
monde expérimental et elle congoit le rapport entre les deux
sous une forme exclusivement logique. La notion de Dieu n’est
par conséquent pour lui que le postulat transcendantal réclamé
sur la base des sciences empiriques; la valeur de ce postulat
dépend de la vigueur des conclusions logiques, en partant de
prémisses exactes. Parla on coupe court & toute métaphysique
transcendante, dans I'ancien sens du mot. Toutes ces spécu-
lations sur la vie intérieure et la nature cachée en Dieu,
sur la différence entre le principe de I'existence en elle, sur
la facon et le mode dont le monde sort de Dieu, etc., tout
cela tombe; deés qu’elles prétendent étre plus que des repre-
sentations figurées conscientes, ces questions sont tout sim-
plement de la mythologie aux yeux de Biedermann.

Lipsius rappelle qu’ila déja fait allusion au fait de son accord
essentiel avec Biedermann sur ce point fondamental. Pour les
deux, l'expérience demeure la base commune; Biedermann
déclare ne pas vouloir en franchir extensivement les bornes.
D’autre part, Lipsius n’a nullement la prétention de contester
le droit d’'nne conclusion logique exacte, en partant du fait



484 J.-F. ASTIE

d’expérience pour arriver a ce qu’elle contient pour notre
pensée. Notre pensée, comme nous le verrons plus loin, en
vue de garantir 'unité de notre connaissance du monde, est
incontestablement soumise & une violence logique, la forcant
a s’élever & un principe un et dernier de tout étre et de toute
connaissance.

Les affirmations sur ce principe un auront droit & une
valeur scientifique dans la proportion ou elles découleront,
avec une rigueur logique, de 1’état général de notre expérience.
Reste & savoir seulement jusqu’ou peut atteindre la rigueur de
cette conclusion logique. Biedermann est le premier & recon-
naitre que, scientifiquement parlant, nous ne pouvons dépasser
les déterminations purement formelles de logique abstraite,
portant sur les rapports dans lesquels le principe un se trouve
avec le monde dont il est le principe. C’est seulement le con-
cept du principe un du monde lui-méme que nous avons &
analyser logiquement. Ce concept est un concept limitatif pour
notre connaissance. Aussitot que je prétends déterminer logi-
quement le rapport du principe un du monde, je ne trouve a
mon service que les seules catégories au moyen desquelles je
détermine d’ailleurs le rapport entre eux des objets connus par
I’expérience du monde. Lipsius renvoie a un article publié en
1876 dans la Protestantische Kirchenzeitung; a son Introduc-
tion a la Dogmatique, pag. 199 et suivantes, et & sa Dogmatique,
seconde édition, pag. 188 et suivantes. 1l y a montré en détail
que ces catégories prennent une tout autre importance lorsque,
au lieu de les employer pour indiquer les rapports entre eux
des divers objets concrets du monde, on les applique aux rela-
tions du principe un du monde avec le monde, c¢’est-a-dire, soit
4 I’étre pour soi de cet objet comme différent du monde, soit &
son fait d’étre le principe du monde. Il se borne & rappeler ce
qu’il a dit sur la catégorie de la causalité. En lieu et place du
rapport particulier de causes particuliéres a effets particuliers
qui aboutit & un proces a I'infini, nous avonsici la causalité par
excellence comme catégorie hypostasiée, c’est-a-dire un étre
portant en soi le principe de lui-méme et du monde entier. [l est
impossible de se représenter un pareil étre ; car, malgré soi, la



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 485

représentation y méle 'analogie de certains objets du monde,
lesquels ne se rencontrent que dans l'intuition externe ou in-
terne. Or il n’existe pas des objets particuliers qui ne seraient
que cause sans étre a leur tour effet. Le cas est exactement le
méme quand nous cherchons & concevoir les rapports da prin-
cipe absolu avec I’espace et le temps. En qualité de principe
un de tout ce qui est dans l'espace et dans le temps, nous de-
vons 4 la fois le penser comme entierement libre lui-méme &
I’égard de l'espace et du temps. Mais nous n’avons ici aucune
analogie, sauf « la forme idéelle de I'étre » dans tout ce qui
existe, « I'étre logique » ou la nécessité rationnelle. Quant a
une existence, a un étre qui ne serait pas seulement en dehors
de I’espace, mais encore en dehors du lemps, nous n’en con-
naissons aucun : voild pourquoi la représentation involontaire-
ment rapporte, applique au principe du monde les formes de
I'espace et du temps. De sorte que, déjia 'occasion des déter-
minations les plus générales pour fixer les rapports du prin-
cipe absolu du monde avec le monde, lorsqu’il s’agit de déter-
miner ce rapport quant a la causalité, & propos de I’espace et
du temps, nous nous trouvons en face d’une difficulté : notre
pensée nous force nécessairement 4 recourir a ces détermina-
tions formelles, mais dés que nous voulons nous en représenter
le contenu, nous nous engageons immédiatement dans des
contradictions.

Biedermann, lui, a un moyen facile de se débarrassecr de ces
contradictions. Il renvoie & la dillérence entre la pensée pure
et la représentation sensible et en lnages. Pour éviter tout
malentendu, Lipsius répéte qu’il admet, lui aussi, cette distinc-
tion. Il faut également maintenir cette méme distinction a
Pégard de toutes les antinomies surgissant & propos des attri-
buts divins, au sujet du concept philosophique de 'absolu, et
de I'idée religieuse de Dieu. Seulement Biedermann s’imagine
posséder dans ces déterminations de logique formelle une
science métaphysique du principe absolu du monde, tandis
que Lipsius ne réussit pas & voir dans cette connaissance un
vrai coup d’ceil sur la nature de Dieu meéme, c’est-a-dire sur
son étre intime et sur sa vie. Sans doute, si I’élément logique



486 J.-F. ASTIE

était réellement la substance de toute pensée et de toute exis-
tence, Biedermann aurait raison. Mais comme il a lui-méme
horreur de l'opinion hégélienne, il a paru & Lipsius plus que
suffisant, superflu de désigner ces formules de logique abstraite
comme la seule connaissance du principe absolu que nous
devions désirer.

Lipsius et Biedermann sont d’accord sur un point : il n’existe
pas d’autre connaissance métaphysique de Dieu que celle qui
est contenue dans ces formules logiques?!. Biedermann pré-
tend, lui, gque toute question au sujet d’'une autre connaissance
de Dieu est déplacée; Lipsius, au contraire, pose le probléeme,
mais il I'estime insoluble avec nos moyens. Il semble qu'il n’y
ait pas & tourner la main pour une opinion plutdot que pour
l'autre. Et cependant derriére cette nuance, sans portée en
apparence, se cache une différence profonde. D’aprés Bieder-
mann cette tentative de s’enquérir de la « substance » de
I’absolu, abstraction faite de ces déterminations de pure lo-
gique formelle, cette tentative est inspirée par le besoin, du
point de vue de la représentation sensible, de rendre « I’étre
idéel » de nouveau intuitif, objet d’intuition, & la fagon sen-
sible, comme une chose du monde matériel. Cette apprécia-
tion de Biedermann repose, comme cela a élé montré plus
haut, sur ’hypothése que 1’ « essence » de « 'étre idéel » ne
peut étre exprimée qu’au moyen de catégories logiques, et que
ces catégories nous en donnent une connaissance métaphy-
sique exacte. Mais cette hypothése ne saurait valoir, étre main-
tenue que d’un point de vue pour lequel « I’étre logique » cons-
titue la substance de I'esprit. De méme que ces déterminations
logiques ne rendent pas compte de la conscience du moi, de
meme elles ne sauraient non plus rendre compte de l'étre
pour soi du principe infini, que Biedermann lui-méme déclare

! Je remarque expressément, dit Lipsius, qu'il ne s'agit en tout cea
que de la connaissance métaphysique de I'absolu et nullement de la con-
naissance religieuse de Dieu. Comme on a pris occasion de ma répudia-
tion de toute connaissance métaphysique de Dien pour m’imputer que
Dieu est en général inconnaissable pour nous, je ne tiens pas cette pré-
cauntion pour inutile.



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 487

étre esprit absolu, par conséquent quelque chose d’analogue a
la conscience que 'homme a de Jui-méme. Abstraction faite des
formules abstraites de la logique, pour lesquelles il n'y a de
possible qu'une pure connaissance formelle de I’entendement,
en dehors de ces formules nous ne pouvons obtenir une vraie
connaissance que des seuls objets dont il est possible d’obtenir
une intuition externe ou interne. Dans ces objets rentre aussi
la conscience, non pas certes en tant que sujet, mais en tant
que, dans les phénomeénes internes, elle se devient objet &
elle-méme. Comme unité synthétique de ces phénomeénes, elle
ne peut & la vérité qu'étre vécue d’une facon immédiate ou en-
suite étre pensée abstraitement. Mais le fait vécu de la cons-
cience, le fait de conscience dont on a fait ’expérience immé-
diate n’épuise pas toute sa réalité dans les déterminations
logiques. Le principe un du monde doit donc étre pensé ana-
logue a la conscience, si, comme Biedermann l'admet, il doit
étre une personnalité vivante. Mais alors Biedermann n’est
plus autorisé & dire que toute tentative de dépasser ces for-
mules de logique abstraite pour s’enquérir au dela de la subs-
tance du principe du monde, il n’est plus autorisé a dire que
toute tentative de cegenrerevienne & vouloirse représenter un
objet matériel derriere « ’étre idéel. » En effet, la conscience
n’est pourtant pas une « chose matérielle. » Le fait de vivre
immeédiatement notre moi n’est pourtant pas un phénomeéne
matériel se passant dans 'espace, bien qu’il soit un phénomeéne
se passant dans le temps, du moins dans le sens que ces actes,
ces états internes, danslesquels le moi se vit lui-méme, s’expé-
mente lui-méme, se passent dans le cours du temps.

Ici nous retrouvons chez Biedermann de nouveau la méme
hésitation entre « la forme idéelle de 1'étre » d’'une part et
« étre idéel » d’autre part, que nous avons signalée ailleurs. Ce
qui « existe idéellement, » comme Biedermann le reconnait ex-
pressément, n’est connaissable qu’en tant qu’il est objet de per-
ception interne. Si donc le principe absolu du monde n’était un
« étre idéel » que dans 'acception de « forme idéelle de I'étre, »
ainsi ¢ pensée » ou «idéelogique. » il serait sans perception objet
de connaissance. Mais est-il un étre idéel dansle sens de subjec-



488 J.-F. ASTIE

tivité vivante, quelque chose d’analogue & la conscience, alors
il faudrait, pour étre connaissable dans son étre intérieur, dans
sa vie (seinem Sein fur sich) et de nouveau en qualité de prin-
cipe du monde (dans son activité posant le monde), pour étre
connaissable & ces deux titres, il devrait étre objet de vision,
d’intuition, sinon externe, du moins interne.

Dans quelle mesure la conscience religieuse, spécialement
la conscience chrétienne, peut-elle prétendre & une pareille
perceplion interne de Dieu? Cette question doit faire l'objet
d’une étude particuliere. Ici il ne s’agit pas encore de connais-
sance religieuse, mais exclusivement de connaissance méta-
physique. Or, pour une connaissance métaphysique de V'ab-
solu, comme pour une connaissance métaphysique de la
conscience, nous sommes privés des moyens qui sont & notre
portée pour expliquer les phénomeénes se passant dans le
temps et dans I'espace. Pour se procurer ces moyens, la spé-
culation ancienne et la moderne ont cherché d’appeler & leur
aide une intuition de l'imagination. Mais, comme Biedermann
le remarque fort bien, la spéculation n’a abouti qu’a des images
reconnues pour telles, ou a des représentations mvtholo-
giques.

Que penser enfin de ces conclusions d'une logique irré-
prochable, en partant des réalités du monde empirique, pour
arriver au principe un, dont DBiedermann attend une vraie
science métaphysique de I'absolu ? Lipsius répéte encore une
fois qu’il ne conteste nullement en soi le droit d’arriver a
une pareille conclusion. Reste a savoir seulement jusqu’ou I'on
peut atteindre. « De méme que dans chaque existence particu-
liere du monde, dit Biedermann, l'idéel et le matériel enfer-
ment ensemble I'étre un et substantiel, de méme le principe
de l'existence du monde, en général, ne doit former avec lui
qu'une substance. » Toutefois il faut aussi peu supprimer 'an-
tithése essentielle entre le principe du monde d’un coté, et le
monde de l'autre, qu'on ne fait disparaitre « la réelle antithése
essentielle de l'idéel et du matériel dans toute existence du
monde.» Ainsi donc, reprend Lipsius, le principe un du monde
doit se comporter & 'égard du monde, — cetle unité existen-



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 489

tielle de I’'idéel et du matériel, — comme 'idéel & 'égard du
rmatériel. Lipsius a déja rendu le lecteur attentif au fait que la
chose peut étre entendue de deux facons fort différentes, sui-
vant qu'on prend cet « idéel » qui doit étre le principe de l'unité
de I'idéel et du matériel dansle monde, suivant qu'on le com-
prend, soit comme une subjectivité analogue & la conscience,
soit comme une pensée impersonnelle. Mais faisons abstraction
de tout cela. Nous nous trouvons donc ici en face d'une vraie
conclusion logique exacte, d’'une conclusion s’imposant néces-
sairement & la pensée: parce que dans toute existence du
monde l'idéel et le matériel, essentiellement opposés, sont un
dans 'existence, de méme le principe un du monde est un
étre idéel en antithése essentielle d’une part et en unité exis-
tenticlle d’autre part, avec I'unité de I'idéel et du matériel dans
le monde? [’idéel est donc le principe, le matériel, le phéno-
mene. De sorte que le principe de 'unité existentielle du prin-
cipe et du phénomeéne est mis sur le méme pied que le
moment qu’il faudrait d’abord expliquer dans ’existence phé-
nomeénale. L’unité de 'idéel et du matériel ou de I'esprit et de
la nature dans le monde se fonde ainsi la-dessus, que esprit
et la nature ont leur principe commun d’unité, non pas dans
un troisieme terme supérieur, mais seulement dans lesprit,
comme le moment un de l'unité existentielle du monde. Cette
conclusion est-elle vraiment d'une exactitude logique irrépro-
chable ? s'impose-t-elle comme une nécessité de la pensée ?
Lipsius se rend fort bien compte de ce qui, en fait, pousse &
cette conclusion. Pour le dire en un mot, c’est le grand cas
qu’on fait de I'esprit comme de I'élre le plus élevé, le plus
distingué en face de la nature. Mais Biedermann s’imagine-t-il
donc sérieusement pouvoir, au moyen de pures formules logi-
ques, mettre hors de toute atteinte cette pensée importante
présentant I'esprit comme le principe un de l’existence empi-
rique? Pour employer un mot de Lessing, je me lrouve 13, dit
Lipsius, cn face du vilain fossé que je ne puis franchir. Mais
des que l'entreprise de conclure, d’une facon intellectuelle né-
cessaire, du monde au principe du monde, échoue au premier
pas, — proccédé qui doit nous dispenser de nous conlenter sim-

THEOL. ET PHIL. 1336. 32



490 J.-F. ASTIE

plement de postuler le principe un du monde, — quelle
conflance pouvons-nous avoir en une science métaphysique
du principe du mondé qui prétend se donner expressément
comme connaissance logique exacte ?

En concluant ainsi de 'expérience au principe du monde,
Biedermann se réserve, comme le second volume de sa Dog-
matique le prouve, de montrer surtout cette méthode dans
toute sa force, dans I’expérience de la conscience religieuse
et spécialement de la conscience chrétienne. Etabli sur la
base de cette expérience, le concept Dien devient pour lui
le principe de la métaphysique. Il est incontestable que ce
sont justement ces expériences de la conscience religieuse
et morale et spécialement de la conscience chrétienne qui
nous conlraignent &4 concevoir le principe un du monde
comme puissance spirituelle vivante a la vérité, et non pas
seulement comme intelligence absolue, mais en méme temps
comme puissance absolue poursuivant un but. Lipsius n’est
pas moins d’accord avec Biedermann pour maintenir (ue les
intuilions idéelles obtenues par cette méthode sur I’essence et
les attributs de Dieu doivent étre soumises & un travail logique,
comme les intuitions en général, qu’elles procédent d’ailleurs
de la perception ou qu’elles viennent de la fantaisie, au moyen
d’une production libre. Mais le propre de ces expériences
consiste justement en cecl : elles ne sont pas faites par tous
les individus pensants indistinctement, mais seulement par
ceux qui ne peuvent se soustraire & certaines nécessités prati-
ques, d’ordre moral et religieux. Il faudra revenir plus loin sur
ce point-la. Il suffit d’avoir indiqué ici cque cette influence
consciente ou non des motifs pratiques, pour la solution des
problémes de toute existence , constitue justement la diffé-
rence entre une conception morale et religieuse spécialement
chrétienne de 'univers d'un coté et la science exacte de l'autre.
Les principes de cette derniére sont rigoureusement logiques,
par conséquent théoriquement démonlrables; les premiers
n'ont de valeur que pour ceux cui ont fait 'expérience de cer-
taines nécessités pratiques déterminées. Certainement la no-
tion de Dieu dans son acception chrétienne est bien le postulat



PHILOSOPHIE ET RELIGIGN ENTRE KANTIENS 491

transcendantal restauré sur la base de l’expérience chrétienne.
Mais ce n’est pas & dire pour cela que ce postulat soit
obtenu par des moyens purement métaphysiques, quoique le
concept métaphysique de I'absolu fournisse la régle pour viser
a atteindre la conception toujours plus vraiment spirituelle de
I'idée de Dieu. Le concept métaphysique de I’absolu est né sur
un tout autre terrain que l'idée religieuse de Dieu, quoique
I’objet auquel les deux se rapportent soit le méme. Ajoutons &
cela une autre différence : le métaphysicien ne peut jamais se
soustraire a unc conception purementlogique et abstraite de ses
concepts — peu importe le degré auque! 1l peut y étre satisfait
— tandis que la conception religieuse de 'univers ne peut se
dispenser de saisir les objets religieux sous la forme de repré-
sentations, d’images parlant aux sens, de figures, si elle veut
d’ailleurs obtenir conscience du contenu positif, vraiment ra-
tionnel de I'idée de Dieu, différent en cela des déclarations
purement négatives fournies par les formules abstraites. Diffe-
rente de la philosophie religieuse qui, faisant abstraction de
toute participation personneile du philosophe, prend en face
des phénomenes religieux l'attitude d’un pur et simple obser-
vateur, la dogmatique, comme science de la foi, a pour mis-
sion de développer scientifiquement la conception religieuse
comme sa propre affaire, sa conviction personnelle, reposant
sur sa participalion personnelle a la vie de la foi de la commu-
nauté religieuse. Ce fait implique aussi la nécessité de purifier
toujours plus les principes de foi des éléments mythologiques
et cela avec les moyens fournis par la métaphysique et la philo-
sophie de la religion. Pour accomplir cette purification, comme
on vient de le remarquer, la notion mélaphysique de I’absolu
est egalement indispensable & la dogmatique. Lipsius avoue
franchement que certaines déclarations de son Manuel de dog-
matique ont pu provoquer des malentendus, en ce que ces
déclarations pouvaient faire paraitre ce concept de I'absolu
comme contradictoire en soi et irréalisable. Mais il maintient
toujours que, sous peine d’évider le contenu positif de l'idée
chrétienne de Dieu, la dogmatique doit avoir recours & un
mode d’exposition consciemment figurée ou symbolique.



492 J.~-F. ASTIE

Dés l'instant ou le principe un du monde, ainsi que Bie-
dermann le veut, doit étre con¢u comme esprit existant en soi,
comme subjectivité vivante, nous n'avons pour l'exprimer
aucune autre analogie que celle de la conscience humaine. La
conscience est la seule chose idéellement existante de laquelle
nous avons connaissance, dont nous faisons immédiatement
I’expérience, que nous vivons, et dont nous pouvons connaitre
lactivité par la perception interne. Dés l'instant ot nous nous
sentons contraints — non pas logiquement ou théoriquement,
mais cependant pratiquement — & concevoir le principe pre-
mier non pas comme indifférence abstraite, ni comme pensée
impersonnelle, ni comme force dans la maliére, mais comme
esprit réel, comme sujet vivant, il ne nous reste plus d’autre
choix qu’a le penser analogue a la conscience. C’est la la seule
et unique intuition interne de Dieu, pouvant faire droit au
contenu des déclarations religieuses. Mails quand la pensée
pure prétend nous donner conscience du contenu idéel de la
représentation spirituelle dans sa forme idéelle, nous nous trou-
vons de nouveau en face de la position concédée par Bieder-
mann lui-méme : cette pensée ne nous donne guc des déter-
minations abstraites, logiques; tandis que nous ne pouvons
avolr recours a l'analogie de la conscience sans employer des
1mages sensibles. Je suis obligé de penser le principe réel de
toute existence dans le temps et dans l'espace comme échap-
pant au temps et a l’espace, mals la conscience. de laquelle
seule nous avons l'expérience, n’échappe pas au moins a la
forme du temps. Ainsi surgit l'antinomie suivante: ces for-
mules logiques abstraites détruisent toujours de nouveau ces
analogies empruntées a la conscience, analogies que je suis
pourtant tenu de poser, dés que je veux penser le principe
infini comme subjectivité vivante.

Et il ne faul pas s'imaginer sortir du contlit par un expédient
consistant & dire que ces formules logiques sont empruntées &
la pensée pure, tandis que les analogies tirées de la conscience
appartiennent a la représentation sensible abstraite. Cet expé-
dient parait en effet conduire inévitablement i ce résultat : la
conception du principe infini comme subjectivité vivante est



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 493

tout simplement fausse. Du moment ol les contradictoires
ne peuvent étre également vrais, il ne nous reste plus aucun
autre expédient que celui-ci : ces formules, en tant qu’elles
nous font I'impression de renverser les analogies empruntées
a la conscience, ne le font que dans la mesure, mais le font
aussi réellement dans la mesure suivante : elles nous montrent
I'impossibilité de nous débarrasser des imperfections de la
conscience humaine, mais sans nous fournir aucune introduc-
tion pour rendre accessible & notre pensée humaine la ma-
niere d’étre, la qualité d’une conscience absolue.

Ce jugement contient un aveu et une ndécessité pratique.
I’aveu, c’est que le principe un du monde est justement pour
notre connaissance un concept limnilatif, ou que la connais-
sance métaphysique de l'absolu a une limite déterminée, trés
étroite, qui ne saurait étre franchie. La nécessité pratique est
la suivante : dans le langage de la dogmatique il faut continuer
2 nous servir de 'exposition au moyen de figures, mais, cela
se comprend de soi, en nous disant bien qu’elle est figurée, —
cette exposition, — en renoncant résolument i une connais-
sance positive ou réellement métaphysique de la « conscience
absolue » décidément refusée & notre pensée.

La présente réponse faite 4 Biedermann servira également
pour réfuter les objections présentées par Plleiderer contre
ma théorie de la connaissance, dans sa Philosophie de la reli-
gion (premiere édition, pag. 247 et suivantes, 415 et suivantes) ;
seconde édition I, 598 et suivantes). L’assertion que ma théorie
rendrait toute connaissance de la vérité objective impossible
vient de se montrer fausse. Au fond, aux yeux de Pfleiderer,
il s’agit aussi avant tout de s’assurer une connaissance meéta-
physique de I’absolu. Pour y arrviver, 1l désigne la faculté hu-
maine de connaitre comme une force qui, comme toute autre,
diminue en intensité, d’aprés son degré d’éloignement de la
réalité. Par conséquent le royaume du connaissable ne doit pas
étre concu comme cloué par une cloison de planches; mais
notre connaissance diminue d’autant en détermination, en
clarté, en certitude, & mesure que, nous éloignant de notre
expérience immédiate, nous cherchons & pénétrer jusqu’au



494 J.-F. ASTIE

principe dernier de la dite certitude. Lipsius déclare ne pas
trouver le paralléle fort heureux. En effet la force de connaitre
dont il est ici question n’est pourtant pas une faculté intuitive
analogue & la vision physique, mais la pensée logique. De
I’expérience donnée, par des conclusions nécessaires, il s’agit
de pénétrer jusqu’a une connaissance meétaphysique du prin-
cipe absolu. En logique toutefois, il n’y a que deux cas pos-
sibles : ou bien les conclusions sont justes, alors elles donnent
une connaissance exacte, a ’abri de tout doute ; ou elles sont
fausses, alors elles ne donnent aucune connaissance d’aucun
genre. Sur ce dernier terrain il ne saurait étre question de
plus ou de moins de certitude. Ce n’est pas & l'occasion de
notre connaissance intellectuelle de I'absolu, mais & I’occasion
de nos représentations de Dieu, reposant sur des analogies de
Pintuition, qu’il peut y avoir lieu & plus ou rnoins de détermina-
tion, de clarté et de certitude. Cela tient & ce que toutes les
représentations ne sont que des images abstraites, sensibles
de la vérité spirituelle, et gu’aucune d’entre elles ne commu-
nique une connaissance adéquate. Biedermann lui-méme est
sur ce point d’accord avec moi. Pfleiderer avoue que dans la
critique faite par Lipsius de la métaphysique de Biedermann,
le reproche de contenirencore un reste de I'idéalisme abstrait
et logique de Hegel n’est pas sans quelque fondement. Mais
je crois, ajoute Lipsius, qu’en cela consiste justement la force
du point de vue de Biedermann, ce qui, dans ce point de vue,
a fait sur les adversaires 'impression d’avolr un caractere ri-
goureusement scientifique. Lipsius ne sait pas a la vérité ou il
aurait émis l'alternative qu’on lui met dans la bouche: ou bien
avec Hegel un savoir absolu, ou bien avec Hume et les néo-
kantiens aucun savoir d’aucun genre de la vérité objective.
Mais il croit encore aujourd’hui pouvoir prétendre qu’une
vraie connaissance métaphysique de I'absolu, de ce qui dépasse
notre expérience, ne peut étre obtenue que par une intuition
absolue qui nous est refusée, ou purement par des moyens
abstraits et logiques. Si la « pensée logique » est la substance
des choses, alors sans nul doute nous avons, avec Hegel, une
connaissance métaphysique absolue. Dés qu’on laisse tomber



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 495

cette hypothése hégélienne, il ne reste plus qu’a se demander
simplement d’abord jusqu’ou I'on peut pénétrer avec des con-
clusions nécessaires, inattaquables, et en second lieu jusqu’ou
I’on peut analyser ce qu’on a trouvé par cette voie-1a, au moyen
de déterminations purement formelles, avec des formules de
logique abstraite. Au contraire, une connaissance de I'absolu
réelle mais relative, « quant a la détermination, a la clarté, a
la certitude, » est pour moi une contradiction parfaite; c'est
la un fait qui ne pouvait échapper & Pfleiderer que parce que
dans ses études sur I’absolu il a toujours 'ceil fixé malgré lui
sur 'idée religieuse de Dieu.

Pfleiderer conteste que toute tentative de déterminer positi-
vement l'idée de Dieu engage dans des contradictions insn-
lubles; ces prétendues contradictions ne doivent étre en grande
partie que les conséquences de fausses hypothéses, il est vrai
d’origine fort ancienne. Lipsius présume que, dans ces « fausses
hypothéses, » il a Biedermann pour associé contre Pfleiderer,
du moins en tant que ce dernier prétend expressément pou-
voir maintenir, au moyen d’une logique rigoureuse, 'ancienne
notion ecclésiastique de Dieu. Pfleiderer objecte enfin, contre
la notion de Dieu de Biedermann, que 'actus purus éternel de
la pensée pure, dans lequel doit consister 'essence de Dieu,
n'implique en aucune facon le sens réel. D’aprés les plus ré-
centes et expresses déclarations de Biedermann, il ne fait
nullement consister I’essence de Dieu dans la « pensée pure; »
mais |'objection porte quand elle est dirigée contre l'actus
purus éternellement immuable. Dés qu'on veut penser le
concept de I'absolu, nous devons nous former le concept d'un
étre absolu, échappant entierement & l'espace et au temps,
d’un étre qu’on ne doit pas seulement déclarer « éternel » mais
encore immuable. Or Pfleiderer ne manque pas de trouver,
avec beaucoup de modernes, que ce concept de Dieu, repré-
senté par les péres de I'Eglise platonisants jusqu’a 1'école de
Schleiermacher inclusivement, est abstrait, vide; il voudrait
bien lui en substituer un autre plus vivant.

Lipsius comprend & merveille que tous les amateurs d’'un
concept mythologique de Dieu, & partir des anciens gnostiques



496G J.-F. ASTIE

et des mystiques plus récents jusqu’a Schelling et aux penseurs
qui ont dépassé Hegel, Weisse, J. H. Iichte, Rohmer et d’autres,
sans parler de Schopenhauer et de Hartmann, s’efforcent
d’une facon plus ou moins fantastique de faire des concessions
a « I'élément de vie » réclamé, d’en tenir compte. Lipsius
comprend ¢également que des trinitaires spéculatifs comme
Liebner, D. A. Dorner et d’autres se répandent en jéré-
miades sur le « concept du Dieu mort nous venant de Pla-
ton » et sur les catégories purement physiques qu’on doit
compléter ou mieux remplacer par des catégories éthiques. En
effet cette spéculation-la appartient tout & fait au domaine de la
mythologie. Mais Lipsius avoue ne pas comprendre qu’un pen-
seur comme Pfleiderer, qui sait fort bien distinguer le concept
philosophique de Dieu de l'idée religieuse de Dieu, puisse faire
chorus avec toutes ces lamentations. Comment donc pourra-t-on
déterminer la notion de l'absolu autrement que par les traits
caractéristiques d’un étre inconditionné, quant & l’espace, au
temps et & la causalité, d’'un étre échappant & ces trois caté-
gories 7 Les dissertations de Pfleiderer dans sa premiere édi-
tion de la Philosophie de la religion, dans laquelle, en opposi-
tion aux « réflexions abstraites » de Lipsius, il doit déduire un
concept vivant de l'absolu, sont une simple reproduction de
pensées hégéliennes. L’absolu qui se détermine de lui-méme,
qui sc distingue de lui-méme, pour, du sein de ces différences,
se réfléchir ensuite sur lui-méme dans son unité persistante, tout
cela nous est familier, griace & la philosophie de Hegel. Le
concept de cet absolu-la est-il pris dans le sens rigoureux de
lalogique hégélienne, nous obtenons la pensée logique comme
substance la plus intime de tout étre, le concept dialectique
absolu se mouvant lui-méme. Pfleiderer répudie de la facon la
plus expresse cet absolutisme des concepts. Il ne reste plus
alors que l'autre explication de cette formule hégélienne,
d’apreés laquelle I'absolu doit étre un « sujet absolu. » Mais
aussi longtemps que la « transition » logique pour passer des
déterminations, du mouvement de la pensée pure au mouve-
ment vivant et propre d’'un sujet réel, n’aura pas été prouvée,
nous n’avons rien d’autre, dans toutes ses formules empruntées



-~

PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 497

4 Hegel, qu’une tentative déja suffisamment dévoilée de nous
donner une intuition idéale d’un « sujet absolu, » c’est-a-dire
de transporter au concept de l’absolu les analogies de notre
vie intellectuelle. Mais, au sujet de ces analogies, Lipsius
affirme, comme précédemment, qu’elles nous engagent dans
de constantes antinomies entre la pensée et la « représenta-
tion » et que par conséquent elles ne nous garantissent ni une
connaissance vraie et positive de ’absolu, ni une explication de
la réalité du monde, en partant du concept de 'absolu. La né-
cessité de nous former ces analogies n’est nullement, comme
Pfleiderer aussi semble I'admettre, une pure nécessité de la
pensée, auquel cas notre pensée s’engagerait-elle-méme dans
des contradictions inextricables. Mais la nécessité de recourir
A ces analogies tient 4 des motifs pratiques, moraux et reli-
gieux. C'est le besoln pratique qui exige que le concept d'un
sujet absolu soit rendu d’une facon intuitive. Mais ce besoin
de rendre ce concept intuitif nous conduit nécessairement a
I'anthropomorphisme. Voild pourquoi on doit une bonne fois
s'entendre pour reconnaitre que toutes les représentations de
Dieu, fondées sur des analogies de notre vie intellectuelle, sont
des images, des comparaisons et ne doivent nullement pré-
tendre a la dignité de connaissance adeécuate. On ne reéussit &
se dissimuler cet état de choses qu’en revétant ces analogies,
empruntées a la conscience humaine et a son activité, des ex-
pressions les plus abstraites possible. Et ensuite, pour com-
pléter l'illusion, ces formules abstraites, qui ne sont coin-
préhensibles que par un retour constant & l'analogie de la
conscience en général, on les met en rapport avec les détermi-
nations abstraites que nous fournit une analyse logique du-
concept de I’absolu. Mais les fils de ce tissu artistiquement
tressé, quand on yregarde de plus pres, finissent toujours par
se briser ; il suffit d’'une logique un peu exercée, d'une atten-
tion soigneuse pour voir ce qui constitue la chaine du tissu
et ce qui en constitue la trame.

Au contraire, dés qu’on s’attache avec sérieux a poursuivre
dans les détails les analogies tirées de la conscience humaine,
on voit se presser en foule les difficultés inévitables dans les-



498 J.-F. ASTIE

quelles notre pensée s’engage. Prenons pour exemple un vieux
probléme, les rapports de la conscience divine avec le temps.
Sans nul doute, dit Pfleiderer, le changement dans le procés du
monde s’accomplissant dans le cours du temps semble exiger
inévitablement un changement correspondant, progressif dans
le contenu de la conscience divine et partant mettre en péril
I'immutabilité de Dieu; reste cependant & savoir sl une pareille
réflexion, un semblable retentissement du temps dans la con-
science divine, est inadmissible ? II s’en faut de beaucoup que
cette ombre projetée dans la counscience divine change l'es-
sence de Dieu, et le concept d’éternité divine ne prétend exclure
qu'un vrai changement d’essence.

Sans nul doute, nous ne pouvons nous representer intuiti-
vement une conscience absolue qu'en nous en représentant le
contenu comme avancant, progressant avec le temps. Mais
comment une pareille dépendance, dans laquelle la conscience
divine serait placée a I’égard du temps, se concilierait-elle avec
le fait que Dieu doit étre absolument libre & I'égard du temps,
parce qu’il est la causalité fondant, créant le temps et tout ce
qui s’y rapporte? Il s’en faut de beaucoup qu’on leve la diffi-
culté en distinguant entre ’essence de la conscience et le con-
tenu de la conscience; car le probléme en question ici est le
suivant : comment une activité s’accomplissant en dehors du
temps peut-elle étre également déterminée quant au temps ?
Il faudrait dire au moins que Dieu, d’une fagon échappant
absolument au temps, produit le temps comme forme de sa pro-
pre conscience et de sa propre activité. Il ne peut étre interdit
a personne d’avancer cette formule. Mais il s’en faut encore
de beaucoup que cetle formule donne la solution du probléme.
(lar nous ne pouvons ni nous représenter une activité en
dehors du temps, échappant au temps, ni échapper a des
anthropomorphismes qui réduisent ’absolu a la taille du fini,
quand nous prenons au sérieux l'application & la conscience
divine de la forme du temps. Et voilad pourquoi, en dépit des
déclarations de Pfleiderer, la formule non pas « désespérée, »
mais modeste, trouve encore ici son application : ignoramus
et ignorabimus. Les perspectives que Pfleiderer ouvre a4 nos



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 499

veux, de futurs progres de la science, demeureront vaines. Sans
doute la pensée ne se laissera pas détourner d’aborder le pro-
bleme, par le cri de menace que c’est 1a faire de la métaphy-
sique « paienne; » mais on n’est nullement en droit d’attendre
qu’il trouve sa solution, ce probleme, qui depuis les jours de
Platon a inutilement lassé I'esprit humain. Il n’y a d’illimité
que la connaissance empirique, dont le domaine peut s’étendre
par des découvertes journaliéres ; la spéculation métaphysique,
en tant qu’elle prétend étre une science rigoureuse, a ses
limites infranchissables fondées sur notre organisation psycho-
logique.

On a objecté & Lipsius que du fait que la métaphysique
hégélienne ne peut fournir la connaissance exigée, il ne résulte
en aucune facon qu’aucun systéme métaphysique en général
ne soit en état de le faire. De divers cotés on a recommandé i
Lipsius la métaphysique « pluralitaire, » et tout derniérement
on renvoie volontiers au réalisme transcendantal de Lotze.
Lipsius avoue ne pas comprendre de quelle utilité pourrait
étre une autre métaphysique dans la question débattue. Le sys-
teme de Lotze, grandiose 4 sa facon avec ses « atoimnes animés, »
ne peut cependant pas prétendre donner une connaissance
strictement scientifique des derniéres causes et de la connexion
des choses. Comme tentative d’arriver & une conception une
du monde, ce systeme paraitra tres attrayant a4 plusieurs pen-
seurs sérieux, mais, considéré du point de vue strictement
scientifique, il ne saurait avoir que la valeur d’'une simple
hypothése. Au surplus, la facon dont Lotze, s’appuyant sur
Spinosa, ramene le pluralisme & un étre unique primitif et dé-
termine ensuite les rapports de cet étre avec les innombrables
étres particuliers, mérite sans doute d’étre admirée comme essal
fort spirituel de déterminer les rapports du principe infini du
monde avec le monde lui-méme. Mais outre cette tentative,
on peut en imaginer bien d’autres encore qui paraitront plus
ou moins satisfaisantes, suivant I'individualité du penseur. En
opposition a tous les systémes théistes, parmi lesquels rentre
aussi celui de Lotze, Hartmann a recommandé son « vrai
panthéisme » comme le « monisme concret » qui ne doit pas étre



500 J.-F. ASTIE

atteint par les objections qui s’éléevent avec justice contre le
« monisme abstrait » de Biedermann. Lipsius s’abstient de
porter sur la métaphysique de Hartmann un jugement dans
le genre de celui auquel se sont récemment livrés Biedermann
et Happel. Il se borne a déclarer qu’il ne sait voir dans « I'in-
conscient » de Hartmann qgu'un produit de 'imagination rap-
pelant le gnosticisme et rien moins que le résultat régulier
d’une étude scientifique.

Une connaissance métaphysique des derniéres causes et de
la connexion du monde de l'expérience, si elle devait étre
acquise par la voie de conclusions logiques rigoureuses, ne se-
rait possible qu’en prenant pour base 'expérience donnée. C'est
l1a la marche suivie par Biedermann, mais par aucun autre, pas
meéme par Pfleiderer. Toute autre tentative d’établir un systeme
meétaphysique peut aboulir @ une conceptlion de 'univers plus
ou moins satisfaisante, mais aucune ne peut produire des
preuves rigoureusement scientifiques en faveur des principes
avances : aucun d’eux ne peut donc fonder une science méta-
physique. Il ne faut pas croire par conséquent que Lipsius ait
débuté par faire accidentellement de ficheuses expériences
avec la métaphysique de Biedermann et qu’il se soit pressé
d’en conclure en toute hate qu’il n’y a pas généralement de
métaphysique possible. Mais parce que 'unique voie pouvant
conduire 4 un savoir mélaphysique est celle tentée par Bieder-
mann, il a voulu voir & quelles connaissances stres elle peut
conduire.

Aprés tout, on ne saurait refuser & la métaphysique le droit
scientifique de déterminer le concept limitatif de notre con-
naissance. Lipsius ne prétend pas d’ailleurs avoir contesté la
valeur d’un systéme métaphysique comme conception du
monde. Quicongue veut obtenir de l'unité dans sa connais-
sance est obligé de se former une pareille conception du monde.
Au surplus, les nécessités pratiques de la conscience morale
et religieuse justifient incontestablement le besoin d'une con-
ception une de l'univers qui, partant des certitudes de la vie
morale et religieuse, arrive a ramener & un tout I’ensemble de
nos expériences et de nos connaissances empiriques.



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 501

Le droit d’'une pareille conception une de l'univers doit étre
plutot défendu du coté opposé. Cette conception une est prise
dans le sens d’'une conclusion finale de I’ensemble de notre
monde empirique, et non pas seulement comme une intuition
du monde reposant exclusivement sur des jugements pra-
tiques (Werthurtheile). Nous voulons savoir en effel jusqu'a
quel point ce que nous tenons pour réel, sur la foi des juge-
ments pratiques, peut, avec toutes les autres réalités vécues
et connues d’ailleurs, étre ramené & une vérité une. La méta-
physique, & titre de cenception du monde, entreprend juste-
ment de donner une réponse a cette question, en tant qu’elle
essaie de ramener a une conception une, d’ensemble et les
postulats transcendantaux obtenus sur la base de la totalité de
notre monde empirique, d’'une part, et la réalité dont nous
avons fait expérience, de 'autre. Mais il importe de remarquer
dés I'abord que le terme « réalité conforme a l’expérience »
obtient un sens différent selon que, par fait d’expérience, on
entend les données externes ou internes observées par la pensée
désintéressée, d’un coté, ou les certitudes acquises sur la hase
de nécessités pratiques de I’esprit personnel. Une métaphysique
qui prétend au titre de scientifique ne doit se préoccuper
que de la connaissance des faits d’expérience dans le premier
sens. Les nécessités pratiques et les certitudes de la personne
vivante, ne sont pour elle que des données psychologiques,
qu'elle examine dans un esprit tout a fait désintéressé. Une
conception une de l'univers par contre s’éléve sur la base de
I'expérience comprise dans le second sens, et de 1a elle essaie
d’embrasser I'ensemble du domaine de l'expérience compris
dans le premier sens.

Dans une intéressante étude sur le concept de la « chose en
soi, » Herrmann a essayé de prouver que ce concept n’est pas
le corrélatif de la conscience représentante, mais le corrélatif
du sujet qui posseéde dans le sentiment la certitude de son
existence. La relation avec notre sentiment donne aux choses
l'arriére-plan de la chose en soi, qu’elle rabaisse méme a des
phénomenes, a des réalités de degré inférieur. Selon Lipsius,
ce qu’il v a de légitime dans cette démonstration ressortirait



502 J.-F. ASTIE

plus clairement si Herrmann avait soigneusement distingué
entre les deux acceptions de la « chose en soi, » la négative et
la positive. Il a fait encore un plus grand tort & son étude : en
opposition & Cohen, il conteste que notre concept de la chose
en soil soit provenu de la « conscience » ou des procédés de la
théorie de la connaissance. L’assertion de Kant : le point de
vue de la raison pratique nous force seul & admettre la chose
en soi (au sens positif), n’est pas comprise par Herrmann dans
ce sens-ci : ce concept obtient une valeur réelle seulement pour
la raison pratique, mais dans le suivant: il surgit, il nait, ce
concept, purement et simplement des inléréts pratiques du sujet
sentant et voulant. Aussi conteste-t-il I'aulre déclaration de
Kant : la raison pour sa propre satisfaction se procure l'idée
d’'un ensemble de connaissances d’aprés des principes. Car
ici, sans nul doute, Kant a en vue un intérét théorique de la
science ou d’une connaissance systématique du monde.

Herrmann a fort bien vu que dans le probléme de la chose
en sol (au sens positif) 1l s’agit avant tout du concept de
« 'inconditionné, » du « dernier principe » de 'unité du monde
et de I'univers. Quand donc il remarque ensuite que nous ne
rencontrons pas tous ces concepts « dans la connaissance
consistant en représentations », il faut d’abord rectifier ce juge-
ment. Si par « connaissance représentante » ou « conscience
représentante » on entend purement et simplement le change-
ment, 'alternance des représentations einpiriques, il va de soi
que dans la « multiplicité irréguliéere » des représentations
accidentelles on n’arrive jamais au concept de leurs limites.
Mais pourquol cette multiplicité se présente-t-elle & nous
comme irréguliere? Ce n'est qu’en tant qu’on réfléchit a 'ori-
gine accidentelle, empirique des représentations. Mais il ne
peut étre question d'une connaissance réelle du contenu de
nos repreésentations que gquand nous découvrons le lien de nos
représentations entre elles. Et 1l est impossible d'y arriver si
on n’a pas en vue de découvrir cetle connexion; & cet égard,
comme cela a déja élé remarqué, lout acte théorique de con-
naitre, est voulu, intentionné, il a lieu en vue d’un but.

Or 1l arrive qu’elle est infinie la série des phénomeénes dont



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 503

la connaissance théorique saisit la connexion. Car quand nous
relions, mettons en rapport le particulier et le particulier, nous
ne nous ¢levons jamais au-dessus du « progressus in infinitumn, »
cette « mauvaise infinité » comme Hegel I’a désignée. Il est
parfaitement juste qu’en tout ceci nous ne rencontrons nulle
part le concept de la chose en soi. Mais lorsque Kant dérive
donc le concept de la « chose en soi » de la vue des limites de
de la sensibilité, ou du fait que notre connaissance humaine est
limitée par les sens, Herrmann a tort de combalttre cette opi-
nion et de chercher aussitot une autre dérivation de ce con-
cept. En réfléchissant sur le caractére limité de notre savoir
empirique, nous ne nous élevons pas simplement au-dessus du
cours, de la série de nos représentations empiriques, mais
nous allons aussi au deld du lien de causalité rattachant les
phénomeénes. Cette méme activité de réflexion qui nous con-
traint & nous élever plus haut que le caractere accidentel de
nos expériences, pour découvrir une connexion nécessaire
entre les phénomeénes, nous oblige, nous contraint a nous éle-
ver plus haut, au-dessus de ce que l'intelligence nous présente
comme effet du hasard, dans notre expérience ou au-dessus
du progrés a l'infini du rapport de causalité accessible & notre
connaissance. En face du caractére fragmentaire de toute notre
connaissance, et en face du point final toujours accidentel,
jusqu’au quel, dans chaque cas donné, nous pouvons pour-
suivre le lien de causalité statistique, nous voyons surgir les
concepts de l'un, du tout, de la totalité fermée, du dernier
principe. La théorie de la connaissance ferme ces concepts des
que nous nous élevons au-dessus de l'ensemble accidentel de
notre savoir empirique, pour en marquer les limites et pour fixer
par cela méme d’autres buts & notre étude. Mais il n’est pas
possible de s’élever jusque-la sans faire porter le probléeme
sur les limites de notre savoir en général. Il est parfaitement
juste que l'intelligence obtenue de cette facon-1a ne peut s’ob-
tenir « dans la poursuite analogue de notre savoir empirigue. »
Le travail de ’homme faisant une théorie de la connaissance
est tout autre que celui du naturaliste. Entre les deux, il y a
aussi peu un progrés continu qu’entre I'alternance involontaire



504 J-F. ASTIE

de la conscience empirique et 'enchainement de nos représen-
tations dans la connaissance de la nature, enchainement de la
connexion nécessaire des phénoménes. Mais, pas plus que la
connaissance de la nature, la théorie de la connaissance ne
procede d’un besoin pratique du sujet, du sentiment de la
valeur et des fins du moi personnel. Bien plus, d’aprés la
facon d’agir de Kant lui-méme, elle conserve son importance
en elle-méme. La « propre satisfaction de la raison, » en vue
de lagquelle nous avancons 'idée d’un tout de la connaissance
d’apres des principes, ne doit pas étre comprise avec Herrmann,
dans ce sens, que le savoir en vue d’un but poursuivi par le
sujet sentant et voulant, oblige & reconnaitre cette idée (d’un
tout de la connaissance) par suite de la valeur que nous devons
lui reconnaitre. Bien plutot pour celul qui travaille & une
théorie de la connaissauce, les catégories de notre science ex-
périmentale deviennent des principes régulateurs pour l'usage
théorique de la raison, en vue d’arriver & une connaissance
totale, idéal qui plane toujours au-dessus de toute étude théo-
rique. L’intention qui régne ici n’est justement que la volonté
de savoir animant le chercheur, qui ne poursuit aucun but
pratique pour sa personne, mais qui se place au service d'une
recherche de la vérité d’une facon complétement désinté-
ressce. Le fait que toute extension donnée & notre connais-
sance est accompagnée d’un sentiment de plaisir, ne denne
nullement le droit de dériver toute ¢tude voulue et mélhodique.
des sentiments subjeclifs, des fins utilitaires de la personna-
lit¢ qui sent et cui veut.

Par conséquent il n’est pas parfaitement exact d’affirmer
avec Cohen que les catégories se transtorment « d’elles-mémes »
en ideées. Toutefois les idées transcendantales sont, comme
dit Kant, les catégories ¢tendues jusqu’a I'inconditionné, ou,
comme I'a déja remarqué Lipsius, hypostasiées. Et, & la vérité,
elles ne le sont pas seulement dans le sens que les catéegories
offrent le matériel pour les concepts, obtenus par une décision
du sujet agissant téléologicqquement, qu’elles I'offrent (ce matériel)
au sujet en vue d’un effort voulu de celui-ci, dans l'intention
d’arriver & une explication pratique da monde répondant au



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 2505

sentiment de 'homme qui sent et qui veut. Mais il y a déja
une neécessité interne, inhérente au sujet pensant, dés qu’il
dépasse l'expérience donnée, de faire involontairement des
catégories, qui primitivement ne sont applicables qu’au monde
empirique, d’en faire des idées régulatrices de la raison. Deés
que le sujet, dans I'intérét de la science, éprouve la nécessité
de faire du concept d’expérience, de ses conditions et de ses
limites, l'objet de ses réflexions, il est soumis aussi 4 la né-
cessité logique d’étendre l'usage des catégories pour en faire
des idées transcendantales.

Mais des que cette contrainte logique, & laquelle nous ne
pouvons nous soustraire, est interprétée dans ce ssns qu’elle
nous confére le droit scientifique de faire un usage transcen-
dant de la raison et qu’elle nous confére le droit & une con-
naissance métaphysique transcendante, il y a lieu a4 protester
avec plus de décision encore que contre la prétention de Herr-
mann. Ces 1dées sont des principes régulateurs qui nous con-
duisent a faire des réflexions bien ordonnées sur le monde de
notre expérience, c’est-a-dire aussi bien sur les limites que
sur la mission de notre connaissance empirique ; de sorte que
nous arrivons aux resultats suivants: nous posons, en oppo-
sition au progressus in infinitum, le concept d’une totalité
fermée; en opposition a la multiplicité infinie des phéno-
meénes, le concept de I'unité du monde; en opposition au
caractere de notre connaissance empirique, conditionnée et
limitée dans l'espace et dans le temps, le concept de l'incon-
ditionné, de I'infini et de l'éternel. Appelat-on ces concepts
des concepts pratiques, ils ne le sont pourtant pas dans le sens
qu’ils seraient nés primitivement de sentiments pratiques et
de buts, de fins du sujet sentant. Mais ces concepts sont bien
des concepts limitatifs de notre faculté de connaitre, dans ce
sens que, en les formant et en les appliquant, nous marquons
les limites au deld desquelles une connaissance scientifique ne
saurait pénétrer. Voila pourquoi ils peuvent avoir une toute
autre portée pratique pour nous. Du reste, ce n’est pas ici le
lieu de nous enquérir de cet usage.

Mais, quand on veut alteindre & la connaissance métaphy-

THEOL. ET PHIL. 1330. 23



506 J.-F. ASTIE

sique, il arrive ceci de particulier, c’est que l'on espére, en
retravaillant logiquement ces concepts limitatifs, obtenir une
intelligence théorique du « suprasensible, » c’est-a-dire péné-
trer dans un domaine situé au dela de celui dans lequel nous
pouvons nous mouvoir avec nos intuitions empiriques. En
formant les concepts, unité du monde, de l'inconditionné et
de la cause derniére, on espére, grice & eux, obtenir une
vraie connaissance de la réalité transcendante désignée par
ces concepts, de la chose en soi, dans I'acception positive des
termes.

Kant a déja objecté contre cette prétention gqu'une telle
connaissance ne serait possible qu’au moyen d’une intuition
d’une espece tout a fait différente de la nodtre, nécessairement
liée a I’'espace et au temps. Au fait, nous trouvons bien réelle-
ment qu’il existe pour nous une pareille « intuition intellec-
tuelle. » On entend par la une faculté intuitive productrice,
en un mot la fantaisie, griace & laquelle nous pouvons nous
former des images du suprasensible. Sans nul doute cette
activité de la fantaisie doit étre distinguée d’imaginations arbi-
traires ou vides. En effet, quelle que puisse étre pour nous
I'importance des objets, en exercant cette activité de la fantai-
sie, nous obéissons a une contrainte générale, a laquelle nous
ne pouvons jamais nous soustraire entierement. Mais il ne
résulte nullement de ce fait, il s’en faut de beaucoup, que ces
images de la fantaisie soient I’expression adéquate d’une objec-
tivité transcendante. Toute 'activité de notre fantaisie, portant
sur le suprasensible, lul applique inévitablement les formes
de notre intuition sensible; elle cherche donc de nouveau a se
représenter 'inconditionné, si abstrait soit-1l, d'une facon im-
pliquant 'espace et le temps. Voila pourquoi toute « intuition
intellectuelle » du suprasensible est abstraite-sensible, c’est-
a-dire a lieu au moven d’images plus ou moins conscientes,
en d’autres termes elle est symbolique. Comment arrivons-
nous & désigner ainsi le suprasensible au moyen de symboles?
En partant de la supposition que, en retravaillant logiquement
les catégories élevées a la hauteur d'id¢es de la raison, c’est-
a-dire la « pensée pure, » nous pouvons nous procurer une



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 507

connaissance adéquate de la réalité « purement spirituelle »
qui se trouve hors de la portée de notre expérience. Mais,
comme nous I'avons déja vu, c’est justement la ce qui est im-
possible. Ni « I'intuition intellectuelle » (autant qu’il peut en
étre question parmi les hommes), ni la « pensée pure » ne sau-
raient nous procurer la connaissance souhaitée; la premiére
en effet est imagée, partant sensible, la seconde, exclusive-
ment formelle. Aussitdt que nous faisons lapplication des
catégories de notre pensée aux intuitions idéeles d’objets
suprasensibles, nous traitons des signes symboliques comme
des connaissances théoriques. De 14 doivent surgir ces antino-
mies, dont il a déja été question, entre la conception purement
logique, d’une part, et la conception abstraite-sensible, de
Pautre, des idées métaphysiques.

Quels sont donc les motifs qui nous ameénent & dépasser le
monde empiriquernent donné pour arriver a une cause derniére
ou a4 une unité supréme? En tant qu’il s’agit simplement du
désir de nous mettre au clair sur 'étendue, les limites, la
mission de notre connaissance empirique, ce qui nous guide,
comme nous 'avons déja montré, ce n'est rien d’autre que le
besoin, 'effort pour arriver & une connaissance une, compléte.
C’est cet effort qui nous pousse & nous former les concepts:
unité, totalité du monde, inconditionné, non limité par I’espace
et par le temps. A cet égard, il est faux de présenter, avec
Herrmann, toute métaphysique comme une explication pra-
tique du monde, ne devant son origine qu’a la volonté de
'homme de dominer la nature. C'est plutot du besoin de
connaitre comme tel que provient toute métaphysique. Elle
donne satisfaction 4 ce besoin par « I'intuition intellectuelle »
ou au moyen de la fantaisie productrice. Cette méme métaphy-
sique, parfois d’une maniere inconsciente, parfois le sachant
et le voulant, se crée une représcntalion empruntée aux
formes et aux couleurs de notre intuition sensible. Puis, aux
yeux de la métaphysique, cette représentation, en qualite
d’'image du suprasensible, acquiert la portée, la signification
de quelque chose d’absolument différent de I’existence perce-
vable.au moyen des sens, la métaphysique y voit un étre spe-



508 J.-F. ASTIE

cifiquement différent. Nous traitons les objets de cette intuition
productrice exactement comme les objets percus par lintui-
tion sensible ; nous appliquons Jes calégories pour retravailler
les images de notre représentation.

En satisfaisant ce besoin d’unité, le moi pensant se pose
lui-méme comme tout un en soi, en face de son monde & lui,
qu’il considére aussi comme un tout un correspondant. De
méme qu’en face du moi empirique se trouve le non-moi, la
chose en soi, en dehors de moi, de méme, en face du moi
transcendantal se trouve l'objet transcendantal, ou la chose
en soi au sens positif. Avec les concepts, totalité du monde
infini, éternel, est donné en méme temps le sujet transcendan-
tal ou I'ame. Ce concept de I'ime est limitatil comme le pre-
mier. En me formant le concept d’'une dme comme le sujet un,
le porteur des représentations changeantes j'applique involon-
tairement & ce sujet représenté les catégories de ma pensée;
je considére donc ce sujet comme une substance une et comme
cause de tout un ensemble d’effets. Mais qu’est donc cette
unité du moi expérimentée et vécue ? C’est simplement 'unité
de la conscience persistant au milieu du flot des représenta-
tions g’écoulant dans le temps. La pensée métaphysique ne se
contente donc pas de cetle unité vécue, expérimentée, mais
elle s’eflforce de la ramener & une unité connue, c’est-i-dire a
une unité saisie par les catégories de notre pensée. De sorte
que la métaphysique pose la substance une de I'ame et 'uni-
vers un en face 'un de 'autre, comme concepts récipro:jues, re-
latifs. (Wechselbegriffe). Iin réalité, encore ici, c’est seulement
le sujet vivant qui place les formes de son activité propre dans le
monde de ses représentations et qui croit se contempler lui-
méme comme objet un dans le reflet de ce miroir. Cela ne
peut donner aucun droit de parler d’une connaissance du
moi comme sujet transcendantal. Ladonnée premiere de toute
réalité : savoir (que moil connaissant , je suis actif, n’est nulle-
ment expliquée par le fait que je me forme le concept abstrait
d'un sujet connaissant et actif. Il pourrait se laire que ce sujet
ne surgit seulement que dans et avec cette sienne activité;
que par conséquent il ne fat substance qu'en temps qu'il est



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 509

sujet, que son étre ne consistit que dans son activité et qu’on
ne put affirmer de lul aucun autre espéce d’étre que sa pure
et simple activité. Quant & nous, du moins, nous ne savons
rien de nous-mémes qu’en tant que nous vivons, expérimen-
tons notre activité représentante ; en effet, méme de nosrepré-
sentations et de nos états psychologiques, nous n’en avons
conscience qu’en tant que nous les représentons. De la résulte
tout naturellement Uopinion idéaliste qui identifie notre étre
avec notre activité et qui ensuite transporte cette méme iden-
tification & I'infini qu’on s’est représenté comme sujet vivant.
L’ «e ssence de P'esprit, » du « fini, » aussi bien que de 'infini,
consiste alors en cecl que son étre c’est justement son activité
et rien d’autre. L « esprit infini, » disons-nous, en poursuivant
notre spéculation, est une activité pure, c’est-ad-dire une acti-
vité n’existant absolument que par elle-méme et au moyen
d’elle-méme ; différent de lui, esprit fini est une activité qui
devient, c’est-a-dire une activité qui, partant d’'une nature don-
née et déterminée, se développe progressivement et se réalise.

Toutefois nous devons contester que, au moyen de ces spée-
culations-la, on arrive a connaitre I’essence de I'esprit en elle-
méme ni ’dame comme « noumene. » Qu’avons-nous fait?
nous avons constaté, expérimenté, vécu, que notre activité
représentative s’écoule dans les limites de certaines impres-
sions données. Puis nous avons porté une sentence théorique
sur la maniére d’étre de 'ame comme substance transcen-
dante. De 1a, de nouveau en mettant en opposition l'activité
« limitée » (de 'homme) et l'activité propre, « pure » (de I'in-
fini) nous avons abstrait une affirmation sur 1’essence de l'es-
prit absolu ou de la substance absolue, qui est en méme ternps
sujet absolu. Aussi longtemps que de pareilles affirmations
ne prétendent étre que des intuitions idéeles qui se justifient
par le besoin d’unité qui nous pousse 4 dépasser le monde de
I'expérience donnée, il n’y a rien & objecter contre elles. Mais
aussitot qu’elles prétendent se donner pour des connaissances
scientifiques, il n’y a qu’a renvoyer & 'exposition que fait
Kant des paralogismes dans lesquels on tombe quand on pré-
tend formuler une psychologie rationnelle.



510 J-F. ASTIE

I’ensemble de l'univers, I'ame, l'inconditionné, I'intini et
I'éternel, voila les concepts principaux dont la métaphysique
s’occupe. Elle part de la supposition suivante : 'opposition du
moi et du non-moi sur laquelle repose toute connaissance de
la nature, l'opposition du sujet transcendantal d’une part,
et de la chose en soi (au sens positif), de l'autre, sur laquelle
repose toute étude de la théorie de la connaissance, tracant
des limites 4 la connaissance voulue, intentionnelle. Nulle
part, en tout ceci, il n’est question de fini, de buts pratiques du
sujet sentant et voulant. Herrmann ne peut arriver & l'asser-
tion contraire que par une double hypothése erronnée. Pre-
miérement, il congoit le sentiment immédiat de soi, que pos-
sede le mol en expérimentant, en vivant son existence, comme
un sentiment pratique, tandis qu’au contraire il rend tous les
sentiments pratiques possibles. Secondement, il impute au
besoin de savoir, animant la science désintéressée, le désir de
dominer mécaniquement la nature. Il raméne justement ’ad-
mission qu’on puisse complétement comprendre la nature, &
ce prétendu désir d’une domination mécanique du monde,
par conséquent & des désirs, & des intéréts purement subjec-
tifs et humains.

En tant que la métaphysique ne se propose rien d’autre que
de boucler la connaissance de la nature, que d’arriver 4 une
connaissance une du monde, il ne peut étre question d’inté-
réts pratiques qui la détermineraient. Elle n’est tout simple-
ment qu’une tentative d’appliquer également au monde supra-
sensible la méthode d’expliquer le monde sensible au moven
de causes. « La philosophie de la nature moniste » du jour
sait trés bien ce qu’elle fait quand elle maintient I'explication
du monde par des causes comme la seule bonne, et repousse
tout point de vue téléologique. Ce n’est en effet qu’ainsi
qu'elle peut se donner les gants d’emplover une « méthode
d’explication rigoureusement scientifique de la nature, »
méme dans sa conception du monde, c’est-d-dire méme
dans son jugement sur les derniéres causes et les con-
nexions de notre monde phénoménal. En cela, la métaphy-
sique « moniste » de nos philosophes de la nature actuels



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 511

offre un intéressant pendant & la métaphysique de I’école
hégélienne.

En réalité cette apparence n’est pas moins trompeuse dans
un cas que dans l'autre. Lorsque nous réfléchissons, du point
de vue de la théorie de la connaissance, & ce qui a amené a
user du droit de tout expliquer par la causalité dans le monde,
nous devons accorder que, chaque fois qu’'il a été question
de mettre en rapport des faits particuliers avec d’autres faits
particuliers, la connexion causale s’est montrée partout et
toujours comme inviolable. Mais nous nous rappelons en
méme temps que c’est justement la personnalité vivante
qui interpréte, d’aprés ’analogie de sa propre activité i elle,
I’enchainement entre eux des objets & percevoir. Les racines
du concept de causalité se trouvent au méme endroit que
celles du concept de finalité. Le monisme matérialiste part de
la supposition que ’enchainement des choses est « objectif, »
c’est-a-dire fonde « dans les causes derniéres » de tous les
phénomeénes, mais que leur enchainement téléologique au
contraire est exclusivement « subjectif, » c’est-a-dire ne
repose que sur notre imagination. Avec cette distinction le
monisme s’éleve au-dessus du terrain de la réalité connais-
sable ; il devient intuition du monde sous I’apparence trom-
peuse de la science. A la foi en vertu de laquelle les derniéres
connexions des choses seraient analogues & I'aveugle méca-
nisme des phénomenes, partant de nature purement mécanique,
a cette croyance, on peut opposer, avec des droits scientifiques
parfaitement égaux, la foi que ces connexions doivent étre
comprises suivant l'analogie de l'activité personnelle du moi
vivant, et partant doivent étre ramenées & un principe posant,
établissant des buts et des fins. Il est absurde de croire que la
constante application de la catégorie de causalité exclue toute
considération téléologique. Comme si la méme marche qui,
quand on considére la connexion du particulier avec d’autres
particuliers, est obtenue d’une fagon rigoureusement causale,
lorsque nous nous élevons du particulier a lintuition de
I'ensemble, ne pouvait pas servir & la réalisation d’'un but
supérieur ! Au point de vue scientifique, c’est-a-dire pour la



512 J.-F. ASTIE

connaissance purement théorique, 'un ne peut pas étre plus
prouvé que l'autre. Le « monisme » matérialiste n’a donc
aucun motif de s’élever au-dessus de la foi & la téléologie; il
est de la foi comme la crovance & la téléologie et 'on est fort
en droit de se demander si la foi en la téléologie n’est pas la
plus rationnelle.

Cela nous conduit & examiner un autre point. Toute « méta-
physique, » en tant qu’elle s’inspire simplement du besoin
d’arriver a obtenir une image de 'unité du monde, est privée
de cette certitude que confere 'évidence immédiate de 'intui-
tion dans l'espace et dans le temps. S'il ne se trouve aucune
autre certitude que celle procurée par la connaissance empi-
rique, on ne saurait voir d’olt pourrait provenir, pour les pro-
duits de l'intuition intellectuelle, cette évidence apres laquelle
courent tous ceux qui, en métaphysique, comptent arriver a
une « connaissance objective de la vérité. » §’il y a une pareille
certitude de la conviction religieuse, il faut qu’elle nous vienne
d’ailleurs que du travail logique accompli sur les images
internes de lintuition qui ne sont elles-mémes rien d’autre
que des catégories, ¢tendues, appliquées & I'inconditionné.



	Philosophie et religion entre kantiens [suite]

