
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1886)

Artikel: Philosophie et religion entre kantiens [suite]

Autor: Astié, J.-F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379392

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379392
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS

J.-F. ASTIE

Nous donnons aujourd'hui la fin du second article. L'étude
devient un peu plus concrète : il s'agit d'appliquer à l'idée de

Dieu les prémisses déjà établies au sujet du principe idéel dans

ses rapports avec le matériel.
Rappelons que Biedermann, dans son « théisme réel, »

prétend sauvegarder le « Dieu vivant. » Seulement il se refuse
à concevoir ce Dieu vivant, ce sujet absolu, sous aucune des
formes de conscience empruntées au monde concret de l'expérience.

Cela revient à dire, comme le démontre Lipsius, que le
Dieu vivant de Biedermann n'est pas une personne consciente,
mais une simple formule de logique abstraite, à la façon de

Hegel. Lipsius maintient que le fait de conscience, qui accompagne

tout phénomène, ne peut être rendu, exprimé par
aucune formule logique : il n'y a qu'à en faire l'expérience, à

le vivre. « Nous ne pouvons savoir de l'âme, dit Lipsius, que
ce qui nous en est donné dans ses états changeants et dans

ses actes. » On croit saisir ici, dans les déclarations d'un kantien

allemand, un écho des négations de nos kantiens français
qui, avec M. Renouvier, nient plus résolument que le sage de

Königsberg toute substantiate, pour n'admettre que le

phénoménisme, la réalité des phénomènes sans noumène, à

l'arrière-plan, dans les coulisses. Mais, tout en maintenant que le
1 Voir Reine de théologie et de philosophie, livraisons de mars, mai et.

juillet 1886.



476 J.-F. ASTIÉ

moi humain, vécu, expérimenté, est toujours inexplicable par
les formes de la pensée, Lipsius se défend de l'accusation de

Biedermann qui prétend que c'est le définir par son contraire,

par quelque chose qui n'est pas lui, comme qui dirait, pour
faire connaître le fer, que c'est du bois. Lipsius échappe à cette
accusation en déclarant franchement que la réalité de la
conscience du moi, vécue, expérimentée, demeure toujours
inexplicable par les formes de la pensée. De sorte que, dirait
M. Renouvier, ce substratum substantiel, en dehors des actes

et des phénomènes, qui est censé les porter comme une tige
commune, n'est qu'un mot, un nom sur lequel la pensée n'a

aucune prise. Ici donc les kantiens français et les kantiens
allemands semblent aboutir au même résultat : la substitution
du phénoménisme à l'antique substantialisme, père du
fatalisme et du panthéisme.

Lipsius et Biedermann sont également d'accord avec Renouvier

pour rejeter toutes les spéculations sur la vie intérieure,
la vie cachée de Dieu; sur la différence en elle, entre le principe

et l'existence ; sur la façon et le mode dont le monde sort
de Dieu. Des deux côtés du Rhin, cette prestidigitation
transcendantale, dans laquelle excellaient il y a cinquante ans les

disciples de Schelling, est simplement reléguée dans le domaine
de la mythologie.

Quelle idée nous ferons-nous donc de Dieu Lipsius se

prononce franchement en faveur d'un anthropomorphisme
inévitable qui, tout inadéquat qu'il est, rend mieux les réalités
morales que les formules purement logiques, impersonnelles,
l'absolu, le divin, l'être des êtres. Le principe un du monde,
déclare Lipsius, doit être pensé analogue à la conscience, si,

comme Biedermann l'admet, il doit être une personne vivante.
C'est bien cela. Nous en aurions donc fini avec les prétentions

de ces théologiens, enlacés dans les liens du panthéisme,
qui veulent bien nous accorder un « Dieu vivant, » mais pas
un « Dieu personnel; » l'un ne saurait aller sans l'autre. Tout
en nous disant bien que les formules humaines demeureront
toujours inadéquates, nous ne devons nous faire aucun scrupule
de concev oir Dieu sous la représentation de ce qu'il y a de plus



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 477

relevé dans l'ordre intellectuel et moral, la personnalité libre.
« Sous peine d'évider le contenu positif de l'idée chrétienne
de Dieu, la dogmatique doit avoir recours à un mode d'exposition

consciemment figuré ou symbolique. » « Dès l'instant où

nous nous sentons contraint, —non pas logiquement, ou
théoriquement, mais pratiquement, — à concevoir le principe
premier non pas comme indifférence abstraite ni comme pensée
impersonnelle (le divin) ni comme force dans la matière, mais

comme esprit réel, comme sujet vivant, il ne nous reste plus
d'autre choix qu'à le penser analogue à la conscience. » C'est
là la seule et unique intuition interne de Dieu, pouvant faire
droit au contenu des déclarations religieuses.

Nous en avons dit assez pour faire entrevoir la haute portée
de cette étude ardue, mais profonde, éminemment religieuse,
pratique. Si c'est en vain qu'on recherche parmi nous les

vestiges de tout édifice théologique nouveau, il ne faut s'en prendre

qu'au souffle de déterminisme, de panthéisme qui a recouvert

comme d'une épaisse couche de sable les fondements
sortant à peine de terre. On a naïvement cru que l'unique
moyen de faire fournir une étape nouvelle à la pensée
chrétienne, c'était d'enfourcher le vieux cheval déjà fourbu du
déterminisme orthodoxe. Grâce à ce progrès en arrière,
aujourd'hui encore si prôné, tous les germes de vie nouvelle
ont été stérilisés pour longtemps.

Eh bien il est intéressant de voir l'Allemagne se soustraire
aux enlacements nombreux et divers de la pieuvre du
panthéisme pour revenir à Kant. Hegel est aujourd'hui désavoué

par tous. Biedermann, qui a été son dernier représentant,
malgré lui, à son corps défendant, n'a laissé échapper aucune
occasion de protester contre son esprit. Il serait à désirer que
ceux qui parmi nous acceptent avec tant d'empressement,
comme des nouveautés, les idées intellectualistes nous arrivant
à travers les glaciers de la Suisse allemande, — qui commence
d'en avoir assez, — voulussent bien les considérer pour ce

qu'elles sont, les épaves d'un grand naufrage. Que les logiciens
s'arrangent comme ils l'entendront : il ne saurait y avoir de

théologie, c'est-à-dire de vie morale et religieuse, sans un



478 J.-F. ASTIÉ

Dieu personnel, moral et libre, à l'image duquel l'homme se

sent créé.

III

Les limites de la connaissance métaphysique.

Il ne peut être fait allusion ici qu'aux embarras dans lesquels
Biedermann s'engage à propos de l'idée de Dieu en partant de

ses prémisses. Son intention est décidément encore d'établir le
théisme rigoureux, en opposition énergique, résolue, contre le

panthéisme, en général, et contre la forme qu'il a prise récemment

avec Hartmann. Du monde, Biedermann distingue « le

principe du monde » en Dieu, qu'il conçoit dans la plus grande
opposition d'essence avec le monde. Ce principe du monde est

pour notre théologien « esprit pur, » un être idéel existant dans

une forme purement idéelle. Dans son opposition essentielle
au monde, il y a deux choses : il est, existe pour soi (das Sein-

für-sich) et il est le principe du monde. Bref, l'esprit absolu
est sujet absolu, et comme sujet absolu en même temps principe

absolu du monde.
Mais voici ce qui arrive. Nous sommes bien avertis qu'il ne

faut attribuer à ce sujet absolu aucune des formes de conscience

empruntées au monde concret de l'expérience. Le principe du

monde, dans son existence pour lui-même et dans son
existence comme principe du monde, ne peut devenir contenu de

notre pensée que sous une forme logique abstraite. Cela peut
vouloir signifier : il n'existe de déclarations scientifiques exactes

sur le principe du monde que seulement en tant que nous
ramenons son rapport avec le monde, — ainsi son antithèse
essentielle avec lui, de même que le fait qu'il en est le principe,

— qu'en tant que nous ramenons tout cela à une formule
de logique abstraite, rendant, exprimant ce rapport d'une
façon exacte. Mais cela peut vouloir dire encore : ces formules
de logique abstraite sont eo ipso une connaissance métaphysique

de la manière d'être objective du principe absolu, parce
que ces formules sont justement celles de l'esprit en général ;

la manière d'être, la substance même de l'esprit est un « être



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 479

logique. » Suivant qu'on admet la première ou la seconde de ces

interprétations, Dieu est un sujet vivant ou l'idée hégélienne.
Dans la première acception, les limites de la connaissance

métaphysique de Dieu sont respectées ; cette formule de logique
abstraite est loin d'épuiser le contenu concret de l'idée
religieuse de Dieu. Dans la seconde acception les limites sont
franchies.

Continuons. D'un côté, on attribue au principe absolu du
monde une existence pour lui-même : ein für-sich-sein. Il est

l'esprit absolu, sujet absolu. D'un autre côté, le principe du

monde se trouve en unité de subsistance avec le monde lui-
même. Le rapport du principe absolu avec le monde doit être

conçu d'une façon aussi réelle que dans la subsistance de toute
existence du monde. Ainsi donc, de même que dans chaque
existence du monde, l'idéel et le matériel, — spécialement dans

le sujet humain de la conscience, l'âme et le corps, — se trouvent

essentiellement opposés, mais dans une unité existentielle,
ainsi se comporte le principe du monde en face du monde lui-
même. Le rapport du principe du inonde avec la totalité du
monde est donc exactement le même que celui de l'idéel et du

réel dans l'univers. Dans le sens où l'on parle d'une existence

pour soi de l'idéel dans le monde on peut parler aussi d'une
existence pour soi du principe du monde. Conçoit-on cet
« idéel » comme conscience ou comme subjectivité analogue à

la conscience? Le principe du monde est conçu comme âme

du monde. Le conçoit-on comme la forme logique, la nécessité

rationnelle, objective dans tout ce qui est et existe, alors le
principe du monde est la pensée impersonnelle, immanente au
procès du monde. Lipsius ne met nullement en doute que
l'intention théiste de Biedermann ne le rapproche de la
première explication. Mais d'après tout ce qui précède l'hésitation
est encore permise.

Biedermann se refuse à examiner la substance de l'esprit en
lui-même et la substance de la matière en elle-même. Et cela

parce que l'esprit et la matière ne nous sont pas donnés chacun

pour une substance existant en elle-même, mais seulement
comme les facteurs, les moments de toute réalité, dans sou



480 J.-F. ASTIÉ

unité existentielle. Il ne faut s'enquérir que de la manière
d'être de l'esprit, en tant que distincte de la manière d'être de

la matière, et vice versa.

Nous avons déjà vu, remarque Lipsius, dans quelles
hypothèses seulement il est permis de décliner de répondre à la

question posée. Le même problème reparaît quand il s'agit de

l'«être pour soi, » de l'esprit absolu. Cet esprit, dans son
existence pour soi, est en même temps le principe du monde ; il
doit être les deux, substance absolue et sujet absolu. Mais

alors, dans ce cas, on ne peut s'empêcher de répondre à la

question sur la substance de l'esprit absolu. Nous pouvons
même dire ce que doit être cette réponse, en nous en référant
à des déclarations antérieures de Biedermann dans la première
édition de la Dogmatique. La substance de l'esprit, comme tel,
c'est une pure activité existant en soi, actus purus, un être
consistant en activité, plus exactement, en une pure activité
intellectuelle, dont nous avons une analogie dans le procès de

la conscience chez l'esprit humain. On ne résout pas non plus
le problème de la conscience humaine, en renvoyant à l'unité
existentielle de l'esprit et du corps dans le moi concret de la

conscience. Cette unité existentielle, en partant de l'hypothèse
deladifferenceessentielle.de l'esprit et de la matière, cette
unité est à son tour justement un problème qu'on a cherché à

résoudre de diverses façons. Fallût-il admettre que toute
conscience réelle impliquât, présupposât cette unité, on n'est
cependant pas autorisé à dire qu'elle consiste dans cette unité.
Au surplus, on ne saurait prétendre du principe absolu que
son être pour soi ni son fait d'être principe du monde, on ne
saurait dire que tout cela procède d'une unité existentielle de
l'idéel et du matériel, et encore moins qu'il consiste dans cette
unité. De sorte que le problème de la substance de l'esprit
pour lui-même s'impose toujours à nouveau, bien qu'empiriquement

nous ne connaissions qu'une vie spirituelle en unité
existentielle avec un corps humain ; de même le problème sur
la substance de la matière conserve encore son sens, en dépit
de l'opinion qui veut que la matière pure n'existe point pour
elle-même empiriquement.



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 481

Comment connaîtrons-nous l'être spirituel? D'après tout
ce qui précède, nous ne pouvons le connaître que tel qu'il
nous est donné dans l'expérience interne. Or il ne nous est

pas donné comme être exclusivement logique et opposé au

temps et à l'espace, mais comme une suite, une continuité de

phénomènes psychologiques se succédant dans le temps. Le

sujet de ces phénomènes est précisément le moi vivant, la

personne active, consciente. Ces phénomènes en constituent
les événements, les états, les effets, dans le changement
desquels il se maintient et s'affirme comme unité synthétique.
L'idéel seul est posé dans toute expérience, l'idéel se trouvant
à la base de l'objectivité de tout objet donné, et qui est
essentiellement opposé à cet objet, c'est le sujet conscient, qu'on
sent comme unité persistante au milieu de la variété temporaire

dans le temps, des actes et des phénomènes de conscience.
Le sujet, à titre de subjectivité vivante, est essentiellement
opposé à toute objectivité, même aux événements internes et

non moins aux formes de l'activité de la conscience qui se

trouvent indirectement posées dans l'activité de la conscience.
Mais d'autre part les objets se divisent, d'après leur nature,
en objets de la perception externe et de la perception interne,
d'un côté, et en objets de l'entendement, de l'autre. Les
premiers sont en partie des choses en dehors de nous (des objets
occupant une place dans l'espace et dans le temps), en partie
des événements internes de la vie de l'âme (des objets échappant

à l'espace, mais pas au temps). Les seconds, les objets
de l'entendement, sont les formes et les lois, échappant à

l'espace et au temps, aussi bien de ce qui arrive extérieurement

que de ce qui se passe intérieurement, aussi bien du
mouvement dans l'espace que de l'activité de la conscience.

Il n'est pas admissible de ramener ces différences à la simple
opposition, antithèse de l'être idéel et de l'être matériel. On

ne fait pas non plus disparaître la dualité primitive entre le

sujet et l'objet, en signalant le fait que le sujet peut prendre
pour objet d'étude sa propre activité, les formes de celle-ci.
Quand le sujet expérimente son existence, vit son existence,
dans le cours des événements internes se succédant dans le



482 J.-F. ASTIÉ

temps, ceux-ci ne deviennent ses actes et ses expériences que
par le seul fait qu'ils sont tous accompagnés de l'unité de la
conscience du moi ou du sentiment du moi. Comme objets de

connaissance, ces expériences sont des événements psychiques
de la régularité desquels on peut s'enquérir théoriquement,
comme s'ils étaient des événements externes; comme
expériences propres du sujet vivant, ils sont inséparables de la
conscience de soi personnelle, et sont aussi intransmissibles

que celte conscience. Qu'arrive-t-il donc quand je fais de la

régularité de ma pensée elle-même l'objet de ma pensée?
J'obtiens alors les pures et simples déterminations intellectuelles,

en d'autres termes, « l'être logique. » Mais on
s'exprime tout à fait mal quand on prétend que ces catégories
logiques constituent les manières d'être du sujet conscient. La
manière d'être du sujet conscient c'est justement la conscience

comme subjectivité vivante et intransmissible du moi, ce

quelque chose qu'il faut expérimenter et non point définir,
cette donnée première pour nous de toute réalité ne pouvant
s'exprimer, se rendre, par aucune catégorie logique.

C'est de ce point de vue-là qu'il faut poser à nouveau le
problème métaphysique. Ce que la conscience est en substance,
ce qu'elle est en opposition à l'objectivité en dehors d'elle, en

opposition essentielle avec laquelle (objectivité) elle se trouve
placée, tout cela est inexplicable, parce que la conscience
est une chose qu'il faut vivre, expérimenter et qu'elle ne saurait

être donnée comme objet de connaissance. Il est

impossible de remonter plus haut que cette dualité entre la réalité
vécue dans la conscience du moi, d'une part, et la réalité
objective donnée du dehors au moi, de l'autre. Nous ne pouvons
savoir de l'âme que ce qui nous en est donné dans ses états

changeants et dans ses actes : comme unité synthétique de

cette diversité elle est le sujet actif et vivant, actif même dans

l'impression et la perception des choses extérieures. Son être,
en tant que nous le vivons, « est être actif, » le fait d'être actif,
une subjectivité vivante. En la désignant par ces expressions,

j'en ai donné la formule métaphysique exacte; je l'ai pensée

sous une forme abstraite, logique. Mais je n'ai pas pour cela



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 483

encore expliqué le phénomène de la conscience. Je n'ai pas
encore rendu intelligible à ma pensée en quoi consiste cette
conscience du moi intransmissible; comment elle naît, comment

il peut se faire qu'un sujet immatériel reçoive des

impressions venant des mouvements matériels. Les moyens que
j'ai ailleurs à ma portée pour m'expliquer des faits déterminés,
des changements dans l'espace et dans le temps, me font ici
entièrement défaut. Mais justement pour cela, il m'est absolument

impossible de déclarer que le moi transcendantal, c'est-
à dire la réalité de la^onscience du moi vécue, mais toujours
inexplicable, par la forme de la pensée, il m'est de toute
impossibilité de déclarer avec Biedermann que le moi est « du fer
on bois, du fer de bois. »

Si de là nous abordons le problème métaphysique par excellence,

la question du principe du monde, il n'est pas non plus
possible d'y répondre. D'après Biedermann, partant de la

base empirique, la connaissance expérimentale, la pensée

pure est amenée à conclure nécessairement à un principe de ce

monde expérimental et elle conçoit le rapport entre les deux

sous une forme exclusivement logique. La notion de Dieu n'est

par conséquent pour lui que le postulat transcendantal réclamé

sur la base des sciences empiriques; la valeur de ce postulat
dépend de la vigueur des conclusions logiques, en partant de

prémisses exactes. Parla on coupe court à toute métaphysique
transcendante, dans l'ancien sens du mot. Toutes ces spéculations

sur la vie intérieure et la nature cachée en Dieu,
sur la différence entre le principe de l'existence en elle, sur
la façon et le mode dont le monde sort de Dieu, etc., tout
cela tombe; dès qu'elles prétendent être plus que des
représentations figurées conscientes, ces questions sont tout
simplement de la mythologie aux yeux de Biedermann.

Lipsius rappelle qu'il a déjà fait allusion au fait de son accord
essentiel avec Biedermann sur ce point fondamental. Pour les

deux, l'expérience demeure la base commune; Biedermann
déclare ne pas vouloir en franchir extensivement les bornes.

D'autre part, Lipsius n'a nullement la prétention de contester
le droit d'une conclusion logique exacte, en partant du fait



484 J.-F. ASTIÉ

d'expérience pour arriver à ce qu'elle contient pour notre
pensée. Notre pensée, comme nous le verrons plus loin, en

vue de garantir l'unité de notre connaissance du monde, est

incontestablement soumise à une violence logique, la forçant
à s'élever à un principe un et dernier de tout être et de toute
connaissance.

Les affirmations sur ce principe un auront droit à une
valeur scientifique dans la proportion où elles découleront,
avec une rigueur logique, de l'état général de notre expérience.
Reste à savoir seulement jusqu'où peut atteindre la rigueur de

cette conclusion logique. Biedermann est le premier à reconnaître

que, scientifiquement parlant, nous ne pouvons dépasser
les déterminations purement formelles de logique abstraite,
portant sur les rapports dans lesquels le principe un se trouve
avec le monde dont il est le principe. C'est seulement le concept

du principe un du monde lui-même que nous avons à

analyser logiquement. Ce concept est un concept limitatif pour
notre connaissance. Aussitôt que je prétends déterminer
logiquement le rapport du principe un du monde, je ne trouve à

mon service que les seules catégories au moyen desquelles je
détermine d'ailleurs le rapport entre eux des objets connus par
l'expérience du monde. Lipsius renvoie à un article publié en
1876 dans la Protestantische Kirchenzeitung ; à son Introduction

à la Dogmatique, pag. 199 et suivantes, et à sa Dogmatique,
seconde édition, pag. 188 et suivantes. 11 y a montré en détail

que ces catégories prennent une tout autre importance lorsque,
au lieu de les employer pour indiquer les rapports entre eux
des divers objets concrets du monde, on les applique aux
relations du principe un du monde avec le monde, c'est-à-dire, soit
à l'être pour soi de cet objet comme différent du monde, soit à

son fait d'être le principe du monde. Il se borne à rappeler ce

qu'il a dit sur la catégorie de la causalité. En lieu et place du

rapport particulier de causes particulières à effets particuliers
qui aboutit à un procès à l'infini, nous avons ici la causalité par
excellence comme catégorie hypostasiée, c'est-à-dire un être

portant en soi le principe de lui-même et du monde entier. II est

impossible de se représenter un pareil être ; car, malgré soi, la



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 485

représentation y mêle l'analogie de certains objets du monde,
lesquels ne se rencontrent que dans l'intuition externe ou
interne. Or il n'existe pas des objets particuliers qui ne seraient

que cause sans être à leur tour effet. Le cas est exactement le
même quand nous cherchons à concevoir les rapports du principe

absolu avec l'espace et le temps. En qualité de principe
un de tout ce qui est dans l'espace et clans le temps, nous
devons à la fois le penser comme entièrement libre lui-même à

l'égard de l'espace et du temps. Mais nous n'avons ici aucune
analogie, sauf « la forme idéelle de l'être » dans tout ce qui
existe, « l'être logique » ou la nécessité rationnelle. Quant à

une existence, à un être qui ne serait pas seulement en dehors
de l'espace, mais encore en dehors du temps, nous n'en
connaissons aucun : voilà pourquoi la représentation involontairement

rapporte, applique au principe du monde les formes de

l'espace et du temps. De sorte que, déjà à l'occasion des

déterminations les plus générales pour fixer les rapports du principe

absolu du monde avec le monde, lorsqu'il s'agit de

déterminer ce rapport quant à la causalité, à propos de l'espace et
du temps, nous nous trouvons en face d'une difficulté : notre
pensée nous force nécessairement à recourir à ces déterminations

formelles, mais dès que nous voulons nous en représenter
le contenu, nous nous engageons immédiatement dans des

contradictions.
Biedermann, lui, a un moyen facile de se débarrasser de ces

contradictions. Il renvoie à la différence entre la pensée pure
et la représentation sensible et en images. Pour éviter tout
malentendu, Lipsius répète qu'il admet, lui aussi, cette distinction.

Il faut également maintenir cette même distinction à

l'égard de toutes les antinomies surgissant à propos des attributs

divins, au sujet du concept philosophique de l'absolu, et
de l'idée religieuse de Dieu. Seulement Biedermann s'imagine
posséder dans ces déterminations do logique formelle une
science métaphysique du principe absolu du monde, tandis

que Lipsius ne réussit pas à voir dans cette connaissance un
vrai coup d'œil sur la nature de Dieu même, c'est-à-dire sur
son être intime et sur sa vie. Sans doute, si l'élément logique



486 J.-F. ASTIÉ

était réellement la substance de toute pensée et de toute
existence, Biedermann aurait raison. Mais comme il a lui-même
horreur de l'opinion hégélienne, il a paru à Lipsius plus que
suffisant, superflu de désigner ces formules de logique abstraite
comme la seule connaissance du principe absolu que nous
devions désirer.

Lipsius et Biedermann sont d'accord sur un point : il n'existe

pas d'autre connaissance métaphysique de Dieu que celle qui
est contenue dans ces formules logiques1. Biedermann
prétend, lui, que toute question au sujet d'une autre connaissance
de Dieu est déplacée; Lipsius, au contraire, pose le problème,
mais il l'estime insoluble avec nos moyens. Il semble qu'il n'y
ait pas à tourner la main pour une opinion plutôt que pour
l'autre. Et cependant derrière cette nuance, sans portée en

apparence, se cache une différence profonde. D'après Biedermann

cette tentative de s'enquérir de la « substance » de

l'absolu, abstraction faite de ces déterminations de pure
logique formelle, cette tentative est inspirée par le besoin, du

point de vue de la représentation sensible, de rendre » l'être
idéel » de nouveau intuitif, objet d'intuition, à la façon
sensible, comme une chose du monde matériel. Cette appréciation

de Biedermann repose, comme cela a été montré plus
haut, sur l'hypothèse que 1' « essence » de « l'être idéel » ne

peut être exprimée qu'au moyen de catégories logiques, et que
ces catégories nous en donnent une connaissance métaphysique

exacte. Mais cette hypothèse ne saurait valoir, être maintenue

que d'un point de vue pour lequel « l'être logique » constitue

la substance de l'esprit. De même que ces déterminations
logiques ne rendent pas compte de la conscience du moi, de

même elles ne sauraient non plus rendre compte de l'être
pour soi du principe infini, que Biedermann lui-même déclare

1 Je remarque expressément, dit Lipsius, qu'il ne s'agit en tout ceci

que de la connaissance métaphysique de l'absolu et nullement de la
connaissance religieuse de Dieu. Comme on a pris occasion de ma répudiation

de toute connaissance métaphysique de Dieu pour m'imputer que
Dieu est en général inconnaissable pour nous, je ne tiens pas cette
précaution pour inutile.



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 487

être esprit absolu, par conséquent quelque chose d'analogue à

la conscience que l'homme a de lui-même. Abstraction faite des

formules abstraites de la logique, pour lesquelles il n'y a de

possible qu'une pure connaissance formelle de l'entendement,
en dehors de ces formules nous ne pouvons obtenir une vraie
connaissance que des seuls objets dont il est possible d'obtenir
une intuition externe ou interne. Dans ces objets rentre aussi
la conscience, non pas certes en tant que sujet, mais en tant
que, dans les phénomènes internes, elle se devient objet à

elle-même. Comme unité synthétique de ces phénomènes, elle
ne peut à la vérité qu'être vécue d'une façon immédiate ou
ensuite être pensée abstraitement. Mais le fait vécu de la

conscience, le fait de conscience dont on a fait l'expérience immédiate

n'épuise pas toute sa réalité dans les déterminations
logiques. Le principe un du monde doit donc être pensé
analogue à la conscience, si, comme Biedermann l'admet, il doit
être une personnalité vivante. Mais alors Biedermann n'est
plus autorisé à dire que toute tentative de dépasser ces
formules de logique abstraite pour s'enquérir au delà de la substance

du principe du inonde, il n'est plus autorisé à dire que
toute tentative de ce genre revienne à vouloir se représenter un
objet matériel derrière « l'être idéel. » En effet, la conscience
n'est pourtant pas une « chose matérielle. » Le fait de vivre
immédiatement notre moi n'est pourtant pas un phénomène
matériel se passant dans l'espace, bien qu'il soit un phénomène
se passant dans le temps, du moins dans le sens que ces actes,
ces états internes, dans lesquels le moise vit lui-même, s'expé-
mente lui-même, se passent dans le cours du temps.

Ici nous retrouvons chez Biedermann de nouveau la même
hésitation entre « la forme idéelle de l'être » d'une part et
« l'être idéel » d'autre part, que nous avons signalée ailleurs. Ce

qui « existe idéellement, » comme Biedermann le reconnaît
expressément, n'est connaissable qu'en tant qu'il est objet de

perception interne. Si donc le principe absolu du monde n'était un
« être idéel » que dans l'acception de « forme idéelle de l'être, »

ainsi « pensée » ou «idée logique. » il serait sans perception objet
de connaissance. Mais est-il un être idéel dans le sens de subjec-



488 J.-F. ASTIÉ

tivité vivante, quelque chose d'analogue à la conscience, alors
il faudrait, pour être connaissable dans son être intérieur, dans

sa vie (seinem Sein für sich) et de nouveau en qualité de principe

du monde (dans son activité posant le monde), pour être
connaissable à ces deux titres, il devrait être objet de vision,
d'intuition, sinon externe, du moins interne.

Dans quelle mesure la conscience religieuse, spécialement.
la conscience chrétienne, peut-elle prétendre à une pareille
perception interne de Dieu? Cette question doit faire l'objet
d'une étude particulière. Ici il ne s'agit pas encore de connaissance

religieuse, mais exclusivement de connaissance
métaphysique. Or, pour une connaissance métaphysique de l'absolu

comme pour une connaissance métaphysique de la

conscience, nous sommes privés des moyens qui sont à notre
portée pour expliquer les phénomènes se passant dans le

temps et dans l'espace. Pour se procurer ces moyens, la

spéculation ancienne et la moderne ont cherché d'appeler à leur
aide une intuition de l'imagination. Mais, comme Biedermann
le remarque fort bien, la spéculation n'a abouti qu'à des images
reconnues pour telles, ou à des représentations mythologiques.

Que penser enfin de ces conclusions d'une logique
irréprochable, en partant des réalités du monde empirique, pour
arriver au principe un, dont Biedermann attend une vraie
science métaphysique de l'absolu Lipsius répète encore une
fois qu'il ne conteste nullement en soi le droit d'arriver à

une pareille conclusion. Reste à savoir seulement jusqu'où l'on
peut atteindre. «De même que dans chaque existence particulière

du monde, dit Biedermann, l'idéel et le matériel enferment

ensemble l'être un et substantiel, de même' le principe
de l'existence du monde, en général, ne doit former avec lui
qu'une substance. » Toutefois il faut aussi peu supprimer
l'antithèse essentielle entre le principe du monde d'un côté, et le

monde de l'autre, qu'on ne fait disparaître « la réelle antithèse
essentielle de l'idéel et du matériel dans toute existence du

monde.» Ainsi donc, reprend Lipsius, le principe un du monde
doit se comporter à l'égard du monde, — cette unité existen-



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 489

tielle de l'idéel et du matériel, — comme l'idéel à l'égard du

matériel. Lipsius a déjà rendu le lecteur attentif au fait que la
chose peut être entendue de deux façons fort différentes,
suivant qu'on prend cet « idéel » qui doit être le principe de l'unité
de l'idéel et du matériel dans le monde, suivant qu'on le

comprend, soit comme une subjectivité analogue à la conscience,
soit comme une pensée impersonnelle. Mais faisons abstraction
de tout cela. Nous nous trouvons donc ici en face d'une vraie
conclusion logique exacte, d'une conclusion s'imposant
nécessairement à la pensée : parce que dans toute existence du
monde l'idéel et le matériel, essentiellement opposés, sont un
dans l'existence, de même le principe un du monde est un
être idéel en antithèse essentielle d'une part et en unité
existentielle d'autre part, avec l'unité de l'idéel et du matériel dans
le monde? L'idéel est donc le principe, le matériel, le phénomène.

De sorte que le principe de l'unité existentielle du principe

et du phénomène est mis sur le même pied que le
momenl qu'il faudrait d'abord expliquer dans l'existence
phénoménale. L'unité de l'idéel et du matériel ou de l'esprit et de

la nature dans le monde se fonde ainsi là-dessus, que l'esprit
et la nature ont leur principe commun d'unité, non pas dans

un troisième terme supérieur, mais seulement dans l'esprit,
comme le moment un de l'unité existentielle du monde. Cette
conclusion est-elle vraiment d'une exactitude logique irréprochable

s'impose-t-elle comme une nécessité de la pensée

Lipsius se rend fort bien compte de ce qui, en fait, pousse à

cette conclusion. Pour le dire en un mot, c'est le grand cas

qu'on fait de l'esprit comme de l'être le plus élevé, le plus
distingué en face de la nature. Mais Biedermann s'imagine-t-il
donc sérieusement pouvoir, au moyen de pures formules
logiques, mettre hors de toute atteinte cette pensée importante
présentant l'esprit comme le principe un de l'existence
empirique? Pour employer un mot de Lessing, je me trouve là, dit
Lipsius, on face du vilain fossé que je ne puis franchir. Mais
dès que l'entreprise de conclure, d'une façon intellectuelle
nécessaire, du monde au principe du monde, échoue au premier
pas, — procédé qui doit nous dispenserde nous contenter sim-

THÉOL. ET PHIL. 1886. 32



490 J.-F. ASTIÉ

plement de postuler le principe un du monde, — quelle
confiance pouvons-nous avoir en une science métaphysique
du principe du monde qui prétend se donner expressément
comme connaissance logique exacte

En concluant ainsi de l'expérience au principe du monde,
Biedermann se réserve, comme le second volume de sa

Dogmatique le prouve, de montrer surtout cette méthode dans

toute sa force, dans l'expérience de la conscience religieuse
et spécialement de la conscience chrétienne. Etabli sur la
base de cette expérience, le concept Dieu devient pour lui
le principe de la métaphysique. Il est incontestable que ce

sont justement ces expériences de la conscience religieuse
et morale et spécialement de la conscience chrétienne qui
nous contraignent à concevoir le principe un du monde

comme puissance spirituelle vivante à la vérité, et non pas
seulement comme intelligence absolue, mais en même temps
comme puissance absolue poursuivant un but. Lipsius n'est

pas moins d'accord avec Biedermann pour maintenir que les

intuitions ideelles obtenues par cette méthode sur l'essence et
les attributs de Dieu doivent être soumises à un travail logique,
comme les intuitions en général, qu'elles procèdent d'ailleurs
de la perception ou qu'elles viennent de la fantaisie, au moyen
d'une production libre. Mais le propre de ces expériences
consiste justement en ceci : elles ne sont pas faites par tous
les individus pensants indistinctement, mais seulement par
ceux qui ne peuvent se soustraire à certaines nécessités pratiques,

d'ordre moral et religieux. Il faudra revenir plus loin sur
ce point-là. Il suffit d'avoir indiqué ici que cette influence
consciente ou non des motifs pratiques, pour la solution des

problèmes de toute existence constitue justement la
différence enti e une conception morale et religieuse spécialement
chrétienne de l'univers d'un côté et la science exacte de l'autre.
Les principes de cette dernière sont rigoureusement logiques,

par conséquent théoriquement démontrables; les premiers
n'ont de valeur que pour ceux qui ont fait l'expérience de

certaines nécessités pratiques déterminées. Certainement la
notion de Dieu dans son acception chrétienne est bien le postulat



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 491

transcendantal restauré sur la base de l'expérience chrétienne.
Mais ce n'est pas à dire pour cela que ce postulat soit

obtenu par des moyens purement métaphysiques, quoique le
concept métaphysique de l'absolu fournisse la règle pour viser
à atteindre la conception toujours plus vraiment spirituelle de

l'idée de Dieu. Le concept métaphysique de l'absolu est né sur
un tout autre terrain que l'idée religieuse de Dieu, quoique

4

l'objet auquel les deux se rapportent soit le même. Ajoutons à

cela une autre différence: le métaphysicien ne peut jamais se

soustraire à une conception purementlogique et abstraite de ses

concepts —peu importe le degré auquel il peut y être satisfait
— tandis que la conception religieuse de l'univers ne peut se

dispenser de saisir les objets religieux sous la forme de

représentations, d'images parlant aux sens, de figures, si elle veut
d'ailleurs obtenir conscience du contenu positif, vraiment
rationnel de l'idée de Dieu, différent en cela des déclarations

purement négatives fournies par les formules abstraites. Différente

de la philosophie religieuse qui, faisant abstraction de

toute participation personnelle du philosophe, prend en face
des phénomènes religieux l'attitude d'un pur et simple
observateur, la dogmatique, comme science de la foi, a pour mission

de développer scientifiquement la conception religieuse
comme sa propre affaire, sa conviction personnelle, reposant
sur sa participation personnelle à la vie de la foi de la communauté

religieuse. Ce fait implique aussi la nécessité de purifier
toujours plus les principes de foi des éléments mythologiques
et cela avec les moyens fournis par la métaphysique et la
philosophie de la religion. Pour accomplir cette purification, comme
on vient de le remarquer, la notion métaphysique de l'absolu
est également indispensable à la dogmatique. Lipsius avoue
franchement que certaines déclarations de son Manuel de

dogmatique ont pu provoquer des malentendus, en ce que ces
déclarations pouvaient faire paraître ce concept de l'absolu
comme contradictoire en soi et irréalisable. Mais il maintient
toujours que, sous peine d'évider le contenu positif de l'idée
chrétienne de Dieu, la dogmatique doit avoir recours à un
mode d'exposition consciemment figurée ou symbolique.



492 J.-F. ASTIE

Dès l'instant où le principe un du monde, ainsi que
Biedermann le veut, doit être conçu comme esprit existant en soi,

comme subjectivité vivante, nous n'avons pour l'exprimer
aucune autre analogie que celle de la conscience humaine. La

conscience est la seule chose idéellement existante de laquelle

nous avons connaissance, dont nous faisons immédiatement

l'expérience, que nous vivons, et dont nous pouvons connaître
l'activité par la perception interne. Dès l'instant où nous nous
sentons contraints — non pas logiquement ou théoriquement,
mais cependant pratiquement — à concevoir le principe
premier non pas comme indifférence abstraite, ni comme pensée

impersonnelle, ni comme force dans la matière, mais comme
esprit réel, comme sujet vivant, il ne nous reste plus d'autre
choix qu'à le penser analogue à la conscience. C'est là la seule

et unique intuition interne de Dieu, pouvant faire droit au
contenu des déclarations religieuses. Mais quand la pensée

pure prétend nous donner conscience du contenu idéel de la

représentation spirituelle dans sa forme idéelle, nous nous trouvons

de nouveau en face de la position concédée par Biedermann

lui-même : cette pensée ne nous donne que des

déterminations abstraites, logiques ; tandis que nous ne pouvons
avoir recours à l'analogie de la conscience sans employer des

images sensibles. Je suis obligé de penser le principe réel de

toute existence dans le temps et dans l'espace comme échappant

au temps et à l'espace, mais la conscience, de laquelle
seule nous avons l'expérience, n'échappe pas au moins à la
forme du temps. Ainsi surgit l'antinomie suivante: ces
formules logiques abstraites détruisent toujours de nouveau ces

analogies empruntées à la conscience, analogies que je suis

pourtant tenu de poser, dès que je veux penser le principe
infini comme subjectivité vivante.

Et il ne faut pas s'imaginer sortir du contlit par un expédient
consistant à dire que ces formules logiques sont empruntées à

la pensée pure, tandis que les analogies tirées de la conscience
appartiennent à la représentation sensible abstraite. Cet expédient

parait en effet conduire inévitablement à ce résultat: la

conception du principe infini comme subjectivité vivante est



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 493

tout simplement fausse. Du moment où les contradictoires
ne peuvent être également vrais, il ne nous reste plus aucun
autre expédient que celui-ci : ces formules, en tant qu'elles
nous font l'impression de renverser les analogies empruntées
à la conscience, ne le font que dans la mesure, mais le font
aussi réellement dans la mesure suivante: elles nous montrent
l'impossibilité de nous débarrasser des imperfections de la
conscience humaine, mais sans nous fournir aucune introduction

pour rendre accessible à notre pensée humaine la
manière d'être, la qualité d'une conscience absolue.

Ce jugement contient un aveu et une nécessité pratique.
L'aveu, c'est que le principe un du monde est justement pour
notre connaissance un concept limitatif, ou que la connaissance

métaphysique de l'absolu a une limite déterminée, très
étroite, qui ne saurait être franchie. La nécessité pratique est
la suivante : dans le langage de la dogmatique il faut continuer
à nous servir de l'exposition au moyen de figures, mais, cela

se comprend de soi, en nous disant bien qu'elle est figurée, —
cette exposition, —¦ en renonçant résolument à une connaissance

positive ou réellement métaphysique de la« conscience
absolue » décidément refusée à notre pensée.

La présente réponse faite à Biedermann servira également

pour réfuter les objections présentées par Pfleiderer contre
ma théorie de la connaissance, dans sa Philosophie de la religion

(première édition, pag. 247 et suivantes, 415 et suivantes) ;

seconde édition I, 598 et suivantes). L'assertion que ma théorie
rendrait toute connaissance de la vérité objective impossible
vient de se montrer fausse. Au fond, aux yeux de Pfleiderer,
il s'agit aussi avant tout de s'assurer une connaissance
métaphysique de l'absolu. Pour y arriver, il désigne la faculté
humaine de connaître comme une force qui, comme toute autre,
diminue en intensité, d'après son degré d'éloignement de la
réalité. Par conséquent le royaume du connaissable ne doit pas
être conçu comme cloué par une cloison de planches ; mais
notre connaissance diminue d'autant en détermination, en

clarté, en certitude, à mesure que, nous éloignant de notre
expérience immédiate, nous cherchons à pénétrer jusqu'au



494 J.-F. ASTIÉ

principe dernier de la dite certitude. Lipsius déclare ne pas

trouver le parallèle fort heureux. En effet la force de connaître
dont il est ici question n'est pourtant pas une faculté intuitive
analogue à la vision physique, mais la pensée logique. De

l'expérience donnée, par des conclusions nécessaires, il s'agit
de pénétrer jusqu'à une connaissance métaphysique du principe

absolu. En logique toutefois, il n'y a que deux cas
possibles : ou bien les conclusions sont justes, alors elles donnent
une connaissance exacte, à l'abri de tout doute ; ou elles sont
fausses, alors elles ne donnent aucune connaissance d'aucun

genre. Sur ce dernier terrain il ne saurait être question de

plus ou de moins de certitude. Ce n'est pas à l'occasion de

notre connaissance intellectuelle de l'absolu, mais à l'occasion
de nos représentations de Dieu, reposant sur des analogies de

l'intuition, qu'il peut y avoir lieu à plus ou moins de détermination,

de clarté et de certitude. Cela tient à ce que toutes les

représentations ne sont que des images abstraites, sensibles
de la vérité spirituelle, et qu'aucune d'entre elles ne communique

une connaissance adequale. Biedermann lui-même est

sur ce point d'accord avec moi. Pfleiderer avoue que dans la

critique faite par Lipsius de la métaphysique de Biedermann,
le reproche de contenir encore un reste de l'idéalisme abstrait
et logique de Hegel n'est pas sans quelque fondement. Mais

je crois, ajoute Lipsius, qu'en cela consiste justement la force
du point de vue de Biedermann, ce qui, dans ce point de vue,
a fait sur les adversaires l'impression d'avoir un caractère

rigoureusement scientifique. Lipsius ne sait pas à la vérité où il
aurait émis l'alternative qu'on lui met dans la bouche: ou bien

avec Hegel un savoir absolu, ou bien avec Hume et les néo-
kantiens aucun savoir d'aucun genre de la vérité objective.
M'ais il croit encore aujourd'hui pouvoir prétendre qu'une
vraie connaissance métaphysique de l'absolu, de ce qui dépasse

notre expérience, ne peut être obtenue que par une intuition
absolue qui nous est refusée, ou purement par des moyens
abstraits et logiques. Si la «pensée logique» est la substance
des choses, alors sans nul doute nous avons, avec Hegel, une
connaissance métaphysique absolue. Dès qu'on laisse tomber



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 495

cette hypothèse hégélienne, il ne reste plus qu'à se demander

simplement d'abord jusqu'où l'on peut pénétrer avec des

conclusions nécessaires, inattaquables, et en second lieu jusqu'où
l'on peut analyser ce qu'on a trouvé par cette voie-là, au moyen
de déterminations purement formelles, avec des formules de

logique abstraite. Au contraire, une connaissance de l'absolu
réelle mais relative, « quant à la détermination, à la clarté, à

la certitude, » est pour moi une contradiction parfaite ; c'est
là un fait qui ne pouvait échapper à Pfleiderer que parce que
dans ses études sur l'absolu il a toujours l'œil fixé malgré lui
sur l'idée religieuse de Dieu.

Pfleiderer conteste que toute tentative de déterminer
positivement l'idée de Dieu engage dans des contradictions
insolubles ; ces prétendues contradictions ne doivent être en grande
partie que les conséquences de fausses hypothèses, il est vrai
d'origine fort ancienne. Lipsius présume que, dans ces « fausses

hypothèses, » il a Biedermann pour associé contre Pfleiderer,
du moins en tant que ce dernier prétend expressément pouvoir

maintenir, au moyen d'une logique rigoureuse, l'ancienne
notion ecclésiastique de Dieu. Pfleiderer objecte enfin, contre
la notion de Dieu de Biedermann, que Yactus punis éternel de

la pensée pure, dans lequel doit consisler l'essence de Dieu,
n'implique en aucune façon le sens réel. D'après les plus
récentes et expresses déclarations de Biedermann, il ne fait
nullement consister l'essence de Dieu dans la « pensée pure; »

mais l'objection porte quand elle est dirigée contre Yaclus

punis éternellement immuable. Dès qu'on veut penser le

concept de l'absolu, nous devons nous former le concept d'un
être absolu, échappant entièrement à l'espace et au temps,
d'un être qu'on ne doit pas seulement déclarer « éternel » mais

encore immuable. Or Pfleiderer ne manque pas de trouver,
avec beaucoup de modernes, que ce concept de Dieu, représenté

par les pères de l'Eglise platonisants jusqu'à l'école de

Schleiermacher inclusivement, est abstrait, vide; il voudrait
bien lui en substituer un autre plus vivant.

Lipsius comprend à merveille que tous les amateurs d'un

concept mythologique de Dieu, à partir des anciens gnostiques



496 J.-F. ASTIÉ

et des mystiques plus récents jusqu'à Schelling et aux penseurs
qui ont dépassé Hegel, Weisse, J. H. Fichte, Rohmer et d'autres,
sans parler de Schopenhauer et de Hartmann, s'efforcent
d'une façon plus ou moins fantastique de faire des concessions
à « l'élément de vie » réclamé, d'en tenir compte. Lipsius
comprend également que des trinitaires spéculatifs comme
Liebner, D. A. Dorner et d'autres se répandent en

jérémiades sur le « concept du Dieu mort nous venant de Platon

» et sur les catégories purement physiques qu'on doit
compléter ou mieux remplacer par des catégories éthiques. En

effet cette spéculation-là appartient tout à fait au domaine de la

mythologie. Mais Lipsius avoue ne pas comprendre qu'un
penseur comme Pfleiderer, qui sait fort bien distinguer le concept
philosophique de Dieu de l'idée religieuse de Dieu, puisse faire
chorus avec toutes ces lamentations. Comment donc pourra-t-on
déterminer la notion de l'absolu autrement que par les traits
caractéristiques d'un être inconditionné, quant à l'espace, au

temps et à la causalité, d'un être échappant à ces trois
catégories? Les dissertations de Pfleiderer dans sa première édition

de la Philosophie de la religion, dans laquelle, en opposition

aux « réflexions abstraites » de Lipsius, il doit déduire un

concept vivant de l'absolu, sont une simple reproduction do

pensées hégéliennes. L'absolu qui se détermine de lui-même,
qui se distingue de lui-même, pour, du sein de ces différences,
se réfléchir ensuite sur lui-même clans son unité persistante, tout
cela nous est familier, grâce à la philosophie de Hegel. Le

concept de cet absolu-là est-il pris dans le sens rigoureux de

la logique hégélienne, nous obtenons la pensée logique comme
substance la plus intime de tout être, le concept dialectique
absolu se mouvant lui-même. Pfleiderer répudie de la façon la
plus expresse cet absolutisme des concepts. Il ne reste plus
alors que l'autre explication de cette formule hégélienne,
d'après laquelle l'absolu doit être un « sujet absolu. » Mais

aussi longtemps que la « transition » logique pour passer des

déterminations, du mouvement de la pensée pure au mouvement

vivant et propre d'un sujet réel, n'aura pas été prouvée,
nous n'avons rien d'autre, dans toutes ses formules empruntées



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 497

à Hegel, qu'une tentative déjà suffisamment dévoilée de nous
donner une intuition idéale d'un « sujet absolu, » c'est-à-dire
de transporter au concept de l'absolu les analogies de notre
vie intellectuelle. Mais, au sujet de ces analogies. Lipsius
affirme, comme précédemment, qu'elles nous engagent dans

de constantes antinomies entre la pensée et la « représentation

» et que par conséquent elles ne nous garantissent ni une
connaissance vraie et positive de l'absolu, ni une explication de

la réalité du monde, en partant du concept de l'absolu. La
nécessité de nous former ces analogies n'est nullement, comme
Pfleiderer aussi semble l'admettre, une pure nécessité de la

pensée, auquel cas notre pensée s'engagerait-elle-même dans
des contradictions inextricables. Mais la nécessité de recourir
à ces analogies tient à des motifs pratiques, moraux et

religieux. C'est le besoin pratique qui exige que le concept d'un
sujet absolu soit rendu d'une façon intuitive. Mais ce besoin
de rendre ce concept intuitif nous conduit nécessairement à

l'anthropomorphisme. Voilà pourquoi on doit une bonne fois

s'entendre pour reconnaître que toutes les représentations de

Dieu, fondées sur des analogies de notre vie intellectuelle, sont
des images, des comparaisons et ne doivent nullement
prétendre à la dignité de connaissance adéquate. On ne réussit à

se dissimuler cet état de choses qu'en revêtant ces analogies,
empruntées à la conscience humaine et à son activité, des

expressions les plus abstraites possible. Et ensuite, pour
compléter l'illusion, ces formules abstraites, qui ne sont
compréhensibles que par un retour constant à l'analogie de la

conscience en général, on les met en rapport avec les déterminations

abstraites que nous fournit une analyse logique du-

concept de l'absolu. Mais les fils de ce tissu artistiquement
tressé, quand on y regarde de plus près, finissent toujours par
se briser ; il suffit d'une logique un peu exercée, d'une attention

soigneuse pour voir ce qui constitue la chaîne du tissu
et ce qui en constitue la trame.

Au contraire, dès qu'on s'attache avec sérieux à poursuivre
dans les détails les analogies tirées de la conscience humaine,
on voit se presser en foule les difficultés inévitables dans les-



498 J.-F. ASTIÉ

quelles notre pensée s'engage. Prenons pour exemple un vieux
problème, les rapports de la conscience divine avec le temps.
Sans nul doute, dit Pfleiderer, le changement dans le procès du

monde s'accomplissant dans le cours du temps semble exiger
inévitablement un changement correspondant, progressif dans
le contenu de la conscience divine et partant mettre en péril
l'immutabilité de Dieu; reste cependant à savoir si une pareille
réflexion, un semblable retentissement du temps dans la
conscience divine, est inadmissible? Il s'en faut de beaucoup que
cette ombre, projetée dans la conscience divine change
l'essence de Dieu, et le concept d'éternité divine ne prétend exclure
qu'un vrai changement d'essence.

Sans nul doute, nous ne pouvons nous représenter
intuitivement une conscience absolue qu'en nous en représentant le

contenu comme avançant, progressant avec le temps. Mais

comment une pareille dépendance, dans laquelle la conscience
divine serait placée à l'égard du temps, se concilierait-elle avec
le fait que Dieu doit être absolument libre à l'égard du temps,
parce qu'il est la causalité fondant, créant le temps et tout ce

qui s'y rapporte? Il s'en faut de beaucoup qu'on lève la
difficulté en distinguant entre l'essence de la conscience et le
contenu de la conscience ; car le problème en question ici est le

suivant : comment une activité s'accomplissant en dehors du

temps peut-elle être également déterminée quant au temps?
Il faudrait dire au moins que Dieu, d'une façon échappant
absolument au temps, produit le temps comme forme de sa propre

conscience et de sa propre activité. Il ne peut être interdit
à personne d'avancer cette formule. Mais il s'en faut encore
de beaucoup que cette formule donne la solution du problème.
Car nous ne pouvons ni nous représenter une activité en
dehors du temps, échappant au temps, ni échapper à des

anlhropomorphismes qui réduisent l'absolu à la taille du fini,
quand nous prenons au sérieux l'application à la conscience
divine de la forme du temps. Et voilà pourquoi, en dépit des

déclarations de Pfleiderer, la formule non pas « désespérée, »

mais modeste, trouve encore ici son application : ignoramus
et ignorabimus. Les perspectives que Pfleiderer ouvre à nos



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 499

yeux, de futurs progrès de la science, demeureront vaines. Sans

doute la pensée ne se laissera pas détourner d'aborder le

problème, par le cri de menace que c'est là faire de la métaphysique

« païenne; » mais on n'est nullement en droit d'attendre
qu'il trouve sa solution, ce problème, qui depuis les jours de

Platon a inutilement lassé l'esprit humain. Il n'y a d'illimité
que la connaissance empirique, dont le domaine peut s'étendre

par des découvertes journalières ; la spéculation métaphysique,
en tant qu'elle prétend être une science rigoureuse, a ses

limites infranchissables fondées sur notre organisation
psychologique.

On a objecté à Lipsius que du fait que la métaphysique
hégélienne ne peut fournir la connaissance exigée, il ne résulte
en aucune façon qu'aucun système métaphysique en général
ne soit en état de le faire. De divers côtés on a recommandé à

Lipsius la métaphysique « pluralitaire, s et tout dernièrement
on renvoie volontiers au réalisme transcendantal de Lotze.

Lipsius avoue ne pas comprendre de quelle utilité pourrait
être une autre métaphysique dans la question débattue. Le
système de Lotze, grandiose à sa façon avec ses « atomes animés, »

ne peut cependant, pas prétendre donner une connaissance
strictement scientifique des dernières causes et de la connexion
des choses. Comme tentative d'arriver à une conception une
du monde, ce système paraîtra très attrayant à plusieurs
penseurs sérieux, mais, considéré du point de vue strictement
scientifique, il ne saurait avoir que la valeur d'une simple
hypothèse. Au surplus, la façon dont Lotze, s'appuyant sur
Spinosa, ramène le pluralisme à un être unique primitif et
détermine ensuite les rapports de cet être avec les innombrables
êtres particuliers, mérite sans doute d'être admirée comme essai

fort spirituel de déterminer les rapports du principe infini du
monde avec le monde lui-même. Mais outre cette tentative,
on peut en imaginer bien d'autres encore qui paraîtront plus
ou moins satisfaisantes, suivant l'individualité du penseur. En

opposition à tous les systèmes théistes, parmi lesquels rentre
aussi celui de Lotze, Hartmann a recommandé son « vrai
panthéisme » comme le « monisme concret » qui ne doit pas être



500 J.-F. ASTIÉ

atteint par les objections qui s'élèvent avec justice contre le
« monisme abstrait » de Biedermann. Lipsius s'abstient de

porter sur la métaphysique de Hartmann un jugement dans
le genre de celui auquel se sont récemment livrés Biedermann
et Happel. Il se borne à déclarer qu'il ne sait voir dans «

l'inconscient » de Hartmann qu'un produit de l'imagination
rappelant le gnosticisme et rien moins que le résultat régulier
d'une étude scientifique.

Une connaissance métaphysique des dernières causes et de
la connexion du monde de l'expérience, si elle devait être
acquise par la voie de conclusions logiques rigoureuses, ne
serait possible qu'en prenant pour base l'expérience donnée. C'est
là la marche suivie par Biedermann, mais par aucun autre, pas
même par Pfleiclerer. Toute autre tentative d'établir un système
métaphysique peut aboutir à une conception de l'univers plus
ou moins satisfaisante, mais aucune ne peut produire des

preuves rigoureusement scientifiques en faveur des principes
avancés : aucun d'eux ne peut donc fonder une science
métaphysique. Il ne faut pas croire par conséquent que Lipsius ait
débuté par faire accidentellement de fâcheuses expériences
avec la métaphysique de Biedermann et qu'il se soit pressé
d'en conclure en toute hâte qu'il n'y a pas généralement de

métaphysique possible. Mais parce que l'unique voie pouvant
conduire à un savoir métaphysique est celle tentée par Biedermann,

il a voulu voir à quelles connaissances sûres elle peut
conduire.

Après tout, on ne saurait refuser à la métaphysique le droit
scientifique de déterminer le concept limitatif de notre
connaissance. Lipsius ne prétend pas d'ailleurs avoir contesté la

valeur d'un système métaphysique comme conception du

monde. Quiconque veut obtenir de l'unité dans sa connaissance

est obligé de se former une pareille conception du monde.

Au surplus, les nécessités pratiques de la conscience morale
et religieuse justifient incontestablement le besoin d'une
conception une de l'univers qui, partant des certitudes de la vie
morale et religieuse, arrive à ramener à un tout l'ensemble de

nos expériences et de nos connaissances empiriques.



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 501

Le droit d'une pareille conception une de l'univers doit être

plutôt défendu du côté opposé. Cette conception une est prise
dans le sens d'une conclusion finale de l'ensemble de notre
monde empirique, et non pas seulement comme une intuition
du monde reposant exclusivement sur des jugements
pratiques (Werthurtheile). Nous voulons savoir en effet jusqu'à
quel point ce que nous tenons pour réel, sur la foi des
jugements pratiques, peut, avec toutes les autres réalités vécues

et connues d'ailleurs, être ramené à une vérité une. La

métaphysique, à titre de conception du monde, entreprend justement

de donner une réponse à cette question, en tant qu'elle
essaie de ramener à une conception une, d'ensemble et les

postulats transcendantaux obtenus sur la base de la totalité de

notre inonde empirique, d'une part, et la réalité dont nous
avons fait l'expérience, de l'autre. Mais il importe de remarquer
dès l'abord que le terme « réalité conforme à l'expérience »

obtient un sens différent selon que, par fait d'expérience, on
entend les données externes ou internes observées par la pensée

désintéressée, d'un côté, ou les certitudes acquises sur la base

de nécessités pratiques de l'esprit personnel. Une métaphysique
qui prétend au titre de scientifique ne doit se préoccuper
que de la connaissance des faits d'expérience dans le premier
sens. Les nécessités pratiques et les certitudes de la personne
vivante, ne sont pour elle que des données psychologiques,
qu'elle examine dans un esprit tout à fait désintéressé. Une

conception une de l'univers par contre s'élève sur la base de

l'expérience comprise dans le second sens, et de là elle essaie

d'embrasser l'ensemble du domaine de l'expérience compris
dans le premier sens.

Dans une intéressante étude sur le concept de la « chose en

soi, » Herrmann a essayé de prouver que ce concept n'est pas
le corrélatif de la conscience représentante, mais le corrélatif
du sujet qui possède dans le sentiment la certitude de son
existence. La relation avec notre sentiment donne aux choses

l'arrière-plan de la chose en soi, qu'elle rabaisse même à des

phénomènes, à des réalités de degré inférieur. Selon Lipsius,
ce qu'il y a de légitime dans cette démonstration ressortirait



502 J.-F. ASTIÉ

plus clairement si Herrmann avait soigneusement distingué
entre les deux acceptions de la « chose en soi, » la négative et

la positive. Il a fait encore un plus grand tort à son étude : en

opposition à Cohen, il conteste que notre concept de la chose

en soi soit provenu de la « conscience » ou des procédés de la

théorie de la connaissance. L'assertion de Kant : le point de

vue de la raison pratique nous force seul à admettre la chose

en soi (au sens positif), n'est pas comprise par Herrmann dans

ce sens-ci : ce concept obtient une valeur réelle seulement pour
la raison pratique, mais dans le suivant : il surgit, il naît, ce

concept, purement et simplement des intérêts pratiques du sujet
sentant et voulant. Aussi conteste-t-il l'autre déclaration de

Kant : la raison pour sa propre satisfaction se procure l'idée
d'un ensemble de connaissances d'après des principes. Calici,

sans nul doute, Kant a en vue un intérêt théorique de la

science ou d'une connaissance systématique du monde.
Herrmann a fort bien vu que dans le problème de la chose

en soi (au sens positif) il s'agit avant tout du concept de

« l'inconditionné, » du «dernier principe » de l'unité du monde
et de l'univers. Quand donc il remarque ensuite que nous ne
rencontrons pas tous ces concepts & dans la connaissance
consistant en représentations», il faut d'abord rectifier ce
jugement. Si par « connaissance représentante » ou « conscience

représentante » on entend purement et simplement le changement,

l'alternance des représentations empiriques, il va de soi

que dans la « multiplicité irrégulière » des représentations
accidentelles on n'arrive jamais au concept de leurs limites.
Mais pourquoi cette multiplicité se présente-t-elle à nous
comme irrégulière? Ce n'est qu'en tant qu'on réfléchit à l'origine

accidentelle, empirique des représentations. Mais il ne

peut être question d'une connaissance réelle du contenu de

nos représentations que quand nous découvrons le lien de nos

représentations entre elles. Et il est impossible d'y arriver si

on n'a pas en vue de découvrir cette connexion ; à cet égard,
comme cela a déjà été remarqué, tout acte théorique de

connaître, est voulu, intentionné, il a lieu en vue d'un but.
Or il arrive qu'elle est infinie la série des phénomènes dont



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 503

la connaissance théorique saisit la connexion. Car quand nous
relions, mettons en rapport le particulier et le particulier, nous
ne nous élevons jamais au-dessus du « progressus in infinitum, »

cette « mauvaise infinité » comme Hegel l'a désignée. Il est

parfaitement juste qu'en tout ceci nous ne rencontrons nulle
part le concept de la chose en soi. Mais lorsque Kant dérive
donc le concept de la « chose en soi » de la vue des limites de
de la sensibilité, ou du fait que notre connaissance humaine est
limitée par les sens, Herrmann a tort de combattre cette
opinion et de chercher aussitôt une autre dérivation de ce

concept. En réfléchissant sur le caractère limité de notre savoir
empirique, nous ne nous élevons pas simplement au-dessus du

cours, de la série de nos représentations empiriques, mais

nous allons aussi au delà du lien de causalité rattachant les

phénomènes. Cette même activité de réflexion qui nous
contraint à nous élever plus haut que le caractère accidentel de

nos expériences, pour découvrir une connexion nécessaire

entre les phénomènes, nous oblige, nous contraint à nous élever

plus haut, au-dessus de ce que l'intelligence nous présente
comme effet du hasard, dans notre expérience ou au-dessus

du progrès à l'infini du rapport de causalité accessible à notre
connaissance. En face du caractère fragmentaire de toute notre
connaissance, et en face du point final toujours accidentel,
jusqu'au quel, dans chaque cas donné, nous pouvons
poursuivre le lien de causalité statistique, nous voyons surgir les

concepts de l'un, du tout, de la totalité fermée, du dernier
principe. La théorie de la connaissance ferme ces concepts dès

que nous nous élevons au-dessus de l'ensemble accidentel de

notre savoir empirique, pour en marquer les limites etpour fixer

par cela même d'autres buts à notre étude. Mais il n'est pas

possible de s'élever jusque-là sans faire porter le problème
sur les limites de notre savoir en général. Il est parfaitement
juste que l'intelligence obtenue de cette façon-là ne peut s'obtenir

« dans la poursuite analogue de notre savoir empirique. »

Le travail de l'homme faisant une théorie de la connaissance

est tout autre que celui du naturaliste. Entre les deux, il y a

aussi peu un progrès continu qu'entre l'alternance involontaire



504 J.-F. ASTIÉ

de la conscience empirique et l'enchaînement de nos représentations

dans la connaissance de la nature, enchaînement de la

connexion nécessaire des phénomènes. Mais, pas plus que la

connaissance de la nature, la théorie de la connaissance ne

procède d'un besoin pratique du sujet, du sentiment de la

valeur et des fins du moi personnel. Bien plus, d'après la

façon d'agir de Kant lui-même, elle conserve son importance
en elle-même. La « propre satisfaction de la raison, » en vue
de laquelle nous avançons l'idée d'un tout de la connaissance

d'après des principes, ne doit pas être comprise avec Herrmann,
dans ce sens, que le savoir en vue d'un but poursuivi par le

sujet sentant et voulant, oblige à reconnaître cette idée (d'un
tout de la connaissance) par suite de la valeur que nous devons

lui reconnaître. Bien plutôt pour celui qui travaille à une
théorie de la connaissance, les catégories de notre science

expérimentale deviennent des principes régulateurs pour l'usage

théorique de la raison, en vue d'arriver à une connaissance

totale, idéal qui plane toujours au-dessus de toute étude
théorique. L'intention qui règne ici n'est justement que la volonté
de savoir animant le chercheur, qui ne poursuit aucun but
pratique pour sa personne, mais qui se place au service d'une
recherche de la vérité d'une façon complètement désintéressée.

Le fait que toute extension donnée à notre connaissance

est accompagnée d'un sentiment de plaisir, ne donne
nullement le droit de dériver toute étude voulue et méthodique,
des sentiments subjectifs, des fins utilitaires de la personnalité

qui sent et qui veut.
Par conséquent il n'est pas parfaitement exact d'affirmer

avec Cohen que les catégories se transforment « d'elles-mêmes »

en idées. Toutefois les idées transcendantales sont, comme
dit Kant, les catégories étendues jusqu'à l'inconditionné, ou,
comme l'a déjà remarqué Lipsius, hypostasiées. Et, à la vérité,
elles ne le sont pas seulement dans le sens que les catégories
offrent le matériel pour les concepts, obtenus par une décision
du sujet agissant téléologiquement, qu'elles l'offrent (ce matériel)
au sujet en vue d'un effort voulu de celui-ci, clans l'intention
d'arriver à une explication pratique du monde répondant au



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 505

sentiment de l'homme qui sent et qui veut. Mais il y a déjà

une nécessité interne, inhérente au sujet pensant, dès qu'il
dépasse l'expérience donnée, de faire involontairement des

catégories, qui primitivement ne sont applicables qu'au monde

empirique, d'en faire des idées régulatrices de la raison. Dès

que le sujet, dans l'intérêt de la science, éprouve la nécessité
de faire du concept d'expérience, de ses conditions et de ses

limites, l'objet de ses réflexions, il est soumis aussi à la
nécessité logique d'étendre l'usage des catégories pour en faire
des idées transcendantales.

Mais dès que cette contrainte logique, à laquelle nous ne

pouvons nous soustraire, est interprétée dans ce sens qu'elle
nous confère le droit scientifique de faire un usage transcendant

de la raison et qu'elle nous confère le droit à une
connaissance métaphysique transcendante, il y a lieu à protester
avec plus de décision encore que contre la prétention de
Herrmann. Ces idées sont des principes régulateurs qui nous
conduisent à faire des réflexions bien ordonnées sur le monde de

notre expérience, c'est-à-dire aussi bien sur les limites que
sur la mission de notre connaissance empirique ; de sorte que
nous arrivons aux résultats suivants : nous posons, en opposition

au progressus in infinitum, le concept d'une totalité
fermée; en opposition à la multiplicité infinie des

phénomènes, le concept de l'unité du monde; en opposition au
caractère de notre connaissance empirique, conditionnée et

limitée dans l'espace et dans le temps, le concept de

l'inconditionné, de l'infini et de l'éternel. Appelât-on ces concepts
des concepts pratiques, ils ne le sont pourtant pas dans le sens
qu'ils seraient nés primitivement de sentiments pratiques et
de buts, de fins du sujet sentant. Mais ces concepts sont bien
des concepts limitatifs de notre faculté de connaître, dans ce
sens que, en les formant et en les appliquant, nous marquons
les limites au delà desquelles une connaissance scientifique ne
saurait pénétrer. Voilà pourquoi ils peuvent avoir une toute
autre portée pratique pour nous. Du reste, ce n'est pas ici le
lieu de nous enquérir de cet usage.

Mais, quand on veut atteindre à la connaissance métaphy-
THF.OI,. ET PHIL. 1886. 33



506 J.-F. ASTIÉ

sique, il arrive ceci de particulier, c'est que l'on espère, en
retravaillant logiquement ces concepts limitatifs, obtenir une
intelligence théorique du « suprasensible, » c'est-à-dire pénétrer

dans un domaine situé au delà de celui dans lequel nous

pouvons nous mouvoir avec nos intuitions empiriques. En
formant les concepts, unité du monde, de l'inconditionné et
de la cause dernière, on espère, grâce à eux, obtenir une
vraie connaissance de la réalité transcendante désignée par
ces concepts, de la chose en soi, dans l'acception positive des

termes.
Kant a déjà objecté contre cette prétention qu'une telle

connaissance ne serait possible qu'au moyen d'une intuition
d'une espèce tout à fait différente de la nôtre, nécessairement
liée à l'espace et au temps. Au fait, nous trouvons bien réellement

qu'il existe pour nous une pareille « intuition intellectuelle.

» On entend par là une faculté intuitive productrice,
en un mot la fantaisie, grâce à laquelle nous pouvons nous
former des images du suprasensible. Sans nul doute cette
activité de la fantaisie doit être distinguée d'imaginations
arbitraires ou vides. En effet, quelle que puisse être pour nous
l'importance des objets, en exerçant cette activité de la fantaisie,

nous obéissons à une contrainte générale, à laquelle nous
ne pouvons jamais nous soustraire entièrement. Mais il ne
résulte nullement de ce fait, il s'en faut de beaucoup, que ces

images de la fantaisie soient l'expression adéquate d'une objectivité

transcendante. Toute l'activité de notre fantaisie, portant
sur le suprasensible, lui applique inévitablement les formes
de notre intuition sensible; elle cherche donc de nouveau à se

représenter l'inconditionné, si abstrait soit-il, d'une façon
impliquant l'espace et le temps. Voilà pourquoi toute « intuition
intellectuelle » du suprasensible est abstraite-sensible, c'est-
à-dire a lieu au moyen d'images plus ou moins conscientes,
en d'autres termes elle est symbolique. Comment arrivons-
nous à désigner ainsi le suprasensible au moyen de symboles?
En partant de la supposition que, en retravaillant logiquement
les catégories élevées à la hauteur d'idées de la raison, c'est-
à-dire la « pensée pure, » nous pouvons nous procurer une



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 507

connaissance adéquate de la réalité « purement spirituelle »

qui se trouve hors de la portée de notre expérience. Mais,
comme nous l'avons déjà vu, c'est justement là ce qui est

impossible. Ni « l'intuition intellectuelle » (autant qu'il peut en
être question parmi les hommes), ni la « pensée pure » ne
sauraient nous procurer la connaissance souhaitée ; la première
en effet est imagée, partant sensible, la seconde, exclusivement

formelle. Aussitôt que nous faisons l'application des

catégories de notre pensée aux intuitions idéeles d'objets
suprasensibles, nous traitons des signes symboliques comme
des connaissances théoriques. De là doivent surgir ces antinomies,

dont il a déjà été question, entre la conception purement
logique, d'une part, et la conception abstraite-sensible, de

l'autre, des idées métaphysiques.
Quels sont donc les motifs qui nous amènent à dépasser le

monde empiriquement donné pour arriver à une cause dernière
ou à une unité suprême? En tant qu'il s'agit simplement du
désir de nous mettre au clair sur l'étendue, les limites, la
mission de notre connaissance empirique, ce qui nous guide,
comme nous l'avons déjà montré, ce n'est rien d'autre que le

besoin, l'effort pour arriver à une connaissance une, complète.
C'est cet effort qui nous pousse à nous former les concepts :

unité, totalité du monde, inconditionné, non limité par l'espace
et par le temps. A cet égard, il est faux de présenter, avec

Herrmann, toute métaphysique comme une explication
pratique du monde, ne devant son origine qu'à la volonté de

l'homme de dominer la nature. C'est plutôt du besoin de

connaître comme tel que provient toute métaphysique. Elle
donne satisfaction à ce besoin par « l'intuition intellectuelle »

ou au moyen de la fantaisie productrice. Cette même métaphysique,

parfois d'une manière inconsciente, parfois le sachant

et le voulant se crée une représentation empruntée aux
formes et aux couleurs de notre intuition sensible. Puis, aux

yeux de la métaphysique, cette représentation, en qualité
d'image du suprasensible, acquiert la portée, la signification
de quelque chose d'absolument différent de l'existence percevable,

au moyen des sens, la métaphysique y voit un être spé-



508 J.-F. ASTIÉ

cifiquement différent. Nous traitons les objets de cette intuition
productrice exactement comme les objets perçus par l'intuition

sensible ; nous appliquons les catégories pour retravailler
les images de notre représentation.

En satisfaisant ce besoin d'unité, le moi pensant se pose
lui-même comme tout un en soi, en face de son monde à lui,
qu'il considère aussi comme un tout un correspondant. De

même qu'en face du moi empirique se trouve le non-moi, la

chose en soi, en dehors de moi, de même, en face du moi
transcendantal se trouve l'objet transcendantal, ou la chose

en soi au sens positif. Avec les concepts, totalité du monde

infini, éternel, est donné en même temps le sujet transcendantal

ou l'âme. Ce concept de l'âme est limitatif comme le
premier. En me formant le concept d'une âme comme le sujet un,
le porteur des représentations changeantes j'applique
involontairement à ce sujet représenté les catégories de ma pensée;
je considère donc ce sujet comme une substance une et comme
cause de tout un ensemble d'effets. Mais qu'est donc cette
unité du moi expérimentée et vécue? C'est simplement l'unité
de la conscience persistant au milieu du flot des représentations

s'écoulant clans le temps. La pensée métaphysique ne se

contente donc pas de cette unité vécue, expérimentée, mais
elle s'efforce de la ramener à une unité connue, c'est-à-dire à

une unité saisie par les catégories de notre pensée. De sorte

que la métaphysique pose la substance une de l'âme et l'univers

un on face l'un de l'autre, comme concepts réciproques,
relatifs. (Wechselbegriffe). En réalité, encore ici, c'est seulement
le sujet vivant qui place les formes de son activité propre dans le
monde de ses représentations et qui croit se contempler lui-
même comme objet un dans le reflet, de ce miroir. Cela ne

peut donner aucun droit de parler d'une connaissance du
moi comme sujet transcendantal. La donnée première de toute
réalité : savoir que moi connaissant je suis actif, n'est nullement

expliquée par le fait que je me forme le concept abstrait
d'un sujet connaissant et actif. Il pourrait se faire que ce sujet
no surgit seulement que dans et avec cette sienne activité;
que par conséquent il ne fût substance qu'en temps qu'il est



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 509

sujet, que son être ne consistât que dans son activité et qu'on
ne pût affirmer de lui aucun autre espèce d'être que sa pure
et simple activité. Quant à nous, du moins, nous ne savons
rien de nous-mêmes qu'en tant que nous vivons, expérimentons

notre activité représentante; en effet, même de nos
représentations et de nos états psychologiques, nous n'en avons
conscience qu'en tant que nous les représentons. De là résulte
tout naturellement l'opinion idéaliste qui identifie notre être
avec notre activité et qui ensuite transporte cette même
identification à l'infini qu'on s'est représente comme sujet vivant.
L'«e ssence de l'esprit, » du « fini, » aussi bien que de l'infini,
consiste alors en ceci que son être c'est justement son activité
et rien d'autre. L' « esprit infini, » disons-nous, en poursuivant
notre spéculation, est une activité pure, c'est-à-dire une activité

n'existant absolument que par elle-même et au moyen
d'elle-même; différent de lui, l'esprit fini est une activité qui
devient, c'est-à-dire une activité qui, partant d'une nature donnée

et déterminée, se développe progressivement et se réalise.

Toutefois nous devons contester que, au moyen de ces

spéculations-là, on arrive à connaître l'essence de l'esprit en elle-
même ni l'âme comme « noumène. » Qu'avons-nous fait?
nous avons constaté, expérimenté, vécu, que notre activité
représentative s'écoule dans les limites de certaines impressions

données. Puis nous avons porté une sentence théorique
sur la manière d'être de l'âme comme substance transcendante.

De là. de nouveau en mettant en opposition l'activité
« limitée » (de l'homme) et l'activité propre, « pure » (de l'infini)

nous avons abstrait une affirmation sur l'essence de l'esprit

absolu ou de la substance absolue, qui est en même temps
sujet absolu. Aussi longtemps que de pareilles affirmations
ne prétendent être que des intuitions idéeles qui se justifient
par le besoin d'unité qui nous pousse à dépasser le monde de

l'expérience donnée, il n'y a rien à objecter contre elles. Mais
aussitôt qu'elles prétendent se donner pour des connaissances

scientifiques, il n'y a qu'à renvoyer à l'exposition que fait
Kant des paralogismes dans lesquels on tombe quand on
prétend formuler une psychologie rationnelle*



510 J.-F. ASTIÉ

L'ensemble de l'univers, l'âme, l'inconditionné, l'infini et

l'éternel, voilà les concepts principaux dont la métaphysique
s'occupe. Elle part de la supposition suivante : l'opposition du
moi et du non-moi sur laquelle repose toute connaissance de

la nature, l'opposition du sujet transcendantal d'une part,
et de la chose en soi (au sens positif), de l'autre, sur laquelle
repose toute étude de la théorie de la connaissance, traçant
des limites à la connaissance voulue, intentionnelle. Nulle

part, en tout ceci, il n'est question de fini, de buts pratiques du

sujet sentant et voulant. Herrmann ne peut arriver à l'assertion

contraire que par une double hypothèse erronnée.
Premièrement, il conçoit le sentiment immédiat de soi, que
possède le moi en expérimentant, en vivant son existence, comme
un sentiment pratique, tandis qu'au contraire il rend tous les
sentiments pratiques possibles. Secondement, il impute au
besoin de savoir, animant la science désintéressée, le désir de

dominer mécaniquement la nature. Il ramène justement
l'admission qu'on puisse complètement comprendre la nature, à

ce prétendu désir d'une domination mécanique du monde,

par conséquent à des désirs, à des intérêts purement subjectifs

et humains.
En tant que la métaphysique ne se propose rien d'autre que

de boucler la connaissance de la nature, que d'arriver à une
connaissance une du monde, il ne peut être question d'intérêts

pratiques qui la détermineraient. Elle n'est tout simplement

qu'une tentative d'appliquer également au monde supra-
sensible la méthode d'expliquer le monde sensible au moyen
de causes. « La philosophie de la nature moniste » du jour
sait très bien ce qu'elle fait quand elle maintient l'explication
du monde par des causes comme la seule bonne, et repousse
tout point de vue téléologique. Ce n'est en effet qu'ainsi
qu'elle peut se donner les gants d'employer une « méthode

d'explication rigoureusement scientifique de la nature, »

même dans sa conception du monde, c'est-à-dire même
dans son jugement sur les dernières causes et les
connexions de notre monde phénoménal. En cela, la métaphysique

« moniste » de nos philosophes de la nature actuels



PHILOSOPHIE ET RELIGION" ENTRE KANTIENS 511

offre un intéressant pendant à la métaphysique de l'école

hégélienne.
En réalité cette apparence n'est pas moins trompeuse dans

un cas que dans l'autre. Lorsque nous réfléchissons, du point
de vue de la théorie de la connaissance, à ce qui a amené à

user du droit de tout expliquer par la causalité dans le monde,
nous devons accorder que, chaque fois qu'il a été question
de mettre en rapport des faits particuliers avec d'autres faits

particuliers, la connexion causale s'est montrée partout et

toujours comme inviolable. Mais nous nous rappelons en
même temps que c'est justement la personnalité vivante
qui interprète, d'après l'analogie de sa propre activité à elle,
l'enchaînement entre eux des objets à percevoir. Les racines
du concept de causalité se trouvent au même endroit que
celles du concept de finalité. Le monisme matérialiste part de

la supposition que l'enchaînement des choses est « objectif, »

c'est-à-dire fondé « dans les causes dernières » de tous les

phénomènes, mais que leur enchaînement téléologique au
contraire est exclusivement « subjectif, » c'est-à-dire ne

repose que sur notre imagination. Avec cette distinction le
monisme s'élève au-dessus du terrain de la réalité connaissable

; il devient intuition du monde sous l'apparence
trompeuse de la science. A la foi en vertu de laquelle les dernières
connexions des choses seraient analogues à l'aveugle mécanisme

des phénomènes, partant de nature purement mécanique,
à cette croyance, on peut opposer, avec des droits scientifiques
parfaitement égaux, la foi que ces connexions doivent être

comprises suivant l'analogie de l'activité personnelle du moi

vivant, et partant doivent être ramenées à un principe posant,
établissant des buts et des fins. Il est absurde de croire que la

constante application de la catégorie de causalité exclue toute
considération téléologique. Comme si la même marche qui,
quand on considère la connexion du particulier avec d'autres

particuliers, est obtenue d'une façon rigoureusement causale,

lorsque nous nous élevons du particulier à l'intuition de

l'ensemble, ne pouvait pas servir à la réalisation d'un but
supérieur Au point de vue scientifique, c'est-à-dire pour la



512 J.-F. ASTIÉ

connaissance purement théorique, l'un ne peut pas être plus
prouvé que l'autre. Le « monisme » matérialiste n'a donc
aucun motif de s'élever au-dessus de la foi à la teleologie; il
est de la foi comme la croyance à la teleologie et l'on est fort
en droit de se demander si la foi en la teleologie n'est pas la
plus rationnelle.

Cela nous conduit à examiner un autre point. Toute «

métaphysique, » en tant qu'elle s'inspire simplement du besoin
d'arriver à obtenir une image de l'unité du monde, est privée
de cette certitude que confère l'évidence immédiate de l'intuition

dans l'espace et dans le temps. S'il ne se trouve aucune
autre certitude que celle procurée par la connaissance
empirique, on ne saurait voir d'où pourrait provenir, pour les
produits de l'intuition intellectuelle, cette évidence après laquelle
courent tous ceux qui, en métaphysique, comptent arriver à

une « connaissance objective de la vérité. » S'il y aune pareille
certitude de la conviction religieuse, il faut qu'elle nous vienne
d'ailleurs que du travail logique accompli sur les images
internes de l'intuition qui ne sont elles-mêmes rien d'autre
que des catégories, étendues, appliquées à l'inconditionné.


	Philosophie et religion entre kantiens [suite]

