
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1886)

Artikel: La nature de la conversion : ou la nouvelle naissance considérée
comme étant le retour de l'homme à son état originaire et normal [suite]

Autor: Malan, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379391

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379391
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA NATURE DE LA CONVERSION '

ou

LA NOUVELLE NAISSANCE CONSIDÉRÉE COMME ÉTANT LE RETOUR

DE L'HOMME A SON ETAT ORIGINAIRE ET NORMAL

PAR

C. MALAN

SECOND ARTICLE

L'état actuel de l'homme tel qu'il ressort du fait religieux.

Nous avons vu se formuler deux thèses sur le rapport entre
l'état actuel de l'homme, et son état originaire en conséquence
de l'acte créateur.

Dans la première l'homme, créé en possession de l'image de

Dieu, aurait, par suite de son péché, perdu cette image. Il ne
serait donc plus à cette heure le même être qui avait été le

résultat de l'acte créateur. L'homme actuel serait un homme
essentiellement différent de celui que Dieu avait créé.

La seconde thèse affirme, au contraire, que Dieu n'ayant pas
nanti l'homme de l'image divine, mais l'ayant seulement créé

capable de réaliser cette image, le péché de l'homme a eu pour
conséquence non de lui faire perdre cette « capacité, » mais
bien uniquement d'en arrêter la mise en œuvre. Si l'homme
actuel est différent de l'homme tel que Dieu l'a créé, cette
différence ne provient que de la direction que l'homme a lui-même

1 Voir la livraison de juillet.
THÉOL. ET PHIL. 1886. 30



458 C. MALAN

donnée à sa volonté, et nullement de ce que Dieu aurait opéré
un changement foncier dans la nature même de l'homme.

Cette seconde thèse est ce qui nous a semblé résulter du

récit de la création de l'homme. A cette heure, il nous reste à

exposer comment elle seule s'accorde aussi pour nous avec le

fait religieux, tel que nous l'avons sous les yeux.
I. Disons d'abord ce que nous entendons ici par le fait

religieux.

Nous désignons parce mot, d'une façon générale, le rapport
religieux, c'est-à-dire ce rapport personnel, intime et direct
que Dieu inaugure avec l'homme, et cela tout d'abord en lui
faisant faire l'expérience, au dedans de lui, de sa volonté divine ;

tandis que l'homme, de son côté, répond à ce premier acte de
Dieu en se soumettant lui-même à cette volonté. Par « volonté »

nous n'entendons pas ici, ce qui ne serait que telle ou telle
manifestation spéciale de la volonté divine dans le commandement.

Nous appelons de ce nom la volonté divine elle-même,
se faisant sentir à l'homme comme telle, à l'occasion de tout
commandement quel qu'il soit. Cette expérience de la volonté
divine est déjà imposée à chaque homme, abstraction faite de

tout commandement formulé, dans le sentiment qu'il ade
l'autorité absolue du devoir.

Quant à l'obéissance que l'homme rendrait à cette volonté,
elle se retrouve tout entière dans ce que l'apôtre Paul appelle
« l'obéissance de la foil ». C'est le don absolu que fait l'homme
de sa volonté, et déjà de son être lui-même, ou de sa liberté,
à l'auteur de cette autorité. Ce rapport religieux, dont la
première manifestation est ainsi chez l'homme l'acte de la foi, nous
apparaît encore dans tout ce qui constitue chez lui le service
de Dieu, en particulier dans le culte.

Tel est le « fait religieux » qui ne nous semble pas possible,
dans la supposition que le péché aurait entraîné un changement,

non pas uniquement dans la position historique de
l'homme à l'égard de Dieu, mais dans sa position essentielle,
c'est-à-dire dans sa nature elle-même.

En effet, l'homme étant alors devenu foncièrement étranger
1 Comme aussi « l'œuvre de la foi. » (1 Thess. I, 3.)



LA NATURE DE LA CONVERSION 459

à Dieu, ayant perdu cette possession positive de l'image de Dieu

qui seule le rattachait à Dieu, le rapport religieux tel que nous
venons de le décrire non seulement est devenu actuellement
impossible, mais rien, dans l'homme, ne permet même la pensée

qu'il deviendra possible dans l'avenir.
Evidemment nous avons alors devant nous, dans l'être divin

et l'être humain, deux êtres essentiellement différents. De plus,
l'être divin étant tout-puissant, l'état actuel de l'être humain
est nécessairement ce que Dieu veut qu'il soit. Si c'est là sans
doute un état imparfait, il n'en est pas moins ce qu'il doit être
dans le moment actuel. Nous ne saurions imaginer l'homme
autre qu'il n'est à cette heure. L'imperfection morale qui le
caractérise est chose voulue de Dieu.

Dès lors ce sera de ce fait humain actuel que nous partirons

pour juger tous les autres ; c'est même en partant de ce fait

que nous nous élèverons jusqu'au concept du fait divin lui-
même. C'est ainsi que l'idée de « l'immortalité de l'âme
humaine, » nous conduira alors à celle de la vie éternelle de Dieu ;

tout comme la perfectibilité limitée de la créature humaine
nous aidera à concevoir la sainteté absolue du Créateur. L'idée
de Dieu n'est plus dès lors pour nous qu'un corollaire de celle

que nous nous faisons de l'homme ; tout comme Dieu lui-même
n'est plus pour nous qu'un moyen. Au lieu de voir, dans le
« surnaturel », le reste, ou comme le « témoin », de l'état de

choses primitif, ce n'est plus là qu'un fait exceptionnel et

inexplicable, que nous n'admettons que pour autant qu'il serait

justifié ou exigé à nos yeux par le fait humain historique, seul

fait naturel que nous connaissions. Même le royaume de Dieu

n'est plus à nos yeux que l'état de choses rendu désirable, ou
même nécessaire, par l'expérience de l'imperfection et du mal

qui sont en nous.
Le rapport religieux aura alors son point de départ pour

notre pensée, non pas dans l'impression que nous aurions reçue
de la réalité de Dieu, — c'est-à-dire, en fin de compte,
dans notre obéissance à l'autorité qui accompagne en nous
le sentiment du devoir, — mais bien dans l'idée que nous nous
ferions de l'homme, ou dans notre conscience de nous-même



460 C. MALAN

en dehors de la conscience de la loi de notre être. Au lieu d'une
« théophanie », ou de l'apparition d'un Dieu souverain
venant bénir et sauver, ce que nous aurions alors devant nous
serait l'homme s'élevant par lui-même jusqu'à l'idée d'un
Dieu tel qu'il le lui faudrait. Ce serait de plus l'homme
cherchant à s'emparer du royaume divin tel qu'il l'aurait
d'abord imaginé. Ce serait l'humanité qui, bien qu'exilée d'Eden,
n'en construirait pas moins la tour de Babel, dans la pensée
d'aller chercher jusqu'au fond du ciel visible le Dieu qui se

serait retiré dans le ciel invisible.
De plus, l'homme charnel, terrestre et mortel, étant l'homme

tel que Dieu le veut à cette heure, il ne saurait plus être

question de l'homme n'existant que par grâce. La parole
divine à l'homme qui a péché : « Tu mourras de mort »

n'est plus qu'une façon de parler, à laquelle l'homme doit
substituer celle qu'il entendit plus tard : « Vous ne mourrez
nullement »

Si donc l'homme a encore des devoirs envers Dieu, ce n'est

pas que Dieu lui soit indispensable. C'est que le culte qu'il rend
à Dieu est nécessaire à la gloire divine. On ne dira plus sans
doute que les sacrifices matériels soient la « nourriture des

dieux. » On admettra cependant que, sans le culte et le service
des croyants, il n'y aurait plus de « royaume de Dieu. » L'homme
ne sert pas autant Dieu, qu'il lui rend des services ; et cela dans
la pensée de se servir de lui. Le fait est dès lors que si l'homme,
parce qu'il a été créé libre, a pu, à ses risques et périls,
séparer sa volonté de la volonté divine, Dieu, lui, n'a pas le droit
de négliger en l'homme sa créature.

Le salut par grâce se présente alors sous deux aspects
aussi faux l'un que l'autre, suivant qu'on maintiendrait ainsi
à l'homme déchu une place normale loin de Dieu, — ou bien

que, précisément parce que cet homme aurait détaché de Dieu

sa nature elle-même, on lui refuserait jusqu'au droit d'être ce

qu'il est encore.
1. Dans le premier cas, l'homme ayant encore le droit de

subsister, et même de subsister toujours, tel qu'il est, il ne saurait

être réellement question pour lui de salut et de Sauveur.



LA NATURE DE LA CONVERSION 461

Tout au plus donnera-t-on alors à Jésus la place d'un aide, d'un
guide, d'un modèle, ou d'un bienfaiteur. Dans le fond (sans

oser le professer ouvertement on regardera l'Evangile comme
le produit d'une exaltation mystique qui court le risque, suivant
les circonstances, de dégénérer en un fanatisme dangereux.
Le mieux sera donc de l'entourer d'un silence et d'un oubli
absolus. Tout en respectant le culte public comme affaire de

convenance traditionnelle, et comme mesure de prudence à

l'endroit de la foule, on s'en tiendra, pour soi, tout en se nommant
« chrétien », à la sagesse d'un Socrate ou d'un Epictète. Il est

évident qu'à des gens qui en sont là il est superflu de parler
du salut. « Ce ne sont que les malades qui ont besoin du médecin,

» avait coutume de dire notre Seigneur.
Si ce n'est pas là une négation expresse et positive de Dieu,

c'est cependant la négation de Dieu comme de l'Etre unique,
suprême et absolu, et par conséquent comme de Celui qui
ne saurait être pour l'homme déchu qu'un Dieu Sauveur. Des

deux êtres personnels, l'être divin et l'être humain, on ne
croit dans le fond qu'en ce dernier. Si ce n'est pas toujours une
incrédulité avouée à l'endroit de Dieu, c'est cependant bien,
sous le nom de christianisme, la négation absolue du Dieu de
Jésus-Christ. C'est du déisme christianisé.

2. A l'opposé de ce point de vue est celui dans lequel l'homme
n'est rien, et où Dieu prend toute la place. C'est ce qui
résulte de cette idée que, par le péché, l'homme, ayant cessé

d'être ce que Dieu l'avait fait, n'a dans le fond plus de droit à

l'existence. Partant de la pensée, qu'en perdant la possession
positive de l'image de Dieu, l'homme pécheur aurait perdu la

seule place que Dieu lui avait assignée dans l'ensemble des

créatures, on admet alors que cet homme déchu de sa place
n'en occupe plus aucune aux yeux de Dieu. Dieu l'a
abandonné ; il l'a maudit; il l'ignore. Si l'homme subsiste encore,
c'est qu'il avait reçu du Créateur, abstraction faite de « la
possession de son image, » une nature impérissable. Sans doute
on ne se fait pas une juste idée de ce qui peut ainsi constituer
l'immortalité d'un être qui a rompu le seul rapport qui le
reliait au Dieu immortel ; d'un être qui n'a conservé que l'exis-



462 C. MALAN

tence essentiellement temporaire qu'il devait à ce fait, « qu'il
avait été formé de la terre. » — En tout cas, on regarde cet
homme déchu immortel, comme n'étant plus à cette heure

que l'objet de la patience de Dieu, et nullement l'objet de son

amour. Il faudra donc, pour qu'il redevienne l'objet de cet

amour, que. grâce à un nouvel acte créateur, il soit créé à

nouveau en Christ, seul objet de la dilection divine. Dans

ce cas, cependant, Dieu n'envoie pas son Christ à l'homme
déchu parce qu'il aime cet homme, mais pour faire de cet
homme maudit un être digne de son amour.

Ce n'est certainement pas là non plus le salut tel que Tan-
nonce l'Evangile. L'Evangile met l'amour de Dieu pour l'homme
déchu, ou, comme s'exprime Jésus-Christ lui-même, pour « le

monde, » à la source et au point de départ de l'œuvre
historique du salut, et en particulier de « l'envoi de son
Eils. »

Sans doute le Dieu saint et suprême n'aime pas l'homme
pécheur comme pécheur. Il l'aime cependant en dépit de son

péché; parce que, à côté de ce que le péché a atteint dans

l'homme, il y a encore en lui ce qui n'a été que la victime, et
la victime non consentante, de ce péché. Il y a l'homme
intérieur, créé en Christ pour la sainteté et la vie.

La pensée que nous combattons présente cette œuvre divine
du salut sous un jour tout différent, et qui ne saurait s'accorder
avec la foi en Dieu. Dans cette doctrine-là, Dieu ne s'approche
pas de l'homme pour le sauver, comme d'un être qui, en

dépit de son égarement et de son péché, est néanmoins encore,
par sa nature elle-même, apparenté avec Dieu et sympathique
à Dieu. Non pas que Dieu n'ait fait le premier pas. Mais si,
dans l'histoire de l'humanité, Dieu s'est en effet rapproché
progressivement de l'homme, s'il a même fini par revêtir la

forme de l'existence humaine, ce n'a été là, de sa part, qu'une
action exceptionnelle et momentanée ; qu'un acte que rien n'aurait

fait prévoir, et que n'expliquent ni la position prise par Dieu
à l'égard de l'homme déchu ni la nature même de cet homme.

— Nous sommes là comme qui dirait devant une visite que
Dieu aurait faite au monde. L'Incarnation n'est plus, comme



LA NATURE DE LA CONVERSION 463

elle l'est dans l'Evangile, le fait normal ; le fait qui seul donne
la clef de tous les autres faits ; la lumière, et la seule lumière,
de l'histoire de notre race ; le fait cherché et désiré par les

sages de tous les âges. C'est bien, au contraire, de tous les

faits le plus inabordable à la pensée ; c'est le fait « surnaturel t
par excellence ; non pas dans le sens du surnaturel « normal »

de l'Ecriture, mais dans le sens du surnaturel « magique » des

incarnations mythologiques; du surnaturel sans sanction, sans
vérité intrinsèque ; du surnaturel qu'on prêche mais dont on

ne témoigne pas.
Présenté de la sorte, l'Evangile du salut n'est bien réellement

qu'une nouvelle superstition. Il ne fait que donner au monde,
sous une nouvelle forme, ce dont le paganisme avait fini par
se lasser, lorsqu'il s'était mis à chercher quelque chose de

supérieur aux faits « divins, » dont s'était d'abord contenté
son ignorante crédulité.

Ce fait supérieur qui devait non pas éblouir la pensée, mais
satisfaire la conscience elle-même, c'était avant tout ce que
l'homme avait oublié, — ce que nous devons tous encore
rapprendre à cette heure, — le fait que le Fils de l'homme est

venu nous mettre sous les yeux, dans sa propre personne aussi

bien humaine que divine. C'était notre noblesse originaire;
que la vanité et les convoitises de la terre nous avaient fait

méconnaître, dont nous avions fini par perdre le souvenir,
mais dont les titres n'avaient pas moins été conservés dans la

pensée de Dieu. Celui qui est venu du ciel nous les a rendus
de sa part. En le voyant vivre comme l'un de nous, nous nous
retrouvons en lui. Cette vue nous rapprend que nous avions
été créés pour réaliser, nous aussi, l'image de Dieu sur la terre;
et le fait qu'il vient à nous comme notre Frère, nous dit que
cette « vocation céleste » est demeurée la nôtre, en dépit de

notre chute et de notre exil. En vainquant devant nous la mort
attachée à notre état de déchéance, il nous relève et nous
ranime. En le voyant ressuscité après l'avoir vu semblable à

nous en toutes choses, après l'avoir vu mourir comme meurt
chacun de nous, nous nous prenons à comprendre qu'en
dehors de lui il ne peut être question pour nous que d'une vie



464 C. MALAN

exclusivement terrestre, essentiellement indigne de nous, et

incapable de satisfaire nos aspirations1.
A la proclamation de ce rétablissement, par le Christ de

Dieu, du rapport primitif entre l'homme et son Créateur, on a

substitué, dans la tradition dont nous parlons, un salut qui
demeure l'action exclusive du Tout-puissant, — action magique,
violente, et inattendue pour l'homme qui en est l'objet. L'Incarnation

n'apparaît plus comme un changement d'état volontaire
et définitif, chez Celui qui a quitté la gloire pour partager notre
état de déchéance parce que c'était la déchéance d'un fils de
Dieu exilé. Non ce n'est plus que le sacrifice douloureux et
pénible de soi-même, par lequel cet Etre vient désarmer la
colère d'un Dieu qui s'était détourné de l'homme pécheur.

Dès lors, au lieu de nous ramener à Dieu, cette action du
Sauveur tendrait plutôt à nous éloigner de lui. Si nous conservons

encore la pensée de ce sacrifice, c'est uniquement par
intérêt ; parce que cette croix est le moyen de notre salut. Nous

n'y voyons plus l'expression touchante et sincère des

sentiments de Dieu à notre égard. Ce qu'on nous montre, c'est un
Dieu pénétrant inopinément dans une sphère d'existence qui lui
est essentiellement étrangère, avec laquelle il ne saurait soutenir

un rapport définitif. On ne nous prêche pas un Dieu devenu
réellement et sincèrement homme ; en sorte qu'il demeurerait
l'un de nous après avoir quitté le monde que nous habitons.
Aussi bien l'homme possédant, nous dit-on, malgré sa déchéance,

une vie éternelle indépendante de celle de Dieu, ce Dieu

pourra-t-il tout au plus lui avoir voulu donner une marque de sa

compassion, en participant pour quelques moments sous ses

yeux aux misères de son état actuel.
Dans cette manière de voir il est naturel que les païens,

comme aussi que les non-croyants, n'existent pour ainsi dire
plus pour le cœur de Dieu. S'ils sont maintenus sous nos yeux,
c'est grâce à une prétendue Providence divine, qui n'a rien de

commun avec le Dieu de charité révélé par Jésus-Christ.
Espèce de succédané du Dieu vivant, cette Providence n'est

1 L'état d'abaissement qui est celui de notre corps, est une expression
apostolique. (Philip. III, 21.)



LA NATURE DE LA CONVERSION 465

qu'une puissance supérieure, qui est là uniquement pour
guider et pour protéger l'homme terrestre; sorte de divinité
sans sainteté et surtout sans amour; et qui ne rappelle rien
autant que le «sort, » ou la « nature, » dont se contentent ceux
qui ont perdu la conscience de l'action personnelle du Dieu

qu'ils confessent encore.
Quant aux croyants qui auraient gardé une idée semblable

de la position de l'homme déchu, on les reconnaîtra à ceci,

que pour eux « le royaume de Dieu » a pris des proportions
extrêmement restreintes ; non pas seulement dans le fait actuel

que nous avons sous les yeux, et pour le monde que nous
habitons à cette heure, mais en lui-même. Et cela est naturel.
L'homme déchu ayant cessé d'être ce que Dieu avait voulu

que fût l'homme, il a nécessairement cessé d'être l'objet de

la pensée de son Créateur. Dès lors le royaume de Dieu ne

contient, en fait d'hommes, que ceux qui y seraient introduits

un à un, grâce à une action divine inattendue et
exceptionnelle. De là le fait que, ce royaume de Dieu n'ayant
ainsi qu'un horizon excessivement limité, on se voit amené à

admettre un second royaume de Dieu, à côté de celui où sa

volonté régnerait seule et d'une façon absolue. Il y a dès lors
deux sphères de vie éternelle. Il y a celle que le Christ ouvre
au petit nombre de ceux qui viennent à Dieu par lui. A côté de

celle-là il y a encore l'immortalité essentielle de l'âme humaine,
subsistant en dehors de tout rapport direct avec Dieu. La
première ne saurait être qu'une vie de sainteté et de félicité
parfaites. Quant à la seconde, il se pourra qu'elle aboutisse à

une immortalité malheureuse, et même à une « mort
éternelle, » vu qu'on ne va pas jusqu'à oser dire : une « mort
immortelle. »

C'est de cette dernière que doivent se contenter ceux qui
ne sont pas « de Christ. » Et, comme ces hommes-là forment
à cette heure l'immense majorité de l'humanité, on est forcé
de se faire de cette immortalité sans Christ une idée supportable,

qui diminue d'autant la nécessité absolue du salut et du

royaume de Jésus-Christ.
C'est ainsi que sous prétexte de glorifier Dieu, en refusant sa



466 C. MALAN

pensée et son amour à tous ceux qui l'ignorent encore, on met
entièrement en oubli ce fait premier et fondamental, « que les

dons et la vocation de Dieu sont sans repentance; » entre
autres le décret par lequel il avait voulu créer l'homme ce dans

son image et comme sa ressemblance; » c'est-à-dire, comme
nous l'avons vu, destiné à réaliser son image et capable de lui
devenir semblable. Par là même, cependant, on déshonore
l'homme ; et, en admettant une vie humaine maintenue par le

Créateur, bien qu'elle ait cessé d'être celle qu'il avait voulue,
on rend superflu, et même impossible, ce salut divin dont on

prétend se préoccuper exclusivement.
En effet, du moment où l'homme a perdu, par son péché, ce

qui rendait sa nature capable de participer à la vie divine, on

ne saurait plus admettre, nous l'avons vu, que l'Etre divin
puisse revêtir, pour sauver l'homme, la forme d'existence de

l'homme déchu ; qu'il puisse « devenir un homme semblable à

nous. y> De là aussi ce fait, que les croyants dont il s'agit se

préoccupent exclusivement de la « divinité » du Christ.
Incapables d'unir l'idée qu'ils se font de l'homme déchu à celle
de la divinité, ils négligent, lorsqu'ils sont en face du Sauveur,
cette « contemplation du Fils de l'homme, » qui cependant, à

l'entendre lui-même, nous introduira seule au salut qu'il
apporte '. Ils ne savent de la sorte honorer ce Sauveur, qu'en le

mettant entièrement hors de leur portée. Grâce à l'idée qu'ils
se sont faite de la nature humaine dans l'homme déchu, leur
regard ne saurait suivre le « Fils de l'homme » jusqu'au sein
de la gloire céleste. Sans s'en bien rendre compte, ils arrivent
nécessairement à ne voir, dans l'humanité du Fils de Dieu,
qu'un accident inexplicable et momentané, constituant pour
eux comme une interruption passagère dans le développement
d'une activité essentiellement divine.

Et non seulement le salut devient ainsi, comme œuvre de

Dieu, quelque chose d'impossible à réaliser pour notre pensée,
— un fait magique, insaisissable même pour notre foi en Dieu,
— mais l'acceptation de ce salut par l'homme n'est plus, elle
aussi dès lors, qu'un fait étranger à notre conscience de nous-

1 Jean VI, 40.



LA NATURE DE LA CONVERSION 467

même. Aussi bien qu'arrive-t-il? Comme les besoins mêmes de

notre cœur exigent que le rapport entre l'homme et le Dieu qui
vient à lui soit un rapport central, une relation d'être à être,
nous ne concevons plus ce rapport, que grâce à ce qui aurait
été un changement foncier opéré préalablement dans la nature
même de l'homme déchu. Il ne suffit plus pour cela de ce qui
ne serait chez un tel homme qu'une « conversion, » c'est-à-
dire qu'un retour à sa nature première. Il faudra même plus
qu'une « régénération, » ou qu'une seconde naissance du même

être. Il faudra nécessairement l'avènement d'un être essentiellement

autre.
Dès lors, cependant, on ne pourra plus dire que l'homme

aurait été sauvé. Ce qu'il faudra dire, c'est qu'un homme différent

de nature, qu'un homme cette fois réellement capable de

la vie divine, aurait été substitué, par un acte de la toute-puissance,

à celui que son péché avait dépouillé de cette capacité
originaire. Au lieu de sauver l'humanité déchue, Dieu l'aurait
remplacée par une autre humanité. — Ces pensées ont été

formulées, et cela dans le but de « donner gloire à Dieu »

C'est bien à un point de vue semblable qu'il faut rapporter
l'apparition de cette « morale ascétique, » qu'on préconise
comme supérieure à celle qui suffirait pour la majorité des

croyants. Les « saints » ne sont plus, comme dans le langage
apostolique, des hommes mis à part, ou élus, pour avoir part
à une connaissance de l'Evangile dont l'heure n'est pas
encore venue pour les autres hommes. Ce mot de « saint»
porterait sur la valeur morale de ceux auxquels il serait donné.
Il y aurait dès lors deux morales chrétiennes, différant l'une
de l'autre non pas en degré seulement, — ou dans l'application,

— comme la morale de l'enfant diffère de celle de l'homme

fait; mais différant de valeur intrinsèque aux yeux de Dieu
lui-même. Tandis que l'une serait une obéissance passive au

commandement, l'autre aurait si bien une valeur propre qu'il
pourra se faire qu'elle dépasse le commandement. Dans ce cas
« le saint » sera même meilleur que ce que Dieu avait le droit
d'exiger. Il lui arrivera ainsi d'étonner, d'obliger Dieu, par une
sainteté inattendue et par des « œuvres surérogatoires. »



468 C. MALAN

Tout cela parce qu'on avait commencé par admettre, même
en dedans des limites du royaume de Dieu, la pensée de deux

mondes, de deux vérités, de deux morales, ou de deux lois et
volontés de Dieu. Ainsi que nous avions d'abord eu devant
nous deux humanités, l'une, l'humanité déchue, qui comprenait

la grande majorité des hommes, et l'autre, la nouvelle
humanité que Dieu a fait surgir au sein de la première, — la
même chose se répète en dedans de cette seconde humanité
exceptionnelle. Le fait est qu'en supposant que l'immortalité
de l'âme avait été allouée à l'homme lors de la création, et

qu'elle lui était restée malgré son péché, on avait statué deux
mondes éternels subsistant en face l'un de l'autre. Bien plus
il se trouvait que la puissance du mal avait déployé beaucoup
plus d'énergie que celle du bien. Quoiqu'il eût séparé l'homme
du Dieu de la vie, le péché n'avait pas mis l'homme sur le chemin

de la mort ; il n'avait fait que l'introduire dans une vie

séparée de celle de Dieu.
Mais Dieu seul possède l'immortalité, seul il vit de sa propre

vie. Si l'homme déchu subsiste encore, c'est que Dieu, de son

côté, n'a pas brisé les liens qui le rattachent à lui. C'est que
Dieu le veut encore ; sinon tel qu'il est dans son activité propre,

néanmoins tel qu'il est demeuré dans la nature qu'il
avait reçue de son Créateur. L'état de déchéance du pécheur
n'est encore, aux yeux de Dieu, jusqu'au jour du jugement,

qui mettra fin au monde actuel, qu'une blessure qui a atteint
sa créature. Bien que cette blessure puisse devenir mortelle,
elle n'a pas, jusqu'ici, enlevé à l'homme les droits et la position

qui lui avaient été conférés, au jour où Dieu avait fait de

lui la créature privilégiée qu'il appelait à réaliser ici-bas son

image.
Ce qui prouve la fausseté de cette idée d'une vie propre de

l'homme déchu, d'une vie qu'il posséderait en dehors de sa

relation avec Dieu, c'est le fait que cet homme lui-même
n'admet sa séparation d'avec Dieu que dans le monde de

sa volonté. Pour tout le reste, en particulier pour tout ce

qui ressortit à sa vie terrestre, le pécheur est le premier à

réclamer sa dépendance de Dieu, comme un droit inaliénable



LA NATURE DE LA CONVERSION 469

que lui a conféré sa création. Si, par suite du péché, l'homme
ne veut plus de Dieu pour maître de sa volonté, il n'entend
nullement pour cela le perdre comme protecteur suprême
de son existence. Ce pécheur qui ne veut plus servir Dieu, ne

renonce aucunement, dans tout ce qui ne concerne pas lebbre
exercice de sa volonté, à se servir de ce Dieu. Il entend même
avoir droit, comme créature de Dieu, à ce que Dieu le serve,
et le conserve.

On ne peut s'empêcher de se demander si cette idée de
l'homme abandonné et maudit de Dieu, si cette négation de

tout rapport de nature entre l'homme historique et son Créateur,

n'a pas été pour quelque chose dans l'opposition que
les païens, — qui avaient d'abord reçu avec tant d'empressement

la prédication apostolique, — firent bientôt paraître à

l'endroit du dogme ecclésiastique qui ne tarda pas à succéder
à ce premier témoignage. Si l'évangile des apôtres eut à

rencontrer la haine des Juifs, dont il irritait l'amour propre en

annonçant la grâce divine aux gentils, ceux-ci ne tardèrent pas
à se sentir froissés, à leur tour, par la manière dont le dogme
ecclésiastique en vint à méconnaître cette noblesse originaire,
— cette« parenté divine,» — de l'homme, que la sagesse

païenne proclamait justement alors, et dont elle regardait à

bon droit l'affirmation comme la plus précieuse de ses

conquêtes.
Ce que notre Seigneur, ainsi que ses apôtres après lui, avait

présenté comme le retour de l'homme à lui-même, comme le
rétablissement de sa véritable nature, la tradition ecclésiastique

en fait la substitution miraculeuse d'un être essentiellement

autre, — à une créature qui avait été absolument
séparée de son Créateur, à un être qui était devenu entièrement
infidèle à son origine, « incapable en lui-même d'aucun bien, »

ignoré même des compassions du Dieu saint, et abandonné
tout entier aux convoitises et au mal. Ce n'est plus là, comme
dans l'Evangile, le danger qui menace le pécheur; c'est l'état
qui est déjà le sien. Christ n'apporte plus à l'homme une
vie que l'homme avait longtemps cherchée, et dont il pouvait
être amené à déplorer l'absence. Non la vie que le Christ



470 C. MALAN

apporte au monde est un fait absolument étranger même aux
aspirations de l'âme humaine. Douée, telle qu'elle est, d'une
immortalité qui se développe indépendamment de la vie de

Dieu, et même en opposition à cette vie, l'âme humaine n'est
plus un enfant de Dieu égaré, ou même rebelle. C'est un être
entièrement étranger à Dieu ; c'est même, du moment où Dieu
insiste, son ennemi déclaré.

Certainement ce n'est pas là ce que Paul avait devant la

pensée lorsqu'il présentait son Evangile aux juges de l'aréopage,

comme la révélation du Dieu « qu'ils adoraient jusque-
là sans le connaître. »

Evidemment, tout autre chose est de montrer, dans l'action
rédemptrice, la révélation de l'amour éternel de Dieu pour sa
créature encore égarée, séduite et rebelle; ou de présenter ce
salut comme un fait que rien ne justifie à la pensée, et qui
étonne beaucoup plus qu'il ne touche; plutôt comme nécessaire,

que comme répondant aux besoins fonciers du cœur de

l'homme. Dès lors ce n'est plus, de la part de Dieu, la révélation
historique d'un amour constant et même éternel ; c'est celle d'un
amour que le péché avait effacé du cœur de Dieu. Ce salut a

donc été une action divine exceptionnelle, et par conséquent
momentanée. Il résulte de là qu'il devra se répéter indéfiniment,

aussi longtemps qu'il serait encore nécessaire pour tel
ou tel pécheur. Or une semblable répétition de cet acte salutaire

ne peut se faire par l'homme, qui en demeure bien plutôt
l'objet. Cet acte ne saurait non plus être renouvelé par son
premier auteur, puisque, dès l'abord, il n'a pas constitué chez lui
la révélation d'un sentiment constant, mais uniquement le
résultat d'une compassion momentanée.

C'est ici qu'intervient l'office du « prêtre chrétien; » d'un

agent qui diffère essentiellement de l'homme historique, déchu
et pécheur; qui, en particulier, est nanti d'un pouvoir supérieur

à toute activité créée ; du pouvoir de faire renouveler à

son gré l'action rédemptrice elle-même. C'est ce « prêtre, »

aussi inconnu à l'Evangile qu'il avait été, avant l'Evangile,
étranger à la révélation d'Israël, et qui ne ressemble à rien
autant qu'aux devins et aux magiciens du paganisme. Bien que



LA NATURE DE LA CONVERSION 471

semblable aux autres hommes, il n'en fait pas moins descendre

du ciel, à chaque fois, pour être de nouveau sacrifié par
lui, un Sauveur tout-puissant qui, sans cela, n'aurait pas
quitté de lui-même les demeures de sa gloire.

Nous ne disons rien du côté historique et terrestre d'un fait
qui, aussi bien humain que divin, dans le sens où ces deux
mots sont regardés comme opposés l'un à l'autre, se produirait
ainsi au même moment dans plusieurs lieux. La seule chose

que nous signalons dans ce fait où tout est si étrange, c'est ce
« cœur de Dieu, » c'est-à-dire le mobile suprême du Dieu
souverain, l'expression la plus libre de la volonté première et

absolue, abandonné ainsi par le sujet qui la ressent, et remis

par lui, à chaque fois, ou une fois pour toutes, aux êtres qui
en seraient eux-mêmes les objets

Voilà pourtant où on en est venu, — dans ce qui s'appelle
encore « le christianisme, » — pour avoir perdu de vue et la

vraie nature de l'homme à sa création, et le fait que cette
nature n'a pas été détruite par le péché de cet homme L'union
du Dieu saint avec cet homme déchu dont la nature elle-même
aurait été changée, cette union devient ainsi un fait essentiellement

exceptionnel et par conséquent momentané. Le sacrifice

du Christ, au lieu d'être la révélation historique d'un
amour éternel, constitue en lui-même et à lui seul le salut de
Dieu. Aussi doit-il nécessairement être répété à chaque fois

qu'un homme a de nouveau besoin de salut. C'est ainsi qu'on
a substitué à cet « Emmanuel» révélateur, que les nations elles-
mêmes avaient fini par désirer; dont Israël avait impatiemment

attendu, puis salué l'avènement; dont les enfants

eux-mêmes acceptent avidement et chérissent longtemps la

simple et vivante image, — un fait ou un acte magique, dont on

nous assure qu'il est d'autant plus méritoire d'accepter
aveuglément la réalité, qu'en le faisant nous portons un coup plus
direct, aussi bien aux protestations de notre raison qu'à celles

de notre conscience elle-même.
Nous ne sommes plus là devant la révélation, faite une fois

pour toutes, d'un rapport qui, bien qu'interrompu du côté de

l'homme, n'en avait pas moins subsisté dans le décret im-



472 C MALAN

muable de l'Auteur de l'homme. Non nous sommes mis en

présence d'un miracle aussi incompréhensible pour la pensée,

qu'il est inabordable et pour la conscience et pour le cœur;
d'un « miracle de mensonge » qu'on nous ordonne de révérer ;

action divine qui a l'homme et pour auteur et pour objet, et

dans laquelle Dieu n'occupe plus, en la personne de son Christ,
que la position passive et secondaire de moyen.

Certes Dieu est absent partout où il n'est pas suprême et
souverain. Il y a loin, assurément, de ce fait étrange, à la
révélation divine qui nous parvient dans « la Parole faite chair, »

et « venant dresser sa tente parmi nous » En elle nous
reconnaissons, en même temps, et l'homme tel que Dieu n'a jamais
encore cessé de le vouloir, et l'image humaine de Dieu lui-même.
Aussi saisissons-nous en elle, et l'amour du Dieu Sauveur pour
l'homme égaré et déchu, et la « permission » donnée à cet
homme, de redevenir « l'enfant » d'un Dieu qui n'avait jamais
cessé d'être son Père.

Cette même erreur se retrouvera nécessairement dans l'idée
qu'on se ferait du culte que l'homme doit rendre au Dieu qui
l'a sauvé

A l'homme que le péché aurait détaché de Dieu dans sa na -

ture elle-même, dont ce péché aurait fait un être essentiellement

étranger à Dieu, — la volonté divine ne saurait apparaître
que comme opposée aux instincts les plus profonds de son
âme. Autant dire que cette volonté ne lui sera plus accessible

que sous la forme d'une loi. Il ne saurait être question d'un
état de choses où Dieu et l'homme « ne seraient qu'un seul
cœur ; » où la volonté divine représenterait pour l'homme
l'objet de son désir, de sa prière la plus instante, parce que
vouloir cette volonté serait en effet pour lui l'idéal de sa liberté.
Essentiellement séparé de Dieu, l'homme ne saurait le regarder
comme pouvant jamais devenir l'objet de son amour. Pour un
homme qui en est là, Dieu ne sera jamais qu'un moyen et non
un but; la religion ne sera plus pour lui qu'une soumission
intéressée, et la sainteté que l'accomplissement forcé de « vertus

» auxquelles serait attaché son bonheur; qu'un effort
imposé à sa volonté par un calcul, — effort dans le fond essentielle-



LA NATURE DE LA CONVERSION 473

ment négatif, et dont le seul mobile serait, chez « l'homme
vertueux, » l'amour de soi et la préoccupation de son bonheur.

Il sera impossible à cet homme, ne fût-ce que d'imaginer sa

volonté obéissant non pas au commandement, mais au Dieu
dont le commandement ne ferait que lui rappeler la volonté;
d'imaginer sa volonté soumise à Dieu parce qu'il est Dieu,
et abstraction faite soit de la nature du commandement, soit
des conséquences qu'en entraînerait pour lui la transgression.

Ce n'est donc pas Dieu qu'aimerait un tel homme. Ne
connaissant de cet Etre que des actes de puissance et de bonté, ne
trouvant rien, dans la conscience de lui-même, qui ouvre
devant lui la connaissance directe et expérimentale de cet Etre
comme de son Dieu, ce ne sera bien que la seule pensée de

lui-même qui jamais, jusque dans le temple de Dieu, pourra
émouvoir un semblable adorateur.

L'influence du point de vue que nous combattons se retrouvera

donc dans l'Eglise, considérée comme manifestation
publique du service, ou du culte, de Dieu.

L'Eglise ne saurait être la libre expression de la vie religieuse

pour l'homme qui a cessé d'être « capable de Dieu, » pour
lequel « l'image de Dieu » n'est plus le but suprême de la vie.
Cene sera jamais là, pour un tel homme, qu'une institution
médiatrice entre lui et Dieu. — Tel est bien, en effet, le caractère

de cette Eglise historique « d'institution divine, » qui
invite les hommes, de la part d'un Dieu qu'ils ignorent, à lui
confier à elle leurs intérêts éternels. Seule juge de ses droits,
elle est seule, leur dit-elle, en possession du rapport normal
avec Dieu, et seule, par conséquent, la dispensatrice des biens

qu'implique un semblable rapport.
Dès lors cette Eglise-là n'est pas seulement nécessaire, parce

que seule elle occupe à l'égard de Dieu la place que l'homme
aurait perdue par son péché, mais elle tout aussi nécessaire

pour représenter cet homme déchu devant le Dieu saint. Pour

une créature devenue incapable de soutenir avec Dieu un rapport

d'être à être, la présence immédiate de ce Dieu ne saurait

plus, en effet, être la source de la paix et de la félicité. Ce

dont une créature semblable a besoin, c'est de la protection et

THÉOL. ET PHIL. 1886. 31



474 C. MALAN

de l'aide d'un Dieu tout-puissant, mis en rapport par une
médiation humaine avec les infirmités et les faiblesses d'un homme
qui lui, de son côté, recherche non pas les bienfaits, mais
uniquement les biens, du Dieu suprême.

Aussi voyons-nous, dans ce christianisme-là, l'homme individuel

demeurer sans rapport direct, personnel et intime, avec
Dieu. Les « laïques, » c'est-à-dire tous les hommes qui
n'appartiennent pas au clergé de l'Eglise, se considèrent eux-mêmes

comme inhabiles à soutenir avec Dieu un rapport semblable.
Ils arrivent nécessairement à n'avoir plus, en fait d'intérêt
religieux, »que leur intérêt propre; ni d'autres mobiles «rehgieux, »

que des mobiles exclusivement personnels. Si toutefois, malgré
cela, il arrivait encore à ces hommes de ressentir quelque
mouvement de piété et quelque attrait du cœur envers Dieu,
Us ne pourraient s'y laisser aller que grâce à un oubli absolu de la

position qu'ils occupent réellement à son égard. Ce serait donc

toujours là chez eux le résultat d'une impression étrangère à la
vie instinctive de leur âme, et par conséquent le fruit d'un effort
qui ne saurait se soutenir. De là aussi, chez de tels hommes,
cette religion toute faite d'enthousiasme et d'émotions
intermittentes; et qui n'a son point de départ que dans les impressions

passives, accidentelles, et dans le fond superficielles et

inutiles, de la seule fantaisie.

Il nous reste à dire encore quelques mots de ce qui, dans les

faits religieux que nous venons de passer en revue, justifie la
seconde des deux thèses que nous avons formulées plus haut
sur l'état originaire de l'homme.

(A suivre.)


	La nature de la conversion : ou la nouvelle naissance considérée comme étant le retour de l'homme à son état originaire et normal [suite]

