Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 19 (1886)
Artikel: La nature de la conversion : ou la nouvelle naissance considérée

comme étant le retour de 'homme a son état originaire et normal [suite]
Autor: Malan, C.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379391

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379391
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA NATURE DE LA CONVERSION °

ov
LA NOUVELLE NAISSANCE CONSIDEREE COMME ETANT LE RETOUR
DE L'HOMME A SON ETAT ORIGINAIRE ET NORMAL

PAR

C. MALAN

SECOND ARTICLE

L'état actuel de I'homme tel qu'il ressort du fait religieux.

Nous avons vu se formuler deux théses sur le rapport entre
I’état actuel de 'homme, et son état originaire en conséquence
de 'acte créateur.

Dans la premiére ’homme, créé en possession de 'image de
Dieu, aurait, par suite de son péché, perdu cette image. Il ne
serait donc plus & cette heure le méme étre qui avait été le
résultat de l'acte créateur. L’homme actuel serait un homme
essentiellement différent de celui que Dieu avait créé.

La seconde these affirme, au contraire, que Dieu n’ayant pas
nanti ’homme de l'image divine, mais 'ayant seulement créé
capable de réaliser cette image, le péché de ’homme a eu pour
conséquence non de lul faire perdre cette «capacité, » mais
bien uniquement d’en arréter la mise en ceuvre. Si 'homme
actuel est différent de 'homme tel que Dieu I'a créé, cette dif-
férence ne provient que de la direction que I’homme a lui-mnéme

1 Voir la livraison de juillet.
THEOL., ET PHIL. 1836, 30



458 C. MALAN

donnée a sa volonté, et nullement de ce que Dieu aurait opéré
un changement foncier dans la nature méme de ’homme.

Cette seconde these est ce qui nous a semblé résulter du
récit de la création de 'homme. A cette heure, il nous reste &
exposer comment elle seule s’accorde aussi pour nous avec le
fait religieux, tel que nous ’avons sous les yeux.

I. Disons d’abord ce que nous entendons ici par le fait reli-
gieux.

Nous désignons par ce mot, d’une facon générale, le rapport
religieux, c’est-a-dire ce rapport personnel, intime et direct
que Dieu inaugure avec 'homme, et cela tout d’abord en lut
faisant faire ’expérience, au dedans de lui, de sa volonté divine;
tandis que I'’homme, de son coOté, répond & ce premier acte de
Dieu en se soumettant lui-méme & cette volonté. Par « volonté »
nous n’entendons pas ici, ce qui ne serait que telle ou telle
manifestation spéciale de la volonté divine dans le commande-
ment. Nous appelons de ce nom la volonté divine elle-méme,
se faisant sentir & 'homme comme telle, & 'occasion de tout
commandement quel qu’il soit. Cette expérience de la volonté
divine est déjd imposée 4 chaque homme, abstraction faite de
tout commandement formulé, dans le sentiment qu'’il a de 'au-
torité absolue du devoir.

Quant & 'obéissance que I’homme rendrait & cette volonté,
elle se retrouve tout entiére dans ce que ’apdtre Paul appelle
« I'obéissance de la foit ». C’est le don absolu que fait ’homme
de sa volonté, et déja de son étre lui-méme, ou de sa liberté,
a l'auteur de cette autorité. Ce rapport religieux, dont la pre-
miere manifestation est ainsi chez ’homme ’acte de la foi, nous
apparait encore dans tout ce qui constitue chez lui le service
de Dieu, en particulier dans le culte.

Tel est le « fait religieux » qui ne nous semble pas possible,
davus la supposition que le péché aurait entrainé un change-
ment, non pas uniquement dans la position historique de
I’lhomme & I'égard de Dieu, mais dans sa position essentielle,
c’est-a-dire dans sa nature elle-méme.

En effet, ’'homme étant alors devenu fonciérement étranger

! Comme aussi « Veeuvre de la foi. » (1 Thess. I, 3.)



LA NATURE DE LA CONVERSION 459

a Dieu, ayant perdu cette possession positive de I'image de Dieu
qui seule le rattachait a Dieu, le rapport religieux tel que nous
venons de le décrire non seulement est devenu actuellement
impossible, mais rien, dans ’homme, ne permet méme la pen-
sée qu’il deviendra possible dans 'avenir.

Evidemment nous avons alors devant nous, dans ’étre divin
et I’étre humain, deux étres essentiellement différents. De plus,
I’étre divin étant tout-puissant, I'état actuel de I'étre humain
est nécessairement ce que Dieu veut qu’il soit. Si c’est la sans
doute un état imparfait, il n’en est pas moins ce qu’il doit étre
dans le moment actuel. Nous ne saurions imaginer 'homme
autre qu’il n’est & cette heure. L'imperfection morale qui le
caractérise est chose voulue de Dieu.

Dés lors ce sera de ce fait humain actuel que nous partirons
pour juger tous les autres; c’est méme en partant de ce fait
que nous nous éléverons jusqu’au concept du fait divin lui-
méme. (est ainsi que l'idée de « I'immortalité de I’dme hu-
maine, » nous conduira alors & celle de la vie éternelle de Dieu ;
tout comme la perfectibilité limitée de la créature humaine
nous aidera a concevoir la sainteté absolue du Créateur. L’idée
de Dieu n’est plus dés lors pour nous qu’un corollaire de celle
que nous nous faisons de ’homme ; tout comme Dieu lui-méme
nest plus pour nous qu'un moyen. Au lieu de voir, dans le
« surnaturel », le reste, ou comme le « témoin », de I'état de
choses primitif, ce n’est plus la qu’un fait exceptionnel et
inexplicable, que nous n'admettons que pour autant qu'’il serait
justifié ou exigé & nos yeux par le fait humain historique, seul
fait naturel que nous connaissions. Méme le royaume de Dicu
n’est plus a nos yeux que l'état de choses rendu désirable, ou
méme nécessaire, par 'expérience de l'imperfection et du mal
qui sont en nous.

Le rapport religieux aura alors son point de départ pour
notre pensée, non pas dans 'impression que nous aurions recuc
de la réalité de Dieu, — c’est-a-dire, en fin de compte.
dans notre obéissance a l'autorité qui accompagne en nous
le sentiment du devoir, — mais bien dans I'idée que nous nous
ferions de ’homnme, ou dans notre conscience de nous-méme



460 C. MALAN

en dehors de la conscience de la loi de notre étre. Au lieu d’une
« théophanie », ou de l'apparition d’un Dieu souverain ve-
nant bénir et sauver, ce que nous aurions alors devant nous
serait ’homme s’élevant par loi-méme jusqu’d l'idée d’un
Dieu tel qu'il le lui faudrait. Ce serait de plus ’homme cher-
chant & s’emparer du royaume divin tel gu’il l'aurait d’a-
bord imaginé. Ce serait ’humanilé qui, bien qu’exilée d’Eden,
n’en construirait pas moins la tour de Babel, dans la pensée
d’aller chercher jusqu'au fond du ciel visible le Dien qui se
serait retiré dans le ciel invisible.

De plus, I'homme charnel, terrestre et mortel, étant’homme
tel que Dieu le veut & cette heure, il ne saurait plus étre
question de l'homme n’existant que par grace. La parole
divine 2 'homme qui a péché: « Tu mourras de mort! »
n'est plus qu'une facon de parler, a laquelle I'homme doit
substituer celle qu’il entendit plus tard : « Vous ne mourrez
nullement ! »

Si donc 'homme a encore des devoirs envers Dieu, ce n’est
pas que Dieu lui soit indispensable. C’est que le culte qu’il rend
a Dieu est nécessaire a la gloire divine. On ne dira plus sans
doute que les sacrifices matériels solent la « nourriture des
dicux. » On admetira cependant que, sans le culte et le service
des croyants, il n’y aurait plus de « royaume de Dieu. » L’homme
ne sert pas autant Dien, qu’il lui rend des services ; et cela dans
la pensée de se servir de lul. Le fait est déslors que si 'homime,
parce qu’il a été créé libre, a pu, & ses risques et périls, sé-
parer sa volonté de la volonté divine, Dieu, lui, n'a pas le droit
de négliger en I’homne sa créature.

Le salut par grace se présente alors sous deux aspects
aussi faux I'un que l'autre, suivant qu’on maintiendrait ainsi
4 'homme déchu une place normale loin de Dieu, — ou bien
que, précisément parce que cet homme aurait détaché de Dieu
sa nature elle-méme, on luil refuserait jusqu’au droit d’étre ce
qu’il est encore.

1. Dansle premier cas, I’homme ayant encore le droit de sub-
sister, et méme de subsister toujours, tel qu’il est, il ne sau-
rait étre réellement question pour lui de salut et de Sauveur.



LA NATURE DE LA CONVERSION 461

Tout au plus donnera-t-on alors & Jésus la place d’un aide, d’un
guide, d’'un modele, ou d’un bienfaiteur. Dans le fond (sans
oser le professer ouvertement !) on regardera ’'Evangile comme
le produit d’'une exaltation mystique qui court le risque, suivant
les circonstances, de dégénérer en un fanatisme dangereux.
Le mieux sera donc de I’entourer d’un silence et d’un oubli
absolus. Tout en respectant le culte public comme affaire de
convenance traditionnelle, et comme mesure de prudence a I’en-
droit de la foule, on s’en tiendra, pour soi, tout en se nommant
« chrétien », & la sagesse d’un Socrate ou d’un Epictéte. 11 est
évident qu’a des gens qui en sont la il est superflu de parler
du salut. « Ce ne sont que les malades qui ont besoin du méde-
cin, » avait coutume de dire notre Seigneur.

Si ce n’est pas lA une négation expresse et positive de Dieu,
c’est cependant la négation de Dieu comme de I’Etre unique,
supréme et absolu, et par conséquent comme de Celui qui
ne saurait etre pour 'homme déchu qu’un Dieu Sauveur. Des
deux étres personnels, I'étre divin et I’étre humain, on ne
croit dans le fond qu’en ce dernier. Si ce n’est pastoujours uue
incrédulité avouée & l'endroit de Dieu, c’est cependant bien,
sous le nom de christianisme, la négation absolue du Dieu de
Jésus-Christ. C'est du déisme christianisé.

2. A lopposé de ce point de vue est celui dans lequel '’homme
n’est rien, et ou Dieu prend toute la place. Cest ce qu
résulte de cette idée que, par le péché, ’homme, ayant cessé
d’étre ce que Dieu l'avait fait, n’a dans le fond plus de droit &
I'existence. Partant de la pensée, qu’en perdant la possession
positive de I'image de Dieu, 'homme pécheur aurait perdu la
seule place que Dizu lui avait assignée dans l’ensemble des
créatures, on admet alors que cet homme déchu de sa place
n’en occupe plus aucune aux yeux de Dieu. Dieu I'a aban-
donné ; il I'a maudit; il I'ignore. Si ’homme subsiste encore,
c’est qu’il avait recu du Créateur, abstraction faite de « la pos-
session de son image, » une nature impérissable. Sans doute
on ne se fait pas une juste idée de ce qui peut ainsi constituer
I'immortalité d’'un étre qui a rompu le seul rapport qui le re-
liait au Dieu immortel; d’un étre qui n’a conservé que ’exis-



462 C. MALAN

tence essentiellement temporaire qu’il devait a ce fait, « qu’il
avait été formé de la terre. » — En tout cas, on regarde cet
homme déchu immortel, comme n’étant plus a cette heure
que l'objet de la patience de Dieu, et nullement ’objet de son
amour. Il faudra donec, pour qu’il redevienne l'objet de cet
amour, que, grice & un nouvel acte créateur, il soit créé a
nouveau en Christ, seul objet de la dilection divine. Dans
ce cas, cependant, Dieu n’envoie pas son Christ & 'homme
déchu parce qu'il aime cet homme, mais pour faire de cet
homme maudit un étre digne de son amour.

Ce n’est certainement pas la non plus le salut tel que 'an-
nonce ’Evangile. L’Evangile et ’'amour de Dieu pour ’homme
déchu, ou, comme s’exprime Jésus-Christ lui-méme, pour « le
monde, » & la source et au point de départ de l'ceuvre
historique du salut, et en particulier de « ’envoi de son
Fils. »

Sans doute le Dieu saint et supréme n’aime pas ’homme
pécheur comme pécheur. Il laime cependant en dépit de son
péché; parce que, a coté de ce que le péché a atteint dans
I’homme, il y a encore en lui ce ¢jui n’a été que la victime, et
la victime non consentante, de ce péché. Il y a 'homme 1nté-
rieur, crée en Christ pour la sainteté et la vie.

La pensée que nous combattons présente cette ceuvre divine
du salut sous un jour tout différent, et qui ne saurait s’accorder
avec la foi en Dieu. Dans cette doctrine-la, Dieu ne s’approche
pas de 'homme pour le sauver, comme d'un étre qui, en
dépit de son égarement et de son péché, est néanmoins encore,
par sa nature elle-méme, apparenté avec Dieu et sympathique
a4 Dieu. Non pas que Dieu n’ait fait le premier pas. Mais si,
dans l'histoire de I’humanité, Dieu s’est en effet rapproché
progressivement de I'homme, s'il a méme finl par revétir la
forme de 'existence humaine, ce n’a été la, de sa part, qu’une
action exceptionnelle et momentanée ; qu’un acte que rien n’au-
rait fait prévoir, et que n’expliquent ni la position prise par Dieu
a I’égard de I’homme déchu ni la nature méme de cet homme.
— Nous sommes la comme qui dirait devant une visite que
Dieu aurait faite au monde. L’Incarnation n’est plus, comme



LA NATURE DE LA CONVERSION 463

elle I'’est dans I’Evangile, le fait normal ; le fait qui seul donne
la clef de tous les autres faits ; la lumiére, et la seule lumiére,
de l'histoire de notre race; le fait cherché et désiré par les
sages de tous les 4ges. C’est bien, au contraire, de tous les
faits le plus inabordable & la pensée ; c’est le fait « surnatarel »
par excellence ; non pas dans le sens du surnaturel « normal »
de I’Ecriture, mais dans le sens du surnaturel « magique » des
incarnations mythologiques ; du surnaturel sans sanction, sans
vérité intrinséque; du surnaturel qu’on préche mais dont on
ne témoigne pas.

Présenté de la sorte, 'Evangile du salut n’est bien réellement
qu'une nouvelle superstition. Il ne fait que donner au monde,
sous une nouvelle forme, ce dont le paganisme avait fini par
se lasser, lorsqu’il s’était mis & chercher quelque chose de
supérieur aux faits « divins, » dont s’était d’abord contenté
son ignorante crédulité.

Ce fait supérieur qui devait non pas éblouir la pensée, mais
satisfaire la conscience elle-méme, c’était avant tout ce que
I’homme avait oublié, — ce que nous devons tous encore rap-
prendre & cette heure, — le fait que le Fils de ’'homme est
venu nous mettre sous les yeux, dans sa propre personne aussi
bien humaine que divine. C’était notre noblesse originaire;
que la vanité et les convoitises de la terre nous avaient fait
méconnaitre, dont nous avions fini par perdre le souvenir,
mais dont les titres n’avaient pas moins été conservés dans la
pensée de Dieu. Celui qui est venu du ciel nous les a rendus
de sa part. En le voyant vivre comme I'un de nous, nous nous
retrouvons en lui. Cette vue nous rapprend que nous avions
été créés pour réaliser, nous aussi, 'image de Dieu sur la terre;
et le fait qu’il vient & nous comme notre Frére, nous dit que
cette « vocation céleste » est demeurée la notre, en dépit de
notre chute et de notre exil. En vainquant devant nous la mort
attachée a notre état de déchéance, il nous reléve et nous
ranime. En le voyant ressuscité aprés l'avoir vu semblable &
nous en toutes choses, aprés I’avoir vu mourir comme meurt
chacun de nous, nous nous prenons & comprendre gu’en
dehors de lui il ne peut étre question pour nous que d’une vie




5G4 C. MALAN

exclusivement terrestre, essentiellement indigne de nous, et
incapable de satisfaire nos aspirations 1.

A la proclamation de ce rétablissement, par le Christ de
Dieu, du rapport primitif entre '’homme et son Créateur, on a
substitué, dans la tradition dont nous parlons, un salut qui
demeure 'action exclusive du Tout-puissant, — action magique,
violente, et inattendue pour ’homme qui en est 'objet. L'Incar-
nation n’apparait plus comme un changement d’état volontaire
et définitif, chez Celul qui a quitté la gloire pour partager notre
état de déchéance parce que c’était la décheance d’un fils de
Dieu exilé. Non! ce n’est plus que le sacrifice douloureux et
pénible de soi-méme, par lequel cet Etre vient désarmer la
colére d’un Dieu qui s’était détourné de ’homme pécheur.

Deés lors, au lieu de nous ramener & Dieu, cette action du
Sauveur tendrait plutot & nous éloigner de lui. Si nous conser-
vons encore la pensée de ce sacrifice, c’est uniquement par
intérét ; parce que cette croix est le moyen de notre salut. Nous
n’y voyons plus l'expression touchante et sincére des senti-
ments de Dieu & notre égard. Ce qu’on nous montre, ¢’est un
Dieu pénétrant inopinément dans une sphére d’existence qui lui
est essentiellement étrangére, avec laquelle il ne saurait soute-
nir un rapport définitif. On ne nous préche pas un Dieu devenu
réellement et sincérement homme ; en sorte qu’il demeurerait
I'un de nous aprés avoir quitté le monde que nous habitons.
Aussi bien 'homme possédant, nous dit-on, malgré sa déché-
ance, une vie éternelle indépendante de celle de Dieu, ce Dieu
pourra-t-il tout au plus lui avoir voulu donner unec marque de sa
compassion, en participant pour quelques moments sous ses
yeux aux miséres de son état actuel.

Dans celte maniere de voir il est naturel que les paiens,
comme aussi que les non-croyants, n’existent pour ainsi dire
plus pour le cceur de Dieu. S’ils sont maintenus sous nos yeux,
c’est grace & une prétendue Providence divine, qui n’a rien de
commun avec le Dieu de charité révélé par Jésus-Christ.
Espéce de succédané du Dieu vivant, cette Providence n’est

! L'état d’abaissement qui est celui de nmotre corps, est une expression
apostolique. (Philip. III, 21.)



LA NATURE DE LA CONVERSION 465

qu’'une puissance supérieure, qui est la uniquement pour
guider et pour protéger ’'homme terrestre; sorte de divinité
sans sainteté et surtout sans amour; et qui ne rappelle rien
autant que le « sort, » ou la « nature, » dont se contentent ceux
qui ont perdu la conscience de l’action personnelle du Dieu
qu’ils confessent encore.

Quant aux croyants qui auraient gardé une idée semblable
de la position de I'homme déchu, on les reconnaitra a ceci,
que pour eux « le royaume de Dieu » a pris des proportions
extrémement restreintes ; non pas seulement dans le fait actuel
que nous avons sous les yeux, et pour le monde que nous ha-
bitons & cette heure, mais en lui-méme. Et cela est naturel.
[’homme déchu ayant cessé d’étre ce que Dieu avait voula
que fit 'homme, il a nécessairement cessé d’étre 'objet de
la pensée de son Créateur. Dés lors le royaume de Dieu ne
contient, en fait d’hommes, que ceux qui y seraient intro-
duits un a un, griace & une action divine inattendue et ex-
ceptionnelle. De 14 le fait que, ce royaume de Dieu n’ayant
ainsi qu'un horizon excessivement limité, on se voit amené &
admettre un second royaume de Dieu, & coté de celul ol sa
volonté régnerait seule et d’une facon absolue. Il y a dés lors
deux sphéres de vie éternelle. Il y a celle que le Christ ouvre
au petit nombre de ceux qui viennent & Dieu par lui. A coté de
celle-14 il y a encore I'immortalité essentielle de I’ame humaine,
subsistant en dehors de tout rapport direct avec Dieu. La pre-
miére ne saurait étre qu’une vie de sainteté et de félicité
parfaites. Quant & la seconde, il se pourra qu’elle aboutisse &
une immortalité malheureuse, et méme & une « mort éter-
nelle, » vu qu'on ne va pas jusqu’a oser dire : une « mort
immortelle. »

(’est de cette derniére que doivent se contenter ceux qui
ne sont pas « de Christ. » Et, comme ces hommes-la forment
a cette heure I'immense majorité de I’humanité, on est forcé
de se faire de cette immortalité sans Christ une idée suppor-
table, qui diminue d’autant la nécessité absolue du salut et du
royaume de Jésus-Christ.

C’est ainsi que sous prétexte de glorifier Dieu, en refusant sa



466 C. MALAN

pensée et son amour & tous ceux qui l'ignorent encore, on met
entiérement en oubli ce fait premier et fondamental, « que les
dons et la vocation de Dieu sont sans repentance; » entre
autres le décret par lequel il avait voulu créer 'homme « dans
son image et comme sa ressemblance; » c’est-a-dire, comme
nous l'avons vu, destiné & réaliser son image et capable de lui
devenir semblable. Par 14 méme, cependant, on déshonore
'homme ; et, en admettant une vie humaine maintenue par le
Créateur, bien qu’elle ait cessé d’étre celle qu’il avait voulue,
on rend superflu, et méme impossible, ce salut divin dont on
prétend se préoccuper exclusivement.

En effet, du moment ol 'homme a perdu, par son péché, ce
qui rendait sa nature capable de participer & la vie divine, on
ne saurait plus admettre, nous l'avons vu, que I'Etre divin
pulsse revétir, pour sauver ’homme, la forme d’existence de
I’'homme déchu; qu’il puisse « devenir un homme semblable &
nous. » De 1a aussi ce fait, que les croyants dont il s’agit se
préoccupent exclusivement de la « divinité » du Christ. In-
capables d’unir I'idée qu’ils se font de I'homme déchu & celle
de la divinité, ils négligent, lorsqu’ils sont en face du Sauveur,
cette « contemplation du Fils de ’homme, » qui cependant, a
I'entendre lui-méme, nous introduira seule au salut qu’il ap-
porte!. Ils ne savent de la sorte honorer ce Sauveur, qu’en le
mettant entiérement hors de leur portée. (crace a 'idée qu’ils
se sont faite de la nature humaine dans I'homme déchu, leur
regard ne saurait suivre le « Fils de ’homme » jusqu’au sein
de la gloire céleste. Sans s’en bien rendre compte, ils arrivent
necessairement & ne voir, dans 'humanité du Fils de Dieu,
qu’un accident inexplicable et momentané, constituant pour
eux comme une interruption passagére dans le développement
d’une activité essentiellement divine.

Et non seulement le salut devient ainsi, comme ceuvre de
Dieu, quelque chose d’impossible a réaliser pour notre pensée,
— un fait magique, insaisissable méme pour notre foi en Dieu,
— mais 'acceptation de ce salut par ’'homme n’est plus, elle
aussi dés lors, qu'un fait étranger a notre conscience de nous-

! Jean VI, 40.



LA NATURE DE LA CONVERSION 467

méme. Aussi bien qu’arrive-t-il? Comme les besoins mémes de
notre cceur exigent que le rapport entre ’homme et le Dieu qui
vient 4 lui soit un rapport central, une relation d’étre & étre,
nous ne concevons plus ce rapport, que grace a ce qui aurait
été un changement foncier opéré préalablement dans la nature
meéme de ’homme déchu. Il ne suffit plus pour cela de ce qui
ne serait chez un tel homme qu’une « conversion, » c’est-a-
dire qu’un retour & sa nature premiére. ll faudra méme plus
qu’une « régénération, » ou qu’une seconde naissance du méme
étre. Il faudra nécessairement 'avenement d’un étre essentiel-
lement autre.

Dés lors, cependant, on ne pourra plus dire que 'homme
aurait été sauvé. Ce qu’il faudra dire, c’est qu'un homme diffé-
rent de nature, qu’un homme cette fois réellement capable de
la vie divine, aurait été substitué, par un acte de la toute-puis-
sance, a celui que son péché avait dépouillé de cette capacité
originaire. Au lieu de sauver I'humanité déchue, Dieu I'aurait
remplacée par une autre humanité. — Ces pensées ont été
formulées, et cela dans le but de « donner gloire 4 Dieu! »

(’est bien 4 un point de vue semblable qu’il faut rapporter
I'apparition de cette « morale ascétique, » qu’on préconise
comme =supérieure a celle qui suffirait pour la majorité des
croyants. Les « saints » ne sont plus, comme dans le langage
apostolique, des hommes mis & part, ou élus, pour avoir part
a une connaissance de I'Evangile dont I’heure n’est pas en-
core venue pour les autres hommes. Ce mot de « saint » por-
terait sur la valeur morale de ceux auxquels il serait donné.
Il y aurait des lors deux morales chrétiennes, différant I'une
de l'autre non pas en degré seulement, — ou dans l'applica-
tion, — comme la morale de I'enfant difféere de celle de I'homme
fait; mais différant de valeur intrinséque aux yeux de Dieu
lui-méme. Tandis que l'une serait une obéissance passive au
commandement, I'autre aurait si bien une valeur propre qu'il
pourra se faire qu’elle dépasse le commandement. Dans ce cas
« le saint » sera méme meilleur que ce que Dieu avait le droit
d’exiger. Il lui arrivera ainsi d’étonner, d’obliger Dieu, par une
sainteté inattendue et par des « ceuvres surérogatoires. »



468 C. MALAN

Tout cela parce qu’on avait commencé par admettre, méme
en dedans des limites du rovaume de Dieu, la pensée de deux
mondes, de deux vérités, de deux morales, ou de deux lois et
volontés de Dieu. Ainsi que nous avions d’abord eu devant
nous deux humanités, I'une, 'humanité déchue, qui compre-
nait la grande majorité des hommes, et I'autre, la nouvelle
humanité que Dieu a fait surgir au sein de la premieére, — la
meéme chose se répéte en dedans de cette seconde humanité
exceptionnelle. Le fait est qu’en supposant que l'immortalité
de 'Ame avait été allouée 4 'homme lors de la création, et
qu’elle lui était restée malgré son péché, on avait statué deux
mondes éternels subsistant en face 'un de 'autre. Bien plus!
il se trouvait que la puissance du mal avait déployé beaucoup
plus d’énergie que celle du bien. Quoiqu’il etit séparé '’homme
du Dieu de la vie, le péché n’avait pas mis ’homme sur le che-
min de la mort; il n’avait fait que l'introduire dans une vie
séparée de celle de Dieu.

Mais Dieu seul possede 'immortalité, seul il vit de sa propre
vie. Si 'homme déchu subsiste encore, c¢’est que Dieu, de son
coté, n’a pas brisé les liens qui le rattachent & lui. C’est que
Dieu le veut encore; sinon tel qu’il est dans son activité pro-
pre, néanmoins tel qu’il est demeuré dans la nature qu’il
avait recue de son Créateur. [état de déchéance du pécheur
n’est encore, aux veux de Dieu, jusqu’au jour du jugement
qui mettra fin au monde actuel, qu’une blessure qui a atteint
sa créature. Bien que cette blessure puisse devenir mortelle,
elle n’a pas, jusqu’ici, enlevé 4 I'nomme les droits et la posi-
tion qui lul avaient été conférés, au jour ol Dieu avait fait de
lui la créature privilégiée qu’il appelait & réaliser ici-bas son
image.

Ce qui prouve la fausseté de cette idée d’'une vie propre de
’homme déchu, d’une vie qu’il posséderait en dehors de sa
relation avec Dieu, c’est le fait que cet homme lui-méme
n’admet sa séparation d’avec Dien que dans le monde de
sa volonté. Pour tout le reste, en particulier pour tout ce
qgui ressortit & sa vie terrestre, le pécheur est le premier a
réclamer sa dépendance de Dieu, comme un droit inaliénable



LA NATURE DE LA CONVERSION 469

que lui a conféré sa création. Si, par suite du péché, 'homme
ne veut plus de Dieu pour maitre de sa volonté, il n’entend
nullement pour cela le perdre comme protecteur supréme
de son existence. Ce pécheur qui ne veut plus servir Dieu, ne
renonce aucunement, dans tout ce qui ne concerne pas le libre
exercice de sa volonté, a se servir de ce Dieu. Il entend méme
~avoir droit, comme créature de Dieu, & ce que Dieu le serve,
et le conserve.

On ne peut s’empécher de se demander si cette idée de
I’homme abandonné et maudit de Dieu, si cette négation de
tout rapport de nature entre ’homme historique et son Créa-
teur, n'a pas été pour quelque chose dans I'opposition que
les paiens, — qui avaient d’abord re¢u avec tant d’empresse-
ment la prédication apostolique, — firent bientoét paraitre a
I'endroit du dogme ecclésiastique qui ne tarda pas & succéder
4 ce premier témoignage. Si 'évangile des apodtres eut a ren-
contrer la haine des Juifs, dont il irritait amour propre en
annoncant la grice divine aux gentils, ceux-ci netarderent pas
a se sentir froissés, a leur tour, par la maniére dont le dogme
ecclésiastique en vint & méconnaitre cette noblesse originaire,
— cette « parenté divine,» — de l'homme, que la sagesse
paienne proclamait justement alors, et dont elle regardait &
bon droit l'affirmation comme la plus précieuse de ses
conqueétes.

Ce que notre Seigneur, ainsi que ses apotres apres lui, avait
présenté comme le retour de I'homme a lui-méme, comme le
rétablissement de sa véritable nature, la tradition ecclésias-
tique en fait la substitution miraculeuse d’un étre essentielle-
ment autre, — & une créature qui avait été absolument sé-
parée de son Créateur, & un étre qui était devenu entierement
infidéle a son origine, « incapable en lul-méme d’aucun bien, »
ignoré méme des compassions du Dieu saint, et abandonné
tout entier aux convoitises et au mal. Ce n’est pius la, comme
dans I’'Evangile, le danger qui menace le pécheur; c’est 'étal
qui est déja le sien. Christ n’apporte plus & 'homme une
vie que ’homme avait longtemps cherchée, et dont il pouvait
étre amené a déplorer I'absence. Non ! la vie que le Christ



470 C. MALAN

apporte au monde est un fait absolument étranger méme aux
aspirations de l'ame humaine. Douée, telle qu’elle est, d'une
immortalité qui se développe indépendamment de la vie de
Dieu, et méme en opposition a cette vie, ’aAme humaine n’est
plus un enfant de Dieu égaré, ou méme rebelle. C’est un étre
entierement étranger & Dieu ; ¢’est méme, du moment ol Dieu
insiste, son ennemi déclaré.

Certainement ce n’est pas la ce que Paul avait devant la
pensée lorsqu’il présentait son Evangile aux juges de 'aréo-
page, comme la révélation du Dieu « qu’ils adoraient jusque-
14 sans le connaitre. »

Evidemment, tout autre chose est de montrer, dans 'action
rédemptrice, la révélation de I'amour éternel de Dieu pour sa
créature encore égarée, séduite et rebelle; ou de présenter ce
salut comme un fait que rien ne justifie & la pensée, et qui
étonne beaucoup plus qu’il ne touche; plutét comme néces-
saire, que comme répondant aux besoins fonciers du ceceur de
I’homme. Dés lors ce n’est plus, de la part de Dieu, la révélation
historique d’un amour constant et méme éternel ; c’est celle d’'un
amour que le péché avait effacé du coeur de Dieu. Ce salut a
donc été une action divine exceptionnelle, et par conséquent
momentanée. Il résulte de 14 qu’il devra se répéter indéfini-
ment, aussi longtemps qu’il serait encore nécessaire pour tel
ou tel pécheur. Or une semblable répétition de cet acte salu-
taire ne peut se faire par ’homme, qui en demeure bien plutot
I'objet. Cet acte ne saurait non plus étre renouvelé par son pre-
mier auteur, puisque, dés I’abord, il n’a pas constitué chez lui
la révélation d’un sentiment constant, mais uniquement le re-
sultat d’'une compassion momentanée.

(Pest ici qu'intervient l'office du « prétre chrétien; » d'un
agent qui differe essentiellement de I'homme historique, déchu
et pécheur; qui, en particulier, est nanti d’'un pouvoir supé-
rieur & toute activité créée ; du pouvoir de faire renouveler &
son gré l'action rédemptrice elle-méme. Cest ce « prétre, »
aussi inconnu & I'Evangile qu’il avait été, avant I'Evangile,
étranger a la révclation d’Israél, et qui ne ressemble & rien
autant qu’aux devins et aux magiciens du paganisme. Bien que



LA NATURE DE LA CONVERSION 471

semblable aux autres hommes, il n’en fait pas moins descen-
dre du ciel, & chayue fois, pour étre de nouveau sacrifié par
lui, un Sauveur tout-puissant qui, sans cela, n’aurait pas
quitté de lui-méme les demeures de sa gloire.

Nous ne disons rien du coté historique et terrestre d’un fait
qui, aussi bien humain que divin, dans le sens ol ces deux
mots sont regardés comme opposés 1’un a I’autre, se produirait
ainsi au méme moment dans plusieurs lieux. La seule chose
que nous signalons dans ce fait ol tout est si étrange, c’est ce
« ceeur de Dieu, » c’est--dire le mobile supréme du Dieu sou-
verain, l’expression la plus libre de la volonté premiére et
absolue, abandonné ainsi par le sujet qui la ressent, et remis
par lui, & chaque fois, ou une fois pour toutes, aux étres qui
en seraient eux-meémes les objets !

Voila pourtant ol on en est venu, — dans ce qui s’appelle
encore « le christianisme, » — pour avoir perdu de vue et la
vraie nature de 'homme & sa création, et le fait que cette na-
ture n’a pas été détruite par le péché de cet homme ! L’union
du Dieu saint avec cet homme déchu dont la nature elle-méme
aurait été changée, cette union devient ainsi un fait essentiel-
lement exceptionnel et par conséquent momentané. Le sacri-
fice du Christ, au lieu d’étre la révelation historique d’un
amour éternel, constitue en lui-méme et a lui seul le salut de
Dieu. Aussi doit-il nécessairement étre répété a chaque fois
qu'un homme a de nouveau besoin de salut. C’est ainsi qu’on
a substitué acet « Emmanuel » révélateur, que les nations elles-
mémes avaient fini par désirer; dont Israél avait impatiem-
ment attendu, puis salué l'avénement; dont les enfants
eux-mémes acceptent avidement et chérissent longtemps la
simple et vivante image, — un fait ou un acte magique, dont on
nous assure qu’il est d’autant plus meéritoire d’accepter aveu-
glément la réalité, qu’en le faisant nous portons un coup plus
direct, aussi bien aux protestations de notre raison qu’a celles
de notre conscience elle-méme.

Nous ne sommes plus la devant la révélation, faite une fois
pour toutes, d'un rapport qui, bien qu'interrompu du coté de
I'homme, n’en avait pas moins subsisté dans le décret im-



472 C. MALAN

muable de 'Auteur de I'homme. Non! nous sommes mis en
présence d'un miracle aussi incompréhensible pour la pensée,
qu’il est inabordable et pour la conscience et pour le cceur;
d’'un « miracle de mensonge » qu’'on nous ordonne de révérer ;
action divine qui a 'homme et pour auteur et pour objet, et
dans laquelle Dieu n’occupe plus, en la personne de son Christ,
que la position passive et secondaire de moyen.

Certes ! Dieu est absent partout ol il n’est pas supréme et
souverain. Il y a loin, assurément, de ce fait étrange, a la
réveélation divine qui nous parvient dans « la Parole faite chair, »
et « venant dresser sa tente parmi nous! » En elle nous recon-
naissons, en méme temps, et ’nomme tel que Dieu n’a jamais
encore cessé de le vouloir, et I'image humaine de Dieu Iui-méme.
Aussi saisissons-nous en elle, et Famour du Dieu Sauveur pour
homme égaré et déchu, et la « permission » donnée i cet
homme, de redevenir « I'enfant » d’un Dieu qui n’avait jamais
cessé d’étre son Pére.

Cette méme erreur se retrouvera nécessairement dans 'idée
qu’on se ferait du culte que ’homme doit rendre au Dieu qui
I'a sauvé!

A ’homme que le péché aurait détaché de Dieu dans sa na -
ture elle-méme, dont ce péché aurait fait un étre essentielle-
ment étranger & Dieu, — la volonté divine ne saurait apparaitre
que comme opposée aux Instincts les plus profonds de son
ame. Autant dire que cette volonté ne lui sera plus accessible
que sous la forme d’une loi. Il ne saurait étre question d’un
état de choses ou Dieu et 'nomme « ne seraient qu’un seul
ceeur; » ou la volonté divine représenterait pour I'homme
I'objet de son désir, de sa priére la plus instante, parce que
vouloir cette volonté serait en effet pour lui 'idéal de sa liberté.
Essentiellement séparé de Dieu, I'homme ne saurait le regarder
comme pouvant jamais devenir I'objet de son amour. Pour un
homme qui en est la, Dieu ne sera jamais qu’un moyen et non
un but; la religion ne sera plus pour lui qu'une soumission
interessée, etla sainteté que ’accomplissement forcé de « ver-
tus » auxquelles serait attaché son bounheur; qu’un effort im-
posé & sa volonté par un calcul, — effort dans le fond essentielle-



LA NATURE DE LA CONVERSION 473

ment négatif, et dont le seul mobile serait, chez « I'’nomme
vertueux, » 'amour de soi et la préoccupation de son bonheur.
Il sera impossible & cet homme, ne fat-ce que d’imaginer sa
volonté obéissant non pas au commandement, mais au Dieu
dont le commandement ne ferait que lui rappeler la volonté;
d’imaginer sa volonté soumise & Dieu parce qu’il est Dieu,
et abstraction faite soit de la nature du commandement, soit
des conséquences qu’en entrainerait pour luila transgression.

Ce n’est donc pas Dieu qu’aimerait un tel homme. Ne con-
naissant de cet Etre que des actes de puissance et de bonté, ne
trouvant rien, dans la conscience de lui-méme, qui ouvre de-
vant lui la connaissance directe et expérimentale de cet Etre
comme de son Dieu, ce ne sera bien que la seule pensée de
lui-méme qui jamais, jusque dans le temple de Dieu, pourra
émouvoir un semblable adorateur.

L’influence du point de vue que nous combattons se retrou-
vera donc dans I'Eglise, considérée comme manifestation pu-
blique du service, ou du culte, de Dieu.

L’Eglisene saurait étrela libre expression de lavie religieuse
pour ’homme qui a cessé d’étre « capable de Dieu, » pour le-
quel « I'image de Dieu » n’est plus le but supréme de la vie.
Ce ne sera jamais la, pour un tel homme, qu'une institution
mediatrice entre lui et Dieu. — Tel est bien, en effet, le carac-
téere de cette Eglise historique « d’institution divine, » qui in-
vite les hommes, de la part d’'un Dieu qu’ils ignorent, a lui
confier & elle leurs intéréts éternels. Scule juge de ses droits,
elle est seule, leur dit-elle, en possession du rapport normal
avec Dieu, et seule, par conséquent, la dispensatrice des biens
gu'implique un semblable rapport.

Des lors cette Eglise-la n’est pas seulement nécessaire, parce
que seule elle occupe & l'égard de Dieu la place que 'homme
aurait perdue par son péché, mais elle tout aussi nécessaire
pour représenter cet homme déchu devant le Dieu saint. Pour
une créature devenue incapable de soutenir avec Dieu un rap-
port d’étre & étre, la présence inmédiate de ce Dieu ne sau-
rait plus, en effet, étre la source de la paix et de la félicité. Ce
dont une créature semblable a besoin, ¢’est de la protection et

THEOL. ET PHIL. 1836, 31



474 C. MALAN

de I'aide d’un Dieu tout-puissant, mis en rapport par une mé-
diation humaine avec les intirmités et les faiblesses d’un homme
qui lui, de son coteé, recherche non pas les bienfaits, mais uni-
quement les biens, du Dieu supréme.

Aussl voyons-nous, dans ce christianisme-la, I’'homme indivi-
duel demeurer sans rapport direct, personnel et intime, avec
Dieu. Les « laiques, » c’est-a-dire tous les hommes qui n’ap-
partiennent pasauclergé de I’Eglise, se considérent eux-mémes
comme inhabiles 4 soutenir avec Dieu un rapport semblable.
Ils arrivent nécessairement a n’avoir plus, en fait d'intérét reli-
gieux, » que leur intérét propre; nid’autres mobiles «rel:gieux, »
que des mobiles exclusivement personnels. Si toutefois, malgré
cela, il arrivait encore & ces hommes de ressentir quelque
mouvement de piété et quelque attrait du cceur envers Dieu,
ils ne pourraient s’y laisser aller que grace & un oubliabsolu de la
position gu’ils occupent réellement & son égard. Ce serait donc
toujours la chez eux le résultat d’une impression étrangére a la
vie instinctive de leur 4me, et par conséquent le fruit d’un effort
qui ne saurait se soutenir. De la aussi, chez de tels hommes,
cette religion toute faite d’enthousiasme et d’émotions inter-
mittentes; et qui n’a son point de départ que dans les impres-
sions passives, accidentelles, et dans le fond superficielles et
inutiles, de la seule fantaisie.

Il nous reste & dire encore quelques mots de ce qui, dans les
faits religieux que nous venons de passer en revue, justifie la
seconde des deux théses que nous avons formulées plus haut

sur ’état originaire de ’homme.
(A suivre.)



	La nature de la conversion : ou la nouvelle naissance considérée comme étant le retour de l'homme à son état originaire et normal [suite]

