
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1886)

Artikel: L'apôtre Paul et le Christianisme : d'après Pfleiderer [suite]

Autor: Goens, F.-C.-J. van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379390

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379390
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'APOTRE PAUL ET LE CHRISTIANISME

D'APRÈS PFLEIDERER1

PAP

F.-C.-J. VAN GOENS

VII

Vu les dangers qui la menaçaient au dedans et au dehors, la
grande tâche de l'Eglise consistait, à la fois, à amener à une

complète unité ecclésiastique les deux catégories de chrétiens
et à affermir l'organisation del'E'glise par le développement de

ses charges comme représentations de la tradition et de

l'autorité ecclésiastiques.
Si l'on fit des concessions des deux côtés, le paulinisme en

fit plus que le judéo-christianisme ; tout en conservant la forme
de la doctrine de Paul, le judéo-christianisme échangea l'esprit
de liberté évangélique contre la nouvelle loi de la coutume et
de l'autorité ecclésiastiques. C'est ainsi que le paulinisme se

transforma en catholicisme.
La première preuve nous en est fournie par l'épître de

Clément de Rome aux Corinthiens, écrite vers la fin du premier
siècle, dans l'intention d'accommoder les différends qui s'étaient
élevés dans la communauté de Corinthe. C'est ici la première
trace de la suprématie exercée par l'Eglise de Rome au sein
de la chrétienté. Cette suprématie ne se fonde pas simplement
sur le martyre des deux apôtres les plus éminents à Rome 2,

1 Voir les livraisons de mai et de juillet.
2 Ce martyre est mentionné ici pour la première fois, a moins qu'on

n'en admette une trace plus ancienne dans Apocalypse XVT1I, 20.



L'APOTRE PAUL ET LE CHRISTIANISME 441

mais bien plutôt sur un amalgame neutre de paulinisme et de

pétrinisme, sur la subordination des intérêts dogmatiques à

ceux de la pratique ecclésiastique et sur l'aggravation du principe

d'autorité substitué au principe paulinien de la foi
individuelle. La forme dogmatique du paulinisme est conservée ;

ce sont les termes de l'épître aux Romains et de celle aux
Hébreux. Il est fréquemment question de la rédemption par le

sang de Christi au point de rappeler le Hxarlipu» Sii rcç marts«;

Rom. III, 25; de la justification par la foi2; mais cette foi

rappelant celle de l'épître aux Hébreux, n'est pas opposée aux

œuvres; elle est une action morale qui opère lajustice au lieu
de la recevoir, comme chez Paul. En conséquence, Clément

parle, comme Jacques, d'une justification « par les œuvres et

non par les paroles » et du pardon « par l'amour qui accomplit
les commandements de Dieu. » Au lieu du mysticisme
religieux, on obtient la pratique morale fondée non sur la loi
inlérieure de l'Esprit, mais sur la constitution de l'Eglise,
laquelle, à son tour, emprunte son modèle et son autorité à la

nation théocratique de l'Ancien Testament. Impossible au
Romain pratique et politique de s'élever à l'idéalisme de Paul

qui découvre l'évangile de la liberté des enfants de Dieu dans

les profondeurs de l'âme. Le Romain ne pouvait y voir qu'un
principe de subjectivisme indiscipliné, menaçant pour l'Eglise.
A la loi de l'Esprit il substitua, sans concessions intentionnelles
aux judéo-chrétiens et sans renonciation consciente au
paulinisme, la loi nouvelle de l'Eglise d'après le double modèle de

l'organisation politique et militaire de l'état romain et de la
hiérarchie sacerdotale de la théocratie juive3. Ainsi Rome et
Jérusalem donnèrent les mains à la substitution insensible
d'un nouvel esprit de légalisme à l'esprit paulinien de la liberté
individuelle. Jacques triompha pour une quinzaine de siècles
de Paul, et le légalisme palestinien, dépouillé de sa forme juive
et investi de l'esprit romain du gouvernement, servit les vues
de l'Eglise universelle. Le nom de Pierre, représentant la tra-

' Clem. ep. I ad Cor. XLIX, XXI, XII, VII.
2 Id. ibid. XXXII.
3 Id. ibid. XXXVII, XL.

THÉOL. ET PHIL. 1886. 29



442 F.-C.-J. VAN GOENS

dition historique et la modération pratique, fut le mot d'ordre
de cette fusion d'éléments juifs et romains. Aussi Clément
place-t-il déjà Pierre avant Paul qui eut de plus en plus le

dessous.

Cette transformation du paulinisme en catholicisme fut accélérée

par les provocations du gnosticisme hérétique, avec sa

mythologie fantastique, son docétisme antihistorique, son
spiritualisme inactif, que nous avons retracés dans l'hyperpauli-
nisme de Marcion. Comme tous les partis modérés dans

l'Eglise, les paulinistes orthodoxes s'en alarmèrent et finirent par
mitiger leur principe au point de le faire disparaître. C'est ce

qu'on peut constater dans les épîtres deutéro-pauliniennes
connues sous le nom d'épîtres pastorales'1.

La -^suSwwfio; yuan; de 1 Tim. VI, 20 est celle des gnostiques
hérétiques du second siècle, non considérée comme système ou
école spéciale, mais comme tendance générale de l'époque.
On l'accuse de surfaire la valeur des théories et des spéculations

aux dépens de la piété pratique et de l'harmonie de l'Eglise.
Se départir de la foi de l'Eglise, c'est avoir un cœurcorrompu.
Les faux docteurs combinent l'amour du plaisir avec un
ascétisme scrupuleux. Leurs erreurs sont expressément signalées,

quoiqu'il soit difficile de décider si l'auteur a ou non rembruni
le tableau dans son zèle orthodoxe : la négation de la résurrection

matérielle des fidèles, un ascétisme dualiste, des généalogies

mythologiques (doctrine des éons), l'antithèse marcio-
nite de la loi et de l'Evangile, du Créateur et du Rédempteur,
le particularisme gnostique, une christologie docétique -,

Il ne s'agit pas dans ces épîtres de réfuter ces hérésies ou
d'entrer en discussion avec leurs promoteurs; mais d'une

simple confrontation avec la iiyixi-mùa-o StcWx«).;« (1 Tim. I, 10.

2 Tim. IV, 3; Tite I, 9; II, 1) c'est-dire l'opinion reçue dans

l'Eglise, la tradition de l'Eglise considérée comme la vérité,
destinée à corriger les erreurs. C'est ici que se présente pour

1 La première à Timothée est la dernière en date des épîtres deutéro-

pauliniennes.
2 2 Tim. Il, 18; Tite I, 14 sq.; 1 Tim. 1, 4,7, 17; II, 4-6; 111, 16; IV 3,

7, 10; VI, 4, 5, 16,20.



L'APOTRE PAUL ET LE CHRISTIANISME 443

la première fois l'antithèse de l'orthodoxie et de l'hétérodoxie

: vérité est tout ce que l'Eglise croit, tout ce qui se

fonde sur ses traditions ; erreur est tout ce qui dévie de la

croyance et de la tradition communes. Il en résulte que la foi
qui, dans la pensée de Paul, consiste dans l'acte subjectif de
l'abandon du cœur à Christ, a ici une acception objective,
dogmatique: tantôt la foi est synonyme de croyance saine, de

soumission à la forme doctrinale sanctionnée par l'Eglise ;

tantôt elle est identifiée avec cet enseignement et devient ainsi
le credo doctrinal (fides quœ creditur) *

; on voit poindre déjà
la régula fidei, la formule fixe 2. Les conséquences sont
évidentes : la foi étant un assentiment dogmatique à la doctrine
de l'Eglise, elle ne peut plus conférer la justification, mais
demande le supplément de l'amour et d'autres vertus. C'est ce

qui se voit en effet3. Ensuite, les bonnes œuvres acquièrent
une si grande valeur que la première à Timothéc peut y voir
ßuBph-j xx\o-j xx't ncXkriv ira'ûp-ouixv, BepéXtov xalm zïç xo pzT/ov (1 Tim. Ill,
13; VI, 18; cf. II, 15) ; ce qui n'empêche pas l'auteur de l'épître
à Tite de refuser tout caractère méritoire aux bonnes œuvres

(III, 5 sq.). Ainsi l'antithèse paulinienne de la foi et des œuvres
n'a plus de sens ; la question religieuse de la validité de la loi
a perdu son intérêt et on se contente de dire : la loi est bonne

pourvu qu'on en fasse un usage légitime : sachant qu'elle est
faite non pour le juste mais pour le méchant (1 Tim. I, 8 sq.).
Pas un mot de la loi de l'Esprit que Paul avait opposée à la loi
delà lettre- — En revanche, l'Eglise est préconisée comme
0"Tj).o; y.xx zSpxitopx xr,z x'jrßzix;, comme i axzpthç QzpD.io; xoîi Bzoû ; SUt*

elle repose l'existence du christianisme et le salut des

individus L Remarquez bien la différence : selon Paul, le fondement
unique est Jésus-Christ (1 Cor. III, 13); l'épître aux Ephésiens

y avait ajouté les Apôtres et les prophètes (Eph. II, 20) ;

ici, le hzpiiv-j;, c'est l'Eglise. Ce n'est pas tout. L'Eglise ne puise
plus son unité et sa stabilité dans le libre esprit qui pénètre

1 2 Tun. 1,4,0,19; II, 7; 111, 9; IV, 1,6; VI, 10, 21 ; Tite 1, 4.
3 1 Tim. Ill, 16.
1 1 Tim. II, 15; IV, 12; VI, 11; 2 Tim., 22; 111, 10; Tite II, 2.

«ITiin. 111,13; 2 Tim. 11,19.



444 F.-C.-J. VAN GOENS

tous les fils de Dieu, mais dans les charges ecclésiastiques,
consacrées par un don spirituel spécial et conférées par la

cérémonie sacramentelle de l'ordination. Les anciens ou pres-
bytres forment déjà un collège et l'on voit déjà apparaître la
tête monarchique de l'évêque ; le don de la charge lui est

communiqué à l'aide de l'imposition des mains du presbytère
(1 Tim. IV, 14). Il doit veiller au maintien de la saine doctrine;
exercer la discipline sur les presbytres; il accorde ou refuse

aux pécheurs l'admission dans l'Eglise par l'imposition de ses

mains L

Les lettres composées sous le nom vénéré du martyr Ignace

par un pauliniste plus récent nous montrent l'énergie el le
succès avec lesquels on fortifia l'autorité ecclésiastique à l'aide
de l'épiscopat. Ici la distinction de l'évêque d'avec les

presbytres, qui ne faisait que poindre dans la première épître à

Timothée, est un fait accompli. L'évêque n'est plus primus
inter pares. Sa relation avec les presbytres est semblable à

celle que Dieu ou le Christ, dont il occupe la place, ont avec
les apôtres dont le collège se perpétuait dans celui des

presbytres. Christ est censé qualifier directement pour les charges
ecclésiastiques. L'évêque est le pasteur sous la seule direction
duquel les brebis sont à l'abri des loups, c'est-à-dire des

docteurs hérétiques. Il n'y a que ceux qui vont avec l'évêque et les

presbytres qui appartiennent à Dieu et à Christ : hors de là il
n'y a point d'Eglise. Comme Christ ne fait rien sans le Père,
les chrétiens ne peuvent rien sans les évêques et les presbytres.
Celui qui honore l'évêque honore Dieu ; celui qui fait quoi que
ce soit sans l'évêque sert le diable et souille sa conscience.
Sans la sanction de l'évêque rien ne plaît à Dieu, ni eucharistie
ni baptême ni mariage2. Voilà bien le principe delà hiérarchie
catholique pleinement réalisé! L'Eglise s'interpose entre Dieu
et l'homme ; du rapport du fidèle avec le prêtre dépendent sa

relation avec Dieu, la pureté de sa conscience, l'admissibilité
de son adoration et de son œuvre, la décision de son salut ou

1 1 Tim. 1, 3, 18; IV, 6. Il, 16; V, 19, 20, 22.
2 lgnat. ad Magn. VI, VU; Trail. Ill, VU ; Philad. I-III; Smyrn. Vili,

IX ; Polycarp. V.



L'APOTRE PAUL ET LE CHRISTIANISME 445

de sa condamnation Mais ce qu'il y a ici de plus curieux c'est

que ce prétendu Ignace réclame le titre de bon pauliniste ; il
combat avec la vigueur d'un Marcion l'attachement à la loi

juive et proclame, en opposition au judaïsme, comme unique
autorité inviolable des chrétiens, Jésus-Christ, et sa croix et la
foi qui fait obtenir la justification '. Rien ne prouve mieux le
fait capital que le catholicisme, tout en continuant de conserver
la forme dogmatique du paulinisme et de protester contre la

loi juive, substituait en même temps à l'esprit du paulinisme
l'esprit juif du légalisme. L'Eglise allait lui offrir une puissante
citadelle dans la nouvelle forme du système légal du catholicisme

ecclésiastique.

VIII

On sait que le moyen âge n'apporta pas ici de changement.
On se tromperait fort en s'imaginant qu'Augustin fût un fidèle
continuateur de Paul. Le fait est que sa théologie fut une
transformation profonde du paulinisme en un catholicisme
ecclésiastique, ou si l'on veut en un paulinisme romanisé.

Sans doute, il y a une analogie étroite entre Paul et Augustin.

Augustin partage le sentiment profond de la dépendance
de Dieu et de sa grâce inconditionnelle, sans lequel il se sentait

impuissant pour le bien, misérable et réprouvé. Il avait
également fait l'expérience, dans sa propre histoire, de la
contradiction du péché et de la grâce, et avait passé par le terrible
conflit de la chair et de l'esprit ; après de nombreuses erreurs
clans la pensée et dans la vie, après un doute poignant à l'égard
île la vérité et un désespoir déchirant d'atteindre le bien, il
avait, lui aussi, éprouvé dans sa personne la puissance salutaire

de l'Evangile de la grâce. Lui aussi, une fois en possession

de cette vérité, en avait fait, avec la décision d'une forte
nature comme la sienne, l'idée absorbante de toute sa vie.
Comme Paul, qui se sentit crucifié pour le monde, et résolu
désormais à ne savoir autre chose que Christ et Christ crucifié,
Augustin, après avoir rompu avec son passé, regarda tout ce

i Jgnat. ad Philad. VIII.



446 F.-C.-J. VAN GOENS

qui appartient à la vie naturelle comme indigne en comparaison

de la source de vérité et de sainteté que la grâce de Dieu

en Christ lui avait ouverte. Rref, pour l'un comme pour l'autre,
le péché et la grâce sont les axes du sentiment religieux et de

la pensée théologique ; le péché ne pèse pas seulement sur les

individus, mais est un pouvoir despotique universel, qui retient
la race entière dans la captivité et lui inflige une calamité fatale

c'est une punition divine, à cause de la première transgression
d'Adam.

Voilà les idées générales dans lesquelles Paul et Augustin se

rencontrent; mais Augustin va plus loin que son devancier
dans le développement des conséquences de la chute. A

l'entendre, la race humaine après la chute est devenue une massa

perditionis, libre seulement de faire le mal, sans aucun pouvoir

de faire le bien, en sorte que les vertus des païens ne sont

que des splendida vitia. Ce n'est pas tout. Son pessimisme va

jusqu'à appliquer la faute d'Adam aux enfants, voués à la
damnation éternelle, à moins d'être sauvés par grâce à l'aide du

baptême. Pour justifier cette cruelle théorie, Augustin en

appelle à Rom. V, 12. Paul, dans ce passage, enseigne simplement

qu'avec l'universalité du péché la mort physique s'est
étendue à tous les hommes, parce que tous ont personnellement

péché, itf w ixixxzç ripxpxo-j. L'apôtre exclut donc la doctrine
augustinienne du péché originel. Augustin a tordu le sens de

ce passage en traduisant : in quo omnes peccaverunt et en
concluant que tous les hommes, étant virtuellement renfermés
dans leur premier père, ont partagé son péché et sont justement

condamnés. Ce procédé théorique est dû à un sentiment
profond du péché, mais surtout à des motifs ecclésiastiques :

il fallait démontrer la nécessité absolue des moyens de grâce
de l'Eglise et notamment celle du baptême.

Et c'est ici qu'Augustin s'écarte toujours plus de Paul. Selon

Paul, la grâce c'est l'amour de Dieu révélé en Christ, saisi palla

foi et attesté intérieurement parle Saint-Esprit ; d'où résulte

une union directe avec Dieu, laquelle délivre le croyant de

tout esclavage humain. Selon Augustin, la grâce est tellement
liée aux sacrements de l'Eglise catholique romaine, représentée



L'APOTRE PAUL ET LE CHRISTIANISME 447

par le clergé, que le salut et la dignité morale de l'homme
dépendent absolument de l'association à cette Eglise et de la
soumission à son autorité. On a beau mener une vie honnête, le

seul crime d'être séparé de l'Eglise privera du salut et perpétuera

le poids de la colère divine. L'Eglise est si bien en

possession de toute la vérité, la raison humaine est tellement
dépravée depuis la chute que toute critique de la doctrine de

l'Eglise est écartée et qu'il ne reste que la soumission à son

autorité consacrée par la tradition apostolique. L'Eglise, étant
la civitas Dei, sanctionne toutes les institutions séculières et

l'Etat doit lui prêter main-forte pour la faire triompher de ses

ennemis : cogite intrarc àv&yxxtrov sto-iXSeîv. (Luc XIV, 23.) C'est

ainsi que, par suite de son conflit avec les donatistes, Augustin
jeta les fondements de la domination hiérarchique pour un
millier d'années, en opposition flagrante à la liberté des
enfants de Dieu à laquelle nous appelle l'Evangile de Paul.

Cet asservissement ecclésiastique fut renforcé par l'altération

que la doctrine de la prédestination subit entre les mains
de l'évêque d'Hippone. Paul avait établi l'assurance du chrétien

sur le fait de la conscience qu'il a d'être l'objet de l'amour
de Dieu qui conduit infailliblement celui qui est prédestiné au

salut, à la béatitude céleste. (Rom. VIII, 29, 30.) La prédestination

consiste ici dans la conscience religieuse de la faveur de

Dieu, conscience qui repose sur le témoignage intérieur du

Saint-Esprit (VIII, 16) et implique la délivrance de toute
crainte, car si Dieu est pour nous, qui sera contre nous? (VIII,
31.) Pour Augustin, l'idée de la prédestination doit servira
maintenir le chrétien dans une incertitude perpétuelle à

l'égard de son salut, à abattre l'heureuse assurance (l'orgueil,
dit Augustin) de posséder la faveur divine et à contraindre le

fidèle de se jeter dans les bras de l'Eglise, faute de soutien
intérieur. La grâce, appliquée ainsi extérieurement, ne saurait
s'assimiler à notre nature — laquelle, selon Augustin, ne peut
choisir que le mal — et reste un incompréhensible mystère,
devant lequel on s'incline en tremblant. Ainsi la religion de

l'Esprit est convertie en un système d'observances rituelles.
Disons cependant que, grâce aux éléments d'affinité de la pré-



448 F.-C.-J. VAN GOENS

destination d'Augustin avec celle de Paul, l'augustinianisme
pourrait produire des résultats tout opposés. Supposons qu'une
âme pieuse, pénétrée de l'amour de Dieu, acquière la
conscience de son élection, cette conscience ne devra-t-elle pas
l'affranchir de la dépendance de l'Eglise? La fonction de

l'Eglise, comme unique canal de la grâce, ne perdra-t-elle pas sa

valeur à mesure que l'expérience personnelle de la grâce
divine gagne en intensité? Cette expérience ne se combine-t-elle

pas chez les natures religieuses profondes avec la certitude
intime d'être une réalité vivante? Aussi ne nous étonnons-nous

pas de voir des esprits religieux prendre pour point de départ
la doctrine augustinienne de la grâce pour en faire le moyen
de s'affranchir du joug de l'Eglise augustinienne et de retourner,

en franchissant le catholicisme, au paulinisme et à son

évangile de liberté.

IX

C'est ce qui s'est vu chez le hardi réformateur d'Oxford,
John Wiclif, qui convertit la doctrine paulinienne et augustinienne

de la prédestination en bélier contre la base du
système catholique, l'absolution sacerdotale. Ni le pape ni Jésus-
Christ lui-même, disait-il, ne peuvent accorder d'autres
dispenses que celles que Dieu a décrétées de toute éternité.
C'est d'ailleurs un blasphème que de maintenir que les
mérites puissent être transférés d'un individu à l'autre. Il faut
faut rejeter ces fictions du prince des ténèbres, qui ne servent
qu'à tromper l'Eglise et à porter atteinte à l'honneur de Jésus-
Christ '. Huss s'empara de ces idées. Partant de la conception
de l'Eglise comme collectivité des prédestinés, il conclut à la
valeur douteuse des indulgences papales, puisque personne,
pas même le pape, ne peut savoir si quelqu'un appartient ou
non au nombre des prédestinés et si les indulgences sont
conformes ou opposées aux éternels décrets de Dieu. Wiclif et
Huss attaquèrent l'augustinianisme ecclésiastique avec les

armes d'Augustin, de même que Paul prouva l'invalidité de la

1 Trialogus, IV, 32.



L'APOTRE PAUL ET LE CHRISTIANISME 44ft

loi au moyen de la loi. Convenons pourtant que les controverses

de cet ordre s'occupent trop exclusivement d'abstractions

scolastiques et que l'emploi de la doctrine de la prédestination

se trouve dans une connexion trop peu intime avec la

conscience religieuse pour pouvoir exercer une influence
vivifiante sur le cœur des peuples.

C'est Luther qui manifesta toute la puissance du paulinisme
et brisa les fers dans lesquels il avait été enchaîné pendant
quatorze cents ans. Comment l'homme peut-il se débarrasser
du péché et être juste? voilà la question paulinienne qui fut le

centre de la vie de Luther et dont il avait cherché en vain la

réponse dans les œuvres de l'Eglise, pour la trouver enfin dans
la foi en Christ. Ce n'étaient pas les graves péchés d'une passion

effrénée, comme chez Augustin, qui troublaient la
conscience de Luther; savie avait été, humainement parlant, aussi

irréprochable que celle de Paul sous la loi. C'est le désir
ardent de la paix de Dieu qui le poussa au monastère, après qu'il
eut été déçu dans l'espérance de combler l'abîme qui sépare le

Dieu saint du pécheur, à force de résolutions et d'efforts de sa

part. Pénétré plus que qui que ce soit, après Paul, de l'insuffisance

de sa propre justice, il fit de la justice de la foi le mot
d'ordre de sa vie. Ne rattachant pas exclusivement, comme
Augustin la grâce justifiante aux fonctions de l'Eglise visible,
mais la considérant comme le reflet direct de l'amour de Dieu

en Christ, il devint tellement assuré, par son abandon au

Sauveur, de la paix de Dieu, que rien ne put l'en séparer. Ainsi,
aux yeux de Luther, la grâce n'est plus, comme elle l'était à

ceux d'Augustin, une bénédiction dont l'Eglise est dépositaire,
ni quelque chose d'extérieur et de problématique pour l'individu,

mais elle est une manifestation de l'expérience intime de

l'âme humaine ; c'est son propre esprit nouveau d'adoption.
De plus, où est l'Esprit du Seigneur, là aussi est la liberté.
Ainsi la grâce, qui, selon Augustin, enchaîne les hommes à

l'Eglise, devint pour Luther le marteau qui brise toutes les

chaînes humaines et accorde la liberté au chrétien. C'est alors

que « la liberté pour laquelle Christ nous a affranchis » (Gai.
V, 1), fut placée dans tout son jour. Au son de cette trompette.



450 F.-C.-J. VAN GOENS

tous les murs du cachot spirituel s'ébranlèrent: plus de
séparation entre le clergé et les laïques, mais la sacrificature
royale de tous les fidèles; plus de confessionnal pour tyranniser

les consciences; plus de monastères avec ces innombrables
captifs ; tandis que les presbytères devinrent le théâtre
consacré de familles pieuses, modèles et sources d'une inestimable
bénédiction.

C'est ici que Luther surpasse non seulement Augustin, mais
Paul lui-même. Il prit au sérieux la grande affirmation
apostolique : Tout est à vous (1 Cor. III, 23.) Pour Paul la vie
sociale n'avait que peu d'importance en prévision de la parousie
prochaine. Le temps est court, disait-il (1 Cor. VII, 29) ; mieux
vaut ne pas se marier. On sait ce que le catholicisme a fait de

ce contraste entre le présent et la manifestation prochaine du

Seigneur : il en sortit une opposition entre le monde et l'Eglise,
entre la vie séculière et la vie spirituelle. Luther fut le premier
à se défaire de ce dualisme et à envisager la vie morale du
chrétien comme le développement organique de la foi
agissante par la charité. Tout ce qui découle de cette source, sans

en excepter la plus humble et la plus obscure des œuvres,
est un acte d'adoration précieux, infiniment supérieur à la vie

ascétique improductive du clergé. Le mariage, disait Luther,
mérite d'être appelé spirituel avec cent fois plus de raison que
l'état monastique ; c'est un excellent moyen d'éducation en

foi, en patience, en humilité; c'est un exercice d'obéissance
dans l'accomplissement des devoirs journaliers et dans l'acceptation

commune de la croix. Eref, Luther transporta pour la

première fois le monde naturel de la vie terrestre dans le
monde eschatologique ou ecclésiastique, et moralisa toutes les

sphères de l'existence humaine. Ainsi s'accomplit la pensée
de l'apôtre : <rLe royaume de Dieu consiste dans lajustice, dans
la paix et dans la joie par le Saint-Esprit » (Rom. XIV, 17), et
celle de Jésus-Christ qui compare le royaume des cieux à du
levain qui pénètre la farine jusqu'à ce que le tout soit levé.

(Math. XIII, 33.)

Cependant l'œuvre de Luther, quelque grande qu'elle
fût, ne laissa pas d'être imparfaite. S'il a développé le principe



L'APOTRE PAUL ET LE CHRISTIANISME 451

étliique de Paul plus complètement que Paul lui-même, il n'alla

pas, quant à la partie doctrinale, au delà du paulinisme mêlé
d'éléments augustiniens, anselmiens et moyen âge. De concert
avec Augustin, il enseigna la dépravation totale du genre
humain par la chule d'Adam, l'absence de toute liberté de choix

pour le bien, la damnation de tous les non-baptisés en raison
du péché originel, la nécessité du baptême des enfants pour le

salut, — thèse assez difficile à concilier avec la doctrine de la

purification par la foi. — Il alla même au delà d'Augustin et
enseigna la présence réelle du corps de Christ dans la cène et
avec cela l'ubiquité du Christ dans la combinaison de sa double
nature ; doctrines dont Paul ne parle pas plus que de la Trinité

athanasienne, dont Luther fit également un article de foi.
Il adopta la forme grossière qu'Anselme avait donnée à la
doctrine de l'expiation ; mais il se servit de la théorie de la

satisfaction méritoire du Christ qui, dans la pensée d'Anselme, était
à la fois la conséquence naturelle et la confirmation des mérites
des saints et de l'Eglise, pour écarter ces mérites et tout le

système des œuvres méritoires. Convenons cependant de la

justesse des objections que soulève l'emploi de conceptions
surannées pour établir et formuler la vérité d'un principe
nouveau. Aussi Luther ne tarda-t-il pas à se ressentir des

contradictions qui résultent fatalement d'un tel procédé: il crut y
remédier en repoussant rudement le droit de la raison en
matière de foi et en réclamant la soumission absolue à l'autorité
des Saintes Ecritures.

C'était aggraver la difliculté au lieu de la surmonter; toute
sa façon d'agir n'était-elle pas en contradiction avec le rejet de

la raison et du droit de libre examen? N'avait-il pas donné

carrière à la saine raison dans sa polémique contre les traditions

catholiques? Mais surtout, ne s'inclinait-il pas devant
l'autorité scripturaire tant qu'elle s'accordait avec ses convictions

religieuses, pour la contester du moment qu'elle les
troublait9 Qui a énoncé des opinions plus libres sur des livres entiers
de la Bible que Luther? Au fond, il ne faisait ici que suivre les

traces de Paul qui théoriquement reconnaissait l'autorité littérale

de la parole de Dieu dans la loi, pour se permettre prati-



452 F.-C.-J. VAN GOENS

quement les plus grandes libertés dans l'application et
l'interprétation de la parole écrite en faveur de ses propres vues sur
l'abolition de la loi. Grâce à leur position historique, Paul et
Luther ne purent donner une expression didactique à la vérité
indépendante qu'ils avaient découverte, qu'en la revêtant des
formes inadéquates et périssables d'une théologie traditionnelle

; ils portèrent ce trésor « dans des vases de terre. »

X

C'est un fait bien tragique que, lorsqu'il s'agit des œuvres des

grands héros historiques, l'attention se porte toujours sur la

forme transitoire qu'elles revêtent, plus que sur la substance
idéale qui les distingue. Nous avons vu le catholicisme
ecclésiastique conserver la forme dogmatique du paulinisme tout
en le dépouillant de son esprit évangélique. Il en est de même
de la Réformation : le paulinisme ressuscité dégénéra entre
les mains du scolasticisme de l'orthodoxie protestante. Il y
avait cependant ici une différence essentielle : le principe d'une
foi intime et émancipée, déposé une fois au centre delà théologie

de l'Eglise, ne pouvait plus être écarté; le chrétien protestant

ne pouvait pas entièrement renoncer au droit de faire
découler l'Evangile directement de sa source première,
indépendamment de toutes les formules et de toutes les
ordonnances ecclésiastiques, et de soumettre tous les témoignages
extérieurs au témoignage intérieur du Saint-Esprit. Les besoins
du cœur religieux, qu'un froid formalisme ne saurait satisfaire,
et les vains efforts d'une intelligence qui se débat dans ses

contradictions, provoquent la réaction du libre esprit protestant

contre le nouveau légalisme ecclésiastique. Cette réaction
se produisit sous la forme du piétisme allemand et du méthodisme

anglais en réponse aux besoins du cœur, et sous la

forme du déisme anglais et du rationalisme allemand en

réponse aux réclamations de la raison. La relation de ces
mouvements avec le paulinisme fut très variée. Tandis que le

méthodisme et le piétisme, spécialement celui des Frères mo-

raves, trouvèrent dans la foi mystique de Paul et dans l'amour



L'APOTRE PAUL ET LE CHRISTIANISME 453

du Sauveur une source bienfaisante pour la vie religieuse
paralysée, le rationalisme se sentit trop choqué de la forme grossière

que l'orthodoxie avait prêtée au paulinisme, pour pouvoir
lui accorder une attention impartiale. Il faut cependant signaler
de brillantes exceptions. Semler, le père du rationalisme
allemand, fut le premier à appliquer la méthode de la critique
historique à l'étude de la Bible et à préparer la découverte des

différences parmi les partis des premiers chrétiens. Toutefois

pendant longtemps on en tint peu compte. Ce fut le grand
théologien Ferdinand-Christian Baur, aussi distingué par sa

science que par sa pénétration critique et son génie constructeur,

qui réussit le premier à dissiper les illusions traditionnelles

qui enveloppaient les origines de notre religion et à

acquérir un coup d'œil assuré sur le développement du
christianisme primitif, notamment sur la part décisive qu'y eut
l'apôtre Paul. Quelles que soient les corrections qu'il convient
de faire aux détails de son œuvre, il est permis de dire qu'elle
constitue les assises solides sur lesquelles s'est élevé, après
lui, l'édifice des recherches scientifiques sur le christianisme
primitif.

XI

Il importe maintenant de conclure. Puisque l'histoire doit
servir à faire comprendre le présent et l'avenir, il s'agit de

répondre à la question de savoir : quelle est l'importance du

paulinisme pour le développement du christianisme actuel et

futur1?

Partout où le paulinisme a fait sentir son influence, il a produit

la liberté et la profondeur de la vie religieuse, en
affranchissant le fidèle des entraves extérieures pour l'unir directement

à Dieu. D'autre part, nous avons vu aussi que dès le

principe le paulinisme adopta une forme dogmatique empruntée
à des éléments du judaïsme et développée en système

doctrinal par le gnosticisme alexandrin, et que l'Eglise en fit une
loi obligatoire de croyance et par là même un joug oppressif

pour l'esprit religieux. Voilà le vase de terre qui contient le



454 F.-C.-J. VAN GOENS

trésor précieux de l'évangile de Paul. La divergence des
opinions qui a toujours régné à l'égard du paulinisme s'explique
par ce double caractère. Les uns, confondant le contenu et le
contenant et revêtant cet amalgame d'une autorité divine, ont
converti l'évangile paulinien de la liberté en lettre asservis-
sante. D'autres, au contraire, furent plus choqués de la forme
périssable, à mesure qu'on prétendait revendiquer pour elle
une autorité infaillible. En conséquence, ils rejetèrent contenu
et contenant tout ensemble, et demandèrent à retourner au
christianisme antérieur à Paul, tandis que leur conception de

ce christianisme subissait l'influence de l'esprit idéal du
paulinisme. Une étude historique et critique de la Bible peut nous
préserver de cette double erreur en nous apprenant à distinguer

l'esprit d'avec la lettre et le permanent d'avec le transitoire.

Plus cette distinction entrera dans l'esprit des théologiens

et des églises, plus l'Eglise sera en mesure de réaliser
une réforme perpétuelle de ses formes doctrinales à l'aide de

l'esprit du paulinisme.
Pour remplir cette tâche urgente, nous pouvons prendre

l'apôtre Paul lui-même pour modèle. En effet, quel a été son

procédé Il a traité les paroles de l'Ancien Testament, malgré
le respect qu'il lui portait, avec toute la liberté de l'esprit reli -

gieux, dans la conviction que la vérité qui se révélait à lui
intérieurement devait être la pensée la plus profonde de toute
révélation historique, quoiqu'elle se cache à l'homme -|u^txó;

et ne se découvre qu'au mzvpMxcxoç (2 Cor. III, 6-17). Adoptons
le même procédé à l'égard de la lettre du système doctrinal de

Paul et de celui de l'Eglise.
D'une part, sachant par l'enseignement de Paul que Christ

nous a appelés à la liberté et que l'homme spirituel a le droit
et le devoir de juger et d'éprouver toutes choses (l Cor. II, 15;
1 Thés. V, 21), nous n'irons pas nous soumettre de nouveau
au joug de la lettre, qui peut lier les mineurs, mais ne saurait
astreindre les libres (ils de Dieu. D'autre part, sachant que tout
nous est permis, mais que tout n'est pas utile et que la science
enfle au lieu que la charité édifie (1 Cor. VI, 12; VIII, 1), nous
n'irons pas détruire ou rejeter violemment les formes dans les-



L'APOTRE PAUL ET LE CHRISTIANISME 455

quelles les apôtres et les prophètes ont déposé le trésor de

l'Evangile pour la chrétienté, formes dont les fondateurs de

notre Eglise protestante se sont servis pour confesser leur foi
et auxquelles les cœurs d'innombrables chrétiens demeurent
toujours encore fort attachés.

Que faut-il donc faire? Qu'est-ce qui nous empêcherait
d'interpréter les dogmes que nous ne pouvons plus nous approprier

dans leur sens littéral, comme autant de symboles
précieux de vérités religieuses et morales Supposé que nous
trouvions de la difficulté à mettre les dogmes de la chute et
de l'expiation en harmonie avec nos idées du développement
du genre humain et de la révélation educatrice de Dieu, qu'est-
ce qui nous empêcherait de faire de ces dogmes les symboles
des deux puissances opposées qui se combattent au sein de

notre espèce, celle de l'égoïsme de l'homme naturel, racine de

tout mal, et celle du dévouement, source de tout bien — Ou

bien, supposé que nous ne puissions accorder l'idée d'une
descente personnelle du Christ du haut du ciel, soit dans le passé,
soit dans l'avenir, avec notre conception de l'univers et de

l'homme, qu'est-ce qui nous interdirait d'y trouver le symbole
de cette vérité sublime que l'idéal de l'homme, comme enfant
de Dieu, se fonde sur la volonté de Dieu, qu'il s'incarna dans

l'accomplissement des temps en Jésus-Christ, le premier-né
entre plusieurs trères, et s'incarne toujours encore en tous
ceux qui l'embrassent par la foi? — Notre foi chrétienne
perdrait-elle de son élévation en concevant l'incarnation, non plus
comme bornée à l'apparition de Jésus dans le passé, mais

comme la révélation perpétuelle de l'Esprit de Dieu dans la

transformation merveilleuse d'enfants souillés d'Adam en saints
enfants de Dieu? Ou bien l'espérance du retour de Jésus-Christ

perdra-t-elle sa vertu consolante, si nous ne l'envisageons plus
comme un événement unique et prodigieux de l'avenir, dont
nous pouvons à peine nous faire une idée, mais comme un
symbole de la destination universelle de l'humanité à former
le corps de Christ, c'est-à-dire une association des enfants de

Dieu au sein de laquelle le Seigneur, qui est Esprit, triomphe
toujours de plus en plus?



456 F.-C.-J. VAN GOENS

Notre intention était seulement d'indiquer comment on peut
considérer partout la lettre de la théologie de Paul et de celle
de l'Eglise, comme l'enveloppe transparente de vérités sublimes,

quenous avons le droit et le devoir de placer toujours dans

un jour plus pur et de faire servir avec une liberté croissante à

l'édification de l'Eglise moderne : caria lettre tue, mais l'Esprit
vivifie.

Mars 1886.


	L'apôtre Paul et le Christianisme : d'après Pfleiderer [suite]

