Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1886)

Artikel: L'apdtre Paul et le Christianisme : d'apres Pfleiderer [suite]
Autor: Goens, F.-C.-J. van

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379390

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379390
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

I’APOTRE PAUL ET LE CHRISTIANISME

D’APRES PFLEIDERER

PAR

F.-C.-J. VAN GOENS

VII

Vu les dangers qui la menagaient au dedans et au dehors, la
grande tiche de I’Eglise consistait, & la fois, & amener & une
compléte unité ecclésiastique les deux catégories de chrétiens
et & affermir I'organisation de l’Eglise par le développement de
ses charges comme representations de la tradition et de l'au-
torité ecclésiastiques.

Si 'on fit des concessions des deux coétés, le paulinisme en
fit plus que le judéo-christianisme ; tout en conservant la forme
de la doctrine de Paul, le judéo-christianisme échangea I'esprit
de liberté évangélique contre la nouvelle loi de la coutume et
de l'autorité ecclésiastiques. C’est ainsi que le paulinisme se
transforma en catholicisme.

La premiére preuve nous en est fournie par U'épitre de Clé-
ment de Rome aux Gorinthiens, écrite vers la fin du premier
siecle, dans I'intention d’accommoder les différends qui s’étaient
élevés dans la communauté de Corinthe. C’est ici la premiére
trace de la suprématie exercée par I'Eglise de Rome au sein
de la chrétienté. Cette suprématie ne se fonde pas simplement
sur le martyre des deux apotres les plus éminents & Rome 2,

1 Voir les livraisons de mai et de juillet.

? Ce martyre est mentionné ici pour la premiere fois, b moins qu'on
n'en admette une trace plus ancienne dans Apocalypse XVIII, 20.



L’APOTRE PAUL ET LE CHRISTIANISME 441

mais bien plutdt sur un amalgame neutre de paulinisme et de
pétrinisme, sur la subordination des intéréts dogmatiques a
ceuz de la pratique ecclésiastique et sur I'aggravation du prin-
cipe d’autorité substitué au principe paulinien de la foi indi-
viduelle. La forme dogmatique du paulinisme est conservée ;
ce sont les termes de I’épitre aux Romains et de celle aux Hé-
breux. Il est fréquemment question de la rédemption par le
sang de Christ ! au point de rappeler le Dastapoy S tis miotewg
Rom. III, 25; de la justification par la foi 2; mais cette foi
rappelant celle de I’épitre aux Hébreux, n’est pas opposée aux
ceuvres ; elle est une action morale qui opére la justice au lieu
de la recevoir, comme chez Paul. En conséquence, Clément
parle, comme Jacques, d’une justification « par les ceuvres et
non par les paroles » et du pardon « par 'amour qui accomplit
les commandements de Dieu. » Au lieu du mysticisme reli-
gieux, on obtient la pratique morale fondée non sur la loi
intérieure de 'Esprit, mais sur la constitution de I’Eglise, la-
quelle, & son tour, emprunte son modele et son autorité 4 la
nation théocratique de I’Ancien Testament. Impossible au Ro-
main pratique et politique de s’élever & l'idéalisme de Paul
qui découvre I’évangile de la liberté des enfants de Dieu dans
les profondeurs de 'Ame. Le Romain ne pouvait y voir qu’'un
principe de subjectivisme indisciplingé, menacant pour I'Eglise.
A laloide 'Esprit il substitua, sans concessions intentionnelles
aux judéo-chrétiens et sans renonclation consciente au pauli-
nisme, la loi nouvelle de 'Eglise d’apres le double modeéle de
Porganisation politique et militaire de I'état romain et de la
hiérarchie sacerdotale de la théocratie juive 3. Ainsi Rome et
Jérusalem donnérent les mains & la substitution insensible
d’un nouvel esprit delégalisme & I’esprit paulinien de la liberté
individuelle. Jacques triompha pour une quinzaine de siécles
de Paul, et le légalisme palestinien, dépouillé de sa forme juive
et investi de ’esprit romain du gouvernement, servit les vues
de I'Eglise universelle. Le nom de Pierre, représentant la tra-
t Clem. ep. I ad Cor. XLIX, XXI, XII, VIL

2 [d. ibid. XXXII.
31d. ibid. XXXVII, XL.

THEOL. ET PHIL. 1836. 29



442 F.-C.-J. VAN GOENS

dition historique et la modération pratique, fut le mot d’ordre
de cette fusion d’éléments juifs et romains. Aussi Clément
place-t-1l déja Pierre avant Paul qui eut de plus en plus le
dessous.

Cette transformation du paulinisme en catholicisme fut accé-
lérée par les provocations du gnosticisme hérétique, avec sa
mythologie fantastique, son docétisme antihistorique, son spi-
ritualisme inactif, que nous avons retracés dans ’hyperpauli-
nisme de Marcion. Comme tous les partis modérés dans I'E-
glise, les paulinistes orthodoxes s’en alarmerent et finirent par
mitiger leur principe au point de le faire disparaitre. C’est ce
qu’on peut constater dans les épitres deutéro- pauliniennes
connues sous le nom d’épitres pastorales?.

La Jeudcivupos pvaais de 1 Tim. VI, 20 est celle des gnostiques
hérétiques du second siécle, non considérée comme systeme ou
école spéciale, mais comme tendance générale de I’époque.
On ’accuse de surfaire la valeur des théories et des spécula-
tions aux dépens de la piété pratique et de I’harmonie de I'Eglise.
Se départir de la foi de 'Eglise, c¢’esf avoir un cceur corrompu.
Les faux docteurs combinent 'amour du plaisir avec un ascé-
tisme scrupuleux. Leurs erreurs sont expressément signalées,
quoiqu’il soit difficile de décider si 'auteur a ou non rembruni
le tableau dans son zéle orthodoxe : la négation de la résurrec-
tion matérielle des fideles, un ascétisme dualiste, des généa-
logies mythologiques (doctrine des éons), I'antithése narcio-
nite de la loi et de ’Evangile, du Créateur et du Rédempteur,
le particularisme gnostique, une christologie docétique 2.

Il ne s’agit pas dans ces épitres de réfuter ces hérésies ou
d’entrer en discussion avec leurs promoteurs; mais d’'une
simple confrontation avec la Vyuuwoioy Sduszadic (1 Tim. I, 10.
2 Tim. IV, 3; Tite I, 9; II, 1) c’est-dire l'opinion recue dans
I’Eglise, la tradition de I’Eglise counsidérée comme la vérite,
destinée a corriger les erreurs. (’est ici que se présente pour

! La premigre & Timothée est la derniere en date des épitres deutéro-
pauliniennes.

22 Tim. 11, 18; Tite [, 14 sq.; 1 Tim. 1, 4,7, 17; I, 4-6; 111, 16; LV 3,
7,10; VI, 4, 5, 16, 20.



L’APOTRE PAUL ET LE CHRISTIANISME 443

la premiére fois l'antithése de I'orthodoxie et de I'hétéro-
doxie : vérité est tout ce que I'’Eglise croit, tout ce qui se
fonde sur ses traditions; erreur est tout ce qui dévie de la
croyance et de la tradition communes. Il en résulte que la foi
qui, dans la pensée de Paul, consiste dans l'acte subjectif de
I’abandon du cceur & Christ, a ici une acception objective,
dogmatique : tantot la foi est synonyme de croyance saine, de
soumission 4 la forme doctrinale sanctionnée par 1'Eglise ;
tantot elle est identifiée avec cet enseignement et devient ainsi
le credo doctrinal (fides quce creditur) 1; on voit poindre déja
la regula fidei, la formule fixe 2. Les conséquences sont évi-
dentes : la foi étant un assentiment dogmatique & la doctrine
de I'Eglise, elle ne peut plus conferer la justification, mais
demande le supplément de 'amour et d’autres vertus. C’est ce
qui se voit en effet®. Eunsuite, les bonnes ceuvres acquiérent
une si grande valeur que la premiere & Timothée peut y voir
Bubpdy xeaddv wai modhiv wuppaaiuv, Ozuihow xedov e to wéldov (1 Tim. III,
13; VI, 18; cf. I, 15) ; ce qui n’empéche pas 'auteur de I'épitre
a Tite de refuser tout caractere méritoire aux bonnes ceuvres
(ILI, 5 sq.). Ainsi l'antithése paulinienne de la foi et des ceuvres
n’'a plus de sens; la question religieuse de la validité de la loi
a perdu son intérét et on se contente de dire : la loi est bonne
pourvu qu’on en fasse un usage légitime : sachant qu’elle est
faite non pour le juste mais pour le méchant (1 Tim. I, 8 sq.).
Pas un mot de la loi de ’'Esprit que Paul avait opposée & la loi
de la lettre. — En revanche, I’Eglise est préconisée comme
GTOI0Z vuL éﬁpuiwiua thg dlnfzing, COIMME o GTeoede fepehiog ol 209 ) sur
elle repose l'existence du christianisme et le salut des indi-
vidus*. Remarquez bien la différence : selon Paul, le fondement
unique est Jésus--Christ (1 Cor. III, 13); I'épitre aux Ephé-
siens y avait ajouté les Apotres et les prophétes (Eph. 11, 20);
ici, le fepéune, c’est ’Eglise. Ge n’est pas tout. L’Eglise ne puise
plus son unité et sa stabilité dans le libre esprit qui pénétre

V2 T, 1,4, 5,19, 10, 75 11, 95 1V, 1, 6; VI, 10, 21 ; Tite [, 4.
21 Tim. 111, 16.

31 Tim. 11, 15; 1V, 12; VI, 11; 2 Tim,, 22; 111, 10; Tite II, 2.
1 Thm. 11,13: 2 Tim, 1L 19.



L4k F.-C.-J. VAN GOENS

tous les fils de Dieu, mais dans les charges ecclésiastiques,
consacrées par un don spirituel spécial et conférées par la
cérémonie sacramentelle de 'ordination. Les anciens ou pres-
bytres forment déja un college et 'on voit déja apparaitre la
téte monarchique de I’évéque ; le don de la charge lui est com-
muniqué a l'aide de I'imposition des mains du presbytére
(1 Tim. IV, 14). 1l doit veiller au maintien de la saine doctrine;
exercer la discipline svr les presbytres; il accorde ou refuse
aux pécheurs 'admission dans 'Eglise par I'imposition de ses
mains 1,

Les lettres composées sous le nom vénére du martyr Ignace
par un pauliniste plus récent nous montrent I'énergie el le
succes avec lesquels on fortifia 'autorité ecclésiastique a I'aide
de I'épiscopat. Ici la distinction de I'évéque d’avec les pres-
bytres, qui ne faisait que poindre dans la premiére épitre a
Timothée, est un fait accompli. L’évéque n’est plus primus
inter pares. Sa relation avec les presbytres est semblable &
celle que Dieu ou le Christ, dont il occupe la place, ont avec
les apotres dont le collége se perpétuait dans celui des pres-
bytres. Christ est censé qualifier directement pour les charges
ecclésiastiques. L’évéque est le pasteur sous la seule direction
duquel les brebis sont & I'abri des loups, c’est-a-dire des doc-
teurs hérétiques. Il n’y aque ceux quivont avec I'évéque et les
presbytres qui appartiennent & Diea et & Christ : hors de lail
n’y a point d’Eglise. Comme Christ ne fait rien sans le Pére,
les chrétiens ne peuvent riensans les évéques et les presbvtres.
Celui qui honore I'évéque honore Dicu ; celui qui fait quol que
ce soit sans l'évéque sert le diable et souille sa conscience.
Sans la sanction de I'évéque rien ne plait & Dieu, ni eucharistie
ni baptéme ni mariage =. Voila bien le principe dela hiérarchie
catholique pleinement réalis¢ | L’Eglise s’interpose entre Dieu
et 'homme ; du rapport du fidéle avec le prétre dépendent sa
relation avec Dieu, la pureté de sa conscience, I'admissibilite
de son adoration et de son ceuvre, la décision de son salut ou

11 Tim. L3, 18; 1V, 6. 11, 16; V, 19, 20, 22.

2 lgnat. ad Magn. VI, VIL; Trall. 111, V1II; Philad. [-[1]; Smyrn. V111,
1X ; Polycarp. V.



L’APOTRE PAUL ET LE CHRISTIANISME A4S

de sa condamnation ! Mais ce qu’il ya ici de plus curieux c¢’est
que ce prétendu Ignace réclame le titre de bon pauliniste ; il
combat avec la vigueur d’un Marcion l'atlachement & la loi
juive et proclame, en opposition au judaisme, comme unique
autorité inviolable des chrétiens, Jésus-Christ, et sa croix et la
foi qui fait obtenir la justification . Rien ne prouve mieux le
fait capital que le catholicisme, tout en continuant de conserver
la forme dogmatique du paulinisme et de protester contre la
loi juive, substituait en méme temps & l'esprit du paulinisme
esprit juif du légalisme. L’Eglise allait lui offrir une puissante
citadelle dans la nouvelle forme du systéme légal du catholi-
cisme ecclésiastique.

VIIIT

On sait que le moyen dge n’apporta pas ici de changement,
On se tromperait fort en s’imaginant qu’Augustin fat un fidéle
continuateur de Paul. Le fait est que sa théologie fut une trans-
formation profonde du paulinisme en un catholicisme ecclé-
siastique, ou si 'on veut en un paulinisme romanisé.

Sans doute, il y a une analogie étroite entre Paul et Augus-
tin. Augustin partage le sentiment profond de la dépendance
de Dieu et de sa grice inconditionnelle, sans lequel il se sen-
tait impuissant pour le bien, misérable et réprouvé. Il avait
également fait I’expéricnce, dans sa propre histoire, de la con-
tradiction du péché et de la grice, et avait passé par Je terrible
conflit de la chair et de 'esprit; aprés de nombreuses erreurs
dans la pensée et dans la vie, aprés un doute poignant a I’'égard
de la vérité et un désespoir déchirant d’atteindre le bien, 1l
avait, lui aussi, éprouvé dans sa personne la puissance salu-
taire de I’'Evangile de la grice. Lui aussi, une fois en posses-
sion de cette vérité, en avait fait, avec la décision d'une forte
nature comme la sienne, I'idée absorbante de toute sa vie.
Comme Paul, qui se senlit crucifié pour le monde, et résolu
désormais a ne savoir autre chose que Christ et Christ crucifié,
Augustin, aprés avoir rompu avec son passe. regarda tout ce

tIgnat. ad Philad. VILL.



446 F.-C.-J. VAN GOENS

qui appartient & la vie naturelle comme indigne en comparai-
son de la source de vérité et de sainteté que la grice de Dieu
en Christ lui avait ouverte. Bref, pour I'un comme pour 'autre,
le péché et la grice sont les axes du sentiment religieux et de
la pensée théologique ; le péché ne pése pas seulement sur les
individus, inais est un pouvoir despotique universel, qui retient
la race entiére dans la captivité et lui inflige une calamité fatale
c’est une punition divine, & cause de la premiére transgression
d’Adam.

Voila les idées générales dans lesquelies Paul et Augustin se
rencontrent ; mais Augustin va plus loin que son devancier
dans le développement des conséquences de la chute. A 'en-
tendre, la race humaine aprés la chute est devenue une massa
perditionts, libre sculement de faire le mal, sans aucun pou-
voir de faire le bien, en sorte que les vertus des paiens ne sont
que des splendida vitia. Ce n’est pas tout. Son pessimisme va
jusqu’a appliquer la faute d’Adam aux enfants, voués a la dam-
nation éternelle, & moins d’étre sauvés par grice a l'aide du
baptéme. Pour justifier celte cruelle théorie, Augustin en ap-
pelle 4 Rom. V, 12. Paul, dans ce passage, enseigne simple-
ment qu’avec l'universalité du péché la mort physique s’est
étendue & tous les hommes, parce que tous ont personnelle-
ment péché, &' 5 nivre; fpupron. L’apotre exclut done la doctrine
augustinienne du péché originel. Augustin a tordu le sens de
ce passage en traduisant : in quo omnes peccaverunt et en
concluant que tous les hommes, étant virtuellement renfermeés
dans leur premier pére, ont partagé son péché et sont juste-
ment condamnés. Ce procédé théorique est dit & un sentiment
profond du péché, mais surtout & des motifs ecclésiastiques :
il fallait démontrer la nécessité absolue des movens de grice
de I’'Eglise et notamment celle du baptéme.

Et c’est ici qu’Angustin s’écarte toujours plus de Paul. Selon
Paul, la grace c’est ’'amour de Dieu révélé en Christ, saisi par
la foi et altesté intérieurement parle Saint-Esprit ; d’ou résulte
une union directe avec Dieu, laquelle délivre le croyant de
tout esclavage humain. Selon Auguslin, la grice est tellement
lice aux sacrements de I'Eglise catholique romaine, représentée



~

L’APOTRE PAUL ET LE CHRISTIANISME 447

par le clergé, que le salut et la dignité morale de I'homme dé-
pendent absolument de I’association i cette Eglise et de la sou-
mission & son autorité. On a beau mener une vie honnéte, le
seul crime d’étre séparé de I'Eglise privera du salut et perpé-
tuera le poids de la colére divine. L’Eglise est si bien en pos-
session de toute la vérité, la raison humaine est tellement
dépravée depuis la chute que toute critique de la doctrine de
I’Eglise est écartéc et qu’il ne reste que la soumission & son
autorité consacrée par la tradition apostolique. L’Eglise, étant
la civitas Dei, sanctionne toutes les institutions séculiéres et
I'Etat doit lui préter main-forte pour la faire triompher de ses
ennemis : cogite intrare ! aviyrazoy sisddfeiv. (Luc XIV, 23.) Cest
ainsi que, par suite de son conflit avec les donatistes, Augustin
jeta les fondements de la domination hiérarchique pour un
millier d’années, en opposition flagrante & la liberté des en-
fants de Dieu & laquelle nous appelle 'Evangile de Paul.

Cet asservissement ecclésiastique fut renforcé par l'altéra-
tion que la doctrine de la prédestination subit entre les mains
de I'’évéque d’Hippone. Paul avait établi I’assurance du chré-
tien sur le fait de la conscience qu’il a d’étre I'objet de 'amour
de Dieu qui conduit infailliblement celui qui est prédestiné au
salut, a la béatitude céleste. (Rom. VIII, 29, 30.) La prédesti-
nation consiste ici dans la conscience religieuse de la faveur de
Dieu, conscience qui repose sur le témoignage intérieur du
Saint-Esprit (VIII, 16) et implique la délivrance de toute
crainte, car si Dieu est pour nous, qui sera contre nous? (VIII,
31.) Pour Augustin, I'idée de la prédestination doit servir a
maintenir le chrétien dans une incertitude perpétaelle &
I'égard de son salut, & abattre 1’heureuse assurance (I’orgueil,
dit Augustin) de posséder la faveur divine et a contraindre le
fidéle de se jeter dans les bras de I'Eglise, faute de soutien
intérieur. La grice, appliquée ainsi extérieurement, ne saurait
s’assimiler & notre nature — laquelle, selon Augustin, ne peut
choisir que le mal — et reste un incompréhensible mnystere,
devant lequel on s’incline en tremblant. Ainsi la religion de
PEsprit est convertie en un systéme d’observances rituelles.

Disons cependant que, grace aux ¢léments d’affinité de la pre-



A48 F.-C.-TJ. VAN GOENS

destination d’Augustin avec celle de Paul, 'augustinianisme
pourrait produire des résultats tout opposés. Supposons qu’une
ame pieuse, pénétrée de 'amour de Dieu, acquiére la con-
science de son élection, cette conscience ne devra-t-elle pas
Paffranchir de la dépendance de I'Eglise ? La fonction de I'E-
glise, comme unique canal de la grace, ne perdra-t-elle pas sa
valeur 4 mesure que l'expérience personnelle de la grice di-
vine gagne en intensité ? Cette expérience ne se combine-t-elle
pas chez les natures religieuses profondes avec la certitude
intime d’étre une réalité vivante? Aussi ne nous étonnons-nous
pas de voir des esprits religieux prendre pour point de départ
la doctrine augustinienne de la grice pour en faire le moyen
de s’affranchir du joug de I’Eglise augustinienne et de retour-
ner, en franchissant le catholicisme, au paulinisme et & son
évangile de liberté.

iX

(Pest ce qui s’est vu chez le hardi réformateur d’Oxford,
John Wiclif, qui convertit la doctrine paulinienne et augusti-
nienne de la prédestination en bélier contre la base du sys-
téme catholique, ’absolution sacerdotale. Ni le pape ni Jésus-
Christ lui-méme, disait-il, ne peuvent accorder d’autres dis-
penses que celles que Dieu a décrétées de toute éternité.
(’est d’ailleurs un blasphéme que de maintenir que les mé-
rites puissent étre transférés d’un individu a lautre. Il faut
faut rejeter ces fictions du prince des ténébres, qui ne servent
qu’a tromper I’Eglise et & porter atteinte & I’honneur de Jésus-
Christ 1. Huss s’empara de ces idées. Partant de la conception
de I'Eglise comme collectivité des prédestinés, il conclut a la
valeur douteuse des indulgences papales, puisque personne,
pas méme le pape, ne peut savolr si quelqu’un appartient ou
non au nombre des prédestinés et si les indulgences sont con-
formes ou opposées aux éternels décrets de Dieu. Wiclif et
Huss attaquérent l'augustinianisme ecclésiastique avec les
armes d’Augustin, de méme que Paul prouva I'invalidité de la

I Trialogus, 1V, 32.



L’APOTRE PAUL ET LE CHRISTIANISME 445

loi au moyen de la loi. Convenons pourtant que les contro-
verses de cet ordre s’occupent trop exclusivement d’abstrac-
tions scolastiques et que I'emploi de la doctrine de la prédesti-
nation se trouve dans une connexion trop peu intime avec la
conscience religieuse pour pouvoir exercer une influcnce vivi-
fiante sur le cceur des peuples.

(’est Luther qui manifesta toute la puissance du paulinisme
et brisa les fers dans lesquels il avait été enchainé pendant
quatorze cents ans. Comment ’homme peut-il se débarrasser
du péché et étre juste ? voila la question paulinienne qui fut le
centre de la vie de Luther et dont il avait cherché en vain la
réponse dans les ceuvres de I'Eglise, pour la trouver enfin dans
la foi en Christ. Ce n’étaient pas les graves péchés d'une pas-
sion effrénée, comme chez Augustin, qui troublaient la con-
science de Luther; sa vie avait été, humainement parlant, aussi
irréprochable que celle de Paul sous la loi. C’est le désir ar-
dent de la paix de Dieu qui le poussa au monastére, aprés (u’il
eut été décu dans I'espérance de combler 'abime qui sépare le
Dieu saint du pécheur, a force de résolutions et d’efforts de sa
part. Pénétré plus que qui que ce soit, apres Paul, de I'insuffi-
sance de sa propre justice, il fit de la justice de la foi le mot
d’ordre de sa vie. Ne rattachant pas exclusivement, comme Au-
gustin, la grice justifiante aux fonctions de I’Eglise visible,
mais la considérant comme le reflet direct de 'amour de Dieu
en Christ, il devint tellement assuré, par son abandon au Sau-
veur, de la paix de Dieu, que rien ne put l'en séparer. Ainsi,
aux yeux de Luther, la grace n’est plus, comme elle I’était a
ceux d'Augustin, une bénédiction dont I'Eglise est dépositaire,
ni quelque chose d’extérieur et de problématique pour l'indi-
vidu, mais elle est une manifestation de ’expérience intime de
I'ame humaine; c’est son propre esprit nouveau d’adoption.
De plus, ou est I’Esprit du Seigneur, la aussi est la liberté.
Ainsi la grace, qui, selon Augustin, enchaine les hommes &
I’Eglise, devint pour Luther le marteau qui brise toutes les
chaines humaines et accorde la liberté au chrétien. C’est alors
que « la liberté pour laquelle Christ nous a affranchis » (Gal.
V, 1), fut placée dans tout son jour. Auson de cette trompette,



450 F.-C.-J. VAN GOENS

tous les murs du cachot spirituel s’ébranlérent: plus de sépa-
ration entre le clergé et les laiques, mais la sacrificature
royale de tous les fideles ; plus de confessionnal pour tyranni-
ser les consciences; plus de monastéres avec ces innombrables
caplifs ; tandis que les presbytéres devinrent le théitre con-
sacré de farnilles pieuses, modeéles et sources d’une inestimable
bénédiction.

C’est icl que Luther surpasse non seulement Augustin, mais
Paul lui-méme. Il prit au sérieux la grande affirmation apos-
tolique : Tout est & vous! (1 Cor. III, 23.) Pour Paul la vie so-
ciale n’avait que peu d’importance en prévision de la parousie
prochaine. Le temps est court, disait-il (1 Cor. VII, 29); mieux
vaut ne pas se marier. On sait ce que le catholicisme a fait de
ce contraste entre le présent et la manifestation prochaine du
Seigneur : il en sortit une opposition entre le monde et I’Eglise,
entre la vie séculiére et la vie spirituelle. Luther fut le premier
a se défaire de ce dualisme et a4 envisager la vie morale du
chrétien comme le développement organique de la foi agis-
sante par la charité. Tout ce qui découle de cette source, sans
en excepter la plus humble et la plus obscure des ceuvres,
est un acte d’adoration précieux, infiniment supérieur a la vie
ascétique improductive du clergé. Le mariage, disait Luther,
merite d’étre appelé spiritue!l avec cent fois plus de raison que
Iétat monastique ; c’est un excellent moyen d’éducation en
foi, en patience, en humilité; c’est un exercice d’obéissance
dans I'accomplissement des devoirs journaliers et dans l'accep-
tation commune de la croix. Bref, Luther transporta pour la
premiére fois le monde naturel de la vie terrestre dans le
monde eschatologique ou ecclésiastique, et moralisa toutes les
spheres de I'existence humaine. Ainsi s’accomplit la pensée
de l'apotre : « Le royaume de Dieu consiste dans la justice, dans
la paix et dans la joie par le Saint-Esprit » (Rom. XIV, 17), et
celle de Jésus-Christ qui compare le royaume des cieux a du
levain qui pénétre la farine jusqu’a ce que le tout soit levé.
(Math. XIII, 33.)

Cependant I'ceuvre de Luther, quelque grande qu’elle
fat, ne laissa pas d’étre imparfaite. S'il a développé le principe



L’APOTRE PAUL ET LE CHRISTIANISME 451

éthique de Paul plus complétement que Paul lui-méme, il n’alla
pas, quant & la partie doctrinale, au deld du paulinisme mélé
d’éléments augustiniens, anselmiens et moyen dge. De concert
avec Augustin, il enseigna la dépravation totale du genre hu-
main par la chute d’Adam, I'absence de toute liberté de choix
pour le bien, la damnation de tous les non-baptisés en raison
du péché originel, la nécessité du baptéme des enfants pour le

salut, — thése assez difficile a concilier avec la doctrine de la
purification par la foi. — Il alla méme au dela d’Augustin et

enseigna la présence réelle du corps de Christ dans la céne et
avec cela ubiquité du Christ dans la combinaison de sa double
nature ; doctrines dont Paul ne parle pas plus que de la Tri-
nité athanasienne, dont Lulher fit également un article de foi.
Il adopta la forme grossiere qu'Anselme avait donnée & la doc-
trine de ’expiation ; mais il se servit de la théorie de la satis-
faction méritoire du Christ qui, dans la pensce d’Anselme, était
a la fois la conséquence naturelle et la confirmalion des mérites
des saints et de I'Eglise, pour écarter ces mérites et tout le
sysleme des ceuvres méritoires. Convenons cependant de la
justesse des objections que souleve I’emploi de conceptions
surannées pour établir et formuler la vérité d’un principe nou-
veau. Aussi Luther ne tarda-t-il pas & se ressentir des contra-
dictions qui résultent tatalement d’un lel procédé; il crut y
remédier en repoussant rudement le droit de la raison en ma-
tiere de foi el en réclamant la soumission absolue & 'autorité
des Saintes Ecritures.

(était aggraver la difficulté au lieu de la surmonter; toute
sa facon d’agir n’était-elle pas en contradiction avec le rejet de
la raison et du droit de libre examen? N’avait-il pas donn¢
carriere a la saine raison dans sa polémique contre les tradi-
tions catholiques ? Mais surtout, ne s’inclinait-il pas devant
Pautorité scripturaire tant qu’elle s’accordait avec ses convic-
tions religieuses, pour la contester du moment qu’elle les trou-
blait? Qui a énoncé des opinions plus libres sur des livres entiers
de la Bible que Luther? Au fond, il ne faisait ici que suivre les
traces de Paul qui théoriquement reconnaissait 'autorité litté -
rale de la parole de Dieu dans la loi, pour se permettre prati-



452 F.-G.-J. VAN GOENS

quement les plus grandes libertés dans I'application et 'inter-
prétation de la parole écrite en faveur de ses propres vues sur
I'abolition de la loi. Gréce & leur position historique, Paul et
Luther ne purent donner une expression didactique & la vérité
indépendante qu’ils avaient découverte, qu’en la revétant des
formes inadéquates et périssables d'une théologie tradition-
nelle; ils porterent ce trésor « dans des vases de terre. »

X

(Vest un fait bien tragique que, lorsqu’il s’agit des ceuvres des
grands héros historiques, I'attention se porte toujours sur la
forme transitoire qu’elles revétent, plus que sur la substance
idéale qui les distingue. Nous avons vu le catholicisme ecclé-
siastique conserver la forme dogmatique du paulinisme tout
en le dépouillant de son esprit évangélique. Il en est de méme
de la Réformation : le paulinisme ressuscité dégénéra entre
les mains du scolasticisme de l'orthodoxie protestante. Il y
avait cependant ici une différence essentielle : le principe d’une
foi intime et émancipée, déposé une fois au centre de la théolo-
gie de I’Eglise, ne pouvait plus étre écarté; le chrétien protes-
tant ne pouvait pas entierement renoncer au droit de faire
découler I’Evangile directement de sa source premiére, indé-
pendamment de toutes les formules et de toutes les ordon-
nances ecclésiastiques, et de soumettre tous les témoignages
extérieurs au témoignage intérieur du Saint-Esprit. Les besoins
du ceeur religieux, qu'un froid formalisme ne saurait satisfaire,
et les vains efforts d’une intelligence qui se débat dans ses
contradictions, provoquent la réaction du libre esprit protes-
tant contre le nouveau légalisme ecclésiastique. Cette réaction
se produisit sous la forme du piétisme allemand et du métho-
disme anglais en réponse aux besoins du cceur, et sous la
forme du déisme anglais et du rationalisme allemand en re-
ponse aux réclamations de la raison. La relation de ces mou-
vements avec le paulinisme fut trés variée. Tandis que le
méthodisme et le piétisme, spécialement celui des Freres mo-
raves, trouvérent dans la foi mystique de Paul et dans I'amour



L'APOTRE PAUL ET LE CHRISTIANISME 453

du Sauveur une source bienfaisante pour la vie religieuse para-
lysée, le rationalisme se sentit trop choqué de la forme gros-
siére que 'orthodoxie avait prétée au paulinisme, pour pouvoir
lui accorder une attention impartiale. Il faut cependant signaler
de brillantes exceptions. Semler, le pere du rationalisme alle-
mand, fut le premier & appliquer la méthode de la critique
historique a I’étude de la Bible et & préparer la découverte des
différences parmi les partis des premiers chrétiens. Toutefois
pendant longtemps on en tint peu compte. Ce fut le grand
théologien Ferdinand-Christian Baur, aussi distingué par sa
science que par sa pénétration critique et son génie construc-
teur, qui réussit le premier & dissiper les illusions tradition-
nelles qui enveloppaient les origines de notre religion et a
acquérir un coup d’ceil assuré sur le développement du chris-
tianisme primitif, notamment sur la part décisive qu’y eut
Papotre Paul. Quelles que soient les corrections qu’il convient
de faire aux détails de son wuvre, il est permis de dire qu’elle
constitue les assises solides sur lesquelles s’est élevé, aprés
lui, I’édifice des recherches scientifiques sur le christianisme
primitif.

XI

Il importe maintenant de conclure. Puisque 'histoire doit
servir a4 faire comprendre le présent et 'avenir, il s'agit de
répondre 4 la question de savoir: quelle est I'importunce du
paulinisme pour le développement du christianisme actuel et
futur ?

Partout ol le paulinisme a fait sentir son influence, il a pro-
duit la liberté et la profondeur de la vie religieuse, en affran-
chissant le fidele des entraves extérieures pour l'unir directe-
ment a Dieu. D’autre part, nous avons vu aussi que des le
principe le paulinisme adopta une forme dogmatique emprun-
tée o des éléments du judaisme et développée en systéme doc-
trinal par le gnosticisme alexandrin, et que I'Eglise en fit une
loi obligatoire de croyance et par la méme un joug oppres-
sil pour 'esprit religieux. Voila le vase de terre qui contient le



4Dk F.-C.-J. VAN GOENS

trésor précieux de I'évangile de Paul. La divergence des opi-
nions qui a toujours régné a I'égard du paulinisme s’explique
par ce double caractére. Les uns, confondant le contenu et le
contenant et revétant cet amalgame d'une autorité divine, ont
converti I’évangile paulinien de la liberte en lettre asservis-
sante. D’autres, au contraire, furent plus choqués de la forme
périssable, & mesure qu'on prétendait revendigquer pour elle
une autorité infaillible. En conséquence, ils rejetérent contenu
et contenant tout ensemble, et demandérent 4 retourner au
christianisme antérieur a Paul, tandis que leur conception de
ce christianisme subissait 'influence de ’esprit idéal du pauli-
nisine. Une étude historique et critique de la Bible peut nous
préserver de cette double erreur en nous apprenant & distin-
guer l'esprit d’avec la lettre et le permanent d’avec le transi-
toire. Plus cette distinction entrera dans esprit des théolo-
giens et des églises, plus I'Eglise sera en mesure de réaliser
une réforme perpétuelle de ses formes doctrinales & laide de
Iesprit du paulinisme.

Pour remplir cette tiche urgente, nous pouvons prendre
apotre Paul lui-méme pour modéle. En effet, quel a été son
proceéde ? Il a traité les paroles de I’Ancien Testament, malgré
le respect qu’il lui portait, avec toute la liberté de I'esprit reli -
gieux, dans la conviction que la vérité qui se révelait a lui
intérieurement devait étre la pensée la plus profonde de toute
révélation historique, quoiqu’elle se cache & 'homme Juyws;
et ne se découvre qu’au mvevuxmizas (2 Cor. III, 6-17). Adoptons
le méme procédé a U'égard de la lettre du systéeme doctrinal de
Paul et de celui de I'Eglise.

D’une part, sachant par 'enseignement de Paul que Christ
nous a appelés a la liberté et que 'homme spivituel a le droit
et le devoir de juger et d'éprouver toutes choses (1 Cor. I, 15;
1 Thes. V, 21), nous n’irons pas nous soumettre de nouveau
au joug de la lettre, qui peut lier les mineurs, mais ne saurait
astreindre les libres fils de Dieu. D’autre part, sachant que tout
nous est permis, mais ue tout n’est pas utile et que la science
enfle au lieu que la charite édifie (1 Cor. V1, 12; VIII, 1), nous
n’irons pas détruire ou rejeter violemment les formes dans les-



L’APOTRE PAUL ET LE CHRISTIANISME 455

quelles les apotres et les prophétes ont déposé le trésor de
I’Evangile pour la chrétienté, formes dont les fondateurs de
notre Eglise protestante se sont servis pour coafesser leur foi
et auxquelles les cceurs d’innombrables chrétiens demeurent
toujours encore fort attacheés.

Que faut-il donc faire ? Qu’est-ce qui nous empécherait d’in-
terpréter les dogmes que nous ne pouvons plus nous appro-
prier dans leur sens littéral, comme autant de symboles pré-
cieux de vérités religieuses et morales ? Supposé que nous
trouvions de la difficulté & mettre les dogmes de la chute et
de 'expiation en harmonie avec nos idées du développement
du genre humain et de la révélalion éducatrice de Dieu, gu’est-
ce qui nous empécherait de faire de ces dogmes les symboles
des deux puissances opposées qui se combattent au sein de
notre espece, celle de I’égoisme de ’homme naturel, racine de
tout mal, et celle du dévouement, source de tout bien 2 — Ou
bien, supposé que nous ne puissions accorder 'idée d’'une des-
cente personnelle du Christ du hact du ciel, soil dans le passé,
soit dans l'avenir, avec notre conception de I'univers et de
I’homme, qu’est-ce qui nous interdirait d'y trouver le symbole
de cette vérité sublime que l'idéal de I’homme, comme enfant
de Dieu, se fonde sur la volonté de Dieu, qu’il s’incarna dans
laccomplissement des temps en Jésus-Christ, le premier-né
entre plusieurs fréres, et s’incarne toujours encore en tous
ceux qui 'embrassent par la fo1? — Notre foi chrétienne per-
drait-elle de son élévation en concevant 'incarnation, non plus
comme bornée a l'apparition de Jésus dans le passé, mais
comme la révélation perpétuelle de I'Esprit de Dieu dans la
transformation merveilleuse d’enfants souillés d’Adam en saints
enfants de Dieu? Ou bien I'espérance du retour de Jésus-Christ
perdra-t-elle sa vertu consolante, si nous ne I’envisageons plus
comme un événement unique et prodigieux de I'avenir, dont
nous pouvons & peine nous faire une idée, mais comme un
symbole de la destination universelle de 'humanité a former
le corps de Christ, c’est-a-dire une association des enfants de
Dieu au sein de laquelle le Seigneur, qui est Esprit, triomphe
toujours de plus en plus?



456 F.-C.-J. VAN GOENS

Notre intention était seulement d’indiquer comment on peut
considérer partout la lettre de la théologie de Paul et de celle
de I'Eglise, comme I’enveloppe transparente de vérités subli-
mes, quenous avons le droit et le devoir de placer toujours dans
un jour plus pur et de faire servir avec une liberté croissante a
I’édification de I’Eglise moderne : carla lettre tue, mais I’'Esprit
vivifie.

Mars 1836.




	L'apôtre Paul et le Christianisme : d'après Pfleiderer [suite]

