
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1886)

Artikel: Du rôle liturgique du symbole des apôtres

Autor: Viguié, Ariste

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379389

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379389
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DU

ROLE LITURGIQUE DU SYMBOLE DES APOTRES1

ARISTE VIGUIÉ

Messieurs,

C'est une étude un peu aride que celle que j'ai l'honneur de

vous présenter. Elle est avant tout liturgique. Je désire me

rendre compte du rôle que le symbole des apôtres a joué dans

la liturgie des Eglises réformées et de la place qu'il occupe
aujourd'hui, au service religieux du dimanche, entre la prière
du Seigneur et la bénédiction. Le sujet est donc très spécial,

et, dans un tel travail, pour être absolument exact, il faut se

résigner à être un peu ennuyeux.
L'histoire du symbole des apôtres est très connue de vous.

Elle est d'ailleurs exposée dans les grandes histoires de l'Eglise
et traitée spécialement dans certains ouvrages, parmi lesquels

je signale en français le livre de M. Nicolas, celui de M.

Coquerel, fils, un travail de M. Bonnefon, pasteur à Alais, un
article de M. Chaponnière dans l'Encyclopédie des sciences

religieuses, et, si vous voulez bien mele permettre, un rapport
que j'ai présenté à ce sujet à la conférence pastorale du Midi
en 1864. Les conclusions de toutes ces études sont à peu près
les mêmes. On peut dire qu'il n'y a pas aujourd'hui de diver-

1 Travail lu a la Société de théologie de Paris, dans sa séance du
19 février 1886.

THÉOL. ET PH1L. 1886. 28



426 ARISTE VIGUIÉ

gence sérieuse sur l'origine et la formation successive du
Credo. Il sera bon cependant, pour nous bien rendre compte
du point spécial qui me préoccupe, de résumer en quelques
lignes l'histoire de notre antique symbole.

La légende de la composition du symbole par les apôtres
prend naissance au cinquième siècle. Elle est timidement
produite par Rufin, prêtre d'Aquila, vers 400, avec cette vague
indication : Tradunt majores nostri. Les écrivains catholiques
postérieurs renchérissent sur l'idée de Rufin et affirment que
chaque apôtre a dicté un article du symbole, depuis Pierre qui
aurait dit: « Je crois en Dieu, » jusqu'à Matthieu qui aurait
dit « et la vie éternelle. » Cette légende ne soutient ni ne
mérite un moment l'examen. Elle fut, dès la réforme, ruinée

par tous les écrivains catholiques et protestants. Sans parler
de tant d'autres raisons décisives, un fait capital dispense de

s'y arrêter : c'est qu'elle est absolument inconnue de tous les
écrivains chréliens des quatre premiers siècles. Le nom de

symbole des apôtres, qui est resté obstinément attaché à

l'antique Credo, vient du fait que l'Eglise, en établissant successivement

et en groupant, suivant les besoins des temps, les articles
du symbole, était persuadée qu'elle reproduisait fidèlement la
doctrine prèchée par les apôtres, la doctrine des apôtres.

Le symbole des apôtres s'est formé lentement, de la fin du
second siècle à la fin du quatrième siècle. Le noyau autour
duquel a eu lieu cette formation est la formule du baptême, et
l'occasion des divers développements et enrichissements du

symbole est la lutte contre les hérésies, surtout contre les
hérésies gnostiques.

« Allez et enseignez toutes les nations, les baptisant au nom
du Père, du Fils et du Saint-Esprit. » Voilà le germe d'où sortira

le symbole. Jusqu'à la fin du second siècle il n'y a pas
trace de confession plus développée et obligatoire ; il y aurait
plutôt simplification, puisque les Pères apostoliques, Clément
et Hermas, ne réclament que « la foi en Dieu qui a créé le
monde. » Quand le néophyte faisait son entrée dans l'Eglise,
la formule ordinaire était la foi au Père, au Fils et au Saint-
Esprit. Dès la fin du second siècle le développement de cette



DU ROLE LITURGIQUE DU SYMBOLE DES APOTRES 427

formule se dessine. Irénée, ad. hxr. 2, Tertullien, adPraxeam,
Origene, de princip., 1, donnent, sous forme oratoire, des

amplifications, plus ou moins concordantes, de la formule baptismale,

des variations différentes sur ce même thème : mais rien
de précis et d'obligatoire encore, sauf la formule ancienne,

pour l'entrée dans l'Eglise.
Je regarde comme le point de départ de la formation successive

et authentique du symbole le passage de Tertullien De

corona militis : « Après trois immersions, nous répondons
quelque chose de plus que ce que le Seigneur a déterminé
dans l'évangile, amplius quid. » Ce devait être peu de chose,

amplius quid. C'était peut-être quelques brèves indications sur
le Père, le Fils et le Saint-Esprit, mais c'était surtout, comme
je crois avoir le droit de le conclure d'un passage du De bap-

tismo, un ajout, qui était bien une nouveauté et que Tertullien

justifie de la façon suivante : « Comme les engagements
sont pris au nom des trois personnes, nécessairement il faut

ajouter la mention de l'Eglise, puisque là où sont les trois

personnes, là aussi se trouve l'Eglise, qui est le corps des

trois. »

Ceci est autrement accentué par Cyprien. « Car lorsque nous
disons ; Crois-tu à la vie éternelle et à la rémission des péchés

par le moyen de la sainte Eglise, per sanctum Ecclesiam? nous
entendons que la rémission des péchés ne peut être donnée que
par l'Eglise, et que chez les hérétiques, où l'Eglise n'est pas,
les péchés ne peuvent être remis. » Dans le septième livre des

constitutions apostoliques et dans les canons de l'Eglise copte,
clans l'Hippolytus de M. de Bunsen, vol. I, nous trouvons les

descriptions de l'entrée dans l'Eglise du néophyte et déjà les
divers articles importants du symbole, sous des formes variées
et avec des enrichissements un peu étranges. Plus tard,
cinquième siècle, le symbole d'Aquilée, donné par Rufin, porte la

descente aux enfers; plus tard encore, et tout naturellement,
apparaît l'intercession des saints, la communion des saints.

Ce dont il faut bien se pénétrer pour comprendre le symbole,
c'est que les divers articles, groupés autour du noyau central,
les paroles du baptême, sont nés de la lutte surtout contre les



428 ARISTE VIGUIÉ

gnostiques et ont pour but direct d'écarter toute hérésie. Cette

vérité historique, aujourd'hui en pleine lumière, avait été déjà
admirablement entrevue et comprise par notre grand Basnage,
dont nous n'apprécions pas encore assez la science et l'érudition.

« Je crois en Dieu le Père. » Cela ne suffit plus. Il faut bien

marquer la nature de ce Dieu, un Dieu unique, tout-puissant,
qui a créé les cieux et la terre. C'est que pour les gnostiques
le Créateur, le Démiurge était un Dieu inférieur.

« Jésus, son Fils.» Il faut bien s'expliquer. Son Fils unique:
car les gnostiques admettaient une multitude d'émanations de

Dieu, d'éons. « Par le Saint-Esprit il est né de la Vierge
Marie. » (Texte des premiers siècles.) Article dirigé contre les

Patripassiens, contre l'identité du Fils et du Père. C'est lui le

Fils, et non le Père, qui a revêtu le corps mortel. Puis l'insistance

extraordinaire sur la réalité de la vie, des souffrances

et de la mort de Jésus. Vraiment, et non en apparence, il a

souffert. Ce drame s'est passé en Judée, sous la domination

romaine, Ponce Pilate étant gouverneur. On a mis en croix
Jésus, il est mort, on l'a enseveli. Ce n'est pas une histoire
fantastique, une fiction. Et pourquoi ce luxe de détails si précis
et si multipliés dans un symbole qui doit être court et ne viser

qu'à l'édification? Pour combattre la première et grande
hérésie, la négation de l'humanité de Jésus. Les Docètes

enseignaient en effet que l'humanité, les souffrances et la mort de

Jésus n'étaient qu'une simple apparence.
La descente aux enfers fut un article cher surtout aux ariens.

Ils y voyaient l'universahsme, le salut des païens. La trilogie
céleste, résurrection, ascension, séance à la droite de Dieu,
vise aussi des hérétiques, certaines sectes des manichéens,
dont nous parlent Augustin et Grégoire de Nazianze, et qui
prétendaient que le corps du Christ n'était pas allé au delà du

soleil. Non, il est allé jusqu'au trône de Dieu.

L'article sur l'Eglise est l'affirmation énergique, au sens

catholique, du droit de l'Eglise surtout contre l'hérésie. C'est

déjà, comme vous le savez, la pensée maîtresse de Cyprien :

« Il n'y a qu'une seule maison de Dieu, les fidèles ne peuvent



DU ROLE LITURGIQUE DU SYMBOLE DES APOTRES 429

vivre en dehors d'elle, et il n'y a de salut pour personne que
dans l'Eglise. •»

La « communion des saints » est l'article le plus récent, il
exprime une idée qui se fit un peu tard sa place, l'idée de

relations directes et profitables avec les saints et les martyrs
morts pour la foi. (Voir dans les sermons pseudo-augustiniens
surtout le sermon 24. Voir aussi dans Gieseler les citations
décisives à l'appui.)

La « résurrection de la chair » se trouve au contraire dans

toutes les transformations du symbole, la résurrection de tous
les éléments physiques. « Les impotents même, dit déjà Justin

Martyr, reprendront le corps qu'ils avaient sur la terre. »

L'Eglise a toujours beaucoup tenu à cette idée qui était la
condamnation directe des gnostiques et des manichéens. Les

hérétiques en général enseignaient que la matière est la source
du mal et ils étaient naturellement opposés à la résurrection
du corps, c'est-à-dire de l'élément matériel et mauvais. Aussi,
en présence des hérésies, surtout des hérésies gnostiques,
l'Eglise sentit le besoin de préciser plus nettement sa foi et elle

groupa ses affirmations autour de la formule du baptême. Le

symbole peut être regardé comme le résumé et la condensa-
lion de la tradition des cinq premiers siècles. De là son légitime

empire.
Cet empire ne fut pas cependant universel. Quand on parle

du symbole comme de la grande charte d'union entre les

Eglises d'Orient et d'Occident ou quand on l'invoque comme le

signe de la communion de l'Eglise universelle, c'est un abus
de mots. Le Credo a été essentiellement occidental et catholique

romain. Le vrai est qu'il perdit rapidement toute valeur
en Orient. En 1439, au concile de Florence, les latins
exprimèrent cette prétention que « le symbole avait été composé

par les apôtres eux-mêmes. » A quoi les grecs répondirent :

« Mais nous ne possédons pas et nous n'avons jamais vu de

symbole des apôtres. »

A la Réformation, les deux Eglises, catholique et protestante,
traitent le symbole avec le même respect. Il ne touchait pas,
on le croyait du moins, aux points controversés et aux doc-



430 ARISTE VIGUIÉ

trines en discussion. On ne pouvait pas dire qu'il fût augusti-
nien ou pélagien. Nous le trouvons donc dans toutes les liturgies

des églises protestantes. Le point spécial qui me préoccupe
c'est de savoir comment et à quel titre le Credo se trouve dans

notre liturgie du dimanche, entre l'oraison dominicale et la
bénédiction.

L'étude à laquelle je me suis livré m'a conduit à ces deux
résultats :

1° Le Credo a élé dans l'Eglise réformée non une confession
de foi proprement dite, mais un sommaire et un manuel
d'enseignement.

2° Le Credo n'a pas fait partie de la liturgie du dimanche,
au culte solennel, ni pendant le seizième siècle, ni pendant le

dix-septième siècle, ni pendant la première moitié au moins
du dix-huitième siècle.

Le rôle pédagogique et didactique du symbole nous est très
bien indiqué par Calvin lui-même, Instit. chrêt. liv. 2, chap.
16, | 8 : « Jusqu'ici j'ai suivi l'ordre du symbole qu'on appelle
des apôtres, parce que là nous voyons, comme en un tableau,

par les articles qui y sont contenus, en quoi gît notre
salut... J'ai déjà dit qu'il ne fallait pas beaucoup nous soucier
de l'auteur de ce sommaire... Il est vraisemblable qu'un tel
sommaire n'a pas été composé par quelque homme privé,
vu que dès le commencement il a obtenu autorité sacrée

parmi les fidèles, ce qui doit être pour nous le principal et

hors de dispute, à savoir que toute l'histoire de notre foi y
est racontée brièvement et en tel ordre et distinction qu'il ne

nous faut chercher davantage et que rien n'y est mis qui ne
soit prouvé par fermes témoignages de l'Ecriture. » C'est donc

entendu, le symbole est un sommaire vénérable, un tableau,
une histoire de la foi, et il mérite l'estime de l'Eglise parce
qu'il ne contient rien qui ne soit prouvé par fermes
témoignages de l'Ecriture. L'autorité n'est pas dans le symbole, mais

dans l'Ecriture.
Nous trouvons le symbole, dans la liturgie du baptême des

Eglises réformées, aux promesses que le pasteur fait prendre



DU ROLE LITURGIQUE DU SYMBOLE DES APOTRES 431

aux parrain et marraine. « Vous prendrez soin qu'il soit
instruit dans la doctrine chrétienne, dont nous avons un abrégé
dans le symbole qui commence ainsi : Je crois en Dieu. » Le

symbole est toujours un abrégé, un sommaire pédagogique.
Enfin nous trouvons le symbole dans la liturgie des jours

ordinaires, mardi, jeudi, où le service était moins solennel,
plus didactique, avant tout une explication et une instruction.
Preuve nouvelle que le Credo était surtout considéré comme
un manuel d'instruction religieuse, un cadre commode pour le
catéchiste. Ces trois faits me semblent péremptoires pour
bien marquer le rôle didactique du symbole. On sait aussi

qu'il est à la base des catéchismes protestants, comme le
catéchisme de Luther et le catéchisme de Heidelberg.

D'un autre côté, en tant que confession de foi, le symbole
est absent du culte solennel du dimanche et ne se trouve pas,
aux premiers siècles de la réforme, à la place d'honneur où il
est aujourd'hui, entre l'oraison dominicale et la bénédiction.
J'apporte de ce fait, qui peut surprendre, les preuves les plus
abondantes. J'ai mis le plus grand soin à examiner nos liturgies

qui se trouvent d'ordinaire, comme on sait, dans les bibles
et dans les psautiers. J'ai eu sous la main les plus riches
collections, soit à la bibliothèque de la société biblique de Paris,
soit à la bibliothèque de l'histoire du protestantisme français.
Voici le résultat de ces recherches :

Seizième siècle. Toutes les liturgies réformées françaises du

seizième siècle sont au fond identiques, quant à l'ordre à suivre
au culte du dimanche. D'abord la confession des péchés, puis
le chant des psaumes, troisièmement une seconde prière
« dont la forme est laissée à la discrétion du ministre, »

quatrièmement le sermon suivi d'un chant, et enfin la dernière
prière liturgique. Cette prière liturgique ne se termine pas

par la lecture simple de l'oraison dominicale, comme aujourd'hui,

elle est le commentaire oratoire de l'oraison dominicale.

Chaque demande de la prière du Seigneur est accompagnée,

toujours, sous forme d'invocation, d'un développement assez

long. Le Credo est absolument absent. Il n'en est question



432 ARISTE VIGUIÉ

sous aucune forme. La prière finale, commentaire de « Notre

Père, » est suivie de « la bénédiction qu'on donne au peuple en

la forme ordinaire, » telle que nous la conservons aujourd'hui.
Cette forme des liturgies est invariable pendant tout le

seizième siècle.
L'œuvre de Calvin est le type: « La forme des prières

ecclésiastiques )> 1542. Voir les Opera Calvini de Baum, Cunitz et

Reuss, vol. VI, pag. 161. Il y a à cette première liturgie une
préface de Calvin très spiritualiste, très saisissante. A la
seconde édition, de 1545, et dans les éditions du psautier, il y a

un morceau étendu sur la « chanterie. »

« Pour les dimanches au matin on use de la forme qui
s'ensuit... D'abord confession des péchés... Cela fait, on chante en
l'assemblée quelque psaume, puis le ministre commence derechef

à prier pour demander à Dieu la grâce de son Saint-

Esprit... La forme est laissée à la discrétion du ministre... En
la fin du sermon, le ministre, après avoir fait les exhortations
à prier, commence en cette manière : « O Dieu tout-puissant... »

C'est la prière liturgique finale que nous avons caractérisée
et qui se termine par ces mots : « afin que. nous obtenions la

victoire avec notre capitaine et protecteur notre Seigneur
Jésus-Christ. » Il y a dans cette première liturgie, comme dans

toutes celles qui suivent, un ajout pour les jours où l'on
donne la cène et un autre pour les « temps de guerre. » Le

symbole n'est mentionné ni de près ni de loin. La bénédiction
suit immédiatement la prière finale.

Toutes les liturgies du seizième siècle ont invariablement
cette même forme, comme on peut s'en convaincre par les
nombreuses indications que je rejette en note '.

1 1549, Psautier, Godefroy et Marcelin Berenger, très rare, réserve de la
Bibl. prot. française. —1569, Nouveau Testament de Th. de Bèze.1560, Psautier,

Devantes. — 1562, Psautier François Perrin et Psautier François Ja-
quin. — 1565, Psautier, Pierre Bernard, in-12. — 1566, Psautier, Thomas
Courteau, in-16. — 1567, Bible François Etienne. — 1583, Bible Amsterdam,

chez la veuve de Siefert. — 1586, Bible, Lyon, Zacharie Durant. —

1588 et 1592, Bibles, Vignon, Genève. — Les éditions dont manque
l'indication de la ville sont de Genève.



DU ROLE LITURGIQUE DU SYMBOLE DES APOTRES 433

Dix-septième siècle. Le symbole ne fait pas partie de la liturgie

du dimanche pendant tout le dix-septième siècle. La forme
du seizième siècle demeure invariable, comme on pourra s'en

convaincre au moyen des nombreuses indications ci-dessous1.

Dix-huitième siècle. Pendant la première moitié du dix-huitième

siècle, le Credo est absent de la liturgie du dimanche. Il
paraît pour la première fois seulement en 1743. Jusqu'en 1712

les liturgies conservent la forme du seizième et du dix-septième
siècle2.

Mais à partir de 1712, la prière finale est abrégée, elle n'est

plus le commentaire oratoire de « Notre Père, » le « Notre
Père » est simplement placé tel quel, sans développement,
après la prière finale abrégée. Le Credo est d'ailleurs complètement

absent. Après « Notre Père -» vient immédiatement la

bénédiction3.

1 1603, Bible, Genève, in-4°. — 1605, Bible in-12. Mathieu Berjon. —
1606, Bible, la Rochelle, Haultin. — 1614, Bible, Saumur, in-4", Portan.
— 1616, Bible, la Rochelle, Haultin et Corneille Hartmann. — 1622 Bible,
Genève, Chouet, in-4°. - 1634, Psautier, Amsterdam, in-16. - 1638, 1646,

1147, Bible, Chouet, Genève. — 1655. Psautier, Charenton, in-32. — 1658,

Bible in-4°, Charenton, Cellier. —1659, Bible, Amsterdam, chez la veuve
de Paul de Rawesteyn. — 1659 et 1662. — Psautier, Charenton, Antoine,
Cellier, demeurant a Paris, rue de la Harpe, aux gands couronnés et à

l'imprimerie des Roziers. — 1665, Bible Genève, Tournes in-4°. — 1667,

Bible, Charenton, Cellier.— 1666, Nouveau Testament, Genève, Tournes,
— 1677, Psautier, Amsterdam, in-16. — 1678, Bible, Genève, Tournes. —
1638, Bible, Niort, chez la veuve de Philippe Bureau. — 1678, Nouveau
Testament, Charenton, Etienne Lucas, demeurant à Paris, rue Chartier,
près le Puits certain, a la Bible d'or. — 1668 et 1669, Psautier, Charenton.
in-16. — 1684 et 1685, Bible,Genève, Tournes. - 1685, Bible, Londres, in-4°.
— 1687, Bible, Amsterdam, Blaen. — 1689, Psautier, Amsterdam, chez la
veuve de Pierre Savoutet.

21702. Bible, Amsterdam, Mortier. — 1708, Bible, Amsterdam, in-12.—
1711, Bible. Amsterdam, in-16. — 1712, Bible, Amsterdam, in-40. — 1712,

Bible, Genève, Tournes. — 1712. Bible Martin. in-4°.
3 1712, Bible, Genève, Cramer et Perrichon. Il y a « Notre Père, » point,

de credo, la bénédiction. — 1719, Psautier, Berlin, Gotthard Scblectifer.
Point de credo, « notre Père » suivi de la bénédiction. — 1723, Bible,
Amsterdam, la vieille formedu XVIe siècle. —1729, Zurich,Guessner. « Notre
Père » sans credo. —1731, Bible, la Haye, Gosse, de même. — 1736, Bible



434 ARISTE VIGUIÉ

La première apparition du symbole dans la liturgie du
dimanche est de 1743, avec cette formule : « Après cette prière,
le ministre récite le symbole des apôtres. » Nous le retrouvons
à cette même place en 1754, dans la liturgie de Genève, Gosse

et C.
Cependant, même après 1743, date de la première apparition

du symbole dans la liturgie du dimanche, nous trouvons bon
nombre de liturgies postérieures à 1743 où le symbole est
absent1.

Ainsi, sans l'ombre d'un doute, la vieille tradition liturgique
des Eglises calvinistes pendant les deux premiers siècles de

leur existence, c'est l'absence du Credo au culte du dimanche.
Il n'apparaît qu'en 1743.

Un fait avait éveillé chez moi quelques hésitations au sujet
de cette conclusion. C'est « la manière et fasson qu'on tient es

lieux que Dieu de sa grâce a visités. » Intéressant document

de 1533 que M. Baum a réédité et qu'il attribue avec
raison, je crois, à Farei. Le Credo se trouve, dans cette sorte
de liturgie, après la prière dominicale. Mais cette liturgie n'a
rien à faire avec la liturgie calviniste. D'abord, ce n'est pas
une liturgie. Ce sont des indications générales pour le culte,
des conseils pour le prédicateur : « le prêcheur commence par
prendre quelque texte de la Sainte Ecriture... il lit le texte
pleinement, comme fit Notre Seigneur en Nazareth... sans saul-
ter, qu'il ne brouille pas la parole de Dieu avec l'ordure des

hommes, etc. » Pour les prières, pour la liturgie du baptême,
de la cène, du mariage, de la visitation des malades, tout
diffère de la liturgie de Calvin. On ne peut établir aucun rapport

entre la « manière et fasson » et les liturgies de Genève

Bâle, im-Hoff, la forme du XVIe siècle. 1734, Nouveau Testament, Zurich,
Gessner, de même. — 1740, Psautier, Pierre Mortier, de même. — 1742,

Bible, Amsterdam, Cerveus et Mortier, de même. — 1742, Psautier, la
Haye et Psautier, Amsterdam, le « Notre Père » sans le symbole.

1 1744, Psautier, Bâle, in-8°, forme du XVIe siècle. —1749, Psautier, Pierre
Jaquy, de même. —1747, Psautier, Amsterdam, de même. —1747, Psautier,
Amsterdam, le « Notre Père, » mais sans le credo. — 1783, Psautier,
Amsterdam, forme du XVIe siècle. — De même 1790, Psautier, Vevey, Che-
nebié et Lörtscher, et même 1822 Psautier Dordrecht, Blusso et van Braam"



DU ROLE LITURGIQUE DU SYMBOLE DES APOTRES 43t>

et de France. D'ailleurs la « manière et fasson » fut vite modifiée

dans les principautés de Neuchâtel et de Valangin.
Une question intéressante est de savoir comment, en 1712,

Bible Tournes, de Genève, la prière dominicale, telle quelle,
sans commentaire, se trouve, sans le symbole, bien entendu,
avant la bénédiction. L'explication de ce faitest dans les registres
de la Compagnie des pasteurs de Genève, séances des 14 août

1705, 11 octobre 1709 et 15 mars 1711. On proposa des

changements à la liturgie, la prière de la fin étant décidément trop
longue, on chargea M. Calandrin d'en faire un abrégé. D'autres

proposèrent la forme anglaise « qui consiste à lire toutes les

prières avant le sermon et à terminer par une fervente et brève

invocation, ce qui mettrait fin aux sorties indécentes qui
troublent la fin du culte. » On abrégea en effet la prière
liturgique de la fin du service et on la réduisit aux proportions,
encore trop longues, où nous la trouvons aujourd'hui. On

supprima le commentaire très délayé de la prière dominicale et au

lieu de ce commentaire, on inséra, ce qui valait infiniment
mieux, la prière du Seigneur sans explication. Ainsi, au fond,
la prière dominicale, dans sa belle simplicité, remplaça la

prière dominicale, dont chaque demande était suivie d'un
développement. Immédiatement après le « Notre Père » venait la

bénédiction. On ne songea pas un instant à intercaler le Credo,
surtout à cette place L

Comment donc en 1743, en plein latitudinarisme, après les

siècles de première et grande ferveur, le Credo est-il monté,
au culte du dimanche, àia place qu'il occupe aujourd'hui Le

fait est là, mais jusqu'ici les raisons décisives me font défaut

pour l'expliquer. Je ne vois rien dans les livres spéciaux sur la

matière, non plus que dans les liturgies de 1743, qui me mette

sur la voie. J'ai mon impression, mais tellement personnelle

que j'hésite à la donner. Genève, en 1725, abolit le régime des

confessions de foi. Grand émoi et grosses accusations de

nihilisme religieux de la part des partisans de l'autorité dogmatique.

Je ne serais pas éloigné de penser que le clergé genevois,

pour calmei ces terreurs vraies ou simulées, ait arboré cet

1 Voir l'Histoire de l'Eglise de Genève, de M. Gaberel, torn. 111.



436 ARISTE VIGUIÉ

antique drapeau et justement au moment le plus solennel du

culte. C'est qu'en effet pendant tout le XVIIIe siècle le symbole
fut, dans les mains des théologiens latitudinaires, la grande
arme contre le dogmatisme orthodoxe.

J'ai cherché aussi la solution dans la volumineuse collection
(10 vol. in-4°, Bibl. du prot. franc.) des synodes de l'Eglise wal-
lone. Il y eut en effet en 1726 et 1727 une commission nommée

pour la revision du psautier et en 1729 une commission nommée

pour la revision des liturgies. Malheureusement il n'y a rien de

précis et de direct sur le symbole, ce document ne tient pas de

place dans les préoccupations des synodes. Mais en revanche,
à un point de vue général qui éclaire la question, ces délibérations

des synodes wallons nous disent bien des choses sur l'état
des esprits. D'abord l'ordre formel donné aux commissaires,
c'est de ne rien introduire, pour les traductions et les liturgies,

qui s'écarte du sens de Calyin. Par conséquent, puisque
nous étudions et nous suivons de près les liturgies calvinistes,
nous n'avons rien à attendre de nouveau du côté des synodes
wallons. La raison pour reviser les liturgies wallones, c'est

qu'elles sont corrigées par tel pasteur et par tel imprimeur,
chacun y met du sien. Qui sait si un éditeur n'a pas tout
simplement mis le symbole à la liturgie du dimanche, puisqu'il
se trouvait déjà dans les liturgies plus didactiques de la
semaine? D'ailleurs les synodes laissent aux églises la pleine
liberté de suivre les anciens ou les nouveaux formulaires,
elles doivent employer les liturgies qui vont plus directement
à l'édification. Enfin l'Etat autorise les églises à user des

diverses liturgies en liberté, qu'elles emploient les liturgies
anciennes ou les liturgies revisées, c'est l'édification des fidèles
dont les églises doivent avant tout se préoccuper.

Dans les églises issues au dernier siècle du réveil religieux,
le symbole des apôtres ne fut jamais en faveur. Il ne répondait
pas du tout aux préoccupations du moment. Il y a cinquante
ans c'étaient les latitudinaires, les rationalistes, les libéraux,
comme on voudra les appeler, qui s'attachaient plus spécialement

au symbole, en regard des confessions de foi plus strictes
et plus orthodoxes qu'on élevait devant eux. Aujourd'hui la



DU ROLE LITURGIQUE DU SYMBOLE DES APOTRES 437

situation parait absolument changée. Quoi qu'il en soit, aujourd'hui,

de façon générale, dans les églises réformées — on sait

que les autres églises, surtout orthodoxes, libres, indépendantes,

wesleyennes, ne font pas usage du symbole — le symbole

se trouve dans la liturgie du dimanche, entre la prière
dominicale et la bénédiction.

Doit-il y demeurer?
Nos études, dans cette fraternelle réunion, sont tout à fait

théoriques, il n'y a pas de vote, nous sommes ici pour nous
éclairer ; mais je ne crois pas aller contre l'esprit de notre
société en émettant à ce sujet mon impression personnelle.

Du maintien ou de l'absence du symbole dans notre liturgie
du dimanche aucun de nous ne voudra faire une affaire. Ce

serait une plate-forme détestable et absolument branlante. Le

symbole ne peut être aujourd'hui pour aucun de nous une
confession de foi. Elaboré lentement, contre des adversaires

très spéciaux, dés longtemps disparus, il reflète l'état d'esprit
d'une époque bien lointaine et ne répond pas à nos préoccupations

actuelles, non plus qu'à celles des temps qui ont suivi
son apparition. Preuve en soit le nombre des confessions de foi

que chaque époque a vu naître. Il est inutile et périlleux, pour
accommoder le Credo à notre goût moderne, d'en changer
certaines expressions caractéristiques. Un monument est ce qu'il
est, il inspire le respect par son antiquité même, il le faut
prendre sans le mutiler. Aussi bien, quoi que nous fassions,
nous ne pouvons pas changer le sens de ces mots : la
résurrection de la chair, l'Eglise, la descente aux enfers, les saints.
C'est en entier qu'il le faut lire et en esprit qu'il faut le
comprendre. Mais personne ne peut songer à faire de ce vénérable

document, si intéressant par sa signification historique,
l'expression exacte et actuelle des sentiments de l'église. C'est

un monument, un écho du passé lointain.
Dans l'église de Nîmes, au sein de laquelle j'ai eu le privilège

de metrouver pendant de longues années, certains
scrupules s'élevèrent à propos de la lecture solennelle du Credo. Il
fut entendu dès lors que liberté entière serait, à ce sujet,
laissée aux pasteurs. Je profitai de cette liberté pour continuer



438 ARISTE VIGUIÉ

à lire le symbole. Est-ce de ma part attachement excessif à

la tradition, attrait des souvenirs, émotions d'enfance? Il y a

bien autre chose. Il y a ce fait que, malgré toutes ses

imperfections et ses lacunes, le symbole est l'affirmation de cette
grande idée que le christianisme est une histoire plutôt qu'une
doctrine. Le symbole met l'accent sur le côté historique et non
sur le côté dogmatique, et ceci lui donne une place à part,
unique, en face des confessions chagrines et militantes qui ont
sans cesse surgi pendant le cours des siècles. De plus, dans sa

langue, qu'il faut entendre et spiritualiser, le symbole dit en

somme les grandes choses qui sont la consolation et l'espérance

de l'âme chrétienne, Dieu, Jésus, le Saint-Esprit, la vie
éternelle. Enfin et surtout, de par l'histoire, de par son rôle
dans l'Eglise, ce vieux symbole est une affirmation de liberté.
A l'origine il fut dirigé contre les négateurs de l'humanité de
Jésus et son sens profond c'est la glorification du côté
historique, humain, fraternel de l'Evangile. A travers les siècles, en
regard des confessions de foi trinitaires, bizantines, prédes-
tinatiennes, le symbole fut pour les anathematises et les exclus
un foyer et un refuge. C'est dans ce sens historique et élevé

que le symbole me touche et m'agrée, c'est dans cet esprit que
je l'ai toujours lu et que je continue à le lire. Mais, à mon
tour, je ne veux pas non plus faire de cette question une affaire
et je ne me sers pas du symbole dans les églises où il n'est pas
d'usage de le lire.

D'un autre côté, je comprends très bien les scrupules de

mes collègues, orthodoxes et libéraux, qui ne font pas usage
du symbole. Ils peuvent alléguer toutes les raisons possibles

pour montrer que ce symbole ne peut être une confession de

foi, ils peuvent se plaindre de la place eminente qui lui est
donnée à côté de la prière du Seigneur, ils peuvent prétendre
qu'ils sont plus fidèles que nous à la tradition originelle de la
Réforme qui, pendant deux siècles et plus, n'admit pas le

Credo au service du dimanche. Je comprends très bien les

scrupules de nos collègues, je comprends moins leur
répugnance à lire le svmbole dans une église où cet usage est établi.



DU ROLE LITURGIQUE DU SYMBOLE DES APOTRES 439

C'est, me semble-t-il, ne pas faire assez preuve d'esprit
ecclésiastique et historique.

Cela dit, je réclame pour tous la liberté. Ce sont là des

nuances et des délicatesses de conscience qui ne peuvent être
levées et résolues que par la persuasion intérieure, comme le

dit si admirablement saint Paul, Rom. XIV, à propos des scrupules

de ses amis. Un acte de brutalité gâterait tout. 11 me
déplairait de voir, par un coup de majorité, la lecture du symbole
imposée à tous. Il me déplairait autant de voir, par un coup de

majorité, la suppression du symbole imposée à tous. Que chacun

agisse suivant qu'il est pleinement persuadé en son esprit, en

recherchant ce qui va à la paix et à la commune édification.
Il faut tout attendre du progrès de la piété, du rayonnement des

idées et de la culture plus haute et plus délicate. L'état actuel
de l'Eglise étant donné, il ne peut y avoir de solution liturgique

que par la liberté. Dans les choses de l'esprit, toute
violence est hors de saison.


	Du rôle liturgique du symbole des apôtres

