Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 19 (1886)

Artikel: Du r6le liturgique du symbole des apbtres
Autor: Viguié, Ariste

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379389

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379389
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DU

ROLE LITURGIQUE DU SYMBOLE DES APOTRES'

PAR

ARISTE VIGUIE

Messieurs,

(Vest une étude un peu aride que celle que j’ai 'honneur de
vous présenter. Elle est avant tout liturgique. Je désire me
rendre compte du role que le symbole des apotres a joué dans
la liturgie des Eglises réformées et de la place qu’il occupe
aujourd’hui, au service religiecux du dimanche, entre la priére
du Seigneur et la bénédiction. Le sujet est donc trés spécial,
et, dans un tel travail, pour étre absolument exact, il faut se
résigner a étre un peu ennuyeux.

L’histoire du symbole des apoétres est trés connue de vous.
Elle est d’ailleurs exposée dans les grandes histoires de I’Eglise
et traitée spécialement dans certains ouvrages, parmi lesquels
je signale en francais le livre de M. Nicolas, celui de M. Co-
querel, fils, un travail de M. Bonnefon, pasteur a Alais, un
article de M. Chaponniére dans I'Encyclopédie des sciences
religieuses, et, si vous voulez bien me le permettre, un rapport
gue j’ai présenté a ce sujet a la conférence pastorale du Midi
en 1864. Les conclusions de toutes ces études sont & peu prés
les mémes. On peut dire qu’il n’y a pas aujourd’hui de diver-

! Travail lu & la Société de théologie de Paris, dans sa séance du
19 février 1886.

THEOL. ET PHIL. 1836. 28



426 ARISTE VIGUIE

gence sérieuse sur lorigine et la formation successive du
Credo. Il sera bon cependant, pour nous bien rendre compte
du point spécial qui me préoccupe, de résumer en quelques
lignes I’histoire de notre antique symbole.

La légende de la composition du symbole par les apotres
prend naissance au cinquiéme siécle. Elle est timidement pro-
duite par Rufin, prétre d’Aquila, vers 400, avec cette vague
indication : Tradunt majores nostri. Les écrivains catholiques
postérieurs renchérissent sur I'idée de Rufin et affirment que
chaque apotre a dicté un article du symbole, depuis Pierre qui
aurait dit: « Je crois en Dieu, » jusqu’a Matthieu qui aurait
dit « et la vie éternelle. » Cette légende ne soutient ni ne
mérite un moment ’examen. Elle fut, dés la réforme, ruinée
par tous les écrivains catholiques et protestants. Sans parler
de tant d’autres raisons décisives, un fait capital dispense de
s’y arréler : c’est qu’elle est absolument inconnue de tous les
écrivains chrétiens des quatre premiers siécles. L.e nom de
symbole des apodtres, qui est resté obstinément attaché & ’an-
tique Credo, vient du fait que I’Eglise, en établissant successive-
ment et en groupant, suivant les besoins des temps, les articles
du symbole, était persuadée qu’elle reproduisait fidélement la
doctrine préchée par les apotres, la doctrine des apotres.

Le symbole des apdtres s’est formé lentement, de la fin du
second siéecle a la fin du quatrieme siécle. Le noyau autour
duquel a eu lieu cette formation est la formule du baptéme, et
Poccasion des divers développements et enrichissements du
symbole est la lutte contre les hérésies, surtout contre les
hérésies gnostiques.

« Allez et enseignez toutes les nations, les baptisant au nom
du Pere, du Fils et du Saint-Esprit. » Voila le germe d’ol sor-
tira le symbole. Jusqu’a la fin du second siécle il n’y a pas
trace de confession plus développée et obligatoire ; il y aurait
plutot simplification, puisque les Peres apostoliques, Clément
et Hermas, ne réclament que «la foi en Dieu qui a créé le
monde. » Quand le néophyte faisait son entrée dans I'Eglise,
la formule ordinaire était la foi au Pere, au Fils et au Saint-
Esprit. Dés la fin du second siécle le développement de cette



DU ROLE LITURGIQUE DU SYMBOLE DES APOTRES 427

formule se dessine. Irénée, ad. her. 2, Tertullien, ad Praxeam,
Origéne, de princip., 1, donnent, scus forme oratoire, des am-
plifications, plus ou moins concordantes, de la formule baptis-
male, des variations différentes sur ce méme theme : mais rien
de précis et d’obligatoire encore, sauf la formule ancienne,
pour 'entrée dans I’Eglise.

Je regarde comme le point de départ de laformation succes-
sive et authentique du symbole le passage de Tertullien De
corona militis : « Apres trois immersions, nous répondons
quelque chose de plus que ce que le Seigneur a déterminé
dans I'évangile, amplius quid. » Ce devait étre peu de chose,
amplius quid. C’'était peut-étre quelques breves indications sur
le Pere, le Fils et le Saint-Esprit, mais ¢’était surtout, comme
je crois avoir le droit de le conclure d’un passage du De bap-
tismo, un ajout, qui était bien une nouveauté et que Tertul-
lien justifie de la facon suivante: « Comme les engagements
sont pris au nom des trois personnes, nécessairement il faut
ajouter la mention de 1'Eglise, puisque la ou sont les trois
personnes, la aussi se trouve l'Eglise, qui est le corps des
trois. »

Ceci est autrement accentué par Cyprien. « Car lorsque nous
disons : Crois-tu a la vie éternelle et & la rémission des péchés
par le moyen de la sainte Eglise, per sanctam Ecclesiam ? nous
entendons que la rémission des péchés ne peut étre donnée que
par ’Eglise, et que chez les hérétiques, ou I'Eglise n’est pas,
les péchés ne peuvent étre remis. » Dans le septiéme livre des
constitutions apostoliques et dans les canons de I’Eglise copte,
dans I'Hippolytus de M. de Bunsen, vol. I, nous trouvons les
descriptions de P'entrée dans I’Eglise du néophyte et déja les
divers articles importants du symbole, sous des formes variées
et avec des enrichissements un peu étranges. Plus tard, cin-
quiéme siécle, le symbole d’Aquilée, donné par Rufin, porte la
descente aux enfers; plus tard encore, et tout naturellement,
apparait I'intercession des saints, la communion des saints.

Ce dont il faut bien se pénétrer pour comprendre le symbole,
c’est que les divers articles, groupés autour du noyau central,
les paroles du baptéme, sont nés de la lutte surtout contre les



428 ARISTE VIGUIE

gnostiques et ont pour but direct d’écarter toute hérésie. Cette
vérité historique, aujourd’hui en pleine lumiére, avait été déja
admirablement enlrevue et comprise par notre grand Basnage,
dont nous n’apprécions pas encore assez la science et 1’érudi-
tion.

« Je crois en Dieu le Pere. » Cela ne suffit plus. Il faut bien
marquer la nature de ce Dieu, un Dieu unique, tout-puissant,
qui a créé les cieux et la terre. C’est que pour les gnostiques
le Créateur, le Démiurge était un Dieu inférieur.

« Jésus, son Fils. » Il faut bien s’expliquer. Son Fils unigue :
car les gnostiques admettaient une multitude d’émanations de
Dieu, d’éons. « Par le Saint-Esprit il est né de la Vierge
Marie. » (Texte des premiers siécles.) Article dirigé contre les
Patripassiens, contre I'identité du Fils et du Pére. C'est lui le
Fils, et non le Pére, qui a revetu le corps mortel. Puis l'insis-
tance extraordinaire sur la réalité de la vie, des souffrances
et de la mort de Jésus. Vraiment, et non en apparence, il a
souffert. Ce drame s’est passé en Judée, sous la domination
romaine, Ponce Pilate étant gouverneur. On a mis en croix
Jésus, il est mort, on I'a enseveli. Ce n’est pas une histoire
fantastique, une fiction. Et pourquoi ce luxe de détails si précis
et si multipliés dans un symbole qui doit étre court et ne viser
qu’a 'édification ? Pour combattre la premiere et grande hé-
résie, la négation de 'humanité de Jésus. Les Docétes ensei-
gnaient en effet que I'humanité, les souflrances et la mort de
Jésus n’étaient qu’une simple apparence.

La descente aux enfers fut un article cher surtout aux ariens.
Ils y voyaient l'universalisme, le salut des paiens. La trilogie
céleste, résurrection, ascension, séance a la droite de Dieu,
vise aussi des hérétiques, certaines sectes des manichéens,
dont nous parlent Augustin et Grégoire de Nazianze, et qui
prétendaient que le corps du Chrisl n’était pas allé au dela du
soleil. Non, il est allé jusqu’au trone de Dieu.

L’article sur I'Eglise est Paffirmation énergique, au sens ca-
tholique, du droit de I'Eglise surtout contre I'hérésie. Clest
déja, comme vous le savez, la pensée maitresse de Cyprien :
« [l n’y a qu'une seule maison de Dieu, les fidéles ne peuvent



DU ROLE LITURGIQUE DU SYMBOLE DES APOTRES 429

vivre en dehors d’elle, et il n’y a de salut pour personne que
dans I'Eglise. »

La « communion des saints » est 'article le plus récent, il
exprime une idée qui se fit un peu tard sa place, l'idée de re-
lations directes et profitables avec les saints et les martyrs
morts pour la foi. (Voir dans les sermons pseudo-augustiniens
surtout le sermon 24. Voir aussi dans Gieseler les citations
décisives a I'appui.)

La « résurrection de la chair » se trouve au contraire dans
toutes les transformations du symbole, la résurrection de tous
les éléments physiques. « Les impotents méme, dit déja Justin
Martyr, reprendront le corps qu’ils avaient sur la terre. »
[’Eglise a toujours beaucoup tenu a cette idée qui était la con-
damnation directe des gnostiques et des manichéens. Les hé-
rétiques en général enseignaient que la matiére est la source
du mal et ils étaient naturellement opposés & la résurrection
du corps, c’est-a-dire de ’élément matériel et mauvais. Aussi,
en présence des hérésies, surtout des hérésies gnostiques,
I'Eglise sentit le besoin de préciser plus nettement sa foi et elle
groupa ses affirmations autour de la formule du baptéme. Le
symbole peut étre regardé comme le résumé et la condensa-
lion de la tradition des cinq premiers siécles. De la son légi-
time empire.

Cet empire ne fut pas cependant universel. Quand on parle
du symbole comme de la grande charte d’union entre les
Eglises d’Orient et d’Occident ou quand on l'invoque comme le
signe de la communion de I’Eglise universelle, ¢’est un abus
de mots. Le Credo a été essentiellement occidental et catho-
lique romain. Le vrai est qu’il perdit rapidement toute valeur
en Orient. En 1439, au concile de Florence, les latins expri-
merent cette prétention que « le symbole avait ét¢ composé
par les apotres eux-mémes. » A quoi les grecs répondirent:
« Mais nous ne possédons pas et nous n’avons jamais vu de
symbole des apodtres. »

A la Réformation, les deux Eglises, catholique et protestante,
traitent le symbole avec le méme respect. Il ne touchait pas,
on le crovait du moins, aux points controversés et aux doc-



430 ARISTE VIGUIE

trines en discussion. On ne pouvait pas dire qu’il fiut augusti-
nien ou pélagien. Nous le trouvons donc dans toutes les litur-
gies des églises protestantes. Le point spécial qui me préoccupe
c’est de savoir comment et & quel titre le Credo se trouve dans
notre liturgie du dimanche, entre l'oraison dominicale et la
bénédiction.

L’étude a laquelle je me suis livré m’a conduit & ces deux
resultats :

1o Le Credo a été dans I’Eglise réformée non une confession
de foi proprement dite, mais un sommaire et un manuel d’en-
seignement.

20 Le Credo n’a pas fait partie de la liturgie du dimanche,
au culte solennel, ni pendant le seizieme siécle, ni pendant le
dix-septieme siécle, ni pendant la premiére moitié au moins
du dix-huitieme siecle.

Le role pédagogique et didactique du symbole nous est tres
bien indiqué par Calvin lui-méme, Instit. chrét. liv. 2, chap.
16, § 8: « Jusqu’ici j’al suivi I'ordre du symbole qu’on appelle
des apotres, parce que la nous voyons, comme en un tableau,
par les articles qui y sont contenus, en quoi git notre
salut... J’ai déja dit qu’il ne fallait pas beaucoup nous soucier
de l'auteur de ce sommaire... Il est vraisemblable qu'un tel
sommaire n’a pas €té composé par quelque homme privé,
va que dés le commencement il a obtenu autorité sacrée
parmi les fidéles, ce qui doit étre pour nous le principal et
hors de dispute, & savoir que toute I'histoire de notre foi y
est racontée briévement et en tel ordre et distinction qu’il ne
nous faut chercher davantage et que rien n’y est mis qui ne
soit prouvé par fermes témoignages de I'Ecriture. » C’est donc
entendu, le symbole est un sommaire vénérable, un tableau,
une histoire de la foi, et il mérite I'estime de I'Eglise parce
qu’il ne contient rien qui ne soit prouvé par fermes témoi-
gnages de I'Ecriture. L’autorité n’est pas dans le symbole, mais
dans I’Ecriture.

Nous trouvons le symbole, dans la liturgie du baptéme des
Eglises réformées, aux promesses que le pasteur fait prendre



DU ROLE LITURGIQUE DU SYMBOLE DES APOTRES 431

aux parrain et marraine. « Vous prendrez soin qu’il soit ins-
truit dans la doctrine chrétienne, dont nous avons un abrégé
dans le symbole qui commence ainsi: Je crois en Dieu. » Le
symbole est toujours un abrégé, un sommaire pédagogique.

Enfin nous trouvons le symbole dans la liturgie des jours
ordinaires, mardi, jeudi, ou le service était moins solennel,
plus didactique, avant tout une explication et une instruction.
Preuve nouvelle que le Credo était surtout considéré comme
un manuel d’instruction religieuse, un cadre commode pour le
catéchiste. Ces 1trois faits me semblent péremptoires pour
bien marquer le role didactique du symbole. On sait aussi
qu’il est & la base des catéchismes protestants, comme le ca-
téchisme de Luther et le catéchisme de Heidelberg.

D’un autre coté, en tant que confession de foi, le symbole
est absent du culte solennel du dimanche et ne se trouve pas,
aux premiers siécles de la réforme, & la place d’honneur ou 1l
est aujourd’hui, entre I'oraison dominicale et la bénédiction.
J'apporte de ce fait, qui peut surprendre, les preuves les plus
abondantes. J'ai mis le plus grand soin & examiner nos litur-
gles qui se trouvent d’ordinaire, comme on sait, dans les bibles
et dans les psautiers. J’ai eu sous la main les plus riches col-
lections, soit & la bibliothéque de la société biblique de Paris,
soit 4 la bibliotheque de I’histoire du protestantisme francais.
Voici le résultat de ces recherches :

Seizieme siecle. Toutes les liturgies réformées frangaises du
seizieme siécle sont au fond identiques, quant & ’ordre & suivre
au culte du dimanche. D’abord la confession des péchés, puis
Ie chant des psaumes, troisiétmement une seconde priéere
« dont la forme est laissée a la discrétion du ministre, » qua-
triemement le sermon suivi d’'un chant, et enfin la derniére
priére liturgique. Cette priere liturgique ne se termine pas
par la lecture simple de l'oraison dominicale, comme aujour-
d’hui, elle est le commentaire oratoire de I'oraison dominicale.
Chaque demande de la priéere du Seigneur est accompagnée,
toujours, sous forme d’invocation, d’'un développement assez
long. Le Credo est absolument absent. Il n’en est question



432 ARISTE VIGUIE

sous aucune forme. La priére finale, commentaire de « Notre
Pere, » est suivie de « la bénédiction qu’on donne au peuple en
la forme ordinaire, » telle que nous la conservons aujourd’hui.
Cette forme des liturgies est invariable pendant tout le sei-
ziéme siecle.

L’ceuvre de Calvin est le type: « La forme des prieres ecclé-
siastiques » 1542. Voir les Opera Calvini de Baum, Cuniiz et
Reuss, vol. VI, pag. 161. Il y a & cette premiéere liturgie une
préface de Calvin trés spiritualiste, trés saisissante. A la se-
conde édition, de 1545, et dans les éditions du psautier, il y a
un morceau étendu sur la « chanterie. »

« Pour les dimanches au matin on use de la forme qui s’en-
suit... D’abord confession des péchés... Cela fait, on chante en
I’assemblée quelque psaume, puis le ministre commence dere-
chef & prier pour demander & Dieu la grace de son Saint-
Esprit... La forme est laissée a la discrétion du ministre... En
la fin du sermon, le ministre, apres avoir fait les exhortations
a prier, commence en cette maniére : « O Dieu tout-puissant... »

C’est la priére liturgique finale que nous avons caractérisée
et qui se termine par ces mots : « afin que. nous obtenions la
victoire avec notre capitaine et protecteur notre Seigneur
Jésus-Christ. » Il y adans cette premiére liturgie, comme dans
toutes celles qui suivent, un ajout pour les jours ou l'on
donne la céne et un autre pour les « temps de guerre. » Le
symbole n’est mentionné ni de prés ni de loin. La bénédiction
suit immédiatement la priére finale.

Toutes les liturgies du seiziéme siécle ont invariablement
cette méme forme, comme on peut s’en convaincre par les
nombreuses indications que je rejette en note 1.

11549, Psautier, Godefroy et Marcelin Berenger, tres rare, réserve de la
Bibl. prot. fran¢aise. — 1559, Nouveau Testament de Th. de Beze.1560, Psau-
tier, Devantes. — 1562, Psautier Francois Perrin et Psautier Frangois Ja-
quin. — 1565, Psautier, Pierre Bernard, in-12. — 1566, Psautier, Thomas
Courteau, in-16. — 1567, Bible Francois Etienne. — 1583, Bible Amster-
dam, chez la veuve de Siefert. — 1586, Bible, Lyon, Zacharie Durant. —
1588 et 1592, Bibles, Vignon, Geneve. — Les éditions dont manque !'in-
dication de la ville sont de Geneve.



DU ROLE LITURGIQUE DU SYMBOLE DES APOTRES 433

Dix-septiéme siecle. Le symbole ne fait pas partie de la litur-
gie du dimanche pendant tout le dix-septieme siécle. La forme
du seiziéme siécle demeure invariable, comme on pourra s’en
convaincre au moyen des nombreuses indications ci-dessous?.

Dix-huitiéeme siecle. Pendant la premiere moitié du dix-hui-
tieme siécle, le Credo est absent de la liturgie du dimanche. Il
parait pour la premiere fois seulement en 1743. Jusqu'en 1712
les liturgies conservent la forme du seizieme et du dix-septieéme
siécle 2.

Mais a partir de 1712, la priére finale est abrégée, elle n’est
plus le commentaire oratoire de « Notre Pere, » le « Notre
Pere » est simplement placé tel quel, sans développement,
apres la priére finale abrégée. Le Credo est d’ailleurs complée-
tement absent. Aprés « Notre Pére » vient immédiatement la
bénédiction 3.

11603, Bible, Geneéve, in-4°. — 1605, Bible in-12, Mathieu Berjon. —
1606, Bible, 1a. Rochelle, Haultin. — 1614, Bible, Saumur, in-4°, Portan.
— 1616, Bible, la Rochelle, Haultin et Corneille Hartmann. — 1622 Bible,
Geneve, Chouet, in-4°. — 1634, Psautier, Amsterdam, in-16. — 1638, 1646,
1147, Bible, Chouet, Geneve. — 1655, Psautier, Charenton, in-32. — 1658,
Bible in-4°, Charenton, Cellier. — 1659, Bible, Amsterdam, chez la veuve
de Paul de Rawesteyn. — 1659 et 1662. — Psautier, Charenton, Antoine,
Cellier, demeurant & Paris, rue de la Harpe, aux gands couronnés et a
I'imprimerie des Roziers. — 1665, Bible Geneve, Tournes in-4°. — 1667,
Bible, Charenton, Cellier.— 1666, Nouveau Testament, Geneve, Tournes,
— 1677, Psautier, Amsterdam, in-16. — 1678, Bible, Genéve, Tournes. —
1638, Bible, Niort, chez la veuve de Philippe Burean. — 1678, Nouveau
Testament, Charenton, Etienne Lucas, demeurant & Paris, rue Chartier,
preés le Puits certain, i la Bible d’or. — 1668 et 1669, Psautier, Charenton.
n-16. — 16%4 et 1685, Bible, Geneve, Tournes. — 1685, Bible, Londres, in-4°.
— 1687, Bible, Amsterdam, Blaen. — 1689, Psautier, Amsterdam, chez la
veuve de Pierre Savoutet.

21702, Bible, Amslerdam, Mortier. — 1708, Bible, Amsterdam, in-12. —
1711, Bible, Amsterdam, in-16. — 1712, Bible, Amsterdam, in-4°. — 1712,
Bible, Gengve, Tournes. — 1712, Bible Martin. in-4°.

31712, Bible, Genegve, Cramer et Perrichon. Il y a « Notre Pere, » point,
de credo, la bénédiction. — 1719, Psautier, Berlin, Gotthard Schlectifer.
Point de credo, « notre Pere » suivide la bénédiction. — 1723, Bible, Ams-
terdam, la vieille formedu XVIe siecle. — 1729, Zurich, Guessner, « Notre
Pere » sans credo. —1731, Bille. la Haye, Gosse, de méme. — 1736, Bible



434 ARISTE VIGUIE

La premiére apparition du symbole dans la liturgie du di-
manche est de 1743, avec cette formule : « Aprés cette priére,
le ministre récite le symbole des apotres. » Nous le retrouvons
a cette méme place en 1754, dans la liturgie de Geneve, Gosse
et Ce.

Cependant, méme aprés 1743, date de la premiére apparition
du symbole dans la liturgie du dimanche, nous trouvons bon
nombre de liturgies postérieures & 1743 ol le symbole est ab-
sent1.

Ainsi, sans 'ombre d’un doute, la vieilie tradition liturgique
des Eglises calvinistes pendant les deux premiers siécles de
leur existence, c’est I’'absence du Credo au culte du dimanche.
Il n’apparait qu’en 1743.

Un fait avait éveillé chez moi quelques hésitations au sujet
de cette conclusion. C’est « la maniere et fasson qu’on tient és
lieux que Dieu de sa grice a visités. » Intéressant docu-
ment de 1533 que M. Baum a réédité et qu’il attribue avec
raison, je crois, 4 Farel. Le Credo se trouve, dans cette sorte
de liturgie, aprés la priére dominicale. Mais cette liturgie n’a
rien & faire avec la liturgie calviniste. D’abord, ce n’est pas
une liturgie. Ce sont des indications générales pour le culte,
des conseils pour le prédicateur : « le précheur commence par
prendre quelque texte de la Sainte Ecriture... 1] lit le texte
pleinement,comme fit Notre Seigneur en Nazareth... sans saul-
ter, qu’il ne brouille pas la parole de Dieu avec ’ordure des
hommes, etc. » Pour les priéres, pour la liturgie du baptéme,
de la céne, du mariage, de la visitation des malades, tout
differe de la liturgie de Calvin. On ne peut établir aucun rap-
port entre la « maniére et fasson » et les liturgies de Geneve

Bile, lm-Hoff, la forme du X Ve sikcle. 1734, Nouveau Testament, Zurich,
Gessner, de méme. — 1740, Psautier, Pierre Mortier, de méme. — 1742,
Bible, Amsterdam, Cerveus et Mortier, de méme. — 1742, Psautier, la
Haye et Psautier, Amsterdam, le « Notre Ptre » sans le symbole.

11744, Psautier, Bile,in-8, forme du XV Ie siecle. — 1749, Psautier, Pierre
Jaquy, de méme. — 1747, Psautier, Amsterdam, de méme. — 1747, Psautier,
Amsterdam, le « Notre Pere, » mais sans le credo. — 1783, Psautier, Ams-
terdam, forme du XVIe sitcle. — De méme 1790, Psautier, Vevey, Che-
nebié et Lortscher, et méme 1822 Psautier Dordrecht, Blusso et van Braam-



DU ROLE LITURGIQUE DU SYMBOLE DES APOTRES 435

et de France. D’ailleurs la « maniére et fasson » fut vite modi-
fice dans les principautés de Neuchétel et de Valangin.

Une question intéressante est de savoir comment, en 1712,
Bible Tournes, de Geneve, la priére dominicale, telle quelle,
sans commentaire, se trouve, sans le symbole, bien entendu,
avant la bénédiction. L’explication de ce faitest dansles registres
de la Compagnie des pasteurs de Genéve, séances des 14 aolt
1705, 11 octobre 1709 et 15 mars 1711. On proposa des chan-
gements & la liturgie, la priere de la fin étant décidément trop
longue, on chargea M. Calandrin d’en faire un abrégé. D’autres
proposerent la forme anglaise « qui consiste & lire toutes les
priéres avant le sermon et & terminer par une fervente et bréve
invocation, ce qui mettrait fin aux sorties indécentes qui
troublent la fin du culte. » On abrégea en effet la priére li-
turgique de la fin du service et on la réduisit aux proportions,
encore trop longues, ou nous la trouvons aujourd’hui. On sup-
prima le commentaire trés délayé de la priére dominicale et au
lieu de ce commentaire, on inséra, ce qui valait infiniment
mieux, la priere du Seigneur sans explication. Ainsi, au fond,
la priere dominicale, dans sa belle simplicité, remplaca la
priere dominicale. dont chaque demande était suivie d’un dé-
veloppement. Immédiatement aprés le « Notre Pére » venait la
bénédiction. On ne songea pas un instant & intercaler le Credo,
surtout a cette place!.

Comment donc en 1743, en plein latitudinarisme, aprés les
siecles de premiére et grande ferveur, le Credo est-il monté,
au culte du dimanche, ala place qu’il occupe aujourd’hui ? Le
fait est la, mais jusqu’icit les raisons deécisives me font défaut
pour I'expliquer. Je ne vois rien dans les livres spéciaux sur la
matiére, non plus que dans les liturgies de 1743, qui me mette
sur la voie. J’ai mon impression, mais tellement personnelle
que j’hésite a Ja donner. Geneve, en 1725, abolit le régime des
confessions de foi. Grand émoi et grosses accusations de nihi-
lisme religieux de la part des partisans de 'autorité dogmati-
que. Je ne serais pas éloigné de penser que le clergé genevois,
pour calmer ces terreurs vraies ou simulées, ait arboré cet

1 Voir 1'Histoire de I’ Eglise de Genéve, de M. Gaberel, tom. IlI.



436 ARISTE VIGUIE

antique drapeau et justement au moment le plus solennel du
culte. C’est qu’en effet pendant tout le XVIIIe siécle le symbole
fut, dans les mains des théologiens latitudinaires, la grande
arme contre le dogmatisme orthodoxe.

J’ai cherché aussi la solution dans la volumineuse collection
(10 vol. in-4°, Bibl. du prot. franc.) des synodes de I'Eglise wal-
lone. Il y eut en effet en 1726 et 1727 une commission nommeée
pour la revision du psautier et en 1729 une commission nommee
pour la revision des liturgies. Malheureusement il n’v a rien de
précis et de direct sur le symbole, ce documnent ne tient pas de
place dans les préoccupations des synodes. Mais en revanche,
4 un point de vue général qui éclaire la question, ces délibéra-
tions des synodes wallons nous disent bien des choses sur I’état
des esprits. D’abord l'ordre formel donné aux comissaires,
c’est de ne rien introduire, pour les traductions et les litur-
gies, qui s’écarte du sens de Calyin. Par conséquent, puiscque
nous étudions et nous suivons de pres les liturgies calvinistes,
nous n’avons rien a attendre de nouveau du coté des synodes
wallons. La raison pour reviser les liturgies wallones, c¢’est
qu’elles sont corrigées par tel pasteur et par tel imprimeur,
chacun y met du sien. Qui sait si un éditeur n’a pas tout sim-
plement mis le symbole & la liturgie du dimanche, puisqu’il
se trouvait déja dans les liturgies plus didactiques de la se-
maine ? D’ailleurs les synodes laissent aux églises la pleine
liberté de suivre les anciens ou les nouveaux formulaires,
elles doivent emplover les liturgies qui vont plus directement
a4 Pédification. Enfin I'Etat autorise les églises i user des di-
verses liturgies en liberté, qu’elles emploient les liturgies an-
ciennes ou les liturgies revisées, c’est 1'édification des fideles
dont les églises doivent avant tout se préoccuper.

Dans les églises issues au dernier siécle du réveil religieux,
le symbole des apotres ne fut jamais en faveur. Il ne répondait
pas du tout aux préoccupations du moment. Il y a cinquante
ans c’étaient les latitudinaires, les rationalistes, les libéraux,
comme on voudra les appeler, qui s’attachaient plus spéciale-
ment au symbole, en regard des confessions de foi plus strictes
et plus orthodoxes qu’'on élevait devant eux. Aujourd’hui la



DU ROLE LITURGIQUE DU SYMBOLE DES APOTRES 437

situation parait absolument changeée. Quoi qu’il en soit, aujour-
d’hui, de fagon générale, dans les églises réformées — on sait
gue les autres églises, surtout orthodoxes, libres, indépen-
dantes, wesleyennes, ne font pas usage du symbole — le sym-
bole se trouve dans la liturgie du dimanche, entre la priére
dominicale et la bénédiction.

Doit-il y demeurer ?

Nos études, dans cette fraternelle réunion, sont tout a fait
théoriques, il n’y a pas de vote, nous sommes ici pour nous
éclairer ; mais je ne crois pas aller contre 'esprit de notre
société en émettant & ce sujet mon impression personnelle.

Du maintien ou de 'absence du symbole dans notre liturgie
du dimanche aucun de nous ne voudra faire une affaire. Ce
serait une plate-forme détestable et absolument branlante. Le
symbole ne peut étre aujourd’hui pour aucun de nous une
confession de foi. Elaboré lentement, contre des adversaires
trés spéciaux, dés longtemps disparus, 1l reflete I'état d’esprit
d’une épocue bien lointaine et ne répond pas & nos préoccupa-
tions actuelles, non plus qu’a celles des temps qui ont suivi
son apparition. Preuve en soit le nombre des confessions de foi
que chaque époque a vu naitre. Il est inutile et périlleux, pour
accommoder le Credo & notre golGt moderne, d’en changer cer-
taines expressions caractéristiques. Un monument est ce qu’il
est, il inspire le respect par son antiquité méme, il le faut
prendre sans le mutiler. Aussi bien, quol que nous fassions,
nous ne pouvons pas changer le sens de ces mots : la résur-
rection de la chair, I'Eglise, la descente aux enfers, les saints.
C’est en entier qu’il le faut lire et en esprit qu’il faut le com-
prendre. Mais personne ne peut songer i faire de ce véné-
rable document, si intéressant par sa signification historique,
I'expression exacte et actuelle des sentiments de I’église. Cest
un monument, un écho du passé lointain.

Dans I'église de Nimes, au sein de laquelle j’ai eu le privi-
lege de me-trouver pendant de longues années, certains scru-
pules s’¢levérent & propos de Ja lecture solennelle du Credo. 1l
fut entendu des lors que liberté entiére serait, & ce sujet,
laissée aux pasteurs. Je profital de cette liberté pour continuer



438 ARISTE VIGUIE

a lire le symbole. Esl-ce de ma part attachement excessif &
la tradition, altrait des souvenirs, émotions d’enfance? Il v a
bien autre chose. Il y a ce fait que, malgré toutes ses nhnper-
fections et ses lacunes, le symbole est l'affirmation de cette
grande idée que le christianisme est une histoire plutdt qu’une
doctrine. Le symbole met ’accent sur le coté historique et non
sur le coté dogmatique, et ceci lui donne une place & part,
unique, en face des confessions chagrines et militantes qui ont
sans cesse surgi pendant le cours des siécles. De plus, dans sa
langue, qu’il faul entendre et spiritualiser, le symbole dit en
somme les grandes choses qui sont la consolation et l'espé-
rance de ’ame chrétienne, Dieu, Jésus, le Saint-Esprit, la vie
éternelle. Enfin et surtout, de par I'histoire, de par son roéle
dans I'Eglise, ce vieux symbole est une affirmation de liberté.
A Torigine il fut dirigé contre les négateurs de ’humanité de
Jésus et son sens profond c’est la glorification du coté histo-
rique, humain, fraternel de ’Evangile. A travers les siecles, en
regard des confessions de foi trinitaires, bizantines, prédes-
tinatiennes, le symbole fut pour les anathématisés et les exclus
un foyer et un refuge. C’est dans ce sens historique et élevé
que le symbole me touche et m’agrée, c’est dans cet esprit que
je l'al toujours lu et que je continue a le lire. Mais, & mon
tour, je ne veux pas non plus faire de cette question une affaire
et je ne me sers pas du symbole dans les églises ou il n’est pas
d’usage de le lire.

D’un autre coté, je comprends trés bien les scrupules de
mes collégues, orthodoxes et libéraux, qui ne font pas usage
du symbole. Ils peuvent alléguer toutes les raisons possibles
pour montrer que ce symbole ne peut étre une confession de
foi, ils peuvent se plaindre de la place éminente qui lui est
donnée a coté de la priere du Seigneur, ils peuvent prétendre
qu’ils sont plus fidéles que nous a la tradition originelle de la
Réforme qui, pendant deux siécles et plus, n’admit pas le
Credo au service du dimanche. Je comprends trés bien les
scrupules de nos collegues, jo comprends moins leur répu-
gnance alire le symbole dans une église ou cet usage est établi.



DU ROLE LITURGIQUE DU SYMBOLE DES APOTRES 439

(C’est, me semble-t-il, ne pas faire assez preuve d’esprit ecclé-
siastique et historique.

Cela dit, jJe réclame pour tous la liberté. Ce sont la des
nuances et des délicatesses de conscience qui ne peuvent étre
levées et résolues que par la persuasion intérieure, comme le
dit siadmirablement saint Paul, Rom. X1V, & propos des scru-
pules de ses amis. Un acte de brutalité giterait tout. Il me dé-
plairait de voir, par un coup de majorité, la lecture du symbole
imposée a tous. Il me déplairait autant de voir, par un coup de
majorité, lasuppression du symbole imposée & tous. Que chacun
agisse suivant qu’il est pleinement persuadé en son esprit, en
recherchant ce qui va & la paix et & la commune édification.
Il faut tout attendre du progrés de la piété, du rayonnement des
idées et de la culture plus haute et plus délicate. L’état actuel
de I'Eglise étant donné, il ne peut y avoir de solution liturgi-
que que par la liberté. Dans les choses de I'esprit, toute vio-
lence est hors de saison.




	Du rôle liturgique du symbole des apôtres

