Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales

publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 19 (1886)
Artikel: La nature de la conversion : ou la nouvelle naissance considérée

comme étant le retour de 'homme a son état originaire et normal
Autor: Malan, C.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379388

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379388
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA NATURE DE LA CONVERSION

ou
LA NOUVELLE NAISSANCE CONSIDEREE COMME ETANT LE RETOUR
DE L'HOMME A SON ETAT ORIGINAIRE ET NORMAL
PAR

C. MALAN

o

Ot €oté viol. Gal. 1V, 6.

Si tous ceux qui croient en Dieu s’'accordent & nier que
I'homme tel qu’il est & cette heure, c’est-a-dire pécheur et
mortel, puisse étre I'expression de la pensée du Créateur au
jour ouil le créa, les opinions different cependant sur l'idée
qu’il faut se faire de cet état de déchéance auquel 'homme a
€té réduit.

Notre état actuel de déchéance est-11 définitif ? Le péché du
premier homme aurait-il eu pour conséquence un changement
essentiel et foncier dans la nature méme de la race ? Faudrait-
il, & celte heure, un acte direct de la toute-puissance pour
modifier I’état auquel nous a réduits ce péché?

Ou bien, — en dépit du fait que le péché de notre premier
pere a sans doute entrainé pour ses descendants des consé-
quences qui peuvent leur devenir mortelles, — ce péché n’au-
rait-il cependant jusqu’ici rien changé aux intentions divines
lors de la création du premier homme ? Ferions-nous autre
chose, en quittant cet état de déchéance, que retourner a
notre nature originaire? En nous en délivrant, Dieu ferait-il
autre chose que nous rétablir dans la position que nous n’a-
vions jamais cessé d’occuper dans sa pensée?



392 C. MALAN

Voila la question que nous désirons examiner. Elle revient
a se demander si « la nouvelle naissance » est, encore & cette
heure, un événement que rien dans le passé de I'homme
n'aurait préparé ; ou bien si ’homme « régénéré » ne saurait
lui-méme voir autre chose, dans cette nouvelle naissance,
que le réveil de sa nature premieére, ou de sa vraie nature*?

Le « chrétien, » lorsque ce mot signifie « '’homme qui vit en
Christ, » aurait-il réellement, par le fait de sa « conversion, »
perdu sa place normale, ou sa vraie place, au sein de ’huma-
nité 7 Y a-t-il quelque chose de vrai dans cette espéce de
défiance qu’'un tel homme inspire, méme abstraction faite de
ce dont notre Seigneur a dit & ses disciples : « Si le monde
vous hait, sachez qu’il m’a hai avant vous ? » Y a-t-il, dansla
position que prend ce chrétien & 'égard de ceux quil’entourent,
quelque chose qui justifie les accusations auxquelles il se voit
exposé, quand il est traité d’illuminé, d’exalté, ou de mys-
tique ? En un mot, un vrai chrétien, un homme qui a retrouvé
son Dieu dans le Dieu qui se présente & lui en Jésus-Christ,
a-1-1] par la cessé d’étre un homme, dans le sens vrai et normal
du mot? Ou bien, au contraire, sont-ce ceux qui se refusent a
Pimiter qui, aux yeux de Dieu et des saints anges, et & nos
yeux s’ils étaient ouverts & la réalité, ne seraient réellement
pas ce que doivent étre des hommes ? Devons-nous saluer dans
les disciples de Jésus-Christ, — en les considérant sans doute
uniquement comme tels, et sans les faiblesses qui dépareraient
leur foi, — I’homme revenu a lui-méme, I'homme selon la
pensée de son Créateur ?

Il est évident que, suivant la réponse qui sera faite & ces
questions, beaucoup de choses prendront une autre face, non
seulement dans la conscience que chacun aurait de lui-méme,
mais dans sa propre position a l’endroit de Dieu, et jusque
dans ses rapports avec ses semblables.

Or cette réponse, nous ne saurions la demander qu'a la
conscience de nous-mémes, et de Dieu en nous; ala condition,
sans doute, que nous ayons su l'interroger.

A elle seule, il est vrai, notre conscience se bornera & nous
mettre en face d’'une autorité absolue, qui nous imposera for-



LA NATURE DE LA CONVERSION 393

cément ce que nous nommons « un devoir de conscience. »
Mais en nous montrant ainsi, dans cette autorité, un fait absolu,
indépendant de notre initiative, et dominant méme de haut
notre libre volonté, notre conscience nous a fait toucher
comme au doigt la présence au dedans de nous du Maitre
de notre liberté. C’est ainsi qu’elle nous a révélé cet Au-
teur de notre étre lui-méme, auquel nous donnons tous le
nom de Dieu. De plus, cette méme conscience nous fera en-
core discerner , dans la résistance plus ou moins directe de
notre volonté propre a cette autorité absolue, le fait anormal
de notre péché.

Mais la conscience n’ira pas plus loin. En particulier, elle
ne nous dira pas le nom de Celul & la présence et a l'autorité
duquel elle rend ainsi témoignage devant nous. Elle ne nous
décrira pas le rapport personnel qui interviendrait entre lui et
nous. Malgré cela, et bien qu’elle nous laisse de la sorte igno-
rer qui est un Etre aussi puissant, un Etre dont nous dépen-
dons aussi directement, elle nous forcera pourtant & ne rien
négliger pour découvrir quels seraient les droits de cet Etre
sur notre volonté; et méme quelles pourraient étre, en partant
de 13, ses intentions ultérieures & notre égard. C’est aussi cette
conscience de nous-mémes (ui nous amenera a reconnaitre ce
méme Etre, dans les actes dont I'Ecriture témoigne devant
nous, actes qui sont tels que nous ne saurions les attribuer
qu’a lui seul.

Voila bien tout ce que notre conscience pourra nous appren-
dre a cet égard. Quant & ce qui concerne notre premiére ori-
gine, la seule lumiére que la conscience projettera sur ce fait
spécial, sera ce qui découlerait pour nous, a cet égard, de ce
dont elle témoigne ainsi devant nous & I’endroit de la volonté
de’Etre absolu. Mis de la sorteen face de I’Auteur et du Maitre
supréme de notre liberté, il nous deviendra en effet indis-
pensable de savoir ce qu’il veut de nous; et tout d’abord, par
conséquent, ce qu’il avait fait de nous au jour ou il nous avait
créés; quel était alors le rapport dans lequel il nous avait
placés avec lui-méme,

Ici, de nouveau, 1l se trouve que les origines de I’homme

THEOL. ET PHIL. 1886, 26



394 C. MALAN

sont la premiére chose dont nous entretient, dans la Sainte
Ecriture, la révélation du Dieu de notre conscience.

Il ressort de tout cela que, dans la question qui nous occupe,
notre premiere tiche devra étre de nous faire une idée claire,
de ce dont témoigne notre conscience sur le fait actuel de
notre rapport religieux personnel; c’est-a-dire sur la relation
de notre libre volonté, avec I’Auteur de l'autorité intérieure qui
la domine actuellement au dedans de nous.

Avant d’entrer dans cette étude, il convient cependant que
nous nous arrétions un instant & justifier cette expression de
« rapport personnel, » que nous venons d’employer en parlant
durapport avec Dieu, ou du rapport religieux. Pourquoi, au lieu
de voir dans ce rapport la coincidence fortuite, ou fatale, de
deux faits de vie, y voyons-nous un rapport personnel ; ¢’est-
a-dire, dans ce cas-ci, ce (ui serait une relation inaugurée avec
notre personne par la personne divine? C’est 1a un point capi-
tal. Il sépare en effet pour nous tout ce qui aurait le droit de
s’appeler « une religion, » d’avec ce systéme de passivité, d’af-
fadissement, et de découragement, qui est connu sous le nom
de boudhisme.

Le fait est que, du moment olt 'on fait abstraction de 1'élé-
ment personnel, la conscience de nous-mémes n’est plus que
la vue d'un simple phénoméne intérieur. Dés lors I'impression
passive du fait, remplace ce qui serait en nous la conscience
réfléchie de l'acte. Une simple perception d’harmonie ou de
désharmonie, prend dés lors la place de cette impression d’au-
torité, qui nous avait placés devant l’alternative ou de la sou-
mission ou de la résistance; c’est-a-dire, puisqu’il s’agissait
d’une autorité absolue, devant ’alternative ou de la vertu ou
du péché. Enlevez cette impression d’autorité, — qui implique
celle de notre liberté, — et tout est changé dans votre étre
moral. Vous n’avez plus devant vous qu’une passivité qui
s’étend jusqu’aux jugements de votre pensée elle-méme; en
meéme temps que surgit en vous, dans la sphére de la volonté
et des affections, une superstition qui n’a d’autres limites que
celles que lui imposera la paresse qui en aurait été le point de
départ. Quant & la religion, ce qui porte encore ce nom n’est



LA NATURE DE LA CONVERSION 395

bientdt plus que cette manifestation passive, dont ’expression
supréme sera « le moulin & priéres » du bonze mongol. A cela
viendra s’ajouter une vie nationale qui, elle aussi, est telle-
ment passive, que les peuples boudhistes n’ont jamais été mis
en mouvement que par des chefs théistes; et que, depuis plus
de vingt siécles, I'histoire des quatre cents millions de boud-
dhistes qui, dit-on, encombrent notre globe, n’a pas & citer
un seul nom de héros.

Ce qui nous engage & rappeler ces faits c’est qu’ils sont,
dans I'histoire de 'humanité, le résultat d’idées qui, depuis
quelque temps, semblent pénétrer dans « notre monde chré-
tien. » 1l est méme difficile de ne pas voir dans ce mouvement
un symptome marqué de décadence. La volonté individuelle
diminue d’intensité, et il n’est plus besoin de « grands
hommes, » d’hommes hors ligne, pour remuer les masses.

Devant un fait semblable, on ne saurait que redoubler de
vigilance, de décision et de fidélité, & endroit de ce sentiment
du devoir dans lequel plongent les racines méres de tout ce
qui mériterait de s’appeler le caractére, ou la force de volonté.
C’est bien sur ce sentiment que tout repose. C’est de cette
impression, laquelle est intimement liée au dedans de nous &
la foi an Dieu personnel, que découle tout ce qui chez nous
mériterait le nom d’initiative, d’énergle ou de force. Si quelque
chose peut faire croire que nous sommes entrés dans « les
derniers temps » de la gentilité christianisée, ce sont les faits
dont il est question. Pour n’en citer qu'un exemple, c’est bien
la ce qui se montre, d’une facon aussi frappante qu’inattnduee,
dans le mouvement actuel des esprits au sein de cette aristo-
cratie anglaise & qui, jusqu’ici, la croyance au Dieu personnel
avait conquis une place aussi éminente, et qu’'on nous assure
étre 4 cette heure envahie par le boudhisme.

Plus nous apprécierons le caractére essentiellement per-
sonnel du rapport religieux, plus nous nous préoccuperons
sérieusement de I'état auquel ce rapport a été réduit. Nous ne
sommes plus 13, en effet, en face d’un simple fait que nous
pourrions nous contenter de déplorer. C’est plus qu’un fait,
c’est le fruit d’un acte. Nous n’avons pas seulement devant



396 C. MALAN

nous une simple décadence ; nous sommes devant le résultat
d'une faute, et d’une faute soutenue. Aussi est-il de la plus
grande importance, de clairement discerner la place qui nous
a été assignée dans le rapport religieux, et la tdche qui nous
incomberait au cas oll ce rapport ne serait réellement plus ce
qu’il doit étre.

Qu’était ’'homme au jour ou il fut créé; et cela tout spécia-
lement dans son rapport religieux, dans sa relation avec Dieu?
Qu’est-il encore a4 cette heure & ce méme point de vue? Son
péché a-t-il si bien détruit sa position originaire, qu’a cette
heure il n’ait plus aucun droit devant Dieu, aucun devoir spé-
cial envers Dieu? avons-nous encore, dans le rapport re-
ligieux, a tenir compte de la position originaire de I'’homme,
et des devoirs qu'impliquerait cette position ? Ou bien ce rap-
port a-t-il été si complétement annulé, qu’il ne puisse plus
étre question a cet égard que d’une action souveraine de Dieu
envers ’homme? Avons-nous encore le droit de voir « un
enfant de Dieu » dans '’homme déchu lui-méme? En dépit de
sa séparation d’avec Dieu, et des ravages si évidents du péché,
I'homme est-il encore réellement apparenté avec Dieu, et ca-
pable encore, le cas échéant, de réaliser son image? Ou bien
tout cela a-t-il si bien été effacé de la nature méme de ’homme,
qu’'a cette heure ce qui est humain serait I'opposé de ce qui
est divin ? Nous serait-il interdit de statuer une différence
essentielle et dirimante, entre les droits de 'homme et les
droits de Dieu? Ou bien devrions-nous réellement nier que
I’homme fat encore capable, par sa nature elle-méme, de res-
sentir un amour semblable a celui qui constitue le caractére
de Dieu?

Il est évident que la réponse a ces questions, — qui tou-
chent de si prés & la vérité du salut lui-méme, — dépendra
tout d’abord de l'idée que nous aurions did nous faire de
I’homme, soit & ses origines soit, en partant de la, dans le
moment actuel.

Ou bien seraient-ce 14 des questions oiseuses, ou méme témé-
raires ? Dira-l-on que nous devons ici, d’abord nous en tenir
simplement au sentiment de ce qui nous manque au point de



LA NATURE DE LA CONVERSION 397

vue de notre vie spirituelle, puis ensuite saisir, dans le salut
qui nous serait révélé, la satisfaction & laquelle nous aurions
aspiré ? Dira-t-on que vouloir aller plus loin serait risquer, en
nous préoccupant de nous-mémes, de nous jeter ou dans
Porgueil, ou dans le découragement ? Ne suffit-il pas, nous
demandera-t-on, de montrer ’ceuvre divine ; sans vouloir en-
core expliquer ce qu'une telle ceuvre aura toujours pour nous
d’inexplicable ?

Tout cela est vrai. Mais il n’y a pas seulement cela de vrai.
Comme c’est le cas pour tout fait moral, le rapport religieux
repose sans doute, au dedans de nous, non pas autant sur une
conclusion réfléchie, que sur une expérience dont notre volonté
est directement I'objet. Néanmoins, & coté de la belle et sainte
tdche du prédicateur, qui consiste & constamment témoigner
des actes par lesquels Dieu vient lui-méme inaugurer ce rap-
port et le maintenir dans nos dmes, il y a encore la tiche plus
humble du docteur; de celui qui, en défendant des positions
acquises, vient empécher que « la parole des contredisants »
n’efface l'impression qu’aurait produite ce témoignage. Le fait
est que les hommes inspirés eux-mémes, ne se bornent pas a
témoigner des faits révélateurs; qu’ils les justifient aussi en
face des négations de I'incrédulité. Devant des enfants, en pré-
sence de cceurs simples, soumis, et avides de vérité, on se
contentera sans doute de raconter toujours de nouveau l’ceuvre
divine. Mais il faudra aussi, devant des hommes faits, savoir
« amener captive toute conscience d’homme. »

S’il y a jamais eu une époque étrangeére a la simplicité et &
la docilité de I’enfance, c’est bien celle oli nous vivons. L’ana-
lyse n’y respecte ancune des autorités traditionnelles. Aussi le
témoin de la vérité se voit-il toujours plus amené, & évoquer
Pautorité premiére de ’expérience intérieure de chacun. Jamais
I'apologétique n’a été plus sérieusement appelée & ramener a
une étude toujours plus attentive du fait humain, c’est-a-dire la
conscience que chacun a de lui-méme.

Essayons donc d’examiner ici tout d’abord ce que I'Ecriture,
d’accord avec notre propre conscience, nous affirme touchant
les origines de ’homme ; puis, aprés avoir comparé ce pre-



398 C. MALAN

mier fait avec celui que nous avons sous les yeux, voyons jus-
qu'a quel point les faits religieux eux-mémes justifieraient les
conclusions auxquelles nous aurait conduits notre premiére
étude.

L'état originaire de I'homme et d’aprés les textes
et d'aprés la conscience.

Notre premiére tiche est ici de préciser le sens de cette dé-
claration du récit de la Genése!, que « Dieu créa I’homme
dans son image et comme sa ressemblance. »

1o Comment on Ventend d’ordinaire. — Sans exposer icl
I'histoire de Dlinterprétation de ce texte, contentons-nous de
rappeler comment il est généralement compris & cette heure.
Aprés y avoir vu cette affirmation, que ’homme aurait été créé
semblable & Dieu, qu’il aurait été mis positivement en posses-
sion de image de Dieu et de sa ressemblance, on en conclut
que s1 ’homme, en séparant, par sa désobéissance, sa volonté
ou ses affections de la volonté de Dieu, a sans doute rendu
impossible toute ressemblance avec son Créaleur, il n’en a
pas moins conservé, en tout ou en partie, ce qui avait constitué
au dedans de lui I'image de Dieu. Dés lors, on trouve les res-
les de cette image, ou bien dans la raison et dans la conscience
de la liberté, — c’est-a-dire dans ce qui constitue la person-
nalité elle-méme, — ou bien, et méme tout d’abord, dans
« 'immortalité essentielle de ’Ame humaine. »

En faisant cela, cependant, on perd de vue deux choses : la
premiére, que la raison et la conscience de la liberté appar-
tiennent aussi a ces « esprits rebelles, » pour lesquels on ne
saurait vouloir revendiquer la possession de « l'image de
Dieu; » et la seconde, que 'immortalité, ¢’est-a-dire une vie qui
posséde en elle-méme sa raison d’étre, ne saurait étre attribuée
qu’a la seule cause supréme et absolue, ou que, comme dit
I'apotre, « Dieu seul posséde l'immortalité. »

D’une facon plus générale, on se bornera encore & voir
« I'image de Dieu » dans ce que 'homme posséderait de plus
que 'animal, qui comme lui a été formé de la terre. On ver-

! Gen. ], 26.



LA NATURE DE LA CONVERSION 399

rait donc cette image dans tout ce qui chez 'homme ne serait
pas la seule vie du corps terrestre, ou dans ce qu'on est con-
venu d’appeler « son dme. » Dés lors, en face du fait que
I’homme, aprés le péché, est condamné & mourir, on admet
que la mort, — qui pour le corps est le retour de ’organisme
vivant aux éléments dont il avait été composé, ou « la décom-
position, » — ne saurait s’affirmer dans le méme sens & I'égard
de 'ame, laquelle, dit-on, est une « substance simple. » On
donne donc alors & ce mot de mort un sens spécial, un sens
exclusivement moral. « La mort de I'Ame » sera la persistance
indéfinie, ou « éternelle, » de cette ame, dans un état de
séparation d’avec Dieu. A cela vient s’ajouter le fait que si,
tant que ’homme habite le monde visible, les impressions des
sens lui rendent supportable un pareil état de I’ame, du mo-
ment ou il entre dans le monde invisible, ce méme état de-
viendra nécessairement, pour son dme « immortelle, » cette
souffrance sans nom et sans remede qui, dans le langage ecclé-
siastique, s’appelle « les peines éternelles. »

Il n’est pas besoin de relever ici les difficultés insolubles da
role assigné de cette facon &1’Ame humaine, ne fat-ce que parce
que, privée de I’élément moral que sa désobéissance lui a en-
levé, cette &me ne serait plus qu’'un fait de vie purement intel-
lectuel, et par conséquent essentiellement incapable, comme
tel, d’'une existence éternelle. Nous reviendrons tout & I’heure
sur ce coté de la question. Bornons-nous ici & faire remarquer
qu’on ne saurait plus, dés lors, dans quel sens I'ame humaine,
séparée de Celui qui seul posséde la vie, — et que le Nouveau
Testament dit étre maintenant morte, — pourrait étre regar-
dée comme possédant néanmoins encore une vie éternelle,
ou comme étant encore immortelle.

20 Comment nous l'entendons. — Il semble donc que le seul
sens qu’on puisse donner au texte qui nous occupe, soit d'y
voir ’homme créé dans le but de réaliser 'image de Dieu et
d’atteindre & sa ressemblance, créé par conséquent « capable »
de cette tache.

A la différence de l'animal, dont ’existence purement ter-
restre, ou cosmique, est un fait achevé, — un fait qui a atteint



400 G. MALAN

son but, — I’homme, & co6té d’une existence semblable, a en-
core recu, par la communication « du souffle de Dieu, » la ca-
pacité de pénétrer dans une forme d’existence tout autre que
celle-1a, et essentiellement supérieure. Grice 4 ce second acte
créateur, 'nomme a été fait capable d’échanger sa vie terrestre
contre cette vie céleste et éternelle dont le souffle de Dieu
symbolise ici la communication !. En effet, il résulte de ce que
nous lisons que, si cet homme et été fidéle & Dieu, il serait
demeuré libre « d’étendre la main pour cueillir du fruit de
Yarbre de vie, et vivre ainsi & toujours?2. » Cet « arbre » était
le symbole de I’évolution de vie qui, partant de la terre, dans
laquelle plongent les racines de l'arbre, péneétre jusque dans
ce ciel dans lequel s’étend son branchage. (est I'image du
passage de l’existence purement terrestre a l'existence cé-
leste, c’est-a-dire & la vie éternelle qui est celle de Dieu.

Mais 'homme désobéit. Le résultat de la séparation qui par
l1a est effectuée entre sa volonté et la volonté divine, ne sera
pas un changement foncier de nature, tel que serait néces-
sairement pour lui la perte de « sa capacité de devenir comme
Dieu. » Non! ce qui résultera de cette désobéissance sera seu-
lement que 'homme aura perdu la possibilité de satisfaire a
cette aspiration de sa nature. Son existence, ne pouvant aboutir
a la vie en vue de laquelle 1l avait été formé de la terre, ne
sera plus qu’une prolongation de cette souffrance qui résulte
d’un besoin non satisfait, souffrance dont le seul avenir possible
est la dissolution, ou la mort.

Du reste, ce qui montre encore a cette heure que la nature
de 'homme n’a pas été changée, ce sont précisément les aspi-
rations qu’il continue & ressentir ; bien qu’elles ne soient jamais
pour lui qu’une occasion de déceptions constamment renou-
velées. Ce n’est pas moins la preuve positive de la capacité in-
hérente & sa nature; de ce besoin quilui demeure inhérent,
de devenir semblable 4 Dieu; besoin qui, sous mille formes
diverses, dominera et caractérisera son histoire tout entiére.
C’est méme dans la permanence de ce trait foncier de sa na-

1 Jean XX, 22.
2 Gen. III, 22.



LA NATURE DE LA CONVERSION 401

ture qu’il faut chercher la raison de ce fait, que ’homme aura
dorénavant une histoire ; tandis que I’animal, par exemple, qui,
lui, a pleinement atteint le but en vue duquel il avait été créé,
demeure incapable par A méme d’en avoir aucune. Sans doute,
si rien n’intervient, cette histoire de 'homme ne sera plus
maintenant ce qu’elle aurait da étre. Il n’en demeurera pas
moins un étre d’avenir; un étre que son état actuel ne peut
satisfaire ; et cela parce que, en dépit de sa chute, il aura con-
serveé la capacité, soit de ressaisir la vie éternelle de Dieu, au
cas ou cette vie lul serait de nouveau présentée, — soit de
demeurer responsable du refus de cette vie, s'il venait & la
repousser.

On le voit, comprise de la sorte, I'action créatrice, en tant
qu’elle concerne I'nomme, nous apparait comme ayant eu
'image de Dieu non pas pour résultat, mais bien uniquement
pour but.

3° Etude des mots eux-mémes. — L’histoire du dogme de
« 'image de Dieu dans 'homme » prouve combien peu le texte
sacré suffit, & lui seul, soit pour établir, soit pour nier, ce que
nous venons d’exposer.

Ainsi que nous l'avoas vu, on s’est préoccupé aussi bien du
sens géneéral de cette expression : « I'image de Dieu et sa res-~
semblance, » que de la différence a statuer entre le premier et
le second de ces deux mots. On a surtout agité la question de
savoir si ’homme, aprés son péché, aurait conservé cette
imags et cette ressemblance; comme aussi, au cas ou il en
aurait gardé des traces, en quoi elles consisteraient encore.

Ce qui frappe pourtant dans ce débat, c’est qu’on y a géné-
ralement négligé, non seulement de formuler clairement le
sens de « 'image » et de « la ressemblance » de Dieu, mais
avant tout de décider s’il s’agirait ici d’'une image et d’une res-
semblance que Dieu aurait formée dans I'nomme, dontil aurait
doué sa nature; ou bien si ces mots marqueraient seulement
ce que '’homme était destiné & atteindre. Dans ce dernier cas,
on pourrait entendre par 14, soit I'idéal qu’aurait eu devant elle
la pensée créatrice, soit un fait existant déja indépendamment
de 'homme; — de telle facon que I'homme aurait été placé des



402 C. MALAN

I'abord dans la sphére de cette image vivante, qu’il aurait été
créé en vue d’atteindre & une image déja existante.

1. Tachons d’abord de fixer la signification de ces mots :
« Dieu fit 'homme dans son image et comme sa ressemblance, »
ce qui est la traduction exacte du texte.

Evidemment, quel que soit le sens qu’il faille donner aux
deux prépositions dans et comme, on ne saurait leur en attri-
buer un qui équivaliit & les supprimer ; en sorte que ce passage
en viendrait & signifier : que Dieu avait fait 'homme « son
image et sa ressemblance; » qu’il 'avait créé déji alors « sem-
blable & Dieu. »

Quant au sens de ces prépositions, I'important est ici de sa-
voir si nous devons faire régir a4 la préposition dans le datif
ou l'accusatif; en d’autres termes si elle marque ici une posi-
tion déja acquise, ou bien un but i atteindre. C’est surtout au
cas ol nous lui donnerions ce dernier sens, lequel est bien le
seul qui soit ici admissible, qu’il serait important de se faire
une juste idée de ces expressions « l'image » et « la res-
semblance. » C’est surtout alors, en effet, qu’elles pourraient
désigner, ou bien des faits intellectuels dans la pensée créatrice
(dont le premier aurait trait & ’apparence extérieure, et l’autre
4 la similitude morale), — ou bien un fait positif et déja exis-
tant avant ’homme, auquel cas le mot « la ressemblance » ne
serait 12 que pour renforcer le sens du premier mot: «'image. »

Ce qui porterait & croire que c’est bien dans ce dernier sens
qu’il faut entendre cette expression, c’est le fait que I’Ecriture
du Nouveau Testament donne le nom de « I'image de Dieu» a
la personne du Christ, — et cela méme avant son apparition
dans notre monde historique. En effet, si le Logos, avant son
avenement dans le monde, ne s’appelle pas expressément
« ’image de Dieu, » — il n’en porte pas moins déja, ce qui re-
vient au méme, le nom de la manifestation, ou de « la Parole, »
de Dieu.

Mis en face de ce grand fait, le mot de la Genése nous rap-
pelle forcément celui de 'apotre, « que nous avons été créés
en Christ 1; » comme aussi la parole du Seigneur a ses disci-

! Eph. II,10; comp. IV, 24.



LA NATURE DE LA CONVERSION 403

ples: «Je suis le cep, vous étes les sarments , et mon Pere est
le vigneron. » — Au point de vue de l'origine de I’homme, ces
textes, ainsi que ceux qu’ils rappelent, ne semblent pas d’abord
avoir trait au fait de la création qui nous est raconté dans la
Geneése. En y regardant de plus prés, cependant, nous ne tar-
dons pas & comprendre que 'action créatrice du récit mosaique
n’est pas, aux yeux de l'apoOtre, comme aussi au point de vue
de I'Evangile tout entier, 'acte direct du Dieu supréme, de
« Celui qui habite une lumiere inaccessible, ue nul homme
n'a vu ni ne peut voir, » — mais bien l'action du Dieu histo-
rique, du Dieu qui a pénétré dans I'histoire.

(est ce Dieu en qui 'apotre est arrivé & voir auteur direct
de la créature, et déja de la création tout entiére, — « Celui par
qui sont toutes choses ;» — ce Dieu créateur et sauveur qui a
fini par revétir la forme d’existence de ’homme, et par recevoir
I'office du Christ de Dieu dans la personne humaine de Jésus
de Nazareth.

Dés lors toute cette portion du témoignage évangélique qui
traite de la création de 'homme, nous fait voir et cette créa-
tion et ce salut de ’homme déchu, comme étant sans doute
en fin de compte 'ceuvre du Dieu supréme, — de « Celui de
qui sont toutes choses, » — mais comme n’ étant cependant
cette ceuvre que d’une facon indirecte. Le Dieu supréme agit
alors au moyen, et comme au travers, d’un étre divin revétu
déja devant lui, dans un sens absolu, du caractére et du nom
de son «image.»

On objectera peut-étre ici que nous ne saurions préter de la
sorte, a I’écrivain de la Genese, lesidées que formule plustard
la pensée théologique de I'apotre Paul.

Sans répondre a cela que Moise et Paul ont été éclairés et
guidés par le méme Esprit de vérité, nous nous contentons de
faire remarquer, quant au sens que l'auteur de la Genése au-
rait lui-méme attaché a cette expression, qu’il 'emploie bien-
tot aprés en parlant de la naissance de Seth. — Il dit qu’Adam
eut alors un fils «dans son image et comme sa ressemblance. »
Evidemment I'écrivain sacré, — qui ne répéte cette expression
que dans ce cas-la, — a voulu dire que ce premier « enfant



404 C¢. MALAN

normal » d’Adam occupa, & I’égard de son pére, la méme rela-
tion qui avait été celle de ce dernier & I'égard de Dieu, au jour
ou il avait été créé i,

Or il est évident, & y regarder de prés, que cette expression
désigne, non pas un fait actuel mais bien un fait d’avenir. Le
petit enfant, & sa naissance, n’est pas I'image de son pére et sa
ressemblance. Il le deviendra & mesure qu’il se développera.
Tout ce qu’on peut dire au moment de sa naissance, c’est que
Ienfant est né « capable » de réaliser cette image, et destiné &
devenir cette ressemblance.

(Vest ainsi que, considéré uniquement dans le sens qu’a di
y rattacher I’écrivain sacré lul méme, le mot de la Genése dé-
signe, non pas ce qui aurait été le résultat présent de l'acte
créateur, mais bien le but assigné a cet acte.

2. Telle est aussi la conclusion a laquelle nous ameéne ’étude
spéciale de ce mot: « 'image de Dieu. »

Cette expression a certainement quelque chose d’imprévu
sous la plume de celui-la méme, auquel Dieu avait dicté la dé-
fense absolue a '’homme de se faire aucune image de Dieu. A
elle seule, cependant, cette interdiction est si loin de signifier
qu’'ll ne saurait étre guestion d’'une image de Dieu, que cette
défense & 'homme de s’en faire aucune, implique bien plutot
Paffirmation du droit exclusif de Dieu lui-méme & cet égard. Du
moment cependant ou il est question d'une image de lui-méme,

! 81 I'éerivain sacré n’a pas fait cette remarque lors de la naissance de
Cain et d’Abel, c'est que ces deux premietres naissances avaient en un
caractere particulier; qu'elles occupent dans les débuts de 'humanité une
place spéciale. C'est pour cela que nous nommons Seth, le premier enfant
«normal » d’Adam. Cain (acquisition) est nommeé ains1 par Eve, comme
étant celul qu'elle avait « acquis avec I'Eternel; » c’est-a-dire comme
réalisation de la promesse. Elle salue en lui cette « semence » qui doit
écraser la téte du serpent. Abel (vanité, deuil) est au contraire I'enfant
du découragement, lorsque ce premier espoir a été dégu. Ce n’est bien que
Seth (remplacement), dont la naissance est reque comme un don de Dien
le Créateur, et non plus de 1'Eternel, comme Dieu de la promesse. C'est
bien la la premitre naissance qui revét le caractere de toutes celles qui
suivront. Seth est bien ainsi, comme chef de cette postérité d’'Adam qui
sert l'Eternel, le premier enfant typique du premier homme. (Gen.
V, 13; 1 Chron. 1, 1.)



LA NATURE DE LA CONVERSION 405

voulue directement par le Dieu supréme, il ne saurait étre
question que d'une seule; puisqu’en admettre une seconde
équivaudrait & avoir admis l'insuffisance de la premicre. Cette
image, en effet, ne peut étre concue que de deux manieres. D’a-
bord comme le résultat d’'un acte divin. Dieu aurait constitué
son image soit pour lui-méme soit pour telles de ses créeatures.
Dans ce cas, comme tout ce que Dieu fait, cette image est par-
faile, et ne saurait devoir étre renouvelée. — Ou bien ce serait
un fait existant en Dieu, faisant partie de la personne divine.
Elle répondrait alors & ce qui, dans la personne humaine, est
I'objet de la conscience de soi. Ici encore il ne saurait étre
question que d’une seule image de Dieu; et, de plus, dans ce
cas-cl, cette image serait coexistante avec Dieu, ou éternelle.
— Dans le premier sens, cependant, cette image unique de
Dieu ne saurait étre I’homme; vu que I’étre humain n’ayant
pas toujours existé, Dieu aurait été sans image de Jui-méme
jusqu’a la création de 'homme.

On pourrait dire, il est vrai, méme dans ce cas-la, que Dieu
aurait de la sorte institué une image de lui-méme, comme une
révélation de sa personne pour la créature; qu’en particulier
dans le cas spécial qui est devant nous, Dieu aurait voulu cette
image comme sa représentation dans le monde qu’il venait de
créer. Dans cette pensée, rien n’empécherait que 'homme fut
la révélation, ou le représentant, du Dieu invisible, dans le
monde de la création matérielle et des créatures visibles. — Ce
qui empéche cependant de donner & «l'image de Dieu» ce
sens purement historique, c’est le fait qu’il est ailleurs ques-
tion, dans I’Ecriture, d’une image de Dieu éternelle, préalable
a toute création. Tout ce qu’on aurait le droit d’affirmer, ce
serait donc que I'Ecriture nous montrerait ’homme appelé &
devenir, dans le monde qui est le sien, la représentation, ou
la répétition de cette premiére image, de cette image préalable
et éternelle.

Dans le fait, I'Ecriture non seulement nous parle d’un Etre
éternel coexistant avec le Dieu supréme, d’un Etre qui, dans
le monde de 'homme, est devenu et demeure «l'image de
Dieu, » « ’empreinte engravée de sa personne, » et « le rayon-



406 C. MALAN

nement de sa gloire; » mais elle nous montre, dans ce Christ,
devenu le chef et le centre de I’humanité normale, Celui qui
avait déjh été — avant la création et abstraction faite de toute
créature, — le moyen ou la médiation de toute 'activité divine,
et, pour ainsi dire, I’objet de la conscience de soi pour la Per-
sonne supreéme et absolue.

Ce grand fait, que nous ne pouvons ici que rappeler en
passant, nous force donc bien & mettre le mot de la Ge-
nése: « Dieu fit 'homme dans son image et comme sa ressem-
blance », en paralléle avec tout ce que 'apdtre enseigne plus
tard, « sur notre création en Christ avant la fondation du
monde 1. »

Il ne faut pas nous étonner de devoir ainsi, & propos de
I’lhomme et de la création de I’homme, aborder ces sommi-
tés vertigineuses de la Théodicée. Ce qui est mis devant nous,
dans le récit mosaique, tient en effet a la Personne divine elle-
méme. L’apparition de 'homme ne nous y est pas représentée
comme un simple phénoméne historique, tel qu’il s’en trouve
dans la mythologie des paiens anciens ou modernes, qui font
de semblables apparitions le résultat de I'évolution fatale d’une
vie 1nconnue. Non ! ce récit nous décrit cette apparition
comme le résultat direct d'un acte créateur de Dieu lui-méme.
Considérée de la sorte, 'origine de 1’homme nous met en
présence d’une volonte consciente d’elle-méme, ou d’'un dé-
cret, qui a précédé cette origine, et qui en est seul la cause
efficiente. — Et certes, pour qui croit en Dieu, c’est-a-dire au
Dieu de la révélation, ce n’est pas dans ce fait préalable de la
volonté et du décret de Dieu que git la difficulté. Pour qui croit
en Dieu, les faits éternels sont éclatants de vérité. La difficulté
git tout entliére dans l'infirmité de notre pensée humaine, qui
elle n’est pas et ne saurait étre éternelle. Unis & Dieu lui-méme
par la foi de notre cceur, notre pensée doit se borner a saisir
la réalité et la convenance des actes de ce Dieu. Si notre vue
est trop faible pour se fixer sur la splendeur de I’astre qui nous
éclaire et qui nous vivifie, ce n’est certes pas une raison pour
en mettre en question la réalité.

! Voy. spécialement Eph. ch. L.



LA NATURE DE LA CONVERSION 407

Pour revenir au fait spécial qui est mis devant nous, I’homme
nous est donc représenté comme ayant été créé pour pénétrer
dans un fait antérieur 4 son existence historique, et supérieur
a cette existence. Ce qui constitue ’homme ce qu’il est, — ce
qui le caractérise comme « A&me vivante, » c’est-a4-dire comme
possédant une existence spéciale et définie, — c’est ce fait
« qu’il est appelé & étre'image de Dieu; » c’est-a-dire a réaliser
en lui-méme cette image. C'est le fait qu’il a été créé dans la
sphere de vie de cette image. Il doit, en se développant, arriver
a étre le sarment du cep qui est déja cette image, et dans
lequel il avait déja virtuellement existé avant la création histo-
rigue.

Il découle de 13, sans doute, que, dans sa nature elle-méme,
I’homme est déja essentiellement capable de cet avenir; qu'il
est, en lui-méme, capable de « devenir comme Dieu. » C’est
aussi ce dont il a lui-méme conscience. C’est méme 1 ce quj
le distingue des autres étres créés qui habitent avec luila
terre.

Tout cela ressort clairement, ne fit-ce que de I'histoire
qui nous a été conservée de «la tentation.» — En effet, non
seulement nous y voyons que 'homme, dans ce moment-la,
n'est pas encore «l'image de Dieu, » qu’il n’est pas encore
arrivé 4 « étre comme Dieu, » — en particulier, qu’il ne
possede pas encore cette « vie éternelle, » qui est la vie pro-
pre de Dieu; — mais 1l ressort encore de ce récit, que
I'homme posséde la conscience d’étre capable, en lui-méme,
d’atteindre & ce but. C’est méme la ce qui va rendre si dange-
reuse la tentation spéciale & laquelle 1l sera exposé. L’homme
nous apparait donc, au lendemain de la création, et avant le
péché, différant, par sa nature elle-méme, d’un coté des ani-
maux, qui n’ont que leur seule existence terrestre; et de I'au-
tre, des agents moraux autres que lui, lesquels ne sont en au-
cun rapport avec cette existence limitée, temporaire et infé-
rieure.

Le fait est que, tandis que ’épreuve de ces autres agents
moraux a déja eu lieu, ’homme a encore devant lui son épreuve.
Elle s’inaugure précisément par cette tentation.



408 C. MALAN

Il y succombe. — Dés ce moment, tout en demeurant ce qu’il
était en vertu de sa créalion, c’est-a-dire capable d’étre sem-
blable & Dieu, et méme appelé a le devenir, — sa position reli-
gieuse historique est entiéerement changée. Son développement
religieux est arrété, pour autant qu’il implique la réalisation
éventuelle de I'image humaine de Dieu. Bien plus! au lieu
d’inaugurer un progres vers ce but, 'homme, par sa chute, a
mis le pied sur une voie qui 'en éloigne. Au lieu de se rap-
procher de Dieu et de sa vie, il s’enfonce graduellement dans
une existence qui maintenant n’est plus que terrestre. Grace
a la séparation qu’il a fait intervenir entre sa volonté et la vo-
lonté de Dieu, ce sera la dés lors la seule existence de son acti-
vité tout entiére.— Or, cette existence terrestre est essentielle-
ment et nécessairement limitée. Elle n’est soutenue qu’au
moyen de « biens qui se consument par 'usage qu’on en fait1.»
De plus, la fin de cette existence qui, chez l'animal, est la
cessation naturelle d’une vie qui n’avait jamais eu d’avenir,
est au contraire pour 'homme qui, lui, avait été créé en vue
d’atteindre & la vie éternelle, cette mort, dont la seule pensée
«révolte sa nature.» En lui-méme, I’état de ’homme déchu,
— ou de 'homme dorénavant limité & la seule existence ter-
restre, — est un état contre nature, un état contraire & sa na-
ture elle-méme.

Cela se montre aussitot ne fat-ce que par l'isolement et le
silence qui, depuis le péché, envahissent de toute part I'his-
toire de I’humanité; grice & la séparation absolue qui se fait
dés ce moment entre 'homme et son Créateur, aussi bien
qu’'entre lui et les autres agents libres qui I'avaient précédé
dans le royaume historique de Dieu, et avec lesquels il n’a
cessé depuis lors de chercher en vain & rentrer en rapport. Et
ce n'est pas seulement de Dieu, et du ciel de Dieu, que
I’homme est ainsi isolé. C’est aussi 14 sa position & ’endroit de
ce monde inférieur o Dieu I’avait placé pour qu’il le ramenét
4 l'obéissance de Dieu, et qui maintenant, depuis qu’il en a
fait le but de ses désirs, est séparé de 'homme par un abime.

1 Col. II, 22; ou il faut lire : « choses qui toutes sont destindes & périr
par Pusage qu'on en fait.» Comp. Jean 1V, 13, 14.



LA NATURE DE LA CONVERSION 409

Dés lors cette création matérielle dont il était le dominateur,
et dont son apparition avait été comme le couronnement, aprées
avoir d’abord été comprise, dominée et gardée par lui, est
devenue pour lui un mystére qu’il s’efforce toujours en vain de
pénétrer, et méme un ennemi qu'’il ne parvient pas 4 soumettre.

Avec cela, si sa position a ¢té ainsi absolument changée, sa
nature n’en est pas moins demeurée la méme. Comme nous
Pavons vu plus haut, c’est bien ]la volonté de Dieu qui seule
empéche que D'état de déchéance auquel 'homme a été réduit
ne devienne définitif, griace au « fruit de 'arbre de vie. » Mais
cela méme est la preuve que Celui qui avait créé ’homme, ne
veut pas que cet homme, en persistant dans son état de chute,
rende impossible son retour a l'avenir auquel il I'avait destiné.

Quelle idée devons-nous donc nous faire de cet état de dé-
chéance. dans lequel Dieu ne veut pas que 'homme se fixe a
toujours. Qu’est donc cette existence humaine que « le fideéle
Créateur » empéche de devenir définitive? — On ne peut
mieux la décrire que comme un temps d’arrét dans le dévelop-
pement assigné a ’homme. Gréice ausecond des deux actes par
lesquels il avait créé '’homme, Dieu avait mis cet ¢tre, qu’il
venait de tirer de la terre, en communication direcle avec sa
propre vie divine. Dés lors ’homme, au moyen d’une activité
libre, devait ramener au Dieu dont il se serait lui-méme tou-
jours plus approché, le monde déchu auquel il ressortissait
par ses premiéres origines. (’est bien de la sorte qu’il aurait
répondu & l'action divine dont il avait été l'objet. Il aurait
ainsi complété le rapport inauguré par l'acte créateur de Dieu;
et Dieu, de son coOté, aurait alors rendu ce rapport définitif par
le don de la vie éternelle.

Au lieu de cela, trompé par le menteur et séduit par sa
propre convoitise, I'’homme sépare sa volonté de la volonté di-
vine; risquant ainsi de devenir semblable non pas & son Créa-
teur, mais 4 celui qui 'avait trompé et détaché de ce Créaleur.

Nous reconnaissons dans ces faits la raison de ce qui carac-
térise sous nos yeux l'état de I'homme et de I'humanité.
Interrogeons le physiologiste, I'historien, le moraliste, tous
ceux qui font de I’hnomme 'objet de leur observation ; écoutons

THEOL. ET PHIL. 1886, 27



410 CG. MALAN

les plaintes du poéte; ou bien arrétons-nous a voir 'artiste se
fatiguer devant des aspirations toujours plus ou moins stériles
— c’est partout et constamment le méme spectacle d'un élan ar-
rété ; d’illusions qui font place au découragement; d’un hé-
roisme résultant d’un élan instinctif et généreux, mais qui n’en
aboultit pas moins & des ruines dont on détournera le regard ;
en un mot, c’est toujours, et sous toutes les formes, un mou-
vement vers l'avenir qui, parce que ’homme s’y engage sans
Dieu, se montre toujours plus ou moins promptement in-
fécond.

Soit qu'on considére la vie de l'individu, ou qu’on s’arréte
devant I’histoire des nations, — ou bilen qu'on éléve sa vue
jusqu’a I’évolution générale de I’humanité elle-méme, — il y a
longtemps, si ce n’était la foi en Dieu, que, pour ne parler que
de ce qui nous touche immeédiatement, la désespérance aurait
envahi notre monde moderne, tout comme on 1’a vue détruire
de fond en comble la puissance et les gloires de la civilisation
antique.

Le fait est que I'état actuel de 'homme et de 'humanité est
partout ressenti comme anormal. La vue de cet état occasionne
méme une souffrance dont se distrait 2 grand’peine I'homme
de loisir; qui va méme jusqu’a faire envier, a un tel homme,
Iinsensibilité de ceux que les exigences matérielles tiennent
constamment courbés vers la terre. Et cela est naturel | Cons-
titué en vue d’arriver a la vie éternelle, I’homme ne tarde pas
A sentir jusqu’a quel point il est devenu, par le péché, « étran-
ger a cette vie divine 1. » Il se réfugie alorsdans’hypothése de
Pimmortalité essentielle de son d&me, mais sans savoir que faire
de cette immortalité, ni comment en formuler la pensée. Bien
que se voyant ainsi réduit & un état dont il est incapable de saisir
I’avenir, il n’en sent pas moins qu’il n’était pas fait pour étre
mortel ; comme l'est sous ses yeux cet animal dont I’existence
n’est bien que le développement normal et satisfait d’un fait
essentiellement temporaire. Et pourtant 'homme ne se sent
pas non plus immortel, puisqu’en face de cette immortalité
qu’il revendique hautement pour son dme, 1l demeure « sans

1 Eph. IV, 18.



LA NATURE DE LA CONVERSION 411

espérance ; » ne sachant ainsi que faire d’'une immortalité qu’il
n’aurait pas recue de Celui seul qui est immortel, et qui, méme
pour la pensée de ’homme, remplit a lui seul de sa présence
Iimmortalité tout entiére. En dépit de « I'immortalité de son
ame, » '’homme demeure ainsi « sans espérance, » parce qu’il
est réellement « sans Dieu. »

Malgré cela, il se sait, el se sent, naturellement capable d’ac
cepter le don que Dieu lui ferait de la vie éternelle. C’est méme
au sentiment qu’il posséde de cette capacité, que se rattache
la conscience qu’il a d’une responsabilité personnelle qui
dépasse I'horizon de son existence présente. Déja, & I'heure
actuelle, c’est ce sentiment qui est a la base de sa liberté mo-
rale; qui lui dicte la réflexion de ses mobiles d’action ; et qui
méme est par 12 & la source chez lul ne flt-ce que de la faculté
du langage.

Tout cela, ’homme le posséde en vertu de sa création, et
non pas grice & un don qu’il aurait recu depuis lors. Rien de
tout cela cependant n’implique la présence positive, au dedans
de lui, de « 'image de Dieu; » ou ne fait, de son étre, un étre
en rien semblable & ’Etre qu'il adore. Ce n’est bien encore 13,
en lui, que la capacité d’atteindre, le cas échéant, a la posses-
sion de cette « image; » capacité a laquelle répond en lui le
besoin d’arriver une fois & « la ressemblance » de cet Etre.

Sans doute, par le seul fait de son état actuel de déchéance,
I’homme n’est a cette heure ni un étre maudit, ni un ennemi de
Dieu. Il se sent étranger a Dien, séparé de lui. Mais cette sépa-
ration n’est paschez lui un fait de nature. Bien au contraire! le
sentiment qu’il a de cette séparation implique pour lui I’affaiblis-
sement et 'obscurcissement de sa propre conscience de lui-
meme 1. Il ressent cette séparation comme un fait qui le géne ;
comme un fait contre lequel proteste sinon sa volonté réfléchie,
— envahie par I'obscurcissement dont nous venons de parler,
— du moins ce qu’il y a en lui d’instinctif. Cette séparation lui
apparait donc comme le résultat en lui d’un fait survenu dans
son histoire. Quant & sa nature elle-méme, nous savons, nous
qui croyons en Dieu, que « les dons et la vocation de Dieu

! Voyez le passage cité plus haut, qui met en relief ce trait spécial.



412 C. MALAN

sont sans repentance, » et que « l'injustice de ’homme n’a-
néantit pas la justice de Dieu. »

Ceux qui hésitent encore a croire en Dieu, font de 'immor-
talité essentielle et inamissible de l’Ame humaine, comme
un moven de se passer de Celui qui, seul immortel, est seul
aussi le dispensateur de l'immortalité. Sans doute, dire que
I’homme, créé capable de la vie éternelle, n’a pas perdu par le
péché cette capacité, c’est avoir dit qu’ll posséde bien réelle-
ment la vie éternelle, mais cela uniquement dans les intentions
divines, lesquelles sa désobéissance peut « rendre inutiles & son
égard 1. » Le chemin de « 'arbre de vie » lui est fermé. Ce ne
sera méme que le «fils de ’homme, » Celui qui a « condamné le
péché enla chair,» Celui qui a surmonté, comme homme, les
conséquences du péché dans 'homme, qui seul, comme « sau-
veur de ses fréres, » donnera & ceux qu’il aura ramenés a Dieu
ce fruit de « l'arbre de vie, » qu’ils sont encore & méme de
cueillir, mais qui leur a été rendu inaccessible 2. Il le fera lors-
que sera terminée pour ’homme, ’existence présente de ten-
tation et d’épreuve. Il ouvrira alors & 'homme « le royaume
qui lul a été préparé des avant la fondation du monde, » et
en vue duquel I'homme a été créé.

Si donc la vie éternelle appartient dans ce moment i
I’'homme, ce n'est que pour autant que Dieu la lui a destinée.
il ne la posséde que dans la promesse qui lui en est faite;
promesse dont la résurrection de Christ et son ascension sont
la proclamation, et dont le gage est le don actuel de I’'Esprit de
Christ & « ceux qui sont de Christ3. » Si donc ¢’est ignorer Dieu
que vouloir soutenir I'immortalité essentielle de I'dme de
homme, ce serait douter de Dieu que de ne pas croire « au
don de la vie éternelle en Jésus-Christ notre Seigneur . »

t Lue VII, 30. Mais les pharisiens et les scribes vendivent inutile & lewr
¢gard le décret de Dien. — Comp. Act. NII1, 46; XXVIII, 25 2 23.

2 Apoc. 11, 7.

¥ Parce que vous éles ses fils, Dieu a envoyé !’ Esprit de son fils dans vos
ceurs. (Gal. IV, 6.)

Y Les gages du péché c’est la mort ; mais le don gratuit de Dieu, c’est la vie
éternelle en Jésus-Christ notre Seignewr. (Rom. V1, 23.)



LA NATURE DE LA CONVERSION 413

Constitué en vue de cette vie divine, et de facon & pouvoir
réaliser I'image de Dieu et sa ressemblance, '’homme ne peut
que souffrir de la séparation qu’il a fait lui-méme intervenir
entre sa volonté et la volonté divine. De 1 aussi cette constante
recherche ol nous le voyons engageé. De la ce fait typique, et
si frappant, de ce petit peuple, le représentant le plus élevé du
développement de humanité laissée a elle-méme, et dont
I’histoire religieuse finit par aboutir & 'érection officielle de
« I'autel au dieu inconnu. »

Telles sont les conclusions auxquelles nous amene, sur ce
sujet de I'état originaire de I’homme, 1’étude de I'Ecriture faite
a la lumiére de notre conscience. Ce sont aussi, nous allons le
voir, celles ol nous conduira I'examen du fait religieux lui-
méme.

(A suivre.)



	La nature de la conversion : ou la nouvelle naissance considérée comme étant le retour de l'homme à son état originaire et normal

