
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1886)

Artikel: La nature de la conversion : ou la nouvelle naissance considérée
comme étant le retour de l'homme à son état originaire et normal

Autor: Malan, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379388

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379388
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA NATURE DE LA CONVERSION

ou

LA NOUVELLE NAISSANCE CONSIDEREE COMME ÉTANT LE RETOUR

DE L'HOMME A SON ÉTAT ORIGINAIRE ET NORMAL

PAR

C. MALAN

On serré utoî. Gai. IV, 6.

Si tous ceux qui croient en Dieu s'accordent à nier que
l'homme tel qu'il est à cette heure, c'est-à-dire pécheur et
mortel, puisse être l'expression de la pensée du Créateur au

jour où il le créa, les opinions diffèrent cependant sur l'idée
qu'il faut se faire de cet état de déchéance auquel l'homme a

été réduit.
Notre état actuel de déchéance est-il définitif Le péché du

premier homme aurait-il eu pour conséquence un changement
essentiel et foncier dans la nature même de la race Faudrait-
il, à cette heure, un acte direct de la toute-puissance pour
modifier l'état auquel nous a réduits ce péché?

Ou bien, — en dépit du fait que le péché de notre premier
père a sans doute entraîné pour ses descendants des

conséquences qui peuvent leur devenir mortelles, — ce péché
n'aurait-il cependant jusqu'ici rien changé aux intentions divines
lors de la création du premier homme Ferions-nous autre
chose, en quittant cet état de déchéance, que retourner à

notre nature originaire? En nous en délivrant, Dieu ferait-il
autre chose que nous rétablir dans la position que nous
n'avions jamais cessé d'occuper dans sa pensée?



392 C. MALAN

Voilà la question que nous désirons examiner. Elle revient
à se demander si « la nouvelle naissance » est, encore à cette
heure, un événement que rien dans le passé de l'homme
n'aurait préparé ; ou bien si l'homme « régénéré » ne saurait
lui-même voir autre chose, dans cette nouvelle naissance,

que le réveil de sa nature première, ou de sa vraie nature?
Le « chrétien, » lorsque ce mot signifie oc l'homme qui vit en

Christ, » aurait-il réellement, par le fait de sa oc conversion, »

perdu sa place normale, ou sa vraie place, au sein de l'humanité

Y a-t-i! quelque chose de vrai dans cette espèce de

défiance qu'un tel homme inspire, même abstraction faite de

ce dont notre Seigneur a dit à ses disciples : « Si le monde

vous hait, sachez qu'il m'a haï avant vous » Y a-t-il, dans la

position que prend ce chrétien à l'égard de ceux qui l'entourent,
quelque chose qui justifie les accusations auxquelles il se voit
exposé, quand il est traité d'illuminé, d'exalté, ou de
mystique? En un mot, un vrai chrétien, un homme qui a retrouvé
son Dieu dans le Dieu qui se présente à lui en Jésus-Christ,
a-t-il par là cessé d'être un homme, dans le sens vrai et normal
du mot? Ou bien, au contraire, sont-ce ceux qui se refusent à

l'imiter qui, aux yeux de Dieu et des saints anges, et à nos

yeux s'ils étaient ouverts à la réalité, ne seraient réellement

pas ce que doivent être des hommes? Devons-nous saluer dans
les disciples de Jésus-Christ, — en les considérant sans doute

uniquement comme tels, et sans les faiblesses qui dépareraient
leur foi, — l'homme revenu à lui-même, l'homme selon la
pensée de son Créateur

Il est évident que, suivant la réponse qui sera faite à ces

questions, beaucoup de choses prendront une autre face, non
seulement dans la conscience que chacun aurait de lui-même,
mais dans sa propre position à l'endroit de Dieu, et jusque
dans ses rapports avec ses semblables.

Or cette réponse, nous ne saurions la demander qu'à la

conscience de nous-mêmes, et de Dieu en nous; à la condition,
sans doute, que nous ayons su l'interroger.

A elle seule, il est vrai, notre conscience se bornera à nous
mettre en face d'une autorité absolue, qui nous imposera for-



LA NATURE DE LA CONVERSION 393

cément ce que nous nommons oc un devoir de conscience. »

Mais en nous montrant ainsi, dans cette autorité, un fait absolu,
indépendant de notre initiative, et dominant même de haut
notre libre volonté, notre conscience nous a fait toucher
comme au doigt la présence au dedans de nous du Maître
de notre liberté. C'est ainsi qu'elle nous a révélé cet
Auteur de notre être lui-même, auquel nous donnons tous le

nom de Dieu. De plus, cette même conscience nous fera
encore discerner, dans la résistance plus ou moins directe de

notre volonté propre à cette autorité absolue, le fait anormal
de notre péché.

Mais la conscience n'ira pas plus loin. En particulier, elle

ne nous dira pas le nom de Celui à la présence et à l'autorité
duquel elle rend ainsi témoignage devant nous. Elle ne nous
décrira pas le rapport personnel qui interviendrait entre lui et

nous. Malgré cela, et bien qu'elle nous laisse de la sorte ignorer

qui est un Etre aussi puissant, un Etre dont nous dépendons

aussi directement, elle nous forcera pourtant à ne rien

négliger pour découvrir quels seraient les droits de cet Etre

sur notre volonté; et même quelles pourraient être, en partant
de là, ses intentions ultérieures à notre égard. C'est aussi cette
conscience de nous-mêmes qui nous amènera à reconnaître ce
même Etre, dans les actes dont l'Ecriture témoigne devant

nous, actes qui sont tels que nous ne saurions les attribuer
qu'à lui seul.

Voilà bien tout ce que notre conscience pourra nous apprendre

à cet égard. Quant à ce qui concerne notre première
origine, la seule lumière que la conscience projettera sur ce fait
spécial, sera ce qui découlerait pour nous, à cet égard, de ce

dont elle témoigne ainsi devant nous à l'endroit de la volonté
de l'Etre absolu. Mis de la sorte en face de l'Auteur et du Maître

suprême de notre liberté, il nous deviendra en effet

indispensable de savoir ce qu'il veut de nous ; et tout d'abord, par
conséquent, ce qu'il avait fait de nous au jour où il nous avait

créés; quel était alors le rapport dans lequel il nous avait

placés avec lui-même.

Ici, de nouveau, il se trouve que les origines de l'homme
THÉOL. ET PHIL. 1886. 26



394 C. MALAN

sont la première chose dont nous entretient, dans la Sainte

Ecriture, la révélation du Dieu de notre conscience.

Il ressort de tout cela que, dans la question qui nous occupe,
notre première tâche devra être de nous faire une idée claire,
de ce dont témoigne notre conscience sur le fait actuel de

notre rapport religieux personnel ; c'est-à-dire sur la relation
de notre libre volonté, avec l'Auteur de l'autorité intérieure qui
la domine actuellement au dedans de nous.

Avant d'entrer dans cette étude, il convient cependant que
nous nous arrêtions un instant à justifier cette expression de
ce rapport personnel, » que nous venons d'employer en parlant
du rapport avec Dieu, ou du rapport religieux. Pourquoi, au lieu
de voir dans ce rapport la coïncidence fortuite, ou fatale, de

deux faits de vie, y voyons-nous un rapport personnel ; c'est-
à-dire, dans ce cas-ci, ce qui serait une relation inaugurée avec
notre personne par la personne divine? C'est là un point capital.

Il sépare en effet pour nous tout ce qui aurait le droit de

s'appeler « une religion, » d'avec ce système de passivité,
d'affadissement, et de découragement, qui est connu sous le nom
de boudhisme.

Le fait est que, du moment où l'on fait abstraction de l'élément

personnel, la conscience de nous-mêmes n'est plus que
la vue d'un simple phénomène intérieur. Dès lors l'impression
passive du fait, remplace ce qui serait en nous la conscience
réfléchie de l'acte. Une simple perception d'harmonie ou de

désharmonie, prend dès lors la place de cette impression
d'autorité, qui nous avait placés devant l'alternative ou de la
soumission ou de la résistance ; c'est-à-dire, puisqu'il s'agissait
d'une autorité absolue, devant l'alternative ou de la vertu ou
du péché. Enlevez cette impression d'autorité, — qui implique
celle de notre liberté, — et tout est changé dans votre être
moral. Vous n'avez plus devant vous qu'une passivité qui
s'étend jusqu'aux jugements de votre pensée elle-même; en

même temps que surgit en vous, dans la sphère de la volonté
et des affections, une superstition qui n'a d'autres limites que
celles que lui imposera la paresse qui en aurait été le point de

départ. Quant à la religion, ce qui porte encore ce nom n'est



LA NATURE DE LA CONVERSION 395

bientôt plus que cette manifestation passive, dont l'expression
suprême sera « le moulin à prières » du bonze mongol. A cela
viendra s'ajouter une vie nationale qui, elle aussi, est tellement

passive, que les peuples boudhistes n'ont jamais été mis
en mouvement que par des chefs théistes ; et que, depuis plus
de vingt siècles, l'histoire des quatre cents millions de
bouddhistes qui, dit-on, encombrent notre globe, n'a pas à citer
un seul nom de héros.

Ce qui nous engage à rappeler ces faits c'est qu'ils sont,
dans l'histoire de l'humanité, le résultat d'idées qui, depuis
quelque temps, semblent pénétrer dans « notre monde chrétien.

» Il est même difficile de ne pas voir dans ce mouvement
un symptôme marqué de décadence. La volonté individuelle
diminue d'intensité, et il n'est plus besoin de « grands
hommes, s d'hommes hors ligne, pour remuer les masses.

Devant un fait semblable, on ne saurait que redoubler de

vigilance, de décision et de fidélité, à l'endroit de ce sentiment
du devoir dans lequel plongent les racines mères de tout ce

qui mériterait de s'appeler le caractère, ou la force de volonté.
C'est bien sur ce sentiment que tout repose. C'est de cette

impression, laquelle est intimement liée au dedans de nous à

la foi an Dieu personnel, que découle tout ce qui chez nous
mériterait le nom d'initiative, d'énergie ou de force. Si quelque
chose peut faire croire que nous sommes entrés dans « les

derniers temps » de la gentilité christianisée, ce sont les faits
dont il est question. Pour n'en citer qu'un exemple, c'est bien
là ce qui se montre, d'une façon aussi frappante qu'inattnduee,
dans le mouvement actuel des esprits au sein de cette aristocratie

anglaise à qui, jusqu'ici, la croyance au Dieu personnel
avait conquis une place aussi eminente, et qu'on nous assure
être à cette heure envahie par le boudhisme.

Plus nous apprécierons le caractère essentiellement
personnel du rapport religieux, plus nous nous préoccuperons
sérieusement de l'état auquel ce rapport a été réduit. Nous ne

sommes plus là, en effet, en face d'un simple fait que nous
pourrions nous contenter de déplorer. C'est plus qu'un fait,
c'est le fruit d'un acte. Nous n'avons pas seulement devant



396 C. MALAN

nous une simple décadence ; nous sommes devant le résultat
d'une faute, et d'une faute soutenue. Aussi est-il de la plus
grande importance, de clairement discerner la place qui nous
a été assignée dans le rapport religieux, et la tâche qui nous
incomberait au cas où ce rapport ne serait réellement plus ce

qu'il doit être.
Qu'était l'homme au jour où il fut créé; et cela tout

spécialement dans son rapport religieux, dans sa relation avec Dieu?

Qu'est-il encore à cette heure à ce même point de vue? Son

péché a-t-il si bien détruit sa position originaire, qu'à cette
heure il n'ait plus aucun droit devant Dieu, aucun devoir spécial

envers Dieu? Avons-nous encore, dans le rapport
religieux, à tenir compte de la position originaire de l'homme,
et des devoirs qu'impliquerait cette position? Ou bien ce

rapport a-t-il été si complètement annulé, qu'il ne puisse plus
être question à cet égard que d'une action souveraine de Dieu

envers l'homme? Avons-nous encore le droit de voir « un
enfant de Dieu s dans l'homme déchu lui-même? En dépit de

sa séparation d'avec Dieu, et des ravages si évidents du péché,
l'homme est-il encore réellement apparenté avec Dieu, et
capable encore, le cas échéant, de réaliser son image? Ou bien
tout cela a-t-il si bien été effacé de la nature même de l'homme,
qu'à cette heure ce qui est humain serait l'opposé de ce qui
est divin Nous serait-il interdit de statuer une différence
essentielle et dirimante, entre les droits de l'homme et les
droits de Dieu Ou bien devrions-nous réellement nier que
l'homme fût encore capable, par sa nature elle-même, de
ressentir un amour semblable à celui qui constitue le caractère
de Dieu?

Il est évident que la réponse à ces questions, — qui
touchent de si près à la vérité du salut lui-même, — dépendra
tout d'abord de l'idée que nous aurions dû nous faire de

l'homme, soit à ses origines soit, en partant de là, dans le
moment actuel.

Ou bien seraient-ce là des questions oiseuses, ou même
téméraires? Dira-l-on que nous devons ici, d'abord nous en tenir
simplement au sentiment de ce qui nous manque au point de



LA NATURE DE LA CONVERSION 397

vue de notre vie spirituelle, puis ensuite saisir, dans le salut
qui nous serait révélé, la satisfaction à laquelle nous aurions
aspiré? Dira-t-on que vouloir aller plus loin serait risquer, en
nous préoccupant de nous-mêmes, de nous jeter ou dans
l'orgueil, ou dans le découragement Ne suffit-il pas, nous
demandera-t-on, de montrer l'œuvre divine; sans vouloir
encore expliquer ce qu'une telle œuvre aura toujours pour nous
d'inexplicable

Tout cela est vrai. Mais il n'y a pas seulement cela de vrai.
Comme c'est le cas pour tout fait moral, le rapport religieux
repose sans doute, au dedans de nous, non pas autant sur une
conclusion réfléchie, que sur une expérience dont notre volonté
est directement l'objet. Néanmoins, à côté de la belle et sainte
tâche du prédicateur, qui consiste à constamment témoigner
des actes par lesquels Dieu vient lui-même inaugurer ce rapport

et le maintenir dans nos âmes, il y a encore la tâche plus
humble du docteur ; de celui qui, en défendant des positions
acquises, vient empêcher que « la parole des contredisants »

n'efface l'impression qu'aurait produite ce témoignage. Le fait
est que les hommes inspirés eux-mêmes, ne se bornent pas à

témoigner des faits révélateurs ; qu'ils les justifient aussi en
face des négations de l'incrédulité. Devant des enfants, en
présence de cœurs simples, soumis, et avides de vérité, on se

contentera sans doute de raconter toujours de nouveau l'œuvre
divine. Mais il faudra aussi, devant des hommes faits, savoir
« amener captive toute conscience d'homme. s

S'il y a jamais eu une époque étrangère à la simplicité et à

la docilité de l'enfance, c'est bien celle où nous vivons. L'analyse

n'y respecte aucune des autorités traditionnelles. Aussi le

témoin de la vérité se voit-il toujours plus amené, à évoquer
l'autorité première de l'expérience intérieure de chacun. Jamais

l'apologétique n'a été plus sérieusement appelée à ramener à

une étude toujours plus attentive du fait humain, c'est-à-dire la
conscience que chacun a de lui-même.

Essayons donc d'examiner ici tout d'abord ce que l'Ecriture,
d'accord avec notre propre conscience, nous affirme touchant
les origines de l'homme; puis, après avoir comparé ce pre-



398 C MALAN

mier fait avec celui que nous avons sous les yeux, voyons
jusqu'à quel point les faits religieux eux-mêmes justifieraient les

conclusions auxquelles nous aurait conduits notre première
étude.

L'état originaire de l'homme et d'après les textes
et d'après la conscience.

Notre première tâche, est ici de préciser le sens de cette
déclaration du récit tie la Genèse1, que « Dieu créa l'homme
dans son image et comme sa ressemblance. »

1° Comment on l'entend d'ordinaire. — Sans exposer ic1

l'histoire de l'interprétation de ce texte, contentons-nous de

rappeler comment il est généralement compris à cette heure.
Après y avoir vu cette affirmation, que l'homme aurait été créé
semblable à Dieu, qu'il aurait été mis positivement en possession

de l'image de Dieu et de sa ressemblance, on en conclut

que si l'homme, en séparant, par sa désobéissance, sa volonté
ou ses affections de la volonté de Dieu, a sans doute rendu
impossible toute ressemblance avec son Créateur, il n'en a

pas moins conservé, en tout ou en partie, ce qui avait constitué
au dedans de lui l'image de Dieu. Dès lors, on trouve les restes

de cette image, ou bien dans la raison et dans la conscience
de la liberté, — c'est-à-dire dans ce qui constitue la personnalité

elle-même, — ou bien, et même tout d'abord, dans
« l'immortalité essentielle de l'âme humaine. »

En faisant cela, cependant, on perd de vue deux choses : la

première, que la raison et la conscience de la liberté
appartiennent aussi à ces « esprits rebelles, » pour lesquels on ne
saurait vouloir revendiquer la possession de « l'image de

Dieu ; » et la seconde, que l'immortalité, c'est-à-dire une vie qui
possède en elle-même sa raison d'être, ne saurait être attribuée
qu'à la seule cause suprême et absolue, ou que. comme dit
l'apôtre, « Dieu seul possède l'immortalité. »

D'une façon plus générale, on se bornera encore à voir
« l'image de Dieu » dans ce que l'homme posséderait de plus
que l'animal, qui comme lui a été formé de la terre. On ver-

1 Gen. J, 26.



LA NATURE DE LA CONVERSION 399

rait donc cette image dans tout ce qui chez l'homme ne serait

pas la seule vie du corps terrestre, ou dans ce qu'on est

convenu d'appeler « son âme. » Dès lors, en face du fait que
l'homme, après le péché, est condamné à mourir, on admet

que la mort, — qui pour le corps est le retour de l'organisme
vivant aux éléments dont il avait été composé, ou oc la

décomposition, > — ne saurait s'affirmer dans le même sens à l'égard
de l'âme, laquelle, dit-on, est une « substance simple. » On

donne donc alors à ce mot de mort un sens spécial, un sens

exclusivement moral. « La mort de l'âme » sera la persistance
indéfinie, ou « éternelle, » de cette âme, dans un état de

séparation d'avec Dieu. A cela vient s'ajouter le fait que si,
tant que l'homme habite le monde visible, les impressions des

sens lui rendent supportable un pareil état de l'âme, du
moment où il entre dans le monde invisible, ce même état
deviendra nécessairement, pour son âme « immortelle, » cette
souffrance sans nom et sans remède qui, dans le langage
ecclésiastique, s'appelle « les peines éternelles. »

Il n'est pas besoin de relever ici les difficultés insolubles du

rôle assigné de cette façon à l'âme humaine, ne fût-ce que parce
que, privée de l'élément moral que sa désobéissance lui a

enlevé, cette âme ne serait plus qu'un fait de vie purement
intellectuel, et par conséquent essentiellement incapable, comme
tel, d'une existence éternelle. Nous reviendrons tout à l'heure
sur ce côté de la question. Bornons-nous ici à faire remarquer
qu'on ne saurait plus, dès lors, dans quel sens l'âme humaine,
séparée de Celui qui seul possède la vie. — et que le Nouveau

Testament dit être maintenant morte, — pourrait être regardée

comme possédant néanmoins encore une vie éternelle,
ou comme étant encore immortelle.

2° Comment nous l'entendons. — Il semble donc que le seul

sens qu'on puisse donner au texte qui nous occupe, soit d'y
voir l'homme créé dans le but de réaliser l'image de Dieu et
d'atteindre à sa ressemblance, créé par conséquent « capable »

de cette tâche.
A la différence de l'animal, dont l'existence purement

terrestre, ou cosmique, est un fait achevé, — un fait qui a atteint



400 C. MALAN

son but, — l'homme, à côté d'une existence semblable, a

encore reçu, par la communication oc du souffle de Dieu, » la
capacité de pénétrer dans une forme d'existence tout autre que
celle-là, et essentiellement supérieure. Grâce à ce second acte

créateur, l'homme a été fait capable d'échanger sa vie terrestre
contre cette vie céleste et éternelle dont le souffle de Dieu
symbolise ici la communication '. En effet, il résulte de ce que
nous lisons que, si cet homme eût été fidèle à Dieu, il serait
demeuré, libre « d'étendre la main pour cueillir du fruit de

l'arbre de vie, et vivre ainsi à toujours2. » Cet « arbre » était
le symbole de l'évolution de vie qui, partant de la terre, dans

laquelle plongent les racines de l'arbre, pénètre jusque dans
ce ciel dans lequel s'étend son branchage. C'est l'image du

passage de l'existence purement terrestre à l'existence
céleste, c'est-à-dire à la vie éternelle qui est celle de Dieu.

Mais l'homme désobéit. Le résultat de la séparation qui par
là est effectuée entre sa volonté et la volonté divine, ne sera

pas un changement foncier de nature, tel que serait
nécessairement pour lui la perte de oc sa capacité de devenir comme
Dieu. » Non ce qui résultera de cette désobéissance sera
seulement que l'homme aura perdu la possibilité de satisfaire à

cette aspiration de sa nature. Son existence, ne pouvant aboutir
à la vie en vue de laquelle il avait été formé de la terre, ne
sera plus qu'une prolongation de cette souffrance qui résulte
d'un besoin non satisfait, souffrance dont le seul avenir possible
est la dissolution, ou la mort.

Du reste, ce qui montre encore à cette heure que la nature
de l'homme n'a pas été changée, ce sont précisément les
aspirations qu'il continue à ressentir; bien qu'elles ne soient jamais

pour lui qu'une occasion de déceptions constamment renouvelées.

Ce n'est pas moins la preuve positive de la capacité
inhérente à sa nature ; de ce besoin qui lui demeure inhérent,
de devenir semblable à Dieu; besoin qui, sous mille formes

diverses, dominera et caractérisera son histoire tout entière.
C'est même dans la permanence de ce trait foncier de sa na-

1 Jean XX, 22.
3 Gen. Ill, 22.



LA NATURE DE LA CONVERSION 401

ture qu'il faut chercher la raison de ce fait, que l'homme aura
dorénavant une histoire ; tandis que l'animal, par exemple, qui,
lui, a pleinement atteint le but en vue duquel il avait été créé,
demeure incapable par là même d'en avoir aucune. Sans doute,
si rien n'intervient, cette histoire de l'homme ne sera plus
maintenant ce qu'elle aurait dû être. Il n'en demeurera pas
moins un être d'avenir ; un être que son état actuel ne peut
satisfaire ; et cela parce que, en dépit de sa chute, il aura
conservé la capacité, soit de ressaisir la vie éternelle de Dieu, au
cas où cette vie lui serait de nouveau présentée, — soit de
demeurer responsable du refus de cette vie, s'il venait à la

repousser.
On le voit, comprise de la sorte, l'action créatrice, en tant

qu'elle concerne l'homme, nous apparaît comme ayant eu

l'image de Dieu non pas pour résultat, mais bien uniquement
pour but.

3° Etude des mots eux-mêmes. — L'histoire du dogme de
« l'image de Dieu dans l'homme » prouve combien peu le texte
sacré suffit, à lui seul, soit pour établir, soit pour nier, ce que
nous venons d'exposer.

Ainsi que nous l'avons vu, on s'est préoccupé aussi bien du

sens général de cette expression : « l'image de Dieu et sa

ressemblance, » que de la différence à statuer entre le premier et
le second de ces deux mots. On a surtout agité la question de

savoir si l'homme, après son péché, aurait conservé cette

image et cette ressemblance; comme aussi, au cas où il en

aurait gardé des traces, en quoi elles consisteraient encore.
Ce qui frappe pourtant dans ce débat, c'est qu'on y a

généralement négligé, non seulement de formuler clairement le

sens de « l'image » et de « la ressemblance » de Dieu, mais

avant tout de décider s'il s'agirait ici d'une image et d'une
ressemblance que Dieu aurait formée dans l'homme, dont il aurait
doué sa nature; ou bien si ces mots marqueraient seulement

ce que l'homme était destiné à atteindre. Dans ce dernier cas,

on pourrait entendre parla, soit l'idéal qu'aurait eu devant elle
la pensée créatrice, soit un fait existant déjà indépendamment
de l'homme; — de telle façon que l'homme aurait été placé dès



402 C. MALAN

l'abord dans la sphère de cette image vivante, qu'il aurait été

créé en vue d'atteindre à une image déjà existante.
1. Tâchons d'abord de fixer la signification de ces mots :

« Dieu fit l'homme dans son image et comme sa ressemblance, »

ce qui est la traduction exacte du texte.
Evidemment, quel que soit le sens qu'il faille donner aux

deux prépositions dans et comme, on ne saurait leur en attribuer

un qui équivalût à les supprimer ; en sorte que ce passage
en viendrait à signifier : que Dieu avait fait l'homme « son

image et sa ressemblance; » qu'il l'avait créé déjà alors oc

semblable à Dieu.

Quant au sens de ces prépositions, l'important est ici de

savoir si nous devons faire régir à la préposition dans le datif
ou l'accusatif; en d'autres termes si elle marque ici une position

déjà acquise, ou bien un but à atteindre. C'est surtout au

cas où nous lui donnerions ce dernier sens, lequel est bien le

seul qui soit ici admissible, qu'il serait important de se faire
une juste idée de ces expressions « l'image » et « la
ressemblance. » C'est surtout alors, en effet, qu'elles pourraient
désigner, ou bien des faits intellectuels dans la pensée créatrice
{dont le premier aurait trait à l'apparence extérieure, et l'autre
à la similitude morale), — ou bien un fait positif et déjà existant

avant l'homme, auquel cas le mot « la ressemblance » ne
serait là que pour renforcer le sens du premier mot : « l'image. »

Ce qui porterait à croire que c'est bien dans ce dernier sens

qu'il faut entendre cette expression, c'est le fait que l'Ecriture
du Nouveau Testament donne le nom de « l'image de Dieu » à

la personne du Christ, — et cela même avant son apparition
dans notre monde historique. En effet, si le Logos, avant son
avènement dans le monde ne s'appelle pas expressément
« l'image de Dieu, » — il n'en porte pas moins déjà, ce qui
revient au même, le nom de la manifestation, ou de « la Parole, »

¦de Dieu.
Mis en face de ce grand fait, le mot de la Genèse nous

rappelle forcément celui de l'apôtre, « que nous avons été créés

en Christ *; » comme aussi la parole du Seigneur à ses disci-
1 Eph. 11,10; comp. IV, 24.



LA NATURE DE LA CONVERSION 403

pies: « Je suis le cep, vous êtes les sarments et mon Père est

le vigneron. » — Au point de vue de l'origine de l'homme, ces

textes, ainsi que ceux qu'ils rappelent, ne semblent pas d'abord
avoir trait au fait de la création qui nous est raconté dans la
Genèse. En y regardant de plus près, cependant, nous ne
tardons pas à comprendre que l'action créatrice du récit mosaïque
n'est pas, aux yeux de l'apôtre, comme aussi au point de vue
de l'Evangile tout entier, l'acte direct du Dieu suprême, de

« Celui qui habite une lumière inaccessible, que nul homme
n'a vu ni ne peut voir, » — mais bien l'action du Dieu
historique, du Dieu qui a pénétré dans l'histoire.

C'est ce Dieu en qui l'apôtre est arrivé à voir l'auteur direct
de la créature, et déjà de la création tout entière, —«Celui par
qui sont toutes choses ;» — ce Dieu créateur et sauveur qui a

fini par revêtir la forme d'existence de l'homme, et par recevoir
l'office du Christ de Dieu dans la personne humaine de Jésus

de Nazareth.
Dès lors toute cette portion du témoignage évangélique qui

traite de la création de l'homme, nous fait voir et cette création

et ce salut de l'homme déchu, comme étant sans doute

en fin de compte l'œuvre du Dieu suprême, — de « Celui de

qui sont toutes choses, » — mais comme n' étant cependant
cette œuvre que d'une façon indirecte. Le Dieu suprême agit
alors au moyen, et comme au travers, d'un être divin revêtu
déjà devant lui, dans un sens absolu, du caractère et du nom
de son « image. »

On objectera peut-être ici que nous ne saurions prêter de la

sorte, à l'écrivain de la Genèse, les idées que formule plus tard
la pensée théologique de l'apôtre Paul.

Sans répondre à cela que Moïse et Paul ont été éclairés et

guidés par le même Esprit de vérité, nous nous contentons de

faire remarquer, quant au sens que l'auteur de la Genèse
aurait lui-même attaché à cette expression, qu'il l'emploie bientôt

après en parlant de la naissance de Seth. — Il dit qu'Adam
eut alors un fils «dans son image et comme sa ressemblance. »

Evidemment l'écrivain sacré, —qui ne répète cette expression

que dans ce cas-là, — a voulu dire que ce premier « enfant



404 C. MALAN

normal » d'Adam occupa, à l'égard de son père, la même relation

qui avait été celle de ce dernier à l'égard de Dieu, au jour
où il avait été créé L

Or il est évident, à y regarder de près, que cette expression
désigne, non pas un fait actuel mais bien un fait d'avenir. Le

petit enfant, à sa naissance, n'est pas l'image de son père et sa

ressemblance. Il le deviendra à mesure qu'il se développera.
Tout ce qu'on peut dire au moment de sa naissance, c'est que
l'enfant est né « capable » de réaliser cette image, et destiné à

devenir cette ressemblance.
C'est ainsi que, considéré uniquement dans le sens qu'a dû

y rattacher l'écrivain sacré lui même, le mot de la Genèse

désigne, non pas ce qui aurait été le résultat présent de l'acte
créateur, mais bien le but assigné à cet acte.

2. Telle est aussi la conclusion à laquelle nous amène l'étude
spéciale de ce mot : « l'image de Dieu. »

Cette expression a certainement quelque chose d'imprévu
sous la plume de celui-là même, auquel Dieu avait dicté la
défense absolue à l'homme de se faire aucune image de Dieu. A
elle seule, cependant, cette interdiction est si loin de signifier
qu'il ne saurait être question d'une image de Dieu, que cette
défense à l'homme de s'en faire aucune, implique bien plutôt
l'affirmation du droit exclusif de Dieu lui-même à cet égard. Du

moment cependant où il est question d'une image de lui-même,

1 Si l'écrivain sacré n'a pas fait cette remarque lors de la naissance de

Caïn et d'Abel, c'est que ces deux premières naissances avaient eu un
caractère particulier; qu'elles occupent dans les débuts de l'humanité une
place spéciale. C'est pour cela que nous nommons Seth, le premier enfant
«normal » d'Adam. Caïn (acquisitioni est nommé ainsi par Eve, comme
étant celui qu'elle avait « acquis avec l'Eternel ; » c'est-à-dire comme
réalisation de la promesse. Elle salue en lui cette « semence » qui doit
écraser la tête du serpent. Abel ivanité, deuil) est au contraire l'enfant
du découragement, lorsque ce premier espoir a été déçu. Ce n'est bien que
Seth (remplacement), dont la naissance est reçue comme un don de Dieu
le Créateur, et non plus de l'Eternel, comme Dieu de la promesse. C'est
bien la la première naissance qui revêt le caractère de tontes celles qui
suivront. Seth est bien ainsi, comme chef de cette postérité d'Adam qui
sert l'Eternel, le premier enfant typique du premier homme. (Lien.

V, 13; 1 Chron. 1,1.)



LA NATURE DE LA CONVERSION 405

voulue directement par le Dieu suprême, il ne saurait être

question que d'une seule ; puisqu'en admettre une seconde

équivaudrait à avoir admis l'insuffisance de la première. Cette

image, en effet, ne peut être conçue que de deux manières.
D'abord comme le résultat d'un acte divin. Dieu aurait constitué

son image soit pour lui-même soit pour telles de ses créatures.
Dans ce cas, comme tout ce que Dieu fait, cette image est

parfaite, et ne saurait devoir être renouvelée. — Ou bien ce serait

un fait existant en Dieu, faisant partie de la personne divine.
Elle répondrait alors à ce qui, dans la personne humaine, est

l'objet de la conscience de soi. Ici encore il ne saurait être

question que d'une seule image de Dieu ; et, de plus, dans ce

cas-ci, cette image serait coexistante avec Dieu, ou éternelle.
— Dans le premier sens, cependant, cette image unique de

Dieu ne saurait être l'homme ; vu que l'être humain n'ayant
pas toujours existé, Dieu aurait été sans image de lui-même
jusqu'à la création de l'homme.

On pourrait dire, il est vrai, même dans ce cas-là, que Dieu
aurait de la sorte institué une image de lui-même, comme une
révélation de sa personne pour la créature; qu'en particulier
dans le cas spécial qui est devant nous, Dieu aurait voulu cette

image comme sa représentation dans le monde qu'il venait de

créer. Dans cette pensée, rien n'empêcherait que l'homme fût
la révélation, ou le représentant, du Dieu invisible, dans le
monde de la création matérielle et des créatures visibles. —Ce
qui empêche cependant de donner à «l'image de Dieu » ce

sens purement historique, c'est le fait qu'il est ailleurs question,

dans l'Ecriture, d'une image de Dieu éternelle, préalable
à toute création. Tout ce qu'on aurait le droit d'affirmer, ce

serait donc que l'Ecriture nous montrerait l'homme appelé à

devenir, dans le monde qui est le sien, la représentation, ou
la répétition de cette première image, de cette image préalable
et éternelle.

Dans le fait, l'Ecriture non seulement nous parle d'un Être
éternel coexistant avec le Dieu suprême, d'un Etre qui, dans

le monde de l'homme, est devenu et demeure «l'image de

Dieu, » « l'empreinte engravée de sa personne, » et « le rayon-



406 C. MALAN

nement de sa gloire; » mais elle nous montre, dans ce Christ,
devenu le chef et le centre de l'humanité normale, Celui qui
avait déjà été ¦— avant la création et abstraction faite de toute
créature, — le moyen ou la médiation de toute l'activité divine,
et, pour ainsi dire, l'objet de la conscience de soi pour la
Personne suprême et absolue.

Ce grand fait, que nous ne pouvons ici que rappeler en

passant, nous force donc bien à mettre le mot de la
Genèse : « Dieu fit l'homme dans son image et comme sa ressemblance

i), en parallèle avec tout ce que l'apôtre enseigne plus
tard, « sur notre création en Christ avant la fondation du
monde L »

Il ne faut pas nous étonner de devoir ainsi, à propos de
l'homme et de la création de l'homme, aborder ces sommités

vertigineuses de la Théodicée. Ce qui est mis devant nous,
dans le récit mosaïque, tient en effet à la Personne divine elle-
même. L'apparition de l'homme ne nous y est pas représentée
comme un simple phénomène historique, tel qu'il s'en trouve
dans la mythologie des païens anciens ou modernes, qui font
de semblables apparitions le résultat de l'évolution fatale d'une
vie inconnue. Non I ce récit nous décrit cette apparition
comme le résultat direct d'un acte créateur de Dieu lui-même.
Considérée de la sorte, l'origine de l'homme nous met en

présence d'une volonté consciente d'elle-même, ou d'un
décret, qui a précédé cette origine, et qui en est seul la cause
efficiente. — Et certes, pour qui croit en Dieu, c'est-à-dire au
Dieu de la révélation, ce n'est pas dans ce fait préalable de la
volonté et du décret de Dieu que gît la difficulté. Pour qui croit
en Dieu, les faits éternels sont éclatants de vérité. La difficulté
gît tout entière dans l'infirmité de notre pensée humaine, qui
elle n'est pas et ne saurait être éternelle. Unis à Dieu lui-même

par la foi de notre cœur, notre pensée doit se borner à saisir
la réalité et la convenance des actes de ce Dieu. Si notre vue
est trop faible pour se fixer sur la splendeur de l'astre qui nous
éclaire et qui nous vivifie, ce n'est certes pas une raison pour
en mettre en question la réalité.

1 Voy. spécialement Eph. ch. I.



LA NATURE DE LA CONVERSION 407

Pour revenir au fait spécial qui est mis devant nous, l'homme
nous est donc représenté comme ayant été créé pour pénétrer
dans un fait antérieur à son existence historique, et supérieur
à cette existence. Ce qui constitue l'homme ce qu'il est, — ce

qui le caractérise comme « âme vivante, » c'est-à-dire comme
possédant une existence spéciale et définie, — c'est ce fait
« qu'il est appelé à être l'image de Dieu ; » c'est-à-dire à réaliser
en lui-même cette image. C'est le fait qu'il a été créé dans la
sphère de vie de cette image. Il doit, en se développant, arriver
à être le sarment du cep qui est déjà cette image, et dans

lequel il avait déjà virtuellement existé avant la création historique.

Il découle de là, sans doute, que, dans sa nature elle-même,
l'homme est déjà essentiellement capable de cet avenir; qu'il
est, en lui-même, capable de « devenir comme Dieu. » C'est

aussi ce dont il a lui-même conscience. C'est même là ce quj
le distingue des autres êtres créés qui habitent avec lui la

terre.
Tout cela ressort clairement, ne fût-ce que de l'histoire

qui nous a été conservée de « la tentation. » — En effet, non
seulement nous y voyons que l'homme, dans ce moment-là,
n'est pas encore « l'image de Dieu, » qu'il n'est pas encore
arrivé à « être comme Dieu, » — en particulier, qu'il ne

possède pas encore cette « vie éternelle, » qui est la vie propre

de Dieu ; — mais il ressort encore de ce récit, que
l'homme possède la conscience d'être capable, en lui-même,
d'atteindre à ce but. C'est même là ce qui va rendre si dangereuse

la tentation spéciale à laquelle il sera exposé. L'homme
nous apparaît donc, au lendemain de la création, et avant le
péché, différant, par sa nature elle-même, d'un côté des

animaux, qui n'ont que leur seule existence terrestre ; et de l'autre,

des agents moraux autres que lui, lesquels ne sont en

aucun rapport avec cette existence limitée, temporaire et
inférieure.

Le fait est que, tandis que l'épreuve de ces autres agents
moraux a déjà eu lieu, l'homme a encore devant lui son épreuve.
Elle s'inaugure précisément par cette tentation.



408 C. MALAN

Il y succombe. — Dès ce moment, tout en demeurant ce qu'il
était en vertu de sa création, c'est-à-dire capable d'être
semblable à Dieu, et même appelé à le devenir, — sa position
religieuse historique est entièrement changée. Son développement
religieux est arrêté, pour autant qu'il implique la réalisation
éventuelle de l'image humaine de Dieu. Bien plus! au lieu

d'inaugurer un progrès vers ce but, l'homme, par sa chute, a

mis le pied sur une voie qui l'en éloigne. Au lieu de se

rapprocher de Dieu et de sa vie, il s'enfonce graduellement dans

une existence qui maintenant n'est plus que terrestre. Grâce
à la séparation qu'il a fait intervenir entre sa volonté et la
volonté de Dieu, ce sera là dès lors la seule existence de son activité

tout entière.— Or, cette existence terrestre est essentiellement

et nécessairement limitée. Elle n'est soutenue qu'au

moyen de « biens qui se consument par l'usage qu'on en fait L »

De plus, la fin de cette existence qui, chez l'animal, est la

cessation naturelle d'une vie qui n'avait jamais eu d'avenir,
est au contraire pour l'homme qui, lui, avait été créé en vue
d'atteindre à la vie éternelle, cette mort, dont la seule pensée
«révolte sa nature. » En lui-même, l'état de l'homme déchu,
— ou de l'homme dorénavant limité à la seule existence
terrestre, — est un état contre nature, un état contraire à sa

nature elle-même.
Cela se montre aussitôt ne fût-ce que par l'isolement et le

silence qui, depuis le péché, envahissent de toute part l'histoire

de l'humanité ; grâce à la séparation absolue qui se fait
dès ce moment entre l'homme et son Créateur, aussi bien

qu'entre lui et les autres agents libres qui l'avaient précédé
dans le royaume historique de Dieu, et avec lesquels il n'a
cessé depuis lors de chercher en vain à rentrer en rapport. Et

ce n'est pas seulement de Dieu, et du ciel de Dieu, que
l'homme est ainsi isolé. C'est aussi là sa position à l'endroit de

ce monde inférieur où Dieu l'avait placé pour qu'il le ramenât
à l'obéissance de Dieu, et qui maintenant, depuis qu'il en a

fait le but de ses désirs, est séparé de l'homme par un abîme.

1 Col. II, 22; où il faut lire : « choses qui toutes sont destinées à périr
par l'usage qu'on en fait- » Comp. Jean IV, 13, 14.



LA NATURE DE LA CONVERSION 409

Dès lors cette création matérielle dont il était le dominateur,
et dont son apparition avait été comme le couronnement, après
avoir d'abord été comprise, dominée et gardée par lui, est
devenue pour lui un mystère qu'il s'efforce toujours en vain de

pénétrer, et même un ennemi qu'il ne parvient pas à soumettre.
Avec cela, si sa position a été ainsi absolument changée, sa

nature n'en est pas moins demeurée la même. Comme nous
l'avons vu plus haut, c'est bien la volonté de Dieu qui seule
empêche que l'état de déchéance auquel l'homme a été réduit
ne devienne définitif, grâce au « fruit de l'arbre de vie. » Mais
cela même est la preuve que Celui qui avait créé l'homme, ne
veut pas que cet homme, en persistant dans son état de chute,
rende impossible son retour à l'avenir auquel il l'avait destiné.

Quelle idée devons-nous donc nous faire de cet état de

déchéance, dans lequel Dieu ne veut pas que l'homme se fixe à

toujours. Qu'est donc cette existence humaine que « le fidèle
Créateur » empêche de devenir définitive? — On ne peut
mieux la décrire que comme un temps d'arrêt dans le développement

assigné à l'homme. Grâce au second des deux actes par
lesquels il avait créé l'homme, Dieu avait mis cet être, qu'il
venait de tirer de la terre, en communication directe avec sa

propre vie divine. Dès lors l'homme, au moyen d'une activité
libre, devait ramener au Dieu dont il se serait lui-môme
toujours plus approché, le monde déchu auquel il ressortissait

par ses premières origines. C'est bien de la sorte qu'il aurait
répondu à l'action divine dont il avait été l'objet. Il aurait
ainsi complété le rapport inauguré par l'acte créateur de Dieu;
et Dieu, de son côté, aurait alors rendu ce rapport définitif par
le don de la vie éternelle.

Au lieu de cela, trompé par le menteur et séduit par sa

propre convoitise, l'homme sépare sa volonté de la volonté
divine; risquant ainsi de devenir semblable non pas à son Créateur,

mais à celui qui l'avait trompé et détaché de ce Créateur.

Nous reconnaissons dans ces faits la raison de ce qui caractérise

sous nos yeux l'état de l'homme et de l'humanité.
Interrogeons le physiologiste, l'historien, le moraliste, tous

ceux qui font de l'homme l'objet de leur observation ; écoutons
THÉOL. ET PHIL. 1886. 27



410 C. MALAN

les plaintes du poète ; ou bien arrêtons-nous à voir l'artiste se

fatiguer devant des aspirations toujours plus ou moins stériles
— c'est partout et constamment le même spectacle d'un élan
arrêté ; d'illusions qui font place au découragement; d'un
héroïsme résultant d'un élan instinctif et généreux, mais qui n'en
aboutit pas moins à des ruines dont on détournera le regard ;

en un mot, c'est toujours, et sous toutes les formes, un
mouvement vers l'avenir qui, parce que l'homme s'y engage sans

Dieu, se montre toujours plus ou moins promptement
infécond.

Soit qu'on considère la vie de l'individu, ou qu'on s'arrête
devant l'histoire des nations, — ou bien qu'on élève sa vue
jusqu'à l'évolution générale de l'humanité elle-même, — il y a

longtemps, si ce n'était la foi en Dieu, que, pour ne parler que
de ce qui nous touche immédiatement, la désespérance aurait
envahi notre monde moderne, tout comme on l'a vue détruire
de fond en comble la puissance et les gloires de la civilisation
antique.

Le fait est que l'état actuel de l'homme et de l'humanité est

partout ressenti comme anormal. La vue de cet état occasionne

même une souffrance dont se distrait à grand'peine l'homme
de loisir ; qui va même jusqu'à faire envier, à un tel homme,
l'insensibilité de ceux que les exigences matérielles tiennent
constamment courbés vers la terre. Et cela est naturel I Constitué

en vue d'arriver à la vie éternelle, l'homme ne tarde pas
à sentir jusqu'à quel point il est devenu, par le péché, « étranger

à cette vie divine1. » Il se réfugie alors dans l'hypothèse de

l'immortalité essentielle de son âme, mais sans savoir que faire
de cette immortalité, ni comment en formuler la pensée. Bien

que se voyant ainsi réduit à un état dont il est incapable de saisir
l'avenir, il n'en sent pas moins qu'il n'était pas fait pour être

mortel; comme l'est sous ses yeux cet animal dont l'existence
n'est bien que le développement normal et satisfait d'un fait
essentiellement temporaire. Et pourtant l'homme ne se sent

pas non plus immortel, puisqu'en face de cette immortalité
qu'il revendique hautement pour son âme, il demeure « sans

1 Eph. IV, 18.



LA NATURE DE LA CONVERSION 411

espérance ; » ne sachant ainsi que faire d'une immortalité qu'il
n'aurait pas reçue de Celui seul qui est immortel, et qui, même

pour la pensée de l'homme, remplit à lui seul de sa présence
l'immortalité tout entière. En dépit de « l'immortalité de son

âme, » l'homme demeure ainsi « sans espérance, » parce qu'il
est réellement « sans Dieu. »

Malgré cela, il se sait, et se sent, naturellement capable d'ac

cepter le don que Dieu lui ferait de la vie éternelle. C'est même

au sentiment qu'il possède de cette capacité, que se rattache
la conscience qu'il a d'une responsabilité personnelle qui
dépasse l'horizon de son existence présente. Déjà, à l'heure
actuelle, c'est ce sentiment qui est à la base de sa liberté
morale; qui lui dicte la réflexion de ses mobiles d'action; et qui
même est par là à la source chez lui ne fût-ce que de la faculté
du langage.

Tout cela, l'homme le possède en vertu de sa création, et

non pas grâce à un don qu'il aurait reçu depuis lors. Bien de

tout cela cependant n'implique la présence positive, au dedans
de lui, de « l'image de Dieu; » ou ne fait, de son être, un être
en rien semblable à l'Etre qu'il adore. Ce n'est bien encore là,
en lui, que la capacité d'atteindre, le cas échéant, à la possession

de cette « image ; » capacité à laquelle répond en lui le
besoin d'arriver une fois à « la ressemblance » de cet Etre.

Sans doute, par le seul fait de son état actuel de déchéance,
l'homme n'est à cette heure ni un être maudit, ni un ennemi de

Dieu. Il se sent étranger à Dieu, séparé de lui. Mais cette
séparation n'est pas chez lui un fait de nature. Bien au contraire! le
sentiment qu'il a de cette séparation implique pour lui l'affaiblissement

et l'obscurcissement de sa propre conscience de lui-
même '. Il ressent cette séparation comme un fait qui le gêne ;

comme un fait contre lequel proteste sinon sa volonté réfléchie,
— envahie par l'obscurcissement dont nous venons de parler,
— du moins ce qu'il y a en lui d'instinctif. Cette séparation lui
apparaît donc comme le résultat en lui d'un fait survenu dans

son histoire. Quant à sa nature elle-même, nous savons, nous

qui croyons en Dieu, que « les dons et la vocation de Dieu
1 Voyez le passage cité plus haut, qui met en relief ce trait spécial.



412 C. MALAN

sont sans repentance, » et que « l'injustice de l'homme
n'anéantit pas la justice de Dieu. »

Ceux qui hésitent encore à croire en Dieu, font de l'immortalité

essentielle et inamissible de l'âme humaine, comme
un moyen de se passer de Celui qui, seul immortel, est seul
aussi le dispensateur de l'immortalité. Sans doute, dire que
l'homme, créé capable de la vie éternelle, n'a pas perdu par le

péché cette capacité, c'est avoir dit qu'il possède bien réellement

la vie éternelle, mais cela uniquement dans les intentions
divines, lesquelles sa désobéissance peut « rendre inutiles à son

égard L » Le chemin de « l'arbre de vie » lui est fermé. Ce ne
sera même que le « fils de l'homme, » Celui qui a « condamné le

péché en la chair, s Celui qui a surmonté, comme homme, les

conséquences du péché dans l'homme, qui seul, comme «

sauveur de ses frères, » donnera à ceux qu'il aura ramenés à Dieu

ce fruit de « l'arbre de vie, » qu'ils sont encore à même de

cueillir, mais qui leur a été rendu inaccessible2. Il le fera lorsque

sera terminée pour l'homme, l'existence présente de
tentation et d'épreuve. Il ouvrira alors à l'homme « le royaume
qui lui a été préparé dès avant la fondation du monde, » et
en vue duquel l'homme a été créé.

Si donc la vie éternelle appartient dans ce moment à

l'homme, ce n'est que pour autant que Dieu la lui a destinée.
Il ne la possède que dans la promesse qui lui en est faite ;

promesse dont la résurrection de Cht ist et son ascension sont
la proclamation, et dont le gage est le don actuel de l'Esprit de

Christ à « ceux qui sont de Christ3. » Si donc c'est ignorer Dieu

que vouloir soutenir l'immortalité essentielle de l'âme de

l'homme, ce serait douter de Dieu que de ne pas croire « au
don de la vie éternelle en Jésus-Christ notre Seigneur4. »

1 Luc VII, 30. Mais les pharisiens et les scribes rendirent inutile à leur
égard le décret ch Dieu. — Comp. Act. XIII, 46; XXVHI, 25 a 28.

-i Apoc. Il, 7.
3 Parce que vous êtes ses fils, Dieu a envoyé l'Esprit de son fils dans vos

cœurs- (Gai. IV, 6.)
' Les gages du péché c'est la mort ; mais le don gratuit de Dieu, c'est la rie

éternelle en Jésus-Christ notre Seigneur. (Rom. VI, 23.)



LA NATURE DE LA CONVERSION 413

Constitué en vue de cette vie divine, et de façon à pouvoir
réaliser l'image de Dieu et sa ressemblance, l'homme ne peut
que souffrir de la séparation qu'il a fait lui-même intervenir
entre sa volonté et la volonté divine. De là aussi cette constante
recherche où nous le voyons engagé. De là ce fait typique, et
si frappant, de ce petit peuple, le représentant le plus élevé du

développement de l'humanité laissée à elle-même, et dont
l'histoire religieuse finit par aboutir à l'érection officielle de

« l'autel au dieu inconnu. »

Telles sont les conclusions auxquelles nous amène, sur ce

sujet de l'état originaire de l'homme, l'étude de l'Ecriture faite
à la lumière de notre conscience. Ce sont aussi, nous allons le

voir, celles où nous conduira l'examen du fait religieux lui-
même.

(A suivre.)


	La nature de la conversion : ou la nouvelle naissance considérée comme étant le retour de l'homme à son état originaire et normal

