Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 19 (1886)

Artikel: Philosophie et religion entre kantiens [suite]
Autor: Astié, J.-F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379383

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379383
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS'

PAR

J.-F. ASTIE

Mais il est un autre article plusimportant & aborder. D’apres
Biedermann, l'objet lui-méme, dans son rapport existentiel
avec le sujet, doit étre le contenu de la perception; le contenu
de la représentation n’est, au contraire, dans le fait, qu'une
simple image subjective, abstraite de ce qui constitue I'objet
intérieur de la perception. Voild pourquoi Biedermann signale
comme l'erreur fondamentale de l'idéalisme subjectif le fait
d’identifier I'essence psychologique de la perception et celle de
la représentation : les deux, selon l'idéalisme, doivent étre
I'image d’un objet produit par la conscience. Seulement I'image
de la perception se rapporterait & un objet réel, celle de la re-
présentation & un objet purement pensé. — Il est plus exact de
dire que dans I'acte de percevoir, perception et représentation
ne se distinguent en aucune fagcon. C’est seulement parce que
Biedermann identifie 'objet d’une part et le contenu de la
perception de l’autre, qu’il doit, d’'un autre cdté, séparer la
perception et la représentation de l'objet percu, pour réduire
cette derniére, la représentation, a n’étre plus que l'image
remémorée de 'objet. L’acte subjectif de percevoir est un acte
psychique tout comme 'impression. Par cet acte idéel de 'ame
I’objet percu devient le contenu de ma perception, de la facon
dont je suis psychico-physiquement constitué pour le percevoir.
Or quel est le contenu d’un acte idéel ? Ge ne saurait étre I'objet

! Voir Revue de théologie et de philosophie, livraison de mars 1886,



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 269

extérieur lui-méme, comme si celui-ci émigrait dans I’Ame,
mais seulement l'image qui s’en est détachée. Sans doute, du
point de vue logique, on peut distinguer, d’une part, entre l'acte
impressionnant de ’objet, et, d’autre part, I’acte de la repré-
sentation d’un objet percu. Mais, dés qu’on fait abstraction des
représentations qui ne sont pas produites immédiatement par
un objet percu (les images de la mémoire, les images générales,
les images de la fantaisie) ces deux actes en fait coincident,
I’acte psychico-physique et I'acte purement psychique. Bieder-
mann induit donc en erreur quand il déclare : on percoit des
réalités objectives ; la représentation n’est qu’un produit sub-
jectif de nous-méme. En effet, on se représente aussi des réa-
lités objectives, reste & savoir comment. Mais pour la conscience
I'objet percu n’existe jamais que comme representé; et non
séparé et pour lul-méme.

La différence proprement dite entre Biedermann et Lipsius
ne porte que sur la possibilité de connaitre les derniers prin-
cipes de toute existence. Nous aurons a revenir sur ce point.
Prenous acte en passant de la déclaration de Biedermann qui
affirme se contenter des limites extensives de la connaissance
criticiste, de ’expérience externe et interne. Une autre ques-
tion est de savoir si, et dans quelle mesure nous sommes
amenés, par les conclusions nécessaires de la pensée, a décou-
vrir le principe un du monde quise trouve indirectement engagé
dans I'expérience. Je lutte contre toute métaphysique transcen-
dantale, spécialement contre celle de Hartmann qui n’est
qu'une mythologie gnostique. Il me suffit de constater que
dans ce combat j’ai Biedermann pour allié fidele.

Apres avolr repoussé la tentative de Hartmann de se frayer,
au moyen de sophismes, un chemin jusqu’a une métaphysique
transcendante, nous nous retrouvons au point auquel la Critique
de la raison de Kant a conduit le probléme de la connaissance.
Le domaine, non pas il est vrai de notre pensée, mais de notre
connaissance, s’étend aussi loin que l'expérience, réglée par
les intuitions de ’espace et du temps. L’expérience de son coté
s'étend aussi loin que la représentation d’'un enchainement

nécessaire des perceptions qui paraissent se suivre les unes
THEOL. ET PHIL. 1886. 18



266 J.-F. ASTIE

les autres d’une fagon accidentelle. Malgré nous, nous présup-
posons un enchainement continu et régulier des phénomenes.
Ce n’est pas tant parce que cette supposition nous parait utile
pour arriver par son moyen & dominer la nature, mais parce
que la régularité de notre pensée s’exprime, s’imprime dans
I'enchainement des phénomeénes représentés, et parce que
toutes les espérances fondées sur ’hypothése d’un enchaine-
ment régulier du monde phénoménal, sont confirmées par
I’expérience. On n’a pas voulu absolument comprendre qu'il
va de soi que ’étude de la nature, si loin qu’elle ait pu pénétrer,
monire partout des lois empiriques. De méme que la nature
manifeste une certaine ressemblance de ses objets et de ses
lois, ressemblance qui nous permet de la faire rentrer dans des
espéces et de la soumeltre & des lois supérieures, de méme
elle pourrait contenir une variété de choses incomparables, se
moquant de tous les efforts de notre esprit pour amener un
tout, un enchainement. Sans contredit, il se pourrait qu’il en
fat ainsi, mais 'expérience nous fait voir le contraire. Certai-
nement nos catégories, a elles seules, ne nous rendraient pas
possible la connaissance des lois empiriques de la nature, si
I’enchainement des « choses en dehors de nous » ne nous con-
traignait & enchainer nos représentations, contrainte nous ame-
nant, en dépit du hasard sans borne, dans lequel nos représen-
tations surgissent empiriquement, nous amenant & rechercher
un enchainement continu et nécessaire des phénoménes. Et,
aussi loin que la science de la nature est jusqu’a présent par-
venue dans la contemplation de la réalité s’accusant dans l'es-
pace, I’assurance de découvrir une régularité ferme et solide
dans les relations des phénomeénes ne s’est jamais démentie.

Herrmann a donc prétendu statuer une différence entre la
science pure d’un c6té et la science de la nature de I'autre. Les
hypothéses se trouvant & la base de sa théorie de la connais-
sance s’appuyent également sur le terrain du kantisme. Pour
lui non plus la connaissance n’est possible, dans le monde de
I’expérience allant & I'infini, que lorsque une unité constante
de la conscience s’empare d’une variété donnée a la conscience.
Dés que la connaissance veut s’élever au-dessus de ces deux



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 267

poles, qui doivent plutdt étre supposés pour qu’'une expérience
quelconque devienne possible, elle devient transcendante.
Mais, en entreprenant de prouver qu’une conception d’ensemble
de I'univers ne peut étre acquise que du point de vue de la
religion chrétienne, il tente d’atteindre le but au moyen d’un
triple progrés gradué de la pensée. De la connaissance pure,
qui de sa nature est illimitée, il faut distinguer, en premier
lieu, la connaissance en vue d’'un but dans la science de la
nature. Dans l'intérét pratique portant & dominer la seconde,
elle s’éléve a la pensée de ’ensemble de 'univers. Vient ensuite
la métaphysique qui est également une conception pratique de
I'univers, en vue de le dominer, mais qui ne s’occupe que de
I’état du monde tel qu’il nous est donné, pour s’enquérir des
principes immanents servant a I’expliquer. Voici maintenant ce
gui arrive. Le besoin pratique de I'homme ne s’épuise pas
gquand celui-ci parvient & se conserver comme étre de la
nature. Voild pourquoi les conceptions métaphysiques ne sau-
raient le satisfaire. C’est 1a ce que la religion peut seule accom-
plir. Dans I'intérét pratique de la personne, sentant et voulant,
la religion réclame le surnaturel, c’est-a-dire une puissance
subordonnant la nature aux fins des hommes.

En premier lieu, remarque Lipsius, je ne crois pas tenable
la distinction établie entre la connaissance scientifique de la
nature en vue d’un but et la connaissance pure. Connaitre en
vue d’'un but est une expression comportant plusieurs sens.
Faisons d’abord abstraction de l'idée accessoire d’un but pra-
tique, que I’homme poursuil avec sa connaissance. Tout acte
de connaitre réel, distinct du changement nécessaire des repré-
sentations, provoqué par les excitations accidentelles, exté-
rieures ou intérieures, tout acte de connaitre a lieu en vue
d’un but. Accordat-on & l'activité inconsciente de I’Ame, dans
le maniement nécessaire de nos catégories, la plus large marge,
la simple fonction de I’entendement consistant & abstraire et a
résumer pour obtenir le concept d’espéce, n’est pas praticable
sans la pensée voulue, sans la préoccupation d’un but. Remettre
de l'ordre dans la multiplicité des représentations surgies
accidentellement au moyen des intuitions d’espace, unir des



268 J.-F. ASTIE

groupes de représentations avec d’autres groupes, tout cela ne
saurait s’effectucr sans la volonté de connaitre, sans attention,
sans observation voulue, sans but.

Faut-il entendre par connaissance voulue (absichtliches Er-
kennen) la subordination de la pure connaissance de la nature
aux fins pratiques de la personne sentant et voulant, surtout
en vue du but personnel d’arriver & dominer la nature? Encore
1c1, 1l faut contester que la science de la nature comme telle
soit une science en vue d’'un but dans ce sens, bien que sou-
vent, dans des cas particuliers, étude scientifique serve a des
fins pratiques spéciales.

Herrmann oppose le caractére illimité de nos perceptions
empiriques, a 'idée de I’ensemble de I'univers, comme totalité
sans rapport avec quol que ce soit, ce qui trace des limites
a la connaissance. Puis, dans le cours deson étude, ce concept
d’une totalité sans rapport avec quoi que ce soit, est identifié
avec celui de l'inconditionné. La science de la nature arrive &
cette pensée par le moven de son hypothése fondamentale sur
le caractere constamment rationnel de la nature, idée qui ne
peut ni étre dérivée théoriquement, ni prouvée empiriquement
qul, par conséquent, doit son origine aux intéréts pratiques des
étres sentant et voulant. Il y a mieux. Dans le cours de la dis-
sertation, les concepts, « caractére rationnel universel de la na-
ture, » d’'une part et « représentation d’une totalité de la na-
ture » d’autre part, sont employés comme synonymes.

Mais, d’aprés Lipsius, cest 1a confondre deux pensées fort
différentes. La représentation « totale de Punivers, » totalité
sans rapport avec rien d’autre, ou « fermée en soi, » tout cela
constitue un concept métaphysique et nullement un concept
des sciences naturelles. La science de la nature n’en a nul
besoin pour affirmer le caractere universellement rationnel de
la nature. Celul-ci n’est pas pour les sciences naturelles une
veérité métaphysique, qu’elles seraient arrivées a acquérir d’'une
f.igon quelconque, mais simplement I'hypothése allant sans
dire, et constamment confirmée par 'expérience, se trouvant
a la base de toute volonté de connaitre. L’homme qui s’occupe
des phénomenes naturels et de leurs rapports entre eux, dans



PHILOSOPHII. ET RELIGION ENTRE KANTIENS 269

'unique but d’étendre ses connaissances, cet homme présup-
pose nécessairement que ces rapports, aussi loin qu’on puisse
les percevoir, les observer, sont aussi connaissables. Or la pos-
sibilité de toute connaissance implique eo ipso I'hypotheése
d’un enchainement universel, constant des phénomeénes entre
eux. Et, aussi loin que nous pénétrions dans la connaissance
empirique, cette hypothése se trouve constamment vérifiée.

Selon Herrmann, Peffort conscient de 'homme scientifique
se comporterait exactement comme la pensée obscure de
I'homme primitif, animant la nature pour s’en peindre les
rapports au gré de ses espérances et de ses désirs. « Dans les
deux cas, c’est le but poursuivi par 'homme qui répand sur le
monde des choses, — constituant aux yeux du commun un
simple amas indifférent de représentations, — une certaine
apparence, couleur, en vue d’en faire un étre semblable & nous. »
La volonté d’agir sur la nature, et la pensée impliquée dans ce
fait-1a, savoir que la nature est 1a pour I’homme, telle serait,
d’aprés Herrmann, la source du dogme enseignant ie caractére
universellement rationnel de la nature.

Il y aurait d’abord & remarquer, observe Lipsius, que ce ne
sont pas les fins de ’homme qui répandent sur le monde des
choses 'aspect d’une parenté avec nous. Il nous est impossible
de porter le moindre petit jugement théorique sans nous retrou-
ver nous-mémes dans la nature, sans voir involontairement ¢n
elle et dans ses rapports, un vivant commentaire de nous-
mémes et de nos faits et gestes. C’est au moyen des notions de
rapport que nous saisissons la nature. Eh bien!il y a, pour
base de ces notions, l'intuition que le sujel a de lui-méme
comme se sentant immédiatement certain de son existence. Il
n’en est pas autrement dans les relations du moi empirique
avec les choses en dehors de nous. Mais la chose a lien de
cette facon-ci que, d’'une maniére inconsciente, le moi s’im-
pregne lui-méme la sensation de son activité, dans les choses,
dans le non-moi. Les catégories de substance et de causalité,
les antithéses de réalité et de possibilité, la matiere et la force,
etc., tout cela ne s’explique que comme interprétation des
relations des phénomeénes entre eux par les rapports du moi



270 J.-F. ASTIE

vivant avec le non-moi. Qu’est-ce que la substance? C’est I'ob-
jet offrant de la résistance, le porteur de qualités que nous
nous représentons comme persistant et formant en sol une
unité fermée. La causalité, c’est ’action d’un sujet agissant en
vue d’'un objet donné. La pensée que la nature est un étre ap-
parenté & 'homme, cette pensée régne d’une facon inconsciente,
meme quand nous employons les catégories de la connaissance
pure.

On peut ici laisser de cOté la question de savoir comment
I'origine psychologique de ces catégories se comporte a I’égard
de la synthése dans l'intuition de I'espace. Naturellement les
catégories elles-mémes ne sont pas « quelque chose occupant
une place dans ’espace. » On peut tout aussi peu les dériver
de la représentation de I’espace. Par contre Lipsius croit de-
voir encore maintenir 'opinion que le dualisme kantien entre
les deux branches de notre connaissance est le point le plus
faible de toute la Critique de la raison pure. « En fait, tous les
concepts de rapport ne surgissent pour nous qu’au moyen de
la synthése de 'intuition dans ’espace qui constitue I’'unité for-
melle persistante pour 'alternance des représentations?. » Tan-
dis que le sujet se trouve lui-méme dans 'espace en face des
choses en dehors de lui, il se voit lui-méme en elles, il part

1 « La démonstration que j'en ai donnée, ajoute Lipsius, dans mon In-
troduction (Beitrdge, pag. 151) en me rattachant aux études logiques de
Lange, m'est devenue tres suspecte. » Hartmann la conteste sans la ré-
futer ; Dorner peére se borne i iul manifester sa mauvaise humeur & ce
sujet. (Dogmatique, 1,48.) On a flairé la-dessous du matérialisme et du
scepticisme. Deés qu’on dérive les formes de l'intuition et celles de la
pensée d’une racine commune, on enleve b notre savoir tout caractere
aprioristique, 'objectivité du savoir ne devient plus qu'une apparence
subjective. — Lipsius, d’apres tout ce qui précede, ne croit pas de-
voir répéter que telle n'est pas sa pensée et qu'il est fort éloigné de
confondre 'origine subjective (psycho-physique) de nos catégories avec
I'idée qu'elles n’auraient qu'une valeur subjective (individuelle), comme
Hartmann le lui impute. Mais Dorner croit sérieusement réfuter Lipsius,
en remarquant que dans 'ame sommeillent des vérités qui ne suuraient
en aucune fagon &tre dérivées des sens, et il lul reproche ensuite de déri-
ver toute certitude de I'intuition dans l'espace! Ne sont-ce pas la de tris-
tes malentendus?



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 271

donc involontairement de la supposition que la nature est 1a
présente pour 'homme. La donnée primitive de toute réalité
c’est le sujet vivant, qui se voit en relation avec les choses
en dehors de lui, et qui par une analogie involontaire voit les
relations dans ’espace des phénoménes entre eux. Cette intui-
tion, ce fait méme de voir est déja une activité du sujet, bien
qu’elle ne soit pasvolontaire, mais déterminée par la contrainte
que les objets vus exercent sur la liaison de ses perceptions.

Le moi actif, les lois de cette activité, demeurent I’élément
aprioristique de toute connaissance, involontaire ou voulue. Il
est donc injuste de dire que l'animation de la nature soit seu-
lement provenue de la connaissance voulue. C’est justement le
contraire qui a lieu. La science de la nature s’efforce d’enlever
a nos représentations leur caractére anthropologique ; ainsi on
s’efforce de ramener la catégorie de causalité au concept d’un
ensemble universel et régulier de toutes les représentations
reliées. Mais encore icl, i1l ne faut pas identifier une connais-
sance voulue avec une connaissance obtenue dans le but pra-
tique d’arriver & dominer le monde.

Il n’y a de distinction qu’entre la connaissance de la nature
au sens strict et la connaissance que ’homme a de lui-méme.
Dans ce dernier cas, I’organe est le sens interne, distinct du
sens externe; 'objet de connaissance donné, c’est notre état
intérieur en général. Sans 'intuition dans ’espace des choses
en dehors de nous, il ne serait possible d’arriver ni 4 la con-
science de notre existence, ni a celle de nos étatsinternes, chan-
geant dans le cours du temps. La chose est vraie au moins de
nous, hommes tels que nous sommes faits empiriquement.

Quant a la possibilité d’une intuition intellectuelle, nous
pouvons aussi peu la voir que la contester. Voild pourquoi
elle ne peut étre pour nous qu’un concept limitatif, pour
mettre des bornes aux prétentions de la sensibilité. Pour
nous, tels que nous sommes organisés, étres a la fois psychi-
ques et physiques, la perception de quelque chose de persis-
tant dans I’espace demeure la condition qui seule nous permet
de distinguer notre existence de celle des choses en dehors de
nous, le moi du non-moi.



272 J.-F. ASTIE

Le temps est la forme de I'intuition interne. Comme Kant 1'a
montré, c¢’est 12 la condition formelle & priori de toute intui-
tion en général, des phénomeénes externes comme des internes,
en tant que les représentations des choses extérieures appar-
tiennent aussi, en qualité de représentations, 4 notre état in-
terne. Par contre, les représentations elles-mémes n’ont rien
a démeler avec l'espace, meme quand elles sont représenta-
tions d’objets dans l'espace ; les représentations sont dans le
temps, mais non dans 'espace. Objet de l'intuition de temps
est au contraire tout ce qui se rapporte aux états changeants
du moi et aux conséquences qui en résultent. Toutes nos re-
présentations, leurs rapports entre elles sans aucune excep-
tion, appartiennent & notre état interne. De sorte que, outre les
représentations des choses externes, tous les états internes de
la vie de notre ime, dans la mesure ou ils deviennent con-
scients, sont représentés par le moi.

Kant remarque toutefois que le sentiment et la volonté ne
sont pas des intuitions, et par conséquent ne sauraient étre des
connaissances. Il ne faut pas entendre la chose comme s’il
voulait dire que les sentiments et les volontés ne sont pas des
états internes visibles dans le temps, des états représentables.
Sa pensée est celle-ci : les actes de sentiment, de volonté,
comme tels, ne sont pas des représentations, vu que ’essence
propre des sentiments et des volontés ne s’épuise pas dans
I'intuition interne ou représentations que nous en avons. Au
contraire, ce n’est nullement la pensée de Kant, qu'une ré-
flexion sur les actes de sentiment et de volonté, comme événe-
ment psychique, en détruise la valeur pour nous.

Le moi qui peut devenir par lui-méme objet d’intuition in-
terne !, n’est pas le moi transcendantal, mais le moi empirique.
I1 faut bien distinguer ’unité subjective de notre conscience de
P'unité transcendantale, le sens intime de la faculté de l'aper-
ception ou de la synthése transcendantale des choses diverses,
de la diversité. La conscience transcendantale ou la conscience
de soi pure, c’est la représentation « je pense » qui n’accompagne

1 Cette expression est employée au sens kantien rigoureux ; ainsi nul-
lement comme synonyme « d'intuition intellectuelle. »



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 273

pas seulement toute pensée, mais aussi tout sentiment, toute
volonté. Dans ’acte de penser, mon existence m’est immédia-
tement donnée, mais nullement encore sa maniere d’étre, le
fait qu’elle est ainsi ou ainsi. En effet, je ne puis avoir aucune
connaissance de moi-méme qu’en tant que je m’apparais en
moi-méme, c’est-a-dire en tant que j’al une intuition de mes
déterminations changeantes, de mes représentations, senti-
ments, instincts, actes de volonté. Quand moi, sujet pensant,
je me fais moi-méme objet de ma pensée, je ne me connais
qu’d une condition. En tant que je puis contempler mon inté-
rieur, c’est-a-dire mes divers états, mesreprésentations et actes
de représentation, mes instincts et mes sentiments, mes fins
et mes actes de volonté, que je puis contempler tout cela sous
la forme de mon sens intime, dans les cadres du temps.

Sur la base de cette intuition interne il m’est possible d’ob-
tenir une connaissance exclusivement formelle de la régularité
conformément a laquelle les changements de ma vie interne et
les actes de ma propre activité, en particulier de ma volonté
et de mon intelligence s’effectuent. Par contre, le sujet pensant
comme tel, le moi qui pense ne saurail étre objet de l'intui-
tion interne. Il ne saurait I’étre déja par le fait qu’il n’a pas le
caractere de la diversité dans le temps, il est une unité per-
manente qui seule rend possible les représentations diverses.
(e moi qui pense, ne représente a la pensée qu’un sujet trans-
cendantal, une x, connu seulement au moyen des pensées qui
en sont les prédicats. Sans doute, le moi peut prendre de
nouveau, pour objet de sa pensée, son activité, la virtualité a
représenter, 'unité transcendantale, de la conscience de soi
accompagnant tous les actes et les états de sa vie intérieure.
Je ne puis pas seulement me représenter mes représentations,
mais je puis aussi me veprésenter que moi, le moi représen-
tant, je me représente quelque chose. Mais je ne puis pas
pour cela connaitre mon activité propre, ma conscience trans-
cendantale. La chose ne serait possible qu’au moyen d’une in-
tuition d’un tout autre ordre que notre intuition liée au temps.
La conscience transcendantale est vécue mais non connue. Ma
pensée peut se former le concept d’un sujet transcendantal et



274 J.-F. ASTIE

déterminer ce concept en disant qu’il entend par 13 un étre
actif dans la limite d’'un certain nombre d’impressions don-
nées. L’expression « esprit fini » devenue courante depuis
Hegel, ne peut vouloir signifier rien d’autre. Toutefois, il ne
faut pas se cacher que, par ce concept, on n’a gagné rien
d’autre qu’une formule laconique pour la donnée primitive de
toute réalité, c’est-a-dire pour le sujet actif, mais limité dans
son activité. Ce sujet vit son existence dans son activité a lui,
dont la diversité se groupe dans l'unité de la conscience de
soi. Il est immédiaternent certain de son existence comme
sujet vivant, qu'on appelle d’ailleurs cette conscience de soi
immédiatement expérimentée et accompagnant tous les actes
de conscience, qu’'on ’appelle conscience de soi, sentiment du
mol ou sentiment de soi‘. On peut également parler d’une
expérience immédiate de son existence, de sa présence, soit
dans le sens d’une vie immédiate (unmittelbaren Erlebens),
bien que dans le sens rigoureux, nous ne possédions pas une
connaissance expérimentale de notre existence?2.
Qu’entendons-nous donc dire quand nous parlons de la con-
naissance de soi, ou de la connaissance « de I’essence de notre
esprit? » Nous n’entendons jamais par 14 une connaissance
metaphysique ou purement rationnelle de notre subjectivité
comme objet transcendantal ou comme noumeéne au sens po-
sitif. Nous désignons par 12 une connaissance empirique de
nos états internes, de nos actes vitaux devenus états con-
scients, dontnous pouvons considérer la succession dans le
temps, au moyen du sens interne. Nous pouvons appliquer les
formes de notre pensée 4 ces phénoménes internes, tout comme
nous le faisons aux phénomeénes de la nature extérieure. Sans
doute les externes ne sauraient ressembler aux internes, vu
que ceux-ci se saisissent sans le secours des formes de l'es-
pace qui ne sauraient s’y appliquer. Bien que I'individu réflé-

! L'’expression sentiment de soi (Selbstgefiihl) est I’expression la moins
convenable, & cause de son amphibologie.

2 C'est ce que rappelle expressément Kant quand il remarque que la
représentation je suis, accompagnant tout penser, n'est pas une expé-
rience, c'est-d-dire ancune connaissance, ainsi rien d’empirique.



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 75

chissant sur ses états internes, se représente les choses exté-
rieures, comme occupant une place dans l'espace, ces états
eux-mémes n’occupent cependant pas une place dans l’espace.

Mais de méme gque, lors de l'intuition externe, je rapporte
mes représentations, changeant sans cesse, & une substance
persistant dans l'espace (la matiere), de méme aussi, dans le
cas de l'intuition interne, par analogie, je rapporte mes états
d’esprit changeants & l'unité de mon moi persistant dans le
temps, comme a la premiére donnée de toute réalité.

Ce n’est pas a dire que cette unité de la conscience de soi
forme déja une upnité métaphysique, dans le sens d’une sub-
stance simple de I’ame. Peu importe. Il nous suffit de savoir
que la conscience transcendantale de soi constitue 'unité per-
sistante indispensable pour que nous puissions saisir la succes-
sion dansle temps de nos divers phénomeénes internes.

La connaissance de nos états internes a ses difficultés spé-
ciales. Nous n’arrivons jamais dans ce domaine & une connais-
sance aussi exacte que lorsqu’il est question des choses natu-
relles. La soi-disant « psychologie exacte » qui entreprend de
rendre compte de nos états internes au moyen de notre orga-
nisation physique et de les expliquer au moyen de changements
matériels dans le cerveau et dans le systéme nerveux, ne peut
ici nous étre d’aucun secours, du moins pas dans 1'état actuel
de la science. Ce n’est pas & dire que la science psychologique
soit empirique dans le sens des sciences de la nature. Elle est
toutefois empirique en ce qu’elle observe les expériences in-
ternes sous la forme de I'intuition du temps, qu’elle les groupe
et les ramene a des lois. La régularité, la loi ne régnent pas
moins dans ’ensemble des phénoménes psychiques que dans
le domaine de I’existence dans I’espace. Fallat-il admettre qu’il
est plus difficile de constater cette régularité, la science ne
peut s’abstenir de chercher & la constater.

Comme science empirique, la psychologie s’étend aussi loin
que I'observation et I'organisation des phénomeénes psychiques.
Il est tout aussi impossible de déterminer a 'avance jusqu’ou
pourra pénétrer la science de la vie interne de I'ame, qu’il est
impossible de prévoir jusqu’ou 'on pourra pénétrer dans l'inté-



276 J.-F. ASTIE

rieur de la nature. L’objet prochain de la psychologie ce sont
les états empiriques du moi, les représentations, sentiments,
penchants, actes de volonté de I’ame. L’union des détails les
uns avec les autres, ici comme dans la science de la nature,
s'effectue d’apreés des lois & priori de I'’entendement. Il est tout
aussi impossible de déterminer le lien causal présidant au chan-
gement des représentations, de méme qu’a la transformation de
sentiments en représentations, de représentations en mobiles
de volonté, que de déterminer le lien causal des changements
matériels. La plus grande difficulté relative dans ce champ
d’étude d’arriver a des résultats positifs, ne doit point détourner
de mettre le pied sur ce terrain. Lipsius a fait voir ailleurst
qu’ill n’est nullement indispensable, pour arriver a4 établir ce
lien causal, de montrer les mouvements matériels, le mouve-
ment accompagnant le fait interne. Dans son opposition contre
le point de vue de Lipsius, Herrmann va jusqu’a dire : « Ce
qui peut s’obtenir par les procédés de la connaissance théo-
rique appartient & la zoologie comparée, » et il cite & 'appui
un passage de la raison pratique de Kant. Kant y déclare qu’en
tant que 'homme se sert de sa raison uniquement pour la sa-
tisfaction de ses instincts sensibles, il ne s’éleve pas encore au-
dessus de l'animalité. Ailleurs toutefois Herrmann reconnait
les droits d’une étude psychologique dans le sens indiqué, se
bornant & en signaler les plus grandes difficultés ; il faut donc
considérer son assertion comme un de ces paradoxes que cet
auteur se permet si volontiers pour décontenancer son pro-
chain.

Des états empiriques du moi, ses représentations particu-
lieres, et ses sentiments et mobiles devenus des représenta-
tions dans laconscience. 1l faut distinguer ses activités internes,
ses représentations, ses sentiments, ses désirs et sa volonté.
En tant que ces activités diverses se traduisent dans une va-
riété d’actes particuliers, il en est fait’expérience dans le temps ;
ils deviennent par conséquent I'objet d’une étude empirique.
Ainsi quand je percois que mon sentiment, une représentation
déterminée, n’accompagne pas seulement mes sentiments déter-

! Voy. Dogmatische Beitrdge, p. 60.



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 277

minés ouimpulsion de la volonté, mais encore qu’un genre par-
ticulier de mon activité accompagne une espece particuliére de
sentiment. Mais il semble en étre autrement quand je prends
pour objet de mes considérations I'activité propre du moi comme
telle, dans laquelle il fait, d’'une fagon immeédiate, I’expérience
de son existence. Ici pourtant la tentative d’observer, de re-
chercher cette activité semble dépasser le terrain d’une obser-
vation siire pour mettre le pied sur le domaine glissant de la
métaphysique. Les représentations particulieres sont données
dans la forme du temps; 'activité représentative interne comme
telle est la présupposition de toute la conscience empirique, et
comme telle elle est antérieure & tout moment du temps. 1l suf-
fit toutefois de renvoyer & la Critique de la raison pure, dont
I'existence est déja la réfutation de cette opinion. En recher-
chant les conditions de toute expérience, la critique de la raison
pure ne découvre pas seulement les lois de toute intuition,
mais aussi celles de toute pensée, de toute connaissance.
somme logique et théorie de la connaissance elle se distingue
de la psychologie empirique par le fait qu’au lieu de nous
enseigner des lois empiriques elle nous enseigne des lois &
priori. Toutefois nous n’apprenons & connaitre ces derniéres
(que par l’expérience, bien qu’elles n’en procédent pas, mais,
qu’a titre de condition de toute expérience, elles se trouvent
toujours a la base de celle-ci.

(’est immeédiatement, en tant que J’en fais 'expérience, que
je m’assure de ma propre activité, de mon moi pensant. Mais
il faut distinguer de cette donnée premiere, les conditions &
priori, de lactivité intellectuelle. Les recherches sur la logique
et sur la théorie de la connaissance, dont les conditions for-
melles ou les lois de notre pensée et de notre connaissance
constituent ’objet, ne sauraient ni nous fournir cette donnée
premiére, ni en prouver la réalité. Quand je recherche ces
lois, je présuppose toujours a l'avance un sujet pensant et
connaissant, lequel étudie les régles de la pensée et de la con-
naissance. Mais par contre, les recherches sur la logique et sur
la théorie de la connaissance ne sauraient avoir pour effet de
détruire le fait intime en vertu duquel je pense et je connais.



278 J-F. ASTIE

Naturellement on peut dire exactement la méme chose
d’autres activités du moi. De méme que je puis rechercher
les lois de la pensée, je puis rechercher aussi celles de mes
sentiments, de ma volonté, tout ’élément formel dans les di-
verses variétés de mon sentiment et des rnobiles de ma vo-
lonté. Si le sentiment immédiat du moi, fait vécu, ne peut étre
prouvé par les recherches sur les lois du sentiment humain,
il ne peut non plus étre contesté, nié. L’activité propre, immé-
diate du moi, expérimentée dans la volonté, ne saurait étre
prouvée par des recherches sur les lois de la volonté; mais
ces recherches ne font pas non plus disparaitre la réalité du
fait immédiatement expérimenté. Encore moins une recherche
sur les sentiments empiriques de plaisir et de déplaisir, sur
les préjugés et impulsions de la volonté, propres 4 une spheére
particuliere de ma vie intérieure, peut-elle renverser la réalité
de cette sphére de la vie, ou lui enlever sa valeur pratique pour
la puissance vivante, qui sent et qui veut. Les nécessités mo-
rales ne cessent pas de déterminer immédiatement mon senti-
ment, ma représentation et ma volonté, quand je les analyse
psychologiquement. Quand un homme, en face d’une nécessité
pratique, dont il a fait I’expérience, cherche & la comprendre,
c’est-a-dire 4 se rendre compte de son pouvoir sur le cceur
humain, il ne la détruit pas pour cela. Elle maintient sa va-
leur par le sentiment et la volonté, méme quand j'en fais
I’objet d’une réflexion méthodique.

Lipsius ne se serait pas appesanti sur cette vérité-la qui lui
parait triviale si les objections de Herrmann, contre une étude
psychologique des phénoménes religieux, ne reposaient pas sur
le fait de la méconnaitre. En effet, il reproduit contre Lipsius,
sous diverses formes, les prétentions sulvantes : toute analyse
psychologique non seulement ne saurait établir, et encore moins
remplacer la valeur pour l'individu pieux de I'idéal religieux
et moral, — ce qui se concoit de soi-méme, — mais cette étude
a pour effet d’en détruire la valeur, en rabaissant le surnaturel
au niveau du naturel. Mais il nous faudra revenir ailleurs sur

ce sujet-la.



	Philosophie et religion entre kantiens [suite]

