
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1886)

Artikel: Philosophie et religion entre kantiens [suite]

Autor: Astié, J.-F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379383

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379383
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS

J.-F. ASTIE

Mais il est un autre article plus important à aborder. D'après

Biedermann, l'objet lui-même, dans son rapport existentiel
avec le sujet, doit être le contenu de la perception ; le contenu
de la représentation n'est, au contraire, dans le fait, qu'une
simple image subjective, abstraite de ce qui constitue l'objet
intérieur de la perception. Voilà pourquoi Biedermann signale
comme l'erreur fondamentale de l'idéalisme subjectif le fait
d'identifier l'essence psychologique de la perception et celle de

la représentation : les deux, selon l'idéalisme, doivent être

l'image d'un objet produit par la conscience. Seulement l'image
de la perception se rapporterait à un objet réel, celle de la
représentation à un objet purement pensé. —Il est plus exact de

dire que dans l'acte de percevoir, perception et représentation
ne se distinguent en aucune façon. C'est seulement parce que
Biedermann identifie l'objet d'une part et le contenu de la

perception de l'autre, qu'il doit, d'un autre côté, séparer la

perception et la représentation de l'objet perçu, pour réduire
cette dernière, la représentation, à n'être plus que l'image
remémorée de l'objet. L'acte subjectif de percevoir est un acte

psychique tout comme l'impression. Par cet acte idéel de l'âme

l'objet perçu devient le contenu de ma perception, de la façon
dont je suis psychico-physiquement constitué pour le percevoir.
Or quel est le contenu d'un acte idéel Ce ne saurait être l'objet

1 Voir Revue de théologie et de philosophie, livraison de mars 1886.



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 265

extérieur lui-même, comme si celui-ci émigrait dans l'âme,
mais seulement l'image qui s'en est détachée. Sans doute, du

point de vue logique, on peut distinguer, d'une part, entre l'acte

impressionnant de l'objet, et, d'autre part, l'acte de la
représentation d'un objet perçu. Mais, dès qu'on fait abstraction des

représentations qui ne sont pas produites immédiatement par
un objet perçu (les images de la mémoire, les images générales,
les images de la fantaisie) ces deux actes en fait coïncident,
l'acte psychico-physique et l'acte purement psychique. Biedermann

induit donc en erreur quand il déclare : on perçoit des

réalités objectives ; la représentation n'est qu'un produit
subjectif de nous-même. En effet, on se représente aussi des

réalités objectives, reste à savoir comment. Mais pour la conscience

l'objet perçu n'existe jamais que comme représenté; et non
séparé et pour lui-même.

La différence proprement dite entre Biedermann et Lipsius
ne porte que sur la possibilité de connaître les derniers
principes de toute existence. Nous aurons à revenir sur ce point.
Prenons acte en passant de la déclaration de Biedermann qui
affirme se contenter des limites extensives de la connaissance

criticiste, de l'expérience externe et interne. Une autre question

est de savoir si, et dans quelle mesure nous sommes

amenés, par les conclusions nécessaires de la pensée, à découvrir

le principe un du monde qui se trouve indirectement engagé
dans l'expérience. Je lutte contre toute métaphysique transcendantale,

spécialement contre celle de Hartmann qui n'est

qu'une mythologie gnostique. Il me suffit de constater que
dans ce combat j'ai Biedermann pour allié fidèle.

Après avoir repoussé la tentative de Hartmann de se frayer,
au moyen de sophismes, un chemin jusqu'à une métaphysique
transcendante, nous nous retrouvons au point auquel la Critique
de la raison de Kant a conduit le problème de la connaissance.
Le domaine, non pas il est vrai de notre pensée, mais de notre
connaissance, s'étend aussi loin que l'expérience, réglée par
les intuitions de l'espace et du temps. L'expérience de son côté
s'étend aussi loin que la représentation d'un enchaînement
nécessaire des perceptions qui paraissent se suivre les unes

THÉOL. ET PHIL. 1886. 18



266 J.-F. ASTIÉ

les autres d'une façon accidentelle. Malgré nous, nous présupposons

un enchaînement continu et régulier des phénomènes.
Ce n'est pas tant parce que cette supposition nous paraît utile
pour arriver par son moyen à dominer la nature, mais parce
que la régularité de notre pensée s'exprime, s'imprime dans
l'enchaînement des phénomènes représentés, et parce que
toutes les espérances fondées sur l'hypothèse d'un enchaînement

régulier du monde phénoménal, sont confirmées par
l'expérience. On n'a pas voulu absolument comprendre qu'il
va de soi que l'étude de la nature, si loin qu'elle ait pu pénétrer,
montre partout des lois empiriques. De même que la nature
manifeste une certaine ressemblance de ses objets et de ses

lois, ressemblance qui nous permet de la faire rentrer dans des

espèces et de la soumettre à des lois supérieures, de même
elle pourrait contenir une variété de choses incomparables, se

moquant de tous les efforts de notre esprit pour amener un
tout, un enchaînement. Sans contredit, il se pourrait qu'il en

fût ainsi, mais l'expérience nous fait voir le contraire.
Certainement nos catégories, à elles seules, ne nous rendraient pas

possible la connaissance des lois empiriques de la nature, si

l'enchaînement des « choses en dehors de nous » ne nous
contraignait à enchaîner nos représentations, contrainte nous
amenant, en dépit du hasard sans borne, dans lequel nos représentations

surgissent empiriquement, nous amenant à rechercher
un enchaînement continu et nécessaire des phénomènes. Et,
aussi loin que la science de la nature est jusqu'à présent
parvenue dans la contemplation de la réalité s'accusant dans

l'espace, l'assurance de découvrir une régularité ferme et solide
dans les relations des phénomènes ne s'est jamais démentie.

Herrmann a donc prétendu statuer une différence entre la
science pure d'un côté et la science de la nature de l'autre. Les

hypothèses se trouvant à la base de sa théorie de la connaissance

s'appuyent également sur le terrain du kantisme. Pour
lui non plus la connaissance n'est possible, dans le monde de

l'expérience allant à l'infini, que lorsque une unité constante
de la conscience s'empare d'une variété donnée à la conscience.
Dès que la connaissance veut s'élever au-dessus de ces deux



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 267

pôles, qui doivent plutôt être supposés pour qu'une expérience
quelconque devienne possible, elle devient transcendante.
Mais, en entreprenant de prouver qu'une conception d'ensemble
de l'univers ne peut être acquise que du point de vue de la

religion chrétienne, il tente d'atteindre le but au moyen d'un
triple progrès gradué de la pensée. De la connaissance pure,
qui de sa nature est illimitée, il faut distinguer, en premier
lieu, la connaissance en vue d'un but dans la science de la
nature. Dans l'intérêt pratique portant à dominer la seconde,
elle s'élève à la pensée de l'ensemble de l'univers. Vient ensuite
la métaphysique qui est également une conception pratique de

l'univers, en vue de le dominer, mais qui ne s'occupe que de

l'état du monde tel qu'il nous est donné, pour s'enquérir des

principes immanents servant à l'expliquer. Voici maintenant ce

qui arrive. Le besoin pratique de l'homme ne s'épuise pas
quand celui-ci parvient à se conserver comme être de la

nature. Voilà pourquoi les conceptions métaphysiques ne
sauraient le satisfaire. C'est là ce que la religion peut seule accomplir.

Dans l'intérêt pratique de la personne, sentant et voulant,
la religion réclame le surnaturel, c'est-à-dire une puissance
subordonnant la nature aux fins des hommes.

En premier lieu, remarque Lipsius, je ne crois pas tenable
la distinction établie entre la connaissance scientifique de la

nature en vue d'un but et la connaissance pure. Connaître en

vue d'un but est une expression comportant plusieurs sens.
Faisons d'abord abstraction de l'idée accessoire d'un but
pratique, que l'homme poursuit avec sa connaissance. Tout acte
de connaître réel, distinct du changement nécessaire des

représentations, provoqué par les excitations accidentelles,
extérieures ou intérieures, tout acte de connaître a lieu en vue
d'un but. Accordât-on à l'activité inconsciente de l'âme, dans

le maniement nécessaire de nos catégories, la plus large marge,
la simple fonction de l'entendement consistant à abstraire et à

résumer pour obtenir le concept d'espèce, n'est pas praticable
sans la pensée voulue, sans la préoccupation d'un but. Démettre
de l'ordre dans la multiplicité des représentations surgies
accidentellement au moyen des intuitions d'espace, unir des



268 J.-F. ASTIÉ

groupes de représentations avec d'autres groupes, tout cela ne
saurait s'effectuer sans la volonté de connaître, sans attention,
sans observation voulue, sans but.

Faut-il entendre par connaissance voulue (absichtliches
Erkennen) la subordination de la pure connaissance de la nature
aux fins pratiques de la personne sentant et voulant, surtout
en vue du but personnel d'arriver à dominer la nature? Encore
ici, il faut contester que la science de la nature comme telle
soit une science en vue d'un but dans ce sens, bien que
souvent, dans des cas particuliers, l'étude scientifique serve à des

fins pratiques spéciales.
Herrmann oppose le caractère illimité de nos perceptions

empiriques, à l'idée de l'ensemble de l'univers, comme totalité
sans rapport avec quoi que ce soit, ce qui trace des limites
à la connaissance. Puis, dans le cours de son étude, ce concept
d'une totalité sans rapport avec quoi que ce soit, est identifié
avec celui de l'inconditionné. La science de la nature arrive à

cette pensée par le moyen de son hypothèse fondamentale sur
le caractère constamment rationnel de la nature, idée qui ne

peut ni être dérivée théoriquement, ni prouvée empiriquement
qui, par conséquent, doit son origine aux intérêts pratiques des

êtres sentant et voulant. Il y a mieux. Dans le cours de la

dissertation, les concepts, <tcaractère rationnel universel delà
nature, » d'une part et « représentation d'une totalité de la
nature » d'autre part, sont employés comme synonymes.

Mais, d'après Lipsius, c'est là confondre deux pensées fort
différentes. La représentation « totale de l'univers, » totalité
sans rapport avec rien d'autre, ou « fermée en soi, » tout cela
constitue un concept métaphysique et nullement un concept
des sciences naturelles. La science de la nature n'en a nul
besoin pour affirmer le caractère universellement rationnel de

la nature. Celui-ci n'est pas pour les sciences naturelles une
vérité métaphysique, qu'elles seraient arrivées à acquérir d'une
f.içon quelconque, mais simplement l'hypothèse allant sans

dire, et constamment confirmée par l'expérience, se trouvant
à la base de toute volonté de connaître. L'homme qui s'occupe
des phénomènes naturels et de leurs rapports entre eux, dans



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 269

l'unique but d'étendre ses connaissances, cet homme présuppose

nécessairement que ces rapports, aussi loin qu'on puisse
les percevoir, les observer, sont aussi connaissables. Or la

possibilité de toute connaissance implique eo ipso l'hypothèse
d'un enchaînement universel, constant des phénomènes entre

eux. Et, aussi loin que nous pénétrions dans la connaissance

empirique, cette hypothèse se trouve constamment vérifiée.
Selon Herrmann, l'effort conscient de l'homme scientifique

se comporterait exactement comme la pensée obscure de

l'homme primitif, animant la nature pour s'en peindre les

rapports au gré de ses espérances et de ses désirs. « Dans les

deux cas, c'est le but poursuivi par l'homme qui répand sur le

monde des choses, — constituant aux yeux du commun un

simple amas indifférent de représentations, — une certaine

apparence, couleur, en vue d'en faire un être semblable à nous. »

La volonté d'agir sur la nature, et la pensée impliquée dans ce

fait-là, savoir que la nature est là pour l'homme, telle serait,
d'après Herrmann, la source du dogme enseignant le caractère
universellement rationnel de la nature.

Il y aurait d'abord à remarquer, observe Lipsius, que ce ne

sont pas les fins de l'homme qui répandent sur le monde des

choses l'aspect d'une parenté avec nous. Il nous est impossible
de porter le moindre petit jugement théorique sans nous retrouver

nous-mêmes dans la nature, sans voir involontairement en
elle et dans ses rapports, un vivant commentaire de nous-
mêmes et de nos faits et gestes. C'est au moyen des notions de

rapport que nous saisissons la nature. Eh bien! il y a, pour
base de ces notions, l'intuition que le sujet a de lui-même
comme se sentant immédiatement certain de son existence. Il
n'en est pas autrement dans les relations du moi empirique
avec les choses en dehors de nous. Mais la chose a lieu de

cette façon-ci que, d'une manière inconsciente, le moi
s'imprègne lui-même la sensation de son activité, dans les choses,
dans le non-moi. Les catégories de substance et de causalité,
les antithèses de réalité et de possibilité, la matière et la force,
etc., tout cela ne s'explique que comme interprétation des

relations des phénomènes entre eux par les rapports du moi



270 J.-F. ASTIÉ

vivant avec le non-moi. Qu'est-ce que la substance? C'est l'objet

offrant de la résistance, le porteur de qualités que nous
nous représentons comme persistant et formant en soi une
unité fermée. La causalité, c'est l'action d'un sujet agissant en

vue d'un objet donné. La pensée que la nature est un être
apparenté à l'homme, cette pensée règne d'une façon inconsciente,
même quand nous employons les catégories de la connaissance

pure.
On peut ici laisser de côté la question de savoir comment

l'origine psychologique de ces catégories se comporte à l'égard
de la synthèse dans l'intuition de l'espace. Naturellement les

catégories elles-mêmes ne sont pas « quelque chose occupant
une place dans l'espace. » On peut tout aussi peu les dériver
de la représentation de l'espace. Par contre Lipsius croit
devoir encore maintenir l'opinion que le dualisme kantien entre
les deux branches de notre connaissance est le point le plus
faible de toute la Critique de la raison pure. « En fait, tous les

concepts de rapport ne surgissent pour nous qu'au moyen de

la synthèse de l'intuition dans l'espace qui constitue l'unité
formelle persistante pour l'alternance des représentations1, s Tandis

que le sujet se trouve lui-même dans l'espace en face des

choses en dehors de lui, il se voit lui-même en elles, il part

1 « La démonstration que j'en ai donnée, ajoute Lipsius, dans mon
Introduction (Beiträge, pag. 151) en me rattachant aux études logiques de

Lange, m'est devenue très suspecte. » Hartmann la conteste sans la
réfuter ; Dorner père se borne à iui manifester sa mauvaise humeur "a ce

sujet. (Dogmatique, 1, 48.) On a flairé là-dessous du matérialisme et du
scepticisme. Dès qu'on dérive les formes de l'intuition et celles de la
pensée d'une racine commune, on enlève à notre savoir tout caractère
aprioristique, l'objectivité du savoir ne devient plus qu'une apparence
subjective. — Lipsius, d'après tout ce qui précède, ne croit pas
devoir répéter que telle n'est pas sa pensée et qu'il est fort éloigné de

confondre l'origine subjective (psycho-physique) de nos catégories avec
l'idée qu'elles n'auraient qu'une valeur subjective (individuelle), comme
Hartmann le lui impute. Mais Dorner croit sérieusement réfuter Lipsius,
en remarquant que dans l'âme sommeillent des vérités qui ne sauraient
en aucune façon être dérivées des sens, et il lui reproche ensuite de dériver

toute certitude de l'intuition dans l'espace! Ne sont-cepas la de tristes

malentendus



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 271

donc involontairement de la supposition que la nature est là

présente pour l'homme. La donnée primitive de toute réalité
c'est le sujet vivant, qui se voit en relation avec les choses

en dehors de lui, et qui par une analogie involontaire voit les

relations dans l'espace des phénomènes entre eux. Cette intuition,

ce fait même de voir est déjà une activité du sujet, bien

qu'elle ne soit pas volontaire, mais déterminée par la contrainte

que les objets vus exercent sur la liaison de ses perceptions.
Le moi actif, les lois de cette activité, demeurent l'élément

aprioristique de toute connaissance, involontaire ou voulue. Il
est donc injuste de dire que l'animation de la nature soit
seulement provenue de la connaissance voulue. C'est justement le

contraire qui a lieu. La science de la nature s'efforce d'enlever
à nos représentations leur caractère anthropologique ; ainsi on
s'efforce de ramener la catégorie de causalité au concept d'un
ensemble universel et régulier de toutes les représentations
reliées. Mais encore ici, il ne faut pas identifier une connaissance

voulue avec une connaissance obtenue dans le but
pratique d'arriver à dominer le monde.

Il n'y a de distinction qu'entre la connaissance de la nature
au sens strict et la connaissance que l'homme a de lui-même.
Dans ce dernier cas, l'organe est le sens interne, distinct du

sens externe ; l'objet de connaissance donné, c'est notre état
intérieur en général. Sans l'intuition dans l'espace des choses

en dehors de nous, il ne serait possible d'arriver ni à la
conscience de notre existence, ni à celle de nos états internes,
changeant dans le cours du temps. La chose est vraie au moins de

nous, hommes tels que nous sommes faits empiriquement.
Quant à la possibilité d'une intuition intellectuelle, nous

pouvons aussi peu la voir que la contester. Voilà pourquoi
elle ne peut être pour nous qu'un concept limitatif, pour
mettre des bornes aux prétentions de la sensibilité. Pour

nous, tels que nous sommes organisés, êtres à la fois psychiques

et physiques, la perception de quelque chose de persistant

dans l'espace demeure la condition qui seule nous permet
de distinguer notre existence de celle des choses en dehors de

nous, le moi du non-moi.



272 J.-F. ASTIÉ

Le temps est la forme de l'intuition interne. Comme Kant l'a
montré, c'est là la condition formelle à priori de toute intuition

en général, des phénomènes externes comme des internes,
en tant que les représentations des choses extérieures
appartiennent aussi, en qualité de représentations, à notre état
interne. Par contre, les représentations elles-mêmes n'ont rien
à démêler avec l'espace, même quand elles sont représentations

d'objets dans l'espace ; les représentations sont dans le

temps, mais non dans l'espace. Objet de l'intuition de temps
est au contraire tout ce qui se rapporte aux états changeants
du moi et aux conséquences qui en résultent. Toutes nos
représentations, leurs rapports entre elles sans aucune exception,

appartiennent à notre état interne. De sorte que, outre les

représentations des choses externes, tous les états internes de

la vie de notre âme, dans la mesure où ils deviennent
conscients, sont représentés par le moi.

Kant remarque toutefois que le sentiment et la volonté ne
sont pas des intuitions, et par conséquent ne sauraient être des
connaissances. Il ne faut pas entendre la chose comme s'il
voulait dire que les sentiments et les volontés ne sont pas des
états internes visibles dans le temps, des états représentables.
Sa pensée est celle-ci : les actes de sentiment, de volonté,
comme tels, ne sont pas des représentations, vu que l'essence

propre des sentiments et des volontés ne s'épuise pas dans

l'intuition interne ou représentations que nous en avons. Au
contraire, ce n'est nullement la pensée de Kant, qu'une
réflexion sur les actes de sentiment et de volonté, comme événement

psychique, en détruise la valeur pour nous.
Le moi qui peut devenir par lui-même objet d'intuition

interne1, n'est pas le moi transcendantal, mais le moi empirique.
Il faut bien distinguer l'unité subjective de notre conscience de

l'unité transcendantale, le sens intime de la faculté de l'aper-
ception ou de la synthèse transcendantale des choses diverses,
de la diversité. La conscience transcendantale ou la conscience
de soi pure, c'est la représentation « je pense » qui n'accompagne

1 Cette expression est employée au sens kantien rigoureux ; ainsi
nullement comme synonyme « d'intuition intellectuelle.»



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 273

pas seulement toute pensée, mais aussi tout sentiment, toute
volonté. Dans l'acte de penser, mon existence m'est immédiatement

donnée, mais nullement encore sa manière d'être, le
fait qu'elle est ainsi ou ainsi. En effet, je ne puis avoir aucune
connaissance de moi-même qu'en tant que je m'apparais en

moi-même, c'est-à-dire en tant que j'ai une intuition de mes
déterminations changeantes, de mes représentations,
sentiments, instincts, actes de volonté. Quand moi, sujet pensant,
je me fais moi-même objet de ma pensée, je ne me connais

qu'à une condition. En tant que je puis contempler mon
intérieur, c'est-à-dire mes divers états, mes représentations et actes
de représentation, mes instincts et mes sentiments, mes fins
et mes actes de volonté, que je puis contempler tout cela sous
la forme de mon sens intime, dans les cadres du temps.

Sur la base de cette intuition interne il m'est possible d'obtenir

une connaissance exclusivement formelle de la régularité
conformément à laquelle les changements de ma vie interne et
les actes de ma propre activité, en particulier de ma volonté
et de mon intelligence s'effectuent. Par contre, le sujet pensant
comme tel, le moi qui pense ne saurait être objet de l'intuition

interne. Il ne saurait l'être déjà par le fait qu'il n'a pas le
caractère de la diversité dans le temps, il est une unité
permanente qui seule rend possible les représentations diverses.
Ce moi qui pense, ne représente à la pensée qu'un sujet
transcendantal, une x, connu seulement au moyen des pensées qui
en sont les prédicats. Sans doute, le moi peut prendre de

nouveau, pour objet de sa pensée, son activité, la virtualité à

représenter, l'unité transcendantale, de la conscience de soi

accompagnant tous les actes et les états de sa vie intérieure.
Je ne puis pas seulement me représenter mes représentations,
mais je puis aussi me représenter que moi, le moi représentant,

je me représente quelque chose. Mais je ne puis pas

pour cela connaître mon activité propre, ma conscience
transcendantale. La chose ne serait possible qu'au moyen d'une
intuition d'un tout autre ordre que notre intuition liée au temps.
La conscience transcendantale est vécue mais non connue. Ma

pensée peut se former le concept d'un sujet transcendantal et



274 J.-F. ASTIÉ

déterminer ce concept en disant qu'il entend par là un être
actif dans la limite d'un certain nombre d'impressions
données. L'expression « esprit fini » devenue courante depuis
Hegel, ne peut vouloir signifier rien d'autre. Toutefois, il ne
faut pas se cacher que, par ce concept, on n'a gagné rien
d'autre qu'une formule laconique pour la donnée primitive de

toute réalité, c'est-à-dire pour le sujet actif, mais limité dans

son activité. Ce sujet vit son existence dans son activité à lui,
dont la diversité se groupe dans l'unité de la conscience de

soi. Il est immédiatement certain de son existence comme
sujet vivant, qu'on appelle d'ailleurs cette conscience de soi

immédiatement expérimentée et accompagnant tous les actes
de conscience, qu'on l'appelle conscience de soi, sentiment du
moi ou sentiment de soi *. On peut également parler d'une

expérience immédiate de son existence, de sa présence, soit
dans le sens d'une vie immédiate (unmittelbaren Erlebens),
bien que dans le sens rigoureux, nous ne possédions pas une
connaissance expérimentale de notre existence2.

Qu'entendons-nous donc dire quand nous parlons de la
connaissance de soi, ou de la connaissance « de l'essence de notre
esprit? » Nous n'entendons jamais par là une connaissance

métaphysique ou purement rationnelle de notre subjectivité
comme objet transcendantal ou comme noumène au sens
positif. Nous désignons par là une connaissance empirique de

nos états internes, de nos actes vitaux devenus états
conscients, dont nous pouvons considérer la succession dans le

temps, au moyen du sens interne. Nous pouvons appliquer les
formes de notre pensée à ces phénomènes internes, tout comme
nous le faisons aux phénomènes de la nature extérieure. Sans

doute les externes ne sauraient ressembler aux internes, vu
que ceux-ci se saisissent sans le secours des formes de

l'espace qui ne sauraient s'y appliquer. Bien que l'individu réflé-

1 L'expression sentiment de soi (Selbstgefühl) est l'expression la moins
convenable, à cause de son amphibologie.

2 C'est ce que rappelle expressément Kant quand il remarque que la
représentation je suis, accompagnant tout penser, n'est pas une
expérience, c'est-à-dire aucune connaissance, ainsi rien d'empirique.



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 275

chissant sur ses états internes, se représente les choses

extérieures, comme occupant une place dans l'espace, ces états

eux-mêmes n'occupent cependant pas une place dans l'espace.
Mais de même que, lors de l'intuition externe, je rapporte

mes représentations, changeant sans cesse, à une substance

persistant dans l'espace (la matière), de même aussi, dans le
cas de l'intuition interne, par analogie, je rapporte mes états

d'esprit changeants à l'unité de mon moi persistant dans le

temps, comme à la première donnée de toute réalité.
Ce n'est pas à dire que cette unité de la conscience de soi

forme déjà une unité métaphysique, dans le sens d'une
substance simple de l'âme. Peu importe. Il nous suffit de savoir

que la conscience transcendantale de soi constitue l'unité
persistante indispensable pour que nous puissions saisir la succession

dans le temps de nos divers phénomènes internes.
La connaissance de nos états internes a ses difficultés

spéciales. Nous n'arrivons jamais dans ce domaine à une connaissance

aussi exacte que lorsqu'il est question des choses
naturelles. La soi-disant « psychologie exacte » qui entreprend de

rendre compte de nos états internes au moyen de notre
organisation physique et de les expliquer au moyen de changements
matériels dans le cerveau et dans le système nerveux, ne peut
ici nous être d'aucun secours, du moins pas dans l'état actuel
de la science. Ce n'est pas à dire que la science psychologique
soit empirique dans le sens des sciences de la nature. Elle est

toutefois empirique en ce qu'elle observe les expériences
internes sous la forme de l'intuition du temps, qu'elle les groupe
et les ramène à des lois. La régularité, la loi ne régnent pas
moins dans l'ensemble des phénomènes psychiques que dans

le domaine de l'existence dans l'espace. Fallût-il admettre qu'il
est plus difficile de constater cette régularité, la science ne

peut s'abstenir de chercher à la constater.
Comme science empirique, la psychologie s'étend aussi loin

que l'observation et l'organisation des phénomènes psychiques.
Il est tout aussi impossible de déterminer à l'avance jusqu'où

pourra pénétrer la science de la vie interne de l'âme, qu'il est

impossible de prévoir jusqu'où l'on pourra pénétrer dansl'inté-



276 J.-F. ASTIÉ

rieur de la nature. L'objet prochain de la psychologie ce sont
les états empiriques du moi, les représentations, sentiments,
penchants, actes de volonté de l'âme. L'union des détails les

uns avec les autres, ici comme clans la science de la nature,
s'effectue d'après des lois à priori de l'entendement. Il est tout
aussi impossible de déterminer le lien causal présidant au

changement des représentations, de même qu'à la transformation de

sentiments en représentations, de représentations en mobiles
de volonté, que de déterminer le lien causal des changements
matériels. La plus grande difficulté relative dans ce champ
d'étude d'arriver à des résultats positifs, ne doit point détourner
de mettre le pied sur ce terrain. Lipsius a fait voir ailleurs1

qu'il n'est nullement indispensable, pour arriver à établir ce

lien causal, de montrer les mouvements matériels, le mouvement

accompagnant le fait interne. Dans son opposition contre
le point de vue de Lipsius, Herrmann va jusqu'à dire : « Ce

qui peut s'obtenir par les procédés de la connaissance
théorique appartient à la zoologie comparée, » et il cite à l'appui
un passage de la raison pratique de Kant. Kant y déclare qu'en
tant que l'homme se sert de sa raison uniquement pour la
satisfaction de ses instincts sensibles, il ne s'élève pas encore au-
dessus de l'animalité. Ailleurs toutefois Herrmann reconnaît
les droits d'une étude psychologique dans le sens indiqué, se

bornant à en signaler les plus grandes difficultés ; il faut donc
considérer son assertion comme un de ces paradoxes que cet
auteur se permet si volontiers pour décontenancer son
prochain.

Des états empiriques du moi, ses représentations particulières,

et ses sentiments et mobiles devenus des représentations

dans la conscience, il faut distinguer ses activités internes,
ses représentations, ses sentiments, ses désirs et sa volonté.
En tant que ces activités diverses se traduisent dans une
variété d'actes particuliers, il en est fait l'expérience dans le temps ;

ils deviennent par conséquent l'objet d'une étude empirique.
Ainsi quand je perçois que mon sentiment, une représentation
déterminée, n'accompagne pas seulement mes sentiments déter-

1 Voy. Dogmatische Beiträge, p. 60.



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 277

minés ou impulsion de la volonté, mais encore qu'un genre
particulier demon activité accompagne une espèce particulière de

sentiment. Mais il semble en être autrement quand je prends

pour objet de mes considérations l'activité propre du moi comme
telle, dans laquelle il fait, d'une façon immédiate, l'expérience
de son existence. Ici pourtant la tentative d'observer, de

rechercher cette activité semble dépasser le terrain d'une observation

sûre pour mettre le pied sur le domaine glissant de la

métaphysique. Les représentations particulières sont données
dans la forme du temps; l'activité représentative interne comme
telle est la présupposition de toute la conscience empirique, et

comme telle elle est antérieure à tout moment du temps. Il suffit

toutefois de renvoyer à la Critique de la raison pure, dont
l'existence est déjà la réfutation de cette opinion. En recherchant

les conditions de toute expérience, la critique de la raison

pure ne découvre pas seulement les lois de toute intuition,
mais aussi celles de toute pensée, de toute connaissance.
Comme logique et théorie de la connaissance elle se distingue
de la psychologie empirique par le fait qu'au lieu de nous
enseigner des lois empiriques elle nous enseigne des lois à

priori. Toutefois nous n'apprenons à connaître ces dernières

que par l'expérience, bien qu'elles n'en procèdent pas, mais,
qu'à titre de condition de toute expérience, elles se trouvent
toujours à la base de celle-ci.

C'est immédiatement, en tant que j'en fais l'expérience, que
je m'assure de ma propre activité, de mon moi pensant. Mais

il faut distinguer de cette donnée première, les conditions à

priori, de l'activité intellectuelle. Les recherches sur la logique
et sur la théorie de la connaissance, dont les conditions
formelles ou les lois de notre pensée et de notre connaissance
constituent l'objet, ne sauraient ni nous fournir cette donnée

première, ni en prouver la réalité. Quand je recherche ces

lois, je présuppose toujours à l'avance un sujet pensant et
connaissant, lequel étudie les règles de la pensée et de la
connaissance. Mais par contre, les recherches surla logique et sur
la théorie de la connaissance ne sauraient avoir pour effet de

détruire le fait intime en vertu duquel je pense et je connais.



278 J.-F. ASTIÉ

Naturellement on peut dire exactement la même chose
d'autres activités du moi. De même que je puis rechercher
les lois de la pensée, je puis rechercher aussi celles de mes
sentiments, de ma volonté, tout l'élément formel dans les
diverses variétés de mon sentiment et des mobiles de ma
volonté. Si le sentiment immédiat du moi, fait vécu, ne peut être
prouvé par les recherches sur les lois du sentiment humain,
il ne peut non plus être contesté, nié. L'activité propre, immédiate

du moi, expérimentée dans la volonté, ne saurait être
prouvée par des recherches sur les lois de la volonté ; mais
ces recherches ne font pas non plus disparaître la réalité du
tait immédiatement expérimenté. Encore moins une recherche
sur les sentiments empiriques de plaisir et de déplaisir, sur
les préjugés et impulsions de la volonté, propres à une sphère
particulière de ma vie intérieure, peut-elle renverser la réalité
de cette sphère de la vie, ou lui enlever sa valeur pratique pour
la puissance vivante, qui sent et qui veut. Les nécessités
morales ne cessent pas de déterminer immédiatement mon
sentiment, ma représentation et ma volonté, quand je les analyse
psychologiquement. Quand un homme, en face d'une nécessité

pratique, dont il a fait l'expérience, cherche à la comprendre,
c'est-à-dire à se rendre compte de son pouvoir sur le cœur
humain, il ne la détruit pas pour cela. Elle maintient sa

valeur par le sentiment et la volonté, même quand j'en fais

l'objet d'une réflexion méthodique.
Lipsius ne se serait pas appesanti sur cette vérité-là qui lui

paraît triviale si les objections de Herrmann, contre une étude

psychologique des phénomènes religieux, ne reposaient pas sur
le fait de la méconnaître. En effet, il reproduit contre Lipsius,
sous diverses formes, les prétentions suivantes : toute analyse

psychologique non seulement ne saurait établir, et encore moins

remplacer la valeur pour l'individu pieux de l'idéal religieux
et moral, — ce qui se conçoit de soi-même, — mais cette étude

a pour effet d'en détruire la valeur, en rabaissant le surnaturel
au niveau du naturel. Mais il nous faudra revenir ailleurs sur
ce sujet-là.


	Philosophie et religion entre kantiens [suite]

