Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales

publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1886)

Artikel: L'apbtre Paul et le Christianisme : d'apres Pfleiderer
Autor: Goens, F.-C.-J. van / Pfleiderer, Otto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379381

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379381
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’APOTRE PAUL ET LE CHRISTIANISME

D’APRES PFLEIDERER
PAR

F.-C.-J. VAN GOENS

Selon la disposition qu’il avait faite en mourant, un riche
anglais, M. Robert Hibbert avait confié en 1847 une partie de
son bien & un comité composé de dix-huit laiques et chargé
d’appliquer les revenus annuels du fonds & « 'avancement du
christianisme sous sa forme la plus simple et la plus intelli-
gible et & celui du libre examen en matiére religieuse. »

Le comité employa la somme dont il pouvait disposer 2
fournir un supplément aux appointements de pasteurs libéraux
mal rétribués, a attribuer des bourses aux étudiants en théo-
logie en faveur de leurs études tant en Angleterre qu’a I’étran-
ger, & publier cerlains ouvrages et enfin, & partir de 1878, &
faire faire et & publier, tous les deux ou trois ans, une série de
conférences, sous le nom de Hibbert lectures, sur des sujets
relatifs & la philosophie, la critique biblique et la science reli-
gieuse comparée. On vit en conséquence se succéder dans
cette chaire privéee MM. Max Muller, le Page Renouf, Ernest
Renan, Rhys Davids, A. Kuenen, Albert Réville, et en 1885,
Otto Pfleiderer, professeur de théologie a4 Berlin, qui fit six
conférences sur Paul et son influence sur le développement
du christianisme 1. (’est ce beau travail que nous nous pro-

! Lectures on the influence of the apostle Paul on the development of
clristianity, delivered in London and Oxford in april and may 1885 by.
Otto Pfleiderer D. D. professor of theology in the university of Berlin.
Translated by J. Frederick Smith. Williams and Norgate. 1835,

THEOL. ET PHIL. 1886. 15



218 F.-C.-J. VAN GOENS

posons de faire connaitre & nos lecteurs. M. Pfleiderer, bien
connu des amis de la science théologique par son Paulinismus
et sa Religionsphilosophie auf geschichtlicher Grundlage, a
déposé dans ces conférences les résultats de sa critique histo-
rique de la littérature des deux premiers siécles du christia-
nisme. Je dis ses résultats, car le conférencier ne pouvait pas
faire parcourir & ses auditeurs le chemin qu’il avait fait lui-
méme pour y parvenir. Je dis ensuite sa critique historique,
non religieuse, car au lieu de discuter les doctrines, il ne fait
que les raconter dans leur apparition, leur enchainement et
Jeur développement. Bref, il donne une histoire des idées pau-
liniennes, principalement dans les deux premiers siécles de
notre ére, et en résume briéevement les phases dans les siécles
subséquents jusqu’d nos jours. Sa critique fait jaillir souvent
ce qu'on pourrait appeler I'évidence de la vraisemblance. On
pourra, sans doute, différer de P'auteur sur bien des points;
mais aucun esprit sérieux et compétent ne lui contestera la
qualité d’un critique éminent par I'indépendance, la sagacité,
le tact historique et 'esprit religieux.

La critique! Quoiqu’elle commence a étre plus naturalisée
pour les questions religieuses, plusieurs lui font encore mauvaise
mine. Elle a pour eux un mauvais renom; elle est, & leurs yeux,
synonyme d’esprit de contradiction, de scepticisme frivole, de
négation téméraire. Le grand philologue et critique Richard
Bentley faisait la cour a une jeune fille belle et pieuse gu’il
devait épouser, et parlant avec elle de la Bible, il entreprit,
pour lintéresser a I'entretien, de discuter doctement sous ses
yeux lauthenticité du livre de Daniel. La piété de la jeune fille
s'effaroucha d’un savoir qui ne reculait pas devant les livres
saints, et le mariage manqua d’étre rompu. Il y a plus d’un
siecle de cet incident et je ne suls pas bien sir que le méme
phénomeéne ne se reproduira pas de nos jours. Il faudrait féli-
citer I'Eglise, s’il se bornait aux jeunes dames. Hatons-nous
cependant d’en convenir : rien de plus déplorable que cette
critique frivole et hautaine qui ne procéde que par négations.
Mais hatons-nous aussi d’ajouter que ce n’est pas 14 un por-
trait, c’est une caricature. La vraie critique s’appuie sur des



L’APOTRE PAUL ET LE CHRISTIANISME 219

preuves solides et ne nie que pour préparer de vigoureuses
affirmations. Pour I’exercer il faut des connaissances prélimi-
naires et des dispositions spécialest. On la dit destructive;
mais la vérité est qu’elle fait trop de cas des faits pour consen-
tir & en perdre un seul. On la dit négative; il faut dire qu’elle
n’est négative que pour étre positive. On la dit incertaine et
contradictoire ; sans doute, elle n’est pas infaillible ; le critique
de demain corrigera celul d’aujourd’hui; mais sera-ce une
raison de renoncer & la poursuite de la vérité? La critique
n’est pas plus condamnée par un appel & ses titonnements
que le protestantisme ne I’est par ’histoire de ses variations.
Elle peut au contraire se glorifier de conquétes admirables.
Qui osera soutenir aujourd’hui avec Calvin qu’il n’y a que les
mauvais sujets, nebulones, qui doulent de lauthenticité du
Pentateuque 2? Qui aura le courage d’affirmer aujourd’hui
avec Buxtorf linspiration divine des points voyelles contre
Louis Cappel ? Qui est-ce qui niera, & 'heure qu’il est, que I’o-
riginal hébreu de I'évangile de Matthieu et la troisiéme lettre
de Paul aux Corinthiens (1 Cor. V, 9) se sont perdus, unique-
ment par la considération que la Providence divine n’a pu
permeltre la perte d’un écrit apostolique et canonique? Et ces
concessions faites, combien d’autres faudra-t-il en faire ?
N’oublions pas que si l'art de la critique date a peine d’un
siecle, le sens critique en matiére de religion est d’une date
beaucoup plus ancienne. Il remonte aux prophétes. Ainsi Ezé-
chiel contredit formellement la loi qui déclare que Dieu punit
I'iniquité des péres sur les enfants en la troisiéme et quatriéme
génération. Le fils, dit le prophéte, ne portera pas l'iniquité de
son pére et le pere ne portera pas l'iniquité de son fils. L'ame
qui péche est celle qui mourra. (XVIII, 20.) Le livre de Jonas,
sous sa forme bizarre, qu’est-il sinon une mordante satire
contre les préjugés juifs, destinée a venger les paiens du mé-
pris qui pesait sur eux? N’est-il pas la protestation la plus
énergique d’'un universaliste contre le particularisme juif qui
I Je me permets de renvoyer ici i I'étude de M. le professeur Kuenen :

La Méthode de la critique, insérée dans cette revue, 1881.
2 Imst. I, V1II, 2.



220 F.-C.-J. VAN GOENS

domine toute l’ancienne alliance? Que si nous passons au
Nouveau Testament, les preuves abondent. Jésus lui-méme les
fournit. Ne fait-il pas la critigue d’Elie en disant aux disciples
qui respiraient la vengeance de ce prophéte : vous ne savez pas
Iesprit qui vous anime. (Luc IX, 54, 55.) Ne contredit-il pas, ne
corrige-t-il pas la loi de Moise, lul qui se disait venu pour 'ac-
complir? (Math.V, 21-48 ; XIX,1-8) Tandis que toute ’ancienne
alliance attribue la souffrance i la faute et fait de 'une le fruit
constant de l'autre, Jésus ne déclare-t-il pas que celui qui
souffre n’est pas nécessairement coupable ou plus coupable
que lesautres ? (Luc XIII, 1-5.) Ne critique-t-il pas le décalogue
qui ordonne de ne faire aucune ccuvre le jour du subbat
(Ex. XX, 10), en disant qu’il est permis de faire du bien les
jours de sabbat (Math. XII, 10-12), que le sabbat est fait pour
I'hnomme et non I'homme pour le sabbat et que le Fils de
I’homme est Seigneur méme du sabbat. (Marc II, 27, 28.) Les
disciples ont suivi le Maitre. Luc s’enquiert soigneusement de
tous les faits, dés leur origine, aprés que plusieurs autres 1’eu-
rent fait avant lui. (Luc I, 1-%4.) Il est permis de penser que ses
devanciers ne le satisfaisaient pas et qu’il crovait devoir faire
mieux qu'eux dans l'intérét de Théophile. Les faussaires, du
temps de Paul, répandant des letires fabriquées revétues de
son nom, 'apdtre exhorte les fideéles & faire attention a la
signature de ses lettres. (2 Thes. II, 2; 111, 17.) On le voit, si
I'art de la critique sérieuse ne date que d’un siécle, le sens
critique en matiére religicuse remonte a des autorités hien
respectables, aux prophetes, i lésus, aux apotres.

Et qu’est-ce qui explique cette attitude dans laquelle ils se
sont placés ? C’est qu’ils n"admettaient d’autre autorité en ma-
tiere religieuse que celle de Dieu parlant dans leur intérieur,
dans leur raison, leur couscience et leur coceur. Le judaisme
avait pour autorité la lettre de la'Thora; le catholicisme a celle
de I'Eglise, c’est-d-dire celle du clergé; le protestantisme,
jusqu’au milieu du siecle précédent, adopta comme autorité le
cunon fixé par les conciles, comme un dogme, sur la foi de la
meéme tradition ecclésiastique qu’ll avait rejetée. Tel n’est pas
le point de vue scripturaire. Il s’annonce déja sous l'ancienne



L'APOTRE PAUL ET LE CHRISTIANISML 221

alliance lorsrque Moise souhaite que tout le peuple soit pro-
phéte (Nomb. XI, 29); lorsque Joél et Jérémie promettent un
avenir olt Dieu écrira sa loi dans les cceurs. (Joél 1L, 28; Jér.
NXNXI, 31.) Jésus vient réaliser cette prophétie et déclare que
guiconque a écouté le Pére et a été instruit par lui, vient a
Jésus (Jean VI, 4D5), que quiconque veut faire la volonté de
Dieu s’assurera de la vérité qu’il annonce (Jean VII, 17), que
la vraie révélation n’est pas celle qui vient des hommes, mais
celle du Pere céleste dans le ceear de ses enfants. (Math. X VI,
17.) Fideles a ces inspirations, les apotres louent les Juifs de
Bérée d’examiner chaque jour les écritures pour savoir si ce
(qu'on enseignait était exact. (Act. XVII, 11.) Ils engagent &
examiner toutes choses (1 Thes. V, 21) et & éprouver les esprits
pour voir s’ils sont de Dieu. (1 Jean IV, 1.) Je parle, dit Paul,
comme a des gens sensés, jugez vous-meémes de ce que je dis.
(1 Cor. X,15.) Je me rends recommandable & toute conscience
d’homme devant Dieu par la franche révélation de la veérite.
(2 Cor. 1V, 2.) Loin de prétendre dominer sur votre foi, je
tiche de contribuer a votre joie. (2 Cor. I, 24.) Bref, la nou-
velle alliance n’est pas letire, mais esprit, ob ypappe, cha mvehypx.
(2 Cor. III, 6.) C’est ce qui nous permet de dire en présence
des critiques ce que Paul disait en face de ses compétiteurs i
Corinthe : la maison de Dieu a pour fondement Jésus-Christ ;
que l’on batisse sur ce fondement avec de 'or, de I'argent, des
pierres précieuses, du bois, du foin, de la paille, le feu mon-
trera 'ouvrage de chacun. (1 Cor. III, 12.)

11 ¢était naturel que voulant étudier l'influence que Paul
exerga sur le développement du christianisme, M. Pfleiderer
commencit par retracer le christianisme tel que Paul le
trouva, je dis le christianisme, c’est-a-dire, non la théologie
chrétienne qui ne date que de Paul, mais la religion chré-
tienne qui est due & Jésus.

La foi des premiers disciples ne différait de celle des Juifs
quen un seul point: les premiers espéraient revoir, dans le



2292 F.-C.-J. VAN GOENS

Messie qu’on attendait, le Jésus qui avait été crucifié, que les
seconds abhorraient comme un criminel. Mais ce seul point de
différence recélait un abime profond. Il suffisait de I'approfon-
dir pour déterminer une séparation compléte entre I’Eglise et
le judaisme. Mais c’est ce qui n’arriva pas dans la toute pre-
miére Eglise: ce qu’'on possédait en commun I’emporta sur la
divergence; or cette possession commune ne consistait pas
seulement dans quelques axiomes dogmatiques, mais tout
spécialement dans la maniere d’envisager le royaume messia-
nigque, comme la consommation terrestre de la théocratie juive
sur la base de la perpétuité de la loi mosaique.

En effet, les premiers chrétiens étaient trés loin de consi-
dérer le royaume de Christ comme un royaume spirituel de
vérite et de piété, pas méme de béatitude céleste. 1ls prenaient
lrés sérieusement au sens littéral ce que nous considérons
comme des symboles. Ceci s’applique aux apotres assis en
juges sur les douze tribus (Math. XIX, 28, 29), a la table des
patriarches (VIII, 11; XXVI, 29), & la nouvelle Jérusalem de
I’Apocalypse, aux descriptions gigantesques de Papias!. Le
royaume du Messie est la restauration du royaume d’Israél
(Act. I, 6; III, 25) et selon I’Apocalypse (VII, 4 ss.) le nombre
des tribus d’Israél détermine la mesure de la nouvelle Jéru-
salem. Les conversions individuelles des paiens ne pouvaient
pas affecter sérieusement le caractere essentiellement juif de
la communauté messianique : les prophétes les avaient predites
comme appartenant & I'dige messianique. Quant & la conversion
de la masse des paiens on n’y songeait pas: le retour du Sei-
gneur passait pour si prochain, qu'on trouverait & peine le
temps d’annoncer ’Evangile aux villes d’Israél. (Math. X, 23.)
On disait que Jésus avait formellement défendu & ses disciples
d’étendre leur mission au dela d’Israél. (Math. X, 5.) Jésus
lui-méme renferma son ceuvre dans ces limites. On pouvait

! Papias faisait dire & Jésus: il viendra des jours o naitront des
vignes dont chacune contiendra dix mille ceps, et dans chaque cep il y
aura dix mille bras, et dans chaque bras dix mille rejetons, et dans
chaque rejeton dix mille grains et chaque grain pressé donnera vingt-
cing mille muids de vin, etc., ete. Irénée V, XXXIII, 3, 4.



L'APOTRE PAUL ET LE CHRISTIANISME 223

donc en appeler & son exemple, comme Paul pouvait en appeler
en faveur de son universalisme a 'esprit de celui qui a dit que
Dieu fait luire son soleil sur les justes et sur les injustes.

Les Juifs et les premiers chrétiens s’accordaient également
sur la validité permanente de la loi mosaique ; les uns comme
les autres fréquentaient le temple, observaient les heures de la
priére, les jetines, les fétes, les lois sur la nourriture, les
veeux, bref, ils étaient « zélateurs de la loi. » (Act. XXI, 20.)
Les sentiments de Pierre & I'égard de Corneille et sa conduite
a Antioche n’étaient pas une émancipation consciente du prin-
cipe de la loi. Avant les travaux missionnaires de Paul, il ne
pouvait pas en étre question; la communauté messianique
s’estimait fondée sur la loi donnée aux péres. Plus tard, lors-
que, par suite de la mission de Paul, la question se posa de
savoir si les croyants paiens pouvailent étre considérés comme
des fréres chrétiens, sans passer par le judaisme, on adopta
une décision en faveur de la dispense de ces chrétiens & I'é-
gard de la loi; mais quant aux judéo-chrétiens on maintint le
caractére obligatoire de laloi; ils ne dépasserent méme jamais
cette ligne ; au contraire, il ticherent plus tard de retirer la
concession qu’ils avaient faite. Et ce qui le prouve bien ce
sont les conflits aussi longs que violents qui éclatérent entre
Paul et le christianisme juif.

Au reste, ce conservatisme judaique des premiers chrétiens
se comprend et se justifie par I’exemple de Jésus qui, malgré
son indépendance intérieure a ’égard de la loi, se soumit dans
la vie a toutes les coutumes et & toutes les institutions natio-
nales. Lorsque le Maitre avait dit qu’il était venu non pour
abolir la loi, mais pour I’accomplir, comment les disciples
auraient-ils pu songer & l'abroger ? Ils n’entrevoyaient pas la
portée de la spiritualité, c’est-a-dire, de la pureté du cosur.
Quoique Jésus leur ent appris que la miséricorde vaut mieux
que le sacrifice et la pureté du cceur plus que I’ablution des
mains, ils s’étaient si bien habitués & regarder les vertus mo-
rales comme complément des observances rituelles, qu’ils ne
se doutaient pas de leur antagonisme et confondaient la fidélité
a la loi avec la foi en Christ. Ainsi 'avantage d’avoir entendu



224 F.-C.~J. VAN GOENS

Jésus voilait & leurs yeux le principe antijudaique cque recélait
son ceuvre. Sa mort ne pouvait pas davantage leur ouvrir les
yeux. Pour un Juif elle était un scandale ; les premiers chré-
tiens le levérent en envisageant la mort de Jésus comme le
martyre du Juste, fruit de 'ignorance humaine et permise de
Dieu, martyre auquel il fallait attribuer avec Esaie (LILI) une
vertu salutaire de pardon. Ainsi Jésus resta le Messie des Juifs
malgré sa mortignominieuse, tandis que, selon Paul, il devint
le Sauveur en vertu de cette mort.

Les chrétiens ainsi ne donnaient guere de l'ombrage aux
Juifs ; leur fidélité a la loi leur valait méme une réputation de
piété exemplaire. Si ces rapports paisibles avaient continué,
le mouvement messianique serait resté une secte juive et
aurait pris fin avec la chute de Jérusalem. Heureusement le
repos ne dura pas longtemps, et 'helléniste Etienne détacha
une pierre dont aucun pouvoir humain ne pourrait désormais
arréter le cours. C’est lui qui le premier signala la profonde
différence qui existe entre le Fils de 'homme crucifié et le
judaisme légal et devint par la 'anneau historique qui unit
Jésus et Paul.

I

A l'oceasion du tumulte qui couta la vie & Etienne, le phari-
sien et scribe Saul de Tarse y prit une vive part comme enne-
mi des chrétiens. Il était le témoin aux pieds duquel les exé-
cuteurs d’Etienne déposérent leurs vétements ; il était le confi-
dent du sanhédrin envoyé & Damas avec de grands pouvoirs
discrétionnaires contre les chrétiens. Mais celul qui était parti
en persécuteur, entra &4 Damas en converti. Qu’est-ce qul le
transforma ? Les trois récits des Actes des apodtres, sans pou-
voir prétendre & une description historique exacte, offrent un
noyau commun, a savoir le fait que cette conversion a été l'ef-
fet d’'un événement soudain et extraordinaire, accompagne
d’un violent trouble mental et physique, pendant lequel Saul
croyait voir et entendre une révélation du Messie Jésus. Les
déclarations de Paul dans ses épitres montrent également qu’il



L’APOTRE PAUL ET LE CHRISTIANISME 2395

avait fait 'expérience d’une christophanie, qui P'appelait a Pa-
postolat. N'ai-je pas vu le Seigneur Jésus-Christ? (1 Cor. IX,
1.) Enfin. aprés eux tous, il m’est apparu, comme & un avor-
ton. (1 Cor. XV, 9.) Paul était convaincu de la réalité objective
de cette apparition, mais il donne a entendre a la fois que ce
n’était pas une vue et une ouie physiques, mais une expérience
intime. Il a plu & Dieu de révéler son Fils en moi afin de le
précher parmi les gentils. (Gal. I, 16.) Dieu a fait reluire sa lu-
miére dans nos cceurs,afin que nous fassions briller la connais-
sance de sa gloire en la personne de Christ. (2Cor. IV, 6.) Nous
faisons donc rentrer ’événement du chemin de Damas dans la
catégorie des visions et des révélations dont il parle souvent
(2 Cor. XII,1 sq.; Gal. II, 2), lesquelles s’expliquent jusqu’a un
certain point par la condition mentale de celui qui les recoit.
La parole que les Actes nous représentent comme recueillie
par Paul des levres du Christ: il t’est dur de regimber contre
laiguillon (Act. XXVI, 14), cette parole fournit une clef a ’ex-
plication psychologique du changement. Quel était cet aiguillon
que Paul ressentait avantsa conversion? qu’était-ce sinon le
doute poignant a I'égard de la légitimité de la persécution
des chrétiens et par conséquent le doute de la vérité : est-elle
de son coté ou du coté des persécutés? Ce doute était provo-
qué par la vue de ces généreux martyrs ; leur foi avait touché
son ame sensible et lui faisait demander : sont-ce 1a des blas-
phémateurs ? un tel héroisme serait-il une illusion ? N’oublions
pas les apologies qu’il a pu entendre et qui étaient destinées
a justifier la foi chrétienne. S'il disait : un rejeté de la nation
ne saurait étre son Messie, les persécutés répondaient: la
pierre que les constructeurs ont rejetée est destinée & devenir
la pierre angulaire. (Ps. CXVIII, 22.) 5’il disait: maudit est
quiconque est suspendu au bois! ils lui répondaient : le Servi-
teur de ’'Eternel est blessé pour nos péchés et écrasé pour nos
iniquités ; le chitiment qui nous donne la paix est tombé sur
lui et par ses meurtrissures nous sommes guéris. (Esa. LIII,
5.) Et ¢’il a eu ses conflits intérieurs, s’il a ressenti dans son
ame sincere la distance immense qui le séparait de la justice,
ne peut-on pas supposer qu’il ait entrevu dans le Serviteur de



226 F.-C.-J. VAN GOENS

Dieu des chrétiens le moyen ordonné de I’Eternel pour rendre
les pécheurs justes devant lui ?

(’est ainsi que la foi des chrétiens a la dignité messianique
du Crucifié ne devait plus paraitre & Paul aussi insensée et
aussi criminelle qu’il ’avait supposé jusqu’ici. Un pharisien
surtout ne pouvait pas nier du premier coup la possibilité de
la vérité d’une foi pareille. Mais alors aussi la justice de sa
persécution devait lui paraitre douteuse, surtout pendant ses
méditations sur le chemin de Damas. Jésus pouvait étre le
Messie selon les Ecritures: mais 'éiait-il en effet ? & quel signe
le reconnaitra-t-on ? Les disciples se fondaient sur leur com-
merce avec Jésus; Etienne mourant avait montré combien
cette conviction était profonde et sacrée : pouvait-elle étre un
mensonge ou une illusion? D’autre part, si elle était vraie,
Dieu se serait déclaré en faveur du Crucifié etl’aurait proclamé
Messie non seulement dans I’acception juive de Fils de David,
mais dans un sens beaucoup plus élevé, celui du Fils céleste
de Dieu; sa mort imméritée serait une propitiation pour les
péchés ; la foi en lui serait le moyen divinement ordonné pour
la justification, et la paix avec Dieu serait assurée. Ainsi tout
dépendait pour le pharisien Saul de la question de savoir si
Dieu avait réellement exalté Jésus pour étre le Messie céleste.

Tandis que ces pensées se croisaient et se mélaient dans son
esprit, I'image du Crucifié, telle qu’elle était apparue & Etienne
mourant, se présenta intérieurement & Saul avec une clarte
croissante. L’apocalyptique juive, depuis le livre de Daniel,
avait parlé d’un Fils de ’homme, qui viendrait juger le monde
sur les nuées du ciel. (Dan. VII, 13.) La théologie juive et hel-
léniste parlait d’un type humain céleste dont Adam avait été la
copie! et d’'une sagesse et d’une parole divines, organes et me-
diateurs de Dieu dans la création et le gouvernement du
monde 2. Plus ces conceptions de I'idée messianique étaient
vagues et indécises, plus elles pouvaient s’allier dans I'esprit
de Saul avec 'image du Jésus ressuscité qui troublait son 4me

1 Philon, Leg. Allegor. 1, 12; de Mundi opificio, 46.
2 Prov.VIII, 22 sq.; Sirach XXIV; Baruch II1; Enoch XL1I; Sapience de
Salomon VII, 22 sq. Philon passim.



L'APOTRE PAUL ET LE CHRISTIANISME R7

flottante. Ainsi, tandis qu’il s’avancait dans la voie de la persé-
cution, Jésus avait pris une forme si profonde dans I’ame du
persécuteur que toute résistance finit par étre impuissante.

En face de toutes ces données, nous sommes, ce me semble,
en mesure d’expliquer psychologiquement la vision de Saul :
un tempérament nerveux, une ame déchirée du doute, une
vive imagination préoccupée a la fois des persécutions & venir
et de I'image idéale du Christ céleste; ajoutons la proximité de
Damas avec 'urgence d’une décision, le silence du désert, sa
chaleur briilante et aveuglante et nous aurons réuni toutes les
causes qui produisent I'état extatique ol I’dme croit voir les
images et les conceptions qui I'agitent, comme si elles étaient
autant de phénomenes du monde extérieur. En tout cas, soit
qu’on se borne a cette explication psychologique, soit qu’on
considére une christophanie objective comme complément in-
dispensable de I’explication de la conversion de Saul, toujours
est-il que, pour parler avec lui, c’est Dieu qui a fait luire sa
lumiére dans le cceur de son serviteur, pour qu’il fit briller
la connaissance de sa gloire, laquelle resplendit dans la per-
sonne de Christ. (2 Cor. IV, 6.)

111

La théologie de I'apotre Paul est le développement de la foi
que lui donna sa counversion; mais la théologie juive fourmt
les matériaux a son enseignement chrétien. Ce n’est pas le
raisonnement qui a produit la théologie de l'apdtre, c’est son
cceur, c’est I'expérience vivante de la puissance de Dieu & sa-
lut, qui s’appelle I'Evangile. (’est ce qui n’empéchait point
(fue sa nature richement douée n’éprouvat le besoin d’une con-
naissance nette et d'une pensée conséquente. J1 demandait &
mettre ses convictions nouvelles en harmonie avec ses convic-
tions précédentes et & former un nouveau systeme doctrinal.
Celui-ci offre naturellement un double aspect: d’une part, les
méthodes juives lui donnent I’apparence d’'une scolastique in-
génieuse; d’autre part, il est 'expression de la vie religieuse
la plus intense, l'incarnation de l'idéal moral le plus élevé, le



228 F.-C.-J. VAN GOENS

symbole des expériences les plus intimes qui coustituent I'es-
sence de la religion chrétienne.

Le crucifié est-il réellement le Christ ressuscité, le Seigneur
du ciel ? Voila la grande question qui finit par tourmenter
'ame de Paul avant sa conversion définitive. La vision du
Christ fournit la réponse ; dés lors le principe fondamental du
systéme paulinien fut trouvé et Paul ne voulul dorénavant sa-
voir autre chose que Christ crucifié¢ et ressuscité. Ce fut la la
pierre angulaire, 'Alpha et ’Oméga de son Evangile. La résur-
rection manifeste et garantit le caractére messianique du
Crucifié. La vie terrestre de Jésus l'intéressait fort peu. On le
comprend : ce n’est pas d'un homme que je tiens I'Evangile,
dit-il, ni que je 'ai appris; je I'ai appris par une révélation de
Jésus-Christ. (Gal. I, 12.) Dés qu’il eut plu & Dieu de révéler
son Iils en lui, sur-le-champ, sans consulter ni la chair ni le
sang (les hommes), sans méme aller & Jérusalem vers ceux
qui étaient apdtres avant lui, il se rendit en Arabie et ce n’est
que trois ans apres qu’il alla & Jérusalem pendant quinze jours
et fit la connaissance de Pierre. (15-19.) Ainsi son Evangile
était déja fixé dans son esprit lorsqu’il entra en rapport avec
les apodtres ; aussi passe-t-il sous silence lesinformations histo-
riques qu’il a pu recueillir de Pierre.

Sans doute, nous trouvons chez lui quelques allusions a des
paroles de Jésus lesquelles supposent une certaine connais-
sance de la tradition. Mais la plupart d’entre elles ne sont que
d’une importance secondaire. La plus importante est celle de
la sainte cene ; mais ici, & y regarder de pres, 'apotre n’en
appelle pas a une transmission d’informations historiques,
mais a une révélation directe du Christ'. Ce qui se confirme
par la tournure dogmatique que Paul préte aux paroles de
Pinstitution, effet de 'induction religieuse. Ajoutons que la ol
'on s’attendrait & un appel a la parole ou & la vie de Jésus, on
le cherche en vain; par exemple quant & linulilité de la loi

11 Cor. 1X, 23. éym yap mupidaPow amd 00 wusiow compard a Gal. 1, 12
0U0¢ yap Eym mups wbpimou musdhaBoy td ehuyyihioy olte E0uddybay, @)z

0 amorakibem: 1. X.



L’APOTRE PAUL ET LE GHRISTIANISME 229

cérémonielle pour le chrétion ou quant a I’amour comme ac-
complissement de la loi. En revanche, s’il insiste sur 'humilité
et le dévouement au nom de Christ, il en appelle au Christ in-
carné et s’adresse ainsi non & I'histoire, mais & la spéculation
dogmatique. (2 Cor. VIII, 9; Philip. 1I. 5 sq.) Tout cela confirme
I'origine que Paul préte & son évangile, basé non sur la con-
naissance de la vie extérieure de Jésus, mais sur une vision
intime de la nature spirituelle du Christ au moyen du seul fait
de la crucifixion. La vie terrestre de Jésus s’évanouit aux yeux
de 'apoOtre comparativement & sa mort. Quand méme, dit-il1,
nous avons connu Christ selon la chair, c’est-a-dire, selon la
vie que le Fils de David a menée sur la terre, nous ne connais-
sons désormais que le Christ, Fils de Dieu selon lesprit, le
Seigneur qui est esprit, I'homme qui vient du ciel. (Rom. I, 3,
4; 2 Cor. 111, 17; 1 Cor. XV, 47.)!L’idéalisme, assurément, est
hardi; mais il le fallait pour affranchir le christianisme des
liens du judaisme, et d’ailleurs cette conception représentait
le véritable esprit de Jésus, dégagé de ses éléments terrestres.

La conception paulinienne du Christ correspond a son ori-
cine, Il avait vu le Christ sur le chemin de Damas comme une
lumiére du ciel. Or comme la lumiére est, selon la conception
biblique, la forme sous laquelle apparaissent les esprits qui ha-
bitent le ciel, le Christ est un esprit céleste, retracant la na-
ture de Dieu, son image, son Iils, son Iils unique et premier-
neé. Esprit unique, 1l est exempt de péché, organe de Dieu
dans la premiére création (1 Cor. VIII, 6) et type supréme de
la seconde. Aussi porte-t-il le nom de =ips; qui dans 1'Ancien
Testament n’est donné qu’a Dieu. Paul va méme jusqu’a I'ap-
peler « Dieu sur toutes choses héni éternellement 2» pour mar-
quer sa dignité et sa domination supérieures. D’un autre coteé,
Paul est un partisan rigoureux du monothéisme : duzis 38 Xoorod,
Xaworhs 0f 0200 (1 Cor. 11, 23); nzpads 00 Xpatod 6 6205 (X1, 3); le
jour viendra ot le Fils lui-méme sera soumis a Dieu, fvx 7 &

2 Coe. 'V, 16.

* Rom. IX, 5. C'est forcer le texte que de vouloir séparer les mots :
4 o int wowtew 02z de ceux qui précedent: o Npwotos mh zutx gionx. Ozig
dans le sens de #zipm; se lit 1 Cor. VIIL 5; 2 Cor. 1V, 4.



230 F.-C.-J. VAN GOENS

beos Ta mavta & mame (NXV, 28). 6 8¢ &7, & 6 6o, (Rom. VI, 10).

D’autre part, xepadn wavros avdpos (1 Cor. XI, 3) ¢ &oyuro; ;&8&9, >
devrepos cvbpwmos €€ odpaved (XV, 45, 47), I'homme idéal, Christ oc-
cupe une position intermédiaire entre Dieu et I’homme ; il est
appelé & faire de 'nomme un fils de Dieu et est nommé en
conséquence « le premier-né d’'un grand nombre de fréres. »
(Rom. VIII, 29.) Il les représente devant Dieu, prend sur lui
leur culpabilité et leurtransmet sa justice. C’est pourquoi Dieu
a envoyé son Fils dans un corps semblable au notre, en le fai-
sant naitre d’une femme. (Rom. VIIi, 3; Gal. IV, 4.) Mais gar-
dons-nous d’introduire ici la doctrine orthodoxe de ['incarna-
tion. Le Fils de Dieu étant ’homme céleste, le chef de la race
humaine avant son apparition sur la terre, il n’avait pas besoin
de revétir la nature humaine, mais échangea simplement, se-
lon Paul, la forme de son existence céleste, son corps lumineux,
contre la forme terrestre de l’existence, contre un corps de
chair, comme celul des hommes, ("était un acte d’obéissance
a Dieu et d’amour des hommes. (2 Cor. VIII, 9; Philip. II, 5, 6.)
Le Jésus terrestre est donc 'apparition du Fils céleste de Dieu,
de I'nomme type revétu d’un corps de chair, ou pour me ser-
vir d’expressions modernes, il est I'idéal incarné de '’humanité
religieuse et divine, de son rapport filial avec Dieu et de I'a-
mour fraternel de ses membres.

On serait enclin & penser que, selon Paul, 'apparition d’'une
vie humaine sainte fut 'objet de ’envoi du Christ et le moyen
du salut. Mais dans ce cas, comment la vie terrestre de Jésus
aurait-elle pu avoir si peu d’importance aux yeux de Paul?
Non, pour lui, la mort plutdt que la vie de Jésus est le moyen
du salut. Christ est envoyé dans une chair semblable & la chair
du péché et a été soumis & la loi, afin de subir pour nous la
mort prononcée contre nous par la lol, pour nous délivrer ainsi
a jamais de la malédiction et de I’esclavage de la loi sous toutes
les formes et pour faire de nous des fils de Dieu. Il n’appar-
tient pas & une étude historique de critiquer cette doctrine; il
s'agit de se demander quelles sont les considérations qui ont
porteé notre apotre & 'avancer.

Il est certain que les principes de la théologie pharisaique



L’APOTRE PAUL ET LE CHRISTIANISME 231

ont été pour Paul le point de départ. Dans cette théologie pré-
valait absolument la conception légale de la relation religieuse 1.
Toute transgression non expiée par une satisfaction volontaire
requiert une peine rigoureuse. Le pardon sans satisfaction est
aussi peu possible devant Dieu que devant la loi humaine.
Mais pour que la justice de la loi soit vengée, il est indifférent
par qui la peine est portée ou ’expiation présentée. L’innocent
peut payer pour le coupable. Ainsi la souffrance imméritée du
juste est spécialement considérée comme vicaire ; sa vertu pu-
rifiante peut tourner au profit de sa famille et méme de toute
la nation. Moins un homme a besoin d’expiation pour ses pro-
pres péchés, plus le sacrifice de sa vie profitera a d’autres, de
telle sorte que la mort de grands saints peut avoir pour toute
la nation une vertu rédemptrice égale a celle du grand jour
des expiations.

Cette théologie a servi Paul dans son explication de la croix
du Messie Jésus. Mais il en fit une application nouvelle en fai-
sant de la forme légale le réceptacle d’une pensée idéale et
éthique de la plus haute importance. Christ n’étant pas simple-
ment un juste, mais le saint Fils de Dieu, 'homme du ciel,
o &vbommos €€ olpavod, 1l M’a pas du tout & souffrir pour ses propres
péchés ; en conséquence sa mort, acceptation volontaire de la
malédiction de la loi, tourne exclusivement au profit des autres.
Pour les Juifs seulement? Non, le Christ n’est pas seulement
fils d’Abraham, il est le céleste type de ’homme, le représen-
tant de ’'humanité. Sa mort n’est pas seulement celle d’un in-
dividu, mais celle de tous; c’est comme si tous étaient morts
en lui et avec lui (.2 Cor. V, 15.) Maintenant la loi, satisfaite,
n’a plus rien 4 réclamer ni & condamner ; 'homme ayant subi
la mort, elle n’a plus aucun droit ni aucun pouvoir sur lui.
L’homme est devenu la propriété d’un nouveau maitre, C’est
ainsi que Paul se représente la propitiation par la mort de
Christ 2.

t J'en appelle ici au tableau emprunté aux sources authentiques par
Weber, System der altsynagogalen Theologie. (Leipzig 1880.) T. 67-72.

2 Voir 2 Cor. V, 19, 21; Gal. 1V, 4; II1, 13; Rom. VIII, 3; 111, 25; VI, 10
sq.; V1L, 4.



232 F.-C.-J. VAN GOENS

Hatons-nous d’ajouter que la réconciliation du monde par
la mort de Christ n'a pas seulement, comme acte divin, un
coté objectif, mais aussi un coté subjectif. Elle ne profite qu'a
ceux qui ont la foi. C'est elle qui réalise l'idée de la substitu-
tion par 'union intime avec Christ, ¢ui trouve en lui son ame,
sa vie, son moi, tandis que Christ trouve dans les croyants son
corps, ses membres, son temple . Ainsi Uidée d’un pour tous
devient tous en un. Il n’y a donc pasici de substitution ou
d'imputation juridiques ; la mort du Christ devient I’expérience
intime des fidéles; plus de condamnation, mais la paix avec
Dieu, 'esprit filial, 'assurance de l'amour de Dieu. Dieu ne
considére plus le croyant comme un pécheur et le croyant ne
regarde pas 4 Dieu comme & son juge, mais comme & son pere.
L’idéal d’'un fils de Dieu a été transformé dans le cceur du
croyant en la vivante réalité d’un enfant de Dieu.

Considérons le chemin que nous avons fait. Au début, le
Dieu de la conscience légale ; au terme de la route le Dieu de
la conscience filiale; 'une est le point de départ de la dialec-
tique de Paul, 'autre en est le point d’arrivée ; 'une ne fournit
que les instruments et les formes de I'argumentation, l'autre
en fait la matiere religieuse. Cette oscillation entre deux concep-
tions difféerentes de Dieu qui logiquement s’excluent et s’an-
nulent, constitue la difficulté de l'intelligence de la théologie
paulinienne et explique les interprétations contradictoires qui
en sont résultées; mais les embarras causés par une théorie
de la foi intellectuelle disparaissent dans la vie religieuse pra-
tique ; en effet, par la fol vivante 'homme devient une nouvelle
créature ; réconcilié avec Dieu, il est en rapport filial avec lui
et y trouve 'amour nécessaire pour le diriger dans sa conduite
envers ses semblables. Une nouvelle vie divine s’est fondée,
élevée autant au-dessus de la licence paienne que du légalisme
juif. L’amour donne cette liberté intérieure qui, a la différence
de celle des stoiciens, laquelle tue les affections et finit par ’a-
pathie, porte dans son sein la source de toute vie et de tout
bonheur, unit les peuples divers, les conditions différentes, les

11Cor. VI, 11, 15, 19; Rom. VI, 5, 8-10; Gal. 11, 20; Philip. I, 21; I1L, 9
sq.



L'APOTRE PAUL ET LE CHRISTIANISME 233

sexes en Christ (Gal. III, 28) et plante au sein de la société hu-
maine cet arbre de ’humanité & 'ombre duquel nous nous
sentons protégés dans nos possessions les plus élevées.

Paul, il est vrai, n’a pas pleinement appliqué ce principe en
qualifiant d’indifférente la question de I’esclavage (1 Cor. VII,
21) en méconnaissant l'importance des institutions judiciaires
(1 Cor.VI, 1 sq.) en se bornant & supporter le mariage (1 Cor.
VIL, 1 sq.; VII, 32 sq., 38, 40). Mais ce fait ne diminue pas es-
sentiellement le service qu’il a rendu ; il est da et 4 l’attente du
retour prochain du Seigneur, que Paul partageait avec tous les
premiers chrétiens, et au dualisme de la chair et de 'esprit
gu’il partageait avec son siécle. Le péché et la mort entrés dans
le monde par Adam, regnent en despotes sur ’homme ; la con-
voitise a fait sa citadelle de la portion sensible de la nature hu-
maine, s’assujellit sa volonté et produit toutes sortes de péchés,
meéme d’une nature spirituelle, en sorte qu’il s’écrie : misérable
que je suis, qui me delivrera du corps de cette mort? (Rom.
VII, 24.) Aussi Paul parle-t-il de « la loi du péché. » (Rom.
VII, 23.)

En revanche, il gualifie la nouvelle vie en Christ de « loi de
Pesprit » (Rom. VIII, 2) et donne ainsi un tour important & une
idée traditionnelle. Dans la primitive Eglise, comme sous ’An-
cien Testament, le Saint-Esprit était le pouvoir divin surnatu-
rel qui détermine des conditions et des actes extraordinaires.
On se rappelle les charismes des langues, de la prophétie, de
la sagesse, de la foi, des miracles. Tout en partageant cette vue,
Paul étendit et approfondit la signification de I’Esprit. 1l y vit
le principe constant ou la loi de sa nouvelle vie, principe qui
ne se manifeste pas seulement par des pouvoirs miraculeux,
mais qui forme la créature nouvelle, en renouvelant le cceur,
en sanctifiant la vie, en produisant toutes les vertus chré-
tiennes, notamment la force morale constante de I'amour qui
est le plus grand des miracles. Ainsi Paul inaugura ce change-
ment capital qui fit passer le christianisme du monde miracu-
leux de I'extase et de 'apocalypse au vrai monde spirituel de
la vie personnelle morale et religieuse, vrai levain régeénéra-
teur de l'histoire de I’humanité. S’il partageait toujours les

THEOL. ET PHIL, 18%6. 16



234 F.-C.-J. VAN GOENS

idées apocalyptiques de la primitive Eglise, parousie, résurrec-
tion des morts, jugement dernier, fin du monde, il se savait en
possession de I'Esprit de la vie nouvelle que les autres atten-
daient des catastrophes miraculeuses de I’avenir.

Cette acception mystique du Saint-Esprit s’applique aussi
aux sacrements. Le baptéme, acte public de repentance et de
profession pour les premiers chrétiens, devint pour Paul le
sacrement de la régénération par le Saint-Esprit: le vieil
homme est aboli, le nouvel homme est incorporé comme un
membre vivant dans le corps de Christ. (Rom. VI, 3 sq. Gal.
[{I, 27.) La sainte céne n’est pas un simple acte symbolique en
souvenir de la mort du Christ, mais encore le moyen d’opérer
une union mystique avec le Chef crucifié de ’Eglise : en parti-
cipant & ces symboles, les fideéles s’approprient intérieurement
la mort du Christ et entrent ainsi dans le rapport le plus étroit
avec lui et les uns avec les autres pour la vie et la mort. (1 Cor.
X, 16 sq.; XI, 23-30.) 1l faut reconnaitre que plusieurs erreurs
grossiéres naquirent plus tard dans I'Eglise de cette doctrine
mystique des sacrements. Mais il n’y a que ceux qui veulent
un culte sans mystéres qui puissent en faire un reproche &
Paul. Pour nous, nous considérons comme une inspiration de
génie d’avoir découvert, & propos du fait central de la mort du
Christ, le moyen de satisfaire le besoin naturel d’un culte mys-
tique. L’histoire y a imprimé son cachet et au liea d’appliquer
a l'apotre la critique d’un froid rationalisme, nous voulons
lui rendre hommage par une piété reconnaissante et respec-
tueuse.

Fort de cet esprit qui sonde méme les profondeurs de Dieu,
'apotre a esquissé une nouvelle philosophie d’histoire reli-
gieuse, couronnement glorieux de ses idees théologiques. Les
juifs et les judéo-chrétiens l'atlaquaient sur deux points: 1° ses
vues sur la loi de Moise et 2° le nombre croissant des chrétiens
d’entre les gentils. En d’autres termes : comment une loi don-
née de Dieu peut-elle étre transitoire? et comment les pro-
messes divines faites aux descendants d’Abraham peuvent-elles
s’accomplir, si la portion juive de I'Eglise messianique s’efface



L’APOTRE PAUL ET LE GHRISTIANISME 235

de plus en plus? La loi et les prophétes ne sont-ils pas ébran-
1és ? Paul apporta a sa tiche toute la subtilité de la dialectique
rabbinique et toute la profondeur de sa gnose chrétienne.

1° Et d’abord la question de la loi mosaique et de sa perpé-
tuité. De notre point de vue moderne, on dirait que le meilleur
moyen de concilier I'origine divine de la loi mosaique avec son
caractére transitoire, serait de distinguer les éléments rituels
et les éléments moraux. Mais Paul ne pouvait pas entrer dans
cette voie : la loi était pour lui, comme pour les juifs, un tout
indivisible et une révélation directe dans toutes ses parties.
Donc pour Paul ce triage était impossible. Il entre dans une
autre voie et adopte la méthode historico-téléologique. 11 s’ef-
force de prouver la nature transitoire de la loi par I’histoire de
la révélation divine elle-méme et emploie comme levier de sa
démonstration le rapport de la loi et des promesses. Dieu, dit-
il, nous offre lajustice que nous ne saurions accomplir, comme
un don de sa grice en Christ. D’o il suit que la loi n’a pas pu
étre donnée des le principe dans le but de faire dépendre I’ac-
complissement divin des promesses de la loi réalisée par
'homme. Mais si la loi n’est pas la condition du salut, pour-
quoi l’a-t-il donnée? Elle est apparue entre la promesse (Abra-
ham) et Paccomplissement (Christ) non pour opérer la justice,
ce qu’elle ne peut pas et ce qui d’ailleurs serait Pannulation de
la grice, mais, au contraire, pour occasionner la transgression,
pour provoquer 'action de la chair, pourréveiller la conscience
de la culpabilité, bref, pour enfermer le genre humain sous les
verrous, jusqua ce que le salut désiré fut venu par la grice de
Dieu en Christ. La loi a été ainsi un élément essentiel dans 1’é-
conomie du salut; non comme un moyen direct et positif de
justice, ainsi que le suppose le juif, mais seulement indirecte-
ment et négativement. Elle n’avait donc dés le principe que
I'importance d’un instrument périssable; elle était destinée
comme un-pédagogue a contenir I’humanité pendant sa mino-
rité, jusqu’au jour ou I’heure de la liberté des enfants de Dien
aurait sonné 1.

t Gal. 111, 19, 24; Rom. V, 20, 21; 1V, 15; 111, 20; VII, 5, 1-13; XT, 32,



236 F.-C.-J. VAN GOENS

L ’histoire du genre humain se divise donc pour Paul en trois
périodes qui correspondent & trois principes : la promesse,
la loi, 'accomplissement, ou aux trois noms typiques: Abra-
ham, Moise, Christ. La loi, tout en étant divinement révélée,
n’occupe qu’'une place temporaire dans le plan de la divine
éducation du genre humain.

20 La méme téléologie divine fournira & l'apotre la solution
du second probléme que le judaisme et le judéo-christianisme
s’acharnaient A lui poser: que deviennent les promesses faites
aux péres, si la gentilité absorbe le royaume messianique ? il
n’y aura plus de place pour les enfants!

Au fond, dit-il, ces plaintes sont déplacées. Il ne convient
pas a la créature de demander compte & Dieu de ses actions.
Dieu est libre d’accorder sa grice a qui il veut; il fait miséri-
corde a qui il veut et il endurcit qui 1l veut. (Rom. IX, 6-29.)
D’ailleurs, dit-il, lsraél est toujours encore le peuple au cou
raide et rebelle que les prophétes ont combattu autrefois;
si Israél reste donc en arriére des gentils, c’est autant sa
faute que la dispensation de Dieu. (Rom. IX, 30; X, 21.) Ce-
pendant Dieu n’a pas lintention de perdre finalement son
peuple. La promesse subsiste. Israél ne le céde aux gentils
que temporairement. Mais les gentils une fois convertis excite-
teront la jalousie d’lsraél et détermineront sa conversion.
Ainsi tout, sans en excepter Perreur et le péché des hommes,
doit servir la sagesse de Dieu. Et 'harmonie finale universelle
proclamera la gloire de Celui de qui, par qui et a qui sont
toutes choses. (Rom. XI.)

(A suivre.)




	L'apôtre Paul et le Christianisme : d'après Pfleiderer

