
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1886)

Artikel: L'apôtre Paul et le Christianisme : d'après Pfleiderer

Autor: Goens, F.-C.-J. van / Pfleiderer, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379381

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379381
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'APOTRE PAUL ET LE CHRISTIANISME

D'APRÈS PFLEIDERER

PAR

F.-C.-J. VAN GOENS

Selon la disposition qu'il avait faite en mourant, un riche
anglais, M. Bobert Hibbert avait confié en 1847 une partie de

son bien à un comité composé de dix-huit laïques et chargé
d'appliquer les revenus annuels du fonds à « l'avancement du
christianisme sous sa forme la plus simple et la plus intelligible

et à celui du libre examen en matière religieuse. »

Le comité employa la somme dont il pouvait disposer à

fournir un supplément aux appointements de pasteurs libéraux
mal rétribués, à attribuer des bourses aux étudiants en théologie

en faveur de leurs études tant en Angleterre qu'à l'étranger,

à publier certains ouvrages et enfin, à partir de 1878, à

faire faire et à publier, tous les deux ou trois ans, une série de

conférences, sous le nom de Hibbert lectures, sur des sujets
relatifs à la philosophie, la critique biblique et la science
religieuse comparée. On vit en conséquence se succéder dans

cette chaire privée MM. Max Müller, le Page Benouf, Ernest
Benan, Bhys Davids, A. Kuenen, Albert Béville, et en 1885,
Olto Pfleiderer, professeur de théologie à Berlin, qui fit six
conférences sur Paul et son influence sur le développement
du christianisme1. C'est ce beau travail que nous nous pro-

1 Lectures on the influence of the apostle Paul on the development of
Christianity, delivered in London and Oxford in aprii and may 1885 by.
Otto Pfleiderer D. D. professor of theology in the university of Berlin.
Translated by J. Frederick Smith. Williams and Norgate. 1885.

THÉOL. ET PHIL. 1886. 15



218 F.-C.-J. VAN GOENS

posons de faire connaître à nos lecteurs. M. Pfleiderer, bien
connu des amis de la science théologique par son Paulinismus
et sa Beligionsphilosophie auf geschichtlicher Grundlage, a

déposé dans ces conférences les résultats de sa critique historique

de la littérature des deux premiers siècles du christianisme.

Je dis ses résultats, car le conférencier ne pouvait pas
faire parcourir à ses auditeurs le chemin qu'il avait fait lui-
même pour y parvenir. Je dis ensuite sa critique historique,
non religieuse, car au lieu de discuter les doctrines, il ne fait

que les raconter dans leur apparition, leur enchaînement et

leur développement. Bref, il donne une histoire des idées

pauliniennes, principalement dans les deux premiers siècles de

notre ère, et en résume brièvement les phases dans les siècles

subséquents jusqu'à nos jours. Sa critique fait jaillir souvent
ce qu'on pourrait appeler l'évidence de la vraisemblance. On

pourra, sans doute, différer de l'auteur sur bien des points ;
mais aucun esprit sérieux et compétent ne lui contestera la

qualité d'un critique eminent par l'indépendance, la sagacité,
le tact historique et l'esprit religieux.

La critique Quoiqu'elle commence à être plus naturalisée

pour les questions religieuses, plusieurs lui font encore mauvaise

mine. Elle a pour eux un mauvais renom; elle est, à leurs yeux,
synonyme d'esprit de contradiction, de scepticisme frivole, de

négation téméraire. Le grand philologue et critique Bichard
Bentley faisait la cour aune jeune fille belle et pieuse qu'il
devait épouser, et parlant avec elle de la Bible, il entreprit,
pour l'intéresser à l'entretien, de discuter doctement sous ses

yeux l'authenticité du livre de Daniel. La piété de la jeune fille
s'effaroucha d'un savoir qui ne reculait pas devant les livres
saints, et le mariage manqua d'être rompu. Il y a plus d'un
siècle de cet incident et je ne suis pas bien sûr que le même

phénomène ne se reproduira pas de nos jours. Il faudrait
féliciter l'Eglise, s'il se bornait aux jeunes dames. Hâtons-nous

cependant d'en convenir : rien de plus déplorable que cette

critique frivole et hautaine qui ne procède que par négations.
Mais hâtons-nous aussi d'ajouter que ce n'est pas là un
portrait, c'est une caricature. La vraie critique s'appuie sur des



L'APOTRE PAUL ET LE CHRISTIANISME 219

preuves solides et ne nie que pour préparer de vigoureuses
affirmations. Pour l'exercer il faut des connaissances préliminaires

et des dispositions spéciales1. On la dit destructive;
mais la vérité est qu'elle fait trop de cas des faits pour consentir

à en perdre un seul. On la dit négative; il faut dire qu'elle
n'est négative que pour être positive. On la dit incertaine et
contradictoire ; sans doute, elle n'est pas infaillible ; le critique
de demain corrigera celui d'aujourd'hui ; mais sera-ce une
raison de renoncer à la poursuite de la vérité? La critique
n'est pas plus condamnée par un appel à ses tâtonnements

que le protestantisme ne l'est par l'histoire de ses variations.
Elle peut au contraire se glorifier de conquêtes admirables.
Qui osera soutenir aujourd'hui avec Calvin qu'il n'y a que les
mauvais sujets, nebulones, qui doutent de l'authenticité du
Pentateuque2? Qui aura le courage d'affirmer aujourd'hui
avec Buxtorf l'inspiration divine des points voyelles contre
Louis Cappel? Qui est-ce qui niera, à l'heure qu'il est, que
l'original hébreu de l'évangile de Matthieu et la troisième lettre
de Paul aux Corinthiens (1 Cor. V, 9) se sont perdus, uniquement

par la considération que la Providence divine n'a pu
permettre la perte d'un écrit apostolique et canonique? Et ces
concessions faites, combien d'autres faudra-t-il en faire

N'oublions pas que si l'art de la critique date à peine d'un
siècle, le sens critique en matière de religion est d'une date
beaucoup plus ancienne. Il remonte aux prophètes. Ainsi
Ezéchiel contredit formellement la loi qui déclare que Dieu punit
l'iniquité des pères sur les enfants en la troisième et quatrième
génération. Le fils, dit le prophète, ne portera pas l'iniquité de

son père et le père ne portera pas l'iniquité de son fils. L'âme
qui pèche est celle qui mourra. (XVIII, 20.) Le livre de Jonas,
sous sa forme bizarre, qu'est-il sinon une mordante satire
contre les préjugés juifs, destinée à venger les païens du mépris

qui pesait sur eux? N'est-il pas la protestation la plus
énergique d'un universaliste contre le particularisme juif qui

1 Je me permets de renvoyer ici a l'étude de M. le professeur Kuenen :

La Méthode de la critique, insérée dans cette revue, 1881.
8 lnst. I, VIII, 2.



220 F.-C.-J. VAN GOENS

domine toute l'ancienne alliance? Que si nous passons au

Nouveau Testament, les preuves abondent. Jésus lui-même les

fournit. Ne fait-il pas la critique d'Elie en disant aux disciples

qui respiraient la vengeance de ce prophète : vous ne savez pas

l'esprit qui vous anime. (Luc IX, 54, 55.) Ne contredit-il pas, ne

corrige-t-il pas la loi de Moïse, lui qui se disait venu pour
l'accomplir? (Math.V, 21-48; XIX,1-8) Tandis que toute l'ancienne
alliance attribue la souffrance à la faute et fait de l'une le fruit
constant de l'autre, Jésus ne déclare-t-il pas que celui qui
souffre n'est pas nécessairement coupable ou plus coupable

que les autres (Luc XIII, 1-5.) Ne critique-t-il pas le décalogue

qui ordonne de ne faire aucune œuvre le jour du subbat

(Ex. XX, 10), en disant qu'il est permis de faire du bien les

jours de sabbat (Math. XII, 10-12), que le sabbat est fait pour
l'homme et non l'homme pour le sabbat et que le Fils de

l'homme est Seigneur même du sabbat. (Marc II, 27, 28.) Les

disciples ont suivi le Maitre. Luc s'enquiert soigneusement de

tous les faits, dès leur origine, après que plusieurs autres l'eurent

fait avant lui. (Luc I, 1-1.) Il est permis de penser que ses

devanciers ne le satisfaisaient pas et qu'il croyait devoir faire
mieux qu'eux dans l'intérêt de Théophile. Les faussaires, du

temps de Paul, répandant des lettres fabriquées revêtues de

son nom, l'apôtre exhorte les fidèles à faire attention à la

signature de ses lettres. (2 Thés. 11,2: ITI, 17.) On le voit, si

l'art de la critique sérieuse ne date que d'un siècle, le sens

critique en matière religieuse remonte à des autorités bien
respectables, aux prophètes, à Jésus, aux apôtres.

Et qu'est-ce qui explique cette attitude dans laquelle ils se

sont placés? C'est qu'Us n'admettaient d'autre autorité en
matière religieuse que celle de Dieu parlant dans leur intérieur,
dans leur raison, leur conscience et leur cœur. Le judaïsme
avait pour autorité la lettre de la Thora ; le catholicisme a celle
de l'Eglise, c'est-à-dire celle du clergé ; le protestantisme,
jusqu'au milieu du siècle précédent, adopta comme autorité le

canon fixé par les conciles, comme un dogme, sur la foi de la
même tradition ecclésiastique qu'il avait rejetée. Tel n'est pas
le point de vue scripturaire. Il s'annonce déjà sous l'ancienne



L'APOTRE PAUL ET LE CHRISTIANISME 221

alliance lorsque Moïse souhaite que tout le peuple soit
prophète (Nomb. XI, 29); lorsque Joël et Jérémie promettent un
avenir où Dieu écrira sa loi dans les cœurs. (Joël II, 28 ; Jér.

XXXI, 31.) Jésus vient réaliser cette prophétie et déclare que
quiconque a écouté le Père et a été instruit par lui, vient à

Jésus (Jean VI, 45), que quiconque veut faire la volonté de

Dieu s'assurera de la vérité qu'il annonce (Jean VII, 17), que
la vraie révélation n'est pas celle qui vient des hommes, mais
celle du Père céleste dans le cœur de ses enfants. (Math. XVI,
17.) Fidèles à ces inspirations, les apôtres louent les Juifs de

Bérée d'examiner chaque jour les écritures pour savoir si ce

qu'on enseignait était exact. (Act. XVII, l'I.) Ils engagent à

examiner toutes choses (1 Thés. V, 21) et à éprouver les esprits

pour voir s'ils sont de Dieu. (1 Jean IV, 1.) Je parle, dit Paul,
comme à des gens sensés, jugez vous-mêmes de ce que je dis.

(1 Cor. X, 15.) Je me rends recommandable à toute conscience
d'homme devant Dieu par la franche révélation de la vérilé.
(2 Cor. IV, 2.) Loin de prétendre dominer sur votre foi, je
tâche de contribuer à votre joie. (2 Cor. I, 24.) Bref, la
nouvelle alliance n'est pas leti re, mais esprit, où ypippa, xû-j. m&ipx.
(2 Cor. III, G.) C'est ce qui nous permet de dire en présence
des critiques ce que Paul disait en face de ses compétiteurs à

Corinthe : la maison de Dieu a pour fondement Jésus-Christ ;

que l'on bâtisse sur ce fondement avec de l'or, de l'argent, des

pierres précieuses, du bois, du foin, de la paille, le feu montrera

l'ouvrage de chacun. (1 Cor. Ill, 12.)

I

Il était naturel que voulant étudier l'influence que Paul

exerça sur le développement du christianisme, M. Pfleiderer

commençât par retracer le christianisme tel que Paul le

trouva, je dis le christianisme, c'est-à-dire, non la théologie
chrétienne qui ne date que de Paul, mais la religion
chrétienne qui est due à Jésus.

La foi des premiers disciples ne différait de celle des Juifs

qu'en un seul point : les premiers espéraient revoir, dans le



222 F.-C.-J. VAN GOENS

Messie qu'on attendait, le Jésus qui avait été crucifié, que les
seconds abhorraient comme un criminel. Mais ce seul point de

différence recelait un abîme profond. Il suffisait de l'approfondir

pour déterminer une séparation complète entre l'Eglise et
le judaïsme. Mais c'est ce qui n'arriva pas dans la toute
première Eglise : ce qu'on possédait en commun l'emporta sur la
divergence; or cette possession commune ne consistait pas
seulement dans quelques axiomes dogmatiques, mais tout
spécialement dans la manière d'envisager le royaume messianique,

comme la consommation terrestre de la théocratie juive
sur la base de la perpétuité de la loi mosaïque.

En effet, les premiers chrétiens étaient très loin de considérer

le royaume de Christ comme un royaume spirituel de

vérité et de piété, pas même de béatitude céleste. Ils prenaient
très sérieusement au sens littéral ce que nous considérons
comme des symboles. Ceci s'applique aux apôtres assis en

juges sur les douze tribus (Math. XIX, 28, 29), à la table des

patriarches (VIII, 11 ; XXVI, 29), à la nouvelle Jérusalem de

l'Apocalypse, aux descriptions gigantesques de Papias1. Le

royaume du Messie est la restauration du royaume d'Israël
(Act. I, 6; III, 25) et selon l'Apocalypse (VII, 4 ss.) le nombre
des tribus d'Israël détermine la mesure de la nouvelle
Jérusalem. Les conversions individuelles des païens ne pouvaient
pas affecter sérieusement le caractère essentiellement juif de

la communauté messianique : les prophètes les avaient prédites
comme appartenant à l'âge messianique. Quant à la conversion
de la masse des païens on n'y songeait pas : le retour du

Seigneur passait pour si prochain, qu'on trouverait à peine le

temps d'annoncer l'Evangile aux villes d'Israël. (Math. X, 23.)
On disait que Jésus avait formellement défendu à ses disciples
d'étendre leur mission au delà d'Israël. (Math. X, 5.) Jésus

lui-même renferma son œuvre dans ces limites. On pouvait

'Papias faisait dire a Jésus: il viendra des jours où naîtront des

vignes dont chacune contiendra dix mille ceps, et dans chaque cep il y
aura dix mille bras, et dans chaque bras dix mille rejetons, et dans

chaque rejeton dix mille grains et chaque grain pressé donnera vingt-
cinq mille muids de vin, etc., etc. Irénée V,XXXIIl, 3, 4.



L'APOTRE PAUL ET LE CHRISTIANISME 223

donc en appeler à son exemple, comme Paul pouvait en appeler
en faveur de son universalisme à l'esprit de celui qui a dit que
Dieu fait luire son soleil sur les justes et sur les injustes.

Les Juifs et les premiers chrétiens s'accordaient également
sur la validité permanente de la loi mosaïque ; les uns comme
les autres fréquentaient le temple, observaient les heures de la

prière, les jeûnes, les fêtes, les lois sur la nourriture, les

vœux, bref, ils étaient « zélateurs de la loi. » (Act. XXI, 20.)
Les sentiments de Pierre à l'égard de Corneille et sa conduite
à Antioche n'étaient pas une émancipation consciente du principe

de la loi. Avant les travaux missionnaires de Paul, il ne

pouvait pas en être question ; la communauté messianique
s'estimait fondée sur la loi donnée aux pères. Plus tard, lorsque,

par suite de la mission de Paul, la question se posa de

savoir si les croyants païens pouvaient être considérés comme
des frères chrétiens, sans passer par le judaïsme, on adopta
une décision en faveur de la dispense de ces chrétiens à

l'égard de la loi; mais quant aux judéo-chrétiens on maintint le
caractère obligatoire de la loi ; ils ne dépassèrent même jamais
cette ligne ; au contraire, il tâchèrent plus tard de retirer la

concession qu'ils avaient faite. Et ce qui le prouve bien ce

sont les conflits aussi longs que violents qui éclatèrent entre
Paul et le christianisme juif.

Au reste, ce conservatisme judaïque des premiers chrétiens
se comprend et se justifie par l'exemple de Jésus qui, malgré
son indépendance intérieure à l'égard de la loi, se soumit dans

la vie à toutes les coutumes et à toutes les institutions nationales.

Lorsque le Maître avait dit qu'il était venu non pour
abolir la loi, mais pour l'accomplir, comment les disciples
auraient-ils pu songer à l'abroger Ils n'entrevoyaient pas la

portée de la spiritualité, c'est-à-dire, de la pureté du cœur.
Quoique Jésus leur eût appris que la miséricorde vaut mieux

que le sacrifice et la pureté du cœur plus que l'ablution des

mains, ils s'étaient si bien habitués à regarder les vertus
morales comme complément des observances rituelles, qu'ils ne
se doutaient pas de leur antagonisme et confondaient la fidélité
à la loi ayec la foi en Christ. Ainsi l'avantage d'avoir entendu



224 F.-C.-J. VAN GOENS

Jésus voilait à leurs yeux le principe antijudaïque que recelait
son œuvre. Sa mort ne pouvait pas davantage leur ouvrir les

yeux. Pour un Juif elle était un scandale; les premiers chrétiens

le levèrent en envisageant la mort de Jésus comme le

martyre du Juste, fruit de l'ignorance humaine et permise de

Dieu, martyre auquel il fallait attribuer avec Esaïe (LUI) une
vertu salutaire de pardon. Ainsi Jésus resta le Messie des Juifs
malgré sa mort ignominieuse, tandis que, selon Paul, il devint
le Sauveur en vertu de cette mort.

Les chrétiens ainsi ne donnaient guère de l'ombrage aux
Juifs ; leur fidélité à la loi leur valait même une réputation de

piété exemplaire. Si ces rapports paisibles avaient continué,
le mouvement messianique serait resté une secte juive et

aurait pris fin avec la chute de Jérusalem. Heureusement le

repos ne dura pas longtemps, et l'helléniste Etienne détacha

une pierre dont aucun pouvoir humain ne pourrait désormais
arrêter le cours. C'est lui qui le premier signala la profonde
différence qui existe entre le Fils de l'homme crucifié et le

judaïsme légal et devint par là l'anneau historique qui unit
Jésus et Paul.

II

A l'occasion du tumulte qui coûta la vie à Etienne, le pharisien

et scribe Saul de Tarse y prit une vive part comme ennemi

des chrétiens. Il était le témoin aux pieds duquel les
exécuteurs d'Etienne déposèrent leurs vêtements ; il était le confident

du sanhédrin envoyé à Damas avec de grands pouvoirs
discrétionnaires contre les chrétiens. Mais celui qui était parti
en persécuteur, entra à Damas en converti. Qu'est-ce qui le
transforma Les trois récits des Actes des apôtres, sans pouvoir

prétendre à une description historique exacte, offrent un

noyau commun, à savoir le fait que cette conversion a été l'effet

d'un événement soudain et extraordinaire, accompagné
d'un violent trouble mental et physique, pendant lequel Saul

croyait voir et entendre une révélation du Messie Jésus. Les

déclarations de Paul dans ses épîtres montrent également qu'il



L'APOTRE PAUL ET LE CHRISTIANISME 225

avait fait l'expérience d'une christophanie, qui l'appelait à

l'apostolat. N'ai-je pas vu le Seigneur Jésus-Christ? (1 Cor. IX,
1.) Enfin, après eux tous, il m'est apparu, comme à un avorton.

(1 Cor. XV, 9.) Paul était convaincu delà réalité objective
de cette apparition, mais il donne à entendre à la fois que ce

n'était pas une vue et une ouïe physiques, mais une expérience
intime. Il a plu à Dieu de révéler son Fils en moi afin de le

prêcher parmi les gentils. (Gai. 1,16.) Dieu a fait reluire sa
lumière dans nos cœurs, afin que nous fassions briller la connaissance

de sa gloire en la personne de Christ. (2 Cor. IV, 6.) Nous
faisons donc rentrer l'événement du chemin de Damas dans la

catégorie des visions et des révélations dont il parle souvent
(2 Cor.XII, 1 sq.; Gal.II, 2), lesquelles s'expliquent jusqu'à un
certain point par la condition mentale de celui qui les reçoit.
La parole que les Actes nous représentent comme recueillie
par Paul des lèvres du Christ: il t'est dur de regimber contre
l'aiguillon (Act. XXVI, 14), cette parole fournit une clef à

l'explication psychologique du changement. Quel était cet aiguillon
que Paul ressentait avant sa conversion qu'était-ce sinon le

doute poignant à l'égard de la légitimité de la persécution
des chrétiens et par conséquent le doute de la vérité : est-elle
de son côté ou du côté des persécutés? Ce doute était provoqué

par la vue de ces généreux martyrs ; leur foi avait touché

son âme sensible et lui faisait demander : sont-ce là des

blasphémateurs? un tel héroïsme serait-il une illusion N'oublions

pas les apologies qu'il a pu entendre et qui étaient destinées
à justifier la foi chrétienne. S'il disait : un rejeté de la nation
ne saurait être son Messie, les persécutés répondaient : la

pierre que les constructeurs ont rejetée est destinée à devenir
la pierre angulaire. (Ps. CXV11I, 22.) S'il disait: maudit est

quiconque est suspendu au bois! ils lui répondaient : le Serviteur

de l'Eternel est blessé pour nos péchés et écrasé pour nos

iniquités ; le châtiment qui nous donne la paix est tombé sur
lui et par ses meurtrissures nous sommes guéris. (Esa. LUI,
5.) Et s'il a eu ses conflits intérieurs, s'il a ressenti dans son

âme sincère la distance immense qui le séparait de la justice,
ne peut-on pas supposer qu'il ait entrevu dans le Serviteur de



226 F.-C.-J. VAN GOENS

Dieu des chrétiens le moyen ordonné de l'Eternel pour rendre
les pécheurs justes devant lui

C'est ainsi que la foi des chrétiens à la dignité messianique
du Crucifié ne devait plus paraître à Paul aussi insensée et
aussi criminelle qu'il l'avait supposé jusqu'ici. Un pharisien
surtout ne pouvait pas nier du premier coup la possibilité de
la vérité d'une foi pareille. Mais alors aussi la justice de sa

persécution devait lui paraître douteuse, surtout pendant ses

méditations sur le chemin de Damas. Jésus pouvait être le
Messie selon les Ecritures : mais l'était-il en effet à quel signe
le reconnaîtra-1-on? Les disciples se fondaient sur leur
commerce avec Jésus ; Etienne mourant avait montré combien
cette conviction était profonde et sacrée : pouvait-elle être un

mensonge ou une illusion? D'autre part, si elle était vraie,
Dieu se serait déclaré en faveur du Crucifié et l'aurait proclamé
Messie non seulement dans l'acception juive de Fils de David,
mais dans un sens beaucoup plus élevé, celui du Fils céleste
de Dieu ; sa mort imméritée serait une propitiation pour les

péchés ; la foi en lui serait le moyen divinement ordonné pour
la justification, et la paix avec Dieu serait assurée. Ainsi tout
dépendait pour le pharisien Saul de la question de savoir si

Dieu avait réellement exalté Jésus pour être le Messie céleste.

Tandis que ces pensées se croisaient et se mêlaient dans son

esprit, l'image du Crucifié, telle qu'elle était apparue à Etienne

mourant, se présenta intérieurement à Saul avec une clarté
croissante. L'apocalyptique juive, depuis le livre de Daniel,
avait parlé d'un Fils de l'homme, qui viendrait juger le monde

sur les nuées du ciel. (Dan. VII, 13.) La théologie juive et
helléniste parlait d'un type humain céleste dont Adam avait été la

copieJ et d'une sagesse et d'une parole divines, organes et
médiateurs de Dieu dans la création et le gouvernement du
monde2. Plus ces conceptions de l'idée messianique étaient

vagues et indécises, plus elles pouvaient s'allier dans l'esprit
de Saul avec l'image du Jésus ressuscité qui troublait son âme

1 Philon, Leg. Allegor. I, 12; de Mundi opificio, 46.

2Prov.VIII, 22 sq.; Sirach XXIV; Baruch III; Enoch XLII; Sapience de

Salomon VII, 22 sq. Philon passim.



L'APOTRE PAUL ET LE CHRISTIANISME 227

flottante. Ainsi, tandis qu'il s'avançait dans la voie de la
persécution, Jésus avait pris une forme si profonde dans l'âme du

persécuteur que toute résistance finit par être impuissante.
En face de toutes ces données, nous sommes, ce me semble,

en mesure d'expliquer psychologiquement la vision de Saul :

un tempérament nerveux, une âme déchirée du doute, une
vive imagination préoccupée à la fois des persécutions à venir
et de l'image idéale du Christ céleste; ajoutons la proximité de

Damas avec l'urgence d'une décision, le silence du désert, sa

chaleur brûlante et aveuglante et nous aurons réuni toutes les

causes qui produisent l'état extatique où l'âme croit voir les

images et les conceptions qui l'agitent, comme si elles étaient
autant de phénomènes du monde extérieur. En tout cas, soit

qu'on se borne à cette explication psychologique, soit qu'on
considère une christophanie objective comme complément
indispensable de l'explication de la conversion de Saul, toujours
est-il que, pour parler avec lui, c'est Dieu qui a fait luire sa

lumière dans le cœur de son serviteur, pour qu'il fit briller
la connaissance de sa gloire, laquelle resplendit dans la
personne de Christ. (2 Cor. IV, 6.)

III

La théologie de l'apôtre Paul est le développement de la foi

que lui donna sa conversion; mais la théologie juive fournit
les matériaux à son enseignement chrétien. Ce n'est pas le

raisonnement qui a produit la théologie de l'apôtre, c'est son

cœur, c'est l'expérience vivante de la puissance de Dieu à

salut, qui s'appelle l'Evangile. C'est ce qui n'empêchait point
que sa nature richement douée n'éprouvât le besoin d'une
connaissance nette et d'une pensée conséquente. Il demandait à

mettre ses convictions nouvelles en harmonie avec ses convictions

précédentes et à former un nouveau système doctrinal.
Celui-ci offre naturellement un double aspect : d'une part, les

méthodes juives lui donnent l'apparence d'une scolastique
ingénieuse; d'autre part, il est l'expression de la vie religieuse
la plus intense, l'incarnation de l'idéal moral le plus élevé, le



228 F.-C.-J. VAN GOENS

symbole des expériences les plus intimes qui constituent
l'essence de la religion chrétienne.

Le crucifié est-il réellement le Christ ressuscité, le Seigneur
du ciel? Voilà la grande question qui finit par tourmenter
l'âme de Paul avant sa conversion définitive. La vision du

Christ fournit la réponse ; dès lors le principe fondamental du

système paulinien fut trouvé et Paul ne voulut dorénavant
savoir autre chose que Christ crucifié et ressuscité. Ce fut là la

pierre angulaire, l'Alpha et l'Oméga de son Evangile. La
résurrection manifeste et garantit le caractère messianique du

Crucifié. La vie terrestre de Jésus l'intéressait fort peu. On le

comprend : ce n'est pas d'un homme que je tiens l'Evangile,
dit-il, ni que je l'ai appris; je l'ai appris par une révélation de

Jésus-Christ. (Gai. I, 12.) Dès qu'il eut plu à Dieu de révéler
son Fils en lui, sur-le-champ, sans consulter ni la chair ni le

sang (les hommes), sans même aller à Jérusalem vers ceux
qui étaient apôtres avant lui, il se rendit en Arabie et ce n'est

que trois ans après qu'il alla à Jérusalem pendant quinze jours
et fit la connaissance de Pierre. (15-19.) Ainsi son Evangile
était déjà fixé dans son esprit lorsqu'il entra en rapport avec
les apôtres; aussi passe-t-il sous silence les informations
historiques qu'il a pu recueillir de Pierre.

Sans doute, nous trouvons chez lui quelques allusions à des

paroles de Jésus lesquelles supposent une certaine connaissance

de la tradition. Mais la plupart d'entre elles ne sont que
d'une importance secondaire. La plus importante est celle de

la sainte cène ; mais ici, à y regarder de près, l'apôtre n'en
appelle pas à une transmission d'informations historiques,
mais aune révélation directe du Christ1. Ce qui se confirme

par la tournure dogmatique que Paul prête aux paroles de

l'institution, effet de l'induction religieuse. Ajoutons que là où
l'on s'attendrait à un appel à la parole ou à la vie de Jésus, on
le cherche en vain ; par exemple quant à l'inutilité de la loi

1 1 Cor. IX, 23. èyòi yào nxpilxßo-j xith toj mpiau comparé a Gai. 1, 12.

ovSé yàp èyà nxpà x-jQowîtov —arA\x3o-j xh iji/.f/z'/.ioj o-jxz zSi<ixyßr,j, àJj.y.

Si' à7roza).jj/£w- 1. X.



L'APOTRE PAUL ET LE CHRISTIANISME 229

cérémonielle pour le chrétion ou quant à l'amour comme
accomplissement de la loi. En revanche, s'il insiste sur l'humilité
et le dévouement au nom de Christ, il en appelle au Christ
incarné et s'adresse ainsi non à l'histoire, mais à la spéculation
dogmatique.(2Cor. VIII, 9; Philip. IL 5 sq.)Tout cela confirme

l'origine que Paul prête à son évangile, basé non sur la
connaissance de la vie extérieure de Jésus, mais sur une vision
intime de la nature spirituelle du Christ au moyen du seul fait
de la crucifixion. La rie terrestre de Jésus s'évanouit aux yeux
de l'apôtre comparativement à sa mort. Quand même, dit-il1,
nous avons connu Christ selon la chair, c'est-à-dire, selon la

vie que le Fils de David a menée sur la terre, nous ne connaissons

désormais que le Christ, Fils de Dieu selon l'esprit, le

Seigneur qui est esprit, l'homme qui vient du ciel. (Bom. I, 3,

4; 2 Cor. III, 17; 1 Cor. XV, 47.);L'idéalisme, assurément, est
hardi ; mais il le fallait pour affranchir le christianisme des

liens du judaïsme, et d'ailleurs cette conception représentait
le véritable esprit de Jésus, dégagé de ses éléments terrestres.

La conception paulinienne du Christ correspond à son
origine. Il avait vu le Christ sur le chemin de Damas comme une
lumière du ciel. Or comme la lumière est, selon la conception
biblique, la forme sous laquelle apparaissent les esprits qui
habitent le ciel, le Christ est un esprit céleste, retraçant la
nature de Dieu, son image, son Fils, son Fils unique et premier-
né. Esprit unique, il est exempt de péché, organe de Dieu
dans la première création (1 Cor. VIII, (i) et type suprême de

la seconde. Aussi porte-t-il le nom de xvpio; qui dans l'Ancien
Testament n'est donné qu'à Dieu. Paul va même jusqu'à
l'appeler « Dieu sur toutes choses béni éternellement-» pour marquer

sa dignité et sa domination supérieures. D'un autre côté,
Paul est un partisan rigoureux du monothéisme : vp.-à; Si \otaro-j,
XottTTÔ; Si Ozoï (1 Cor. III, 23) ; xlfxlr, xox, XpivxtA ò Ozi; (XI, 3) ; le

jour viendra où le Fils lui-même sera soumis à Dieu, î« r, ó

1 2 Cor. V, IG.
- Koni- IX, 5. C'est forcer le texte que de vouloir séparer les mots :

ó »ni ìttì -i.-jxorj Oso; de ceux qui précèdent : ó Xoiorôç tò zc/.-i axoxx. ö;i;
dans le sens de x-'joio; se lit 1 Cor. VIII, ¦>; 2 Cor. IV, 4.



230 F.-C.-J. VAN GOENS

Bzbç xà. 7róvT« h nâviv (XV, 28). ô Ss Çjj, Çyj râ 6zû. (Bom. VI, 10).

D'autre part, xtfxlri izu-jxhç à-jùp'o; (1 Cor. XI, 3) ô taya-xoç, ASâpi, i
SeÙTe-oo; mBpwno; ï\ oùpx-joù (XV, 45, 47), l'homme idéal, Christ
occupe une position intermédiaire entre Dieu et l'homme ; il est

appelé à faire de l'homme un fils de Dieu et est nommé en

conséquence « le premier-né d'un grand nombre de frères. »

(Bom. VIII, 29.) Il les représente devant Dieu, prend sur lui
leur culpabilité et leur transmet sa justice. C'est pourquoi Dieu
a envoyé son Fils dans un corps semblable au nôtre, en le
faisant naître d'une femme. (Bom. VIII, 3; Gai. IV, 4.) Mais

gardons-nous d'introduire ici la doctrine orthodoxe de l'incarnation.

Le Fils de Dieu étant l'homme céleste, le chef de la race
humaine avant son apparition sur la terre, il n'avait pas besoin
de revêtir la nature humaine, mais échangea simplement,
selon Paul, la forme de son existence céleste, son corps lumineux,
contre la forme terrestre de l'existence, contre un corps de

chair, comme celui des hommes. C'était un acte d'obéissance
à Dieu et d'amour des hommes. (2 Cor. VIII, 9; Philip. II, 5, 6.)
Le Jésus terrestre est donc l'apparition du Fils céleste de Dieu,
de l'homme type revêtu d'un corps de chair, ou pour me servir

d'expressions modernes, il est l'idéal incarné de l'humanité
religieuse et divine, de son rapport filial avec Dieu et de

l'amour fraternel de ses membres.
On serait enclin à penser que, selon Paul, l'apparition d'une

vie humaine sainte fût l'objet de l'envoi du Christ et te moyen
du salut. Mais dans ce cas, comment la vie terrestre de Jésus

aurait-elle pu avoir si peu d'importance aux yeux de Paul

Non, pour lui, la mort plutôt que la vie de Jésus est le moyen
du salut. Christ est envoyé dans une chair semblable à la chair
du péché et a été soumis à la loi, afin de subir pour nous la

mort prononcée contre nous par la loi, pour nous délivrer ainsi
à jamais de la malédiction et de l'esclavage de la loi sous toutes
les formes et pour faire de nous des fils de Dieu. Il n'appartient

pas à une étude historique de critiquer cette doctrine; il
s'agit de se demander quelles sont les considérations qui ont
porté notre apôtre à l'avancer.

Il est certain que les principes de la théologie pharisaïque



L'APOTRE PAUL ET LE CHRISTIANISME 231

ont été pour Paul le point de départ. Dans cette théologie
prévalait absolument la conception légale de la relation religieusei.
Toute transgression non expiée par une satisfaction volontaire
requiert une peine rigoureuse. Le pardon sans satisfaction est
aussi peu possible devant Dieu que devant la loi humaine.
Mais pour que la justice de la loi soit vengée, il est indifférent
par qui la peine est portée ou l'expiation présentée. L'innocent
peut payer pour le coupable. Ainsi la souffrance imméritée du

juste est spécialement considérée comme vicaire ; sa vertu
purifiante peut tourner au profit de sa famille et même de toute
la nation. Moins un homme a besoin d'expiation pour ses propres

péchés, plus le sacrifice de sa vie profitera à d'autres, de

telle sorte que la mort de grands saints peut avoir pour toute
la nation une vertu rédemptrice égale à celle du grand jour
des expiations.

Cette théologie a servi Paul dans son explication de la croix
du Messie Jésus. Mais il en fit une application nouvelle en
faisant de la forme légale le réceptacle d'une pensée idéale et

éthique de la plus haute importance. Christ n'étant pas simplement

un juste, mais le saint Fils de Dieu, l'homme du ciel,
ô OV0/JW7TOÇ êç oùpavov, il n'a pas du tout à souffrir pour ses propres
péchés ; en conséquence sa mort, acceptation volontaire de la
malédiction de la loi, tourne exclusivement au profit des autres.
Pour les Juifs seulement? Non, le Christ n'est pas seulement
fils d'Abraham, il est le céleste type de l'homme, le représentant

de l'humanité. Sa mort n'est pas seulement celle d'un
individu, mais celle de tous; c'est comme si tous étaient morts
en lui et avec lui (.2 Cor. V, 15.) Maintenant la loi, satisfaite,
n'a plus rien à réclamer ni à condamner ; l'homme ayant subi
la mort, elle n'a plus aucun droit ni aucun pouvoir sur lui.
L'homme est devenu la propriété d'un nouveau maître. C'est

ainsi que Paul se représente la propitiation par la mort de

Christ2.

1 J'en appelle ici au tableau emprunté aux sources authentiques par
Weber, System der altsynagogalen Theologie- (Leipzig 1880.) T. 67-72.

a- Voir 2 Cor. V, 19, 21; Gai. IV, 4 ; III, 13; Rom. VIII, 3; 111, 25; VI, 10

sq.; Vil, 4.



232 F.-C.-J. VAN GOENS

Hâtons-nous d'ajouter que la réconciliation du monde palla

mort de Christ n'a pas seulement, comme acte divin, un
côté objectif, mais aussi un côté subjectif. Elle ne profite qu'à
ceux qui ont la foi. C'est elle qui réalise l'idée de la substitution

par l'union intime avec Christ, qui trouve en lui son âme,

sa vie, son moi, tandis que Christ trouve dans les croyants son

corps, ses membres, son temple '. Ainsi l'idée d'un pour tous

devient tous en un. Il n'y a donc pas ici de substitution ou

d'imputation juridiques ; la mort du Christ devient l'expérience
intime des fidèles; plus de condamnation, mais la paix avec
Dieu, l'esprit filial, l'assurance de l'amour de Dieu. Dieu ne
considère plus le croyant comme un pécheur et le croyant ne

regarde pas à Dieu comme à son juge, mais comme à son père.
L'idéal d'un fils de Dieu a été transformé dans le cœur du

croyant en la vivante réalité d'un enfant de Dieu.
Considérons le chemin que nous avons fait. Au début, le

Dieu de la conscience légale; au terme de la route le Dieu de

la conscience filiale ; l'une est le point de départ de la dialectique

de Paul, l'autre en est le point d'arrivée ; l'une ne fournit
que les instruments et les formes de l'argumentation, l'autre
en fait la matière religieuse. Cette oscillation entre deux conceptions

différentes de Dieu qui logiquement s'excluent et
s'annulent, constitue la difficulté de l'intelligence de la théologie
paulinienne et explique les interprétations contradictoires qui
en sont résultées ; mais les embarras causés par une théorie
de la foi intellectuelle disparaissent dans la vie religieuse
pratique ; en effet, par la foi vivante l'homme devient une nouvelle
créature ; réconcilié avec Dieu, il est en rapport filial avec lui
et y trouve l'amour nécessaire pour le diriger dans sa conduite
envers ses semblables. Une nouvelle vie divine s'est fondée,
élevée autant au-dessus de la licence païenne que du légalisme
juif. L'amour donne cette liberté intérieure qui, à la différence
de celle des stoïciens, laquelle tue les affections et finit par
l'apathie, porte dans son sein la source de toute vie et de tout
bonheur, unit les peuples divers, les conditions différentes, les

1 1 Cor. VI, 11, 15, 19; Rom. VI, 5, 8-10; Gai. 11, 20; Philip. 1, 21 ; III, 9

sq.



L'APOTRE PAUL ET LE CHRISTIANISME 233

sexes en Christ (Gai. III, 28) et plante au sein de la société
humaine cet arbre de l'humanité à l'ombre duquel nous nous
sentons protégés dans nos possessions les plus élevées.

Paul, il est vrai, n'a pas pleinement appliqué ce principe en
qualifiant d'indifférente la question de l'esclavage (1 Cor. VII,
21) en méconnaissant l'importance des institutions judiciaires
(1 Cor.VI, 1 sq.) en se bornant à supporter le mariage (1 Cor.

VII, 1 sq.; VII, 32 sq., 38, 40). Mais ce fait ne diminue pas
essentiellement le service qu'il a rendu ; il est dû et à l'attente du
retour prochain du Seigneur, que Paul partageait avec tous les

premiers chrétiens, et au dualisme de la chair et de l'esprit
qu'il partageait avec son siècle. Le péché et la mort entrés dans
le monde par Adam, régnent en despotes sur l'homme ; la
convoitise a fait sa citadelle de la portion sensible de la nature
humaine, s'assujettit sa volonté et produit toutes sortes de péchés,
même d'une nature spirituelle, en sorte qu'il s'écrie : misérable

que je suis, qui me délivrera du corps de cette mort? (Bom.
VII, 24.) Aussi Paul parle-t-il de « la loi du péché. » (Bom.
VII, 23.)

En revanche, il qualifie la nouvelle vie en Christ de « loi de

l'esprit » (Bom. VIII, 2) et donne ainsi un tour important à une
idée traditionnelle. Dans la primitive Eglise, comme sous l'Ancien

Testament, le Saint-Esprit était le pouvoir divin surnaturel

qui détermine des conditions et des actes extraordinaires.
On se rappelle les charismes des langues, de la prophétie, de
la sagesse, de la foi, des miracles. Tout en partageant cette vue,
Paul étendit et approfondit la signification de l'Esprit. 11 y vit
le principe constant ou la loi de sa nouvelle vie, principe qui
ne se manifeste pas seulement par des pouvoirs miraculeux,
mais qui forme la créature nouvelle, en renouvelant le cœur,
en sanctifiant la vie, en produisant toutes les vertus
chrétiennes, notamment la force morale constante de l'amour qui
est le plus grand des miracles. Ainsi Paul inaugura ce changement

capital qui fit passer le christianisme du monde miraculeux

de l'extase et de l'apocalypse au vrai monde spirituel de
la vie personnelle morale et religieuse, vrai levain régénérateur

de l'histoire de l'humanité. S'il partageait toujours les
THÉOL. ET PH1L. 1886. 16



234 F.-C.-J. VAN GOENS

idées apocalyptiques de la primitive Eglise, parousie, résurrection

des morts, jugement dernier, fin du monde, il se savait en

possession de l'Esprit de la vie nouvelle que les autres

attendaient des catastrophes miraculeuses de l'avenir.
Cette acception mystique du Saint-Esprit s'applique aussi

aux sacrements. Le baptême, acte public de repentance et de

profession pour les premiers chrétiens, devint pour Paul le

sacrement de la régénération par le Saint-Esprit : le vieil
homme est aboli, le nouvel homme est incorporé comme un
membre vivant dans le corps de Christ. (Bom. VI, 3 sq. Gai.

III, 27.) La sainte cène n'est pas un simple acte symbolique en

souvenir de la mort du Christ, mais encore le moyen d'opérer

une union mystique avec le Chef crucifié de l'Eglise : en

participant à ces symboles, les fidèles s'approprient intérieurement

la mort du Christ et entrent ainsi dans le rapport le plus étroit

avec lui et les uns avec les autres pour la vie et la mort. (1 Cor.

X, 16 sq. ; XI, 23-30.) Il faut reconnaître que plusieurs erreurs

grossières naquirent plus tard dans l'Eglise de cette doctrine

mystique des sacrements. Mais il n'y a que ceux qui veulent

un culte sans mystères qui puissent en faire un reproche à

Paul. Pour nous, nous considérons comme une inspiration de

génie d'avoir découvert, à propos du fait central de la mort du

Christ, le moyen de satisfaire le besoin naturel d'un culte
mystique. L'histoire y a imprimé son cachet et au lieu d'appliquer
à l'apôtre la critique d'un froid rationalisme, nous voulons

lui rendre hommage par une piété reconnaissante et respectueuse.

Fort de cet esprit qui sonde même les profondeurs de Dieu,

l'apôtre a esquissé une nouvelle philosophie d'histoire
religieuse, couronnement glorieux de ses idées théologiques. Les

juifs et les judéo-chrétiens l'attaquaient sur deux points: 1° ses

vues sur la loi de Moïse et 2° le nombre croissant des chrétiens

d'entre les gentils. En d'autres termes : comment une loi donnée

de Dieu peut-elle être transitoire? et comment les

promesses divines faites aux descendants d'Abraham peuvent-elles
s'accomplir, si la portion juive de l'Eglise messianique s'efface



L'APOTRE PAUL ET LE CHRISTIANISME 235

de plus en plus? La loi et les prophètes ne sont-ils pas ébranlés?

Paul apporta à sa tâche toute la subtilité de la dialectique
rabbinique et toute la profondeur de sa gnose chrétienne.

1° Et d'abord la question de la loi mosaïque et de sa perpétuité.

De notre point de vue moderne, on dirait que le meilleur
moyen de concilier l'origine divine de la loi mosaïque avec son
caractère transitoire, serait de distinguer les éléments rituels
et les éléments moraux. Mais Paul ne pouvait pas entrer dans
cette voie : la loi était pour lui, comme pour les juifs, un tout
indivisible et une révélation directe dans toutes ses parties.
Donc pour Paul ce triage était impossible. Il entre dans une
autre voie et adopte la méthode historico-téléologique. Il
s'efforce de prouver la nature transitoire de la loi par l'histoire de
la révélation divine elle-même et emploie comme levier de sa

démonstration le rapport de la loi et des promesses. Dieu, dit-
il, nous offre lajustice que nous ne saurions accomplir, comme
un don de sa grâce en Christ. D'où il suit que la loi n'a pas pu
être donnée dès le principe dans le but de faire dépendre
l'accomplissement divin des promesses de la loi réalisée par
l'homme. Mais si la loi n'est pas la condition du salut, pourquoi

l'a-t-il donnée? Elle est apparue entre la promesse (Abraham)

et l'accomplissement (Christ) non pour opérer lajustice,
ce qu'elle ne peut pas et ce qui d'ailleurs serait l'annulation de
la grâce, mais, au contraire, pour occasionner la transgression,
pour provoquer l'action delà chair, pour réveiller la conscience
de la culpabilité, bref, pour enfermer le genre humain sous les

verrous, jusqu'à ce que le salut désiré fût venu par la grâce de
Dieu en Christ. La loi a été ainsi un élément essentiel dans
l'économie du salut; non comme un moyen direct et positif de
justice, ainsi que le suppose le juif, mais seulement indirectement

et négativement. Elle n'avait donc dès le principe que
l'importance d'un instrument périssable ; elle était destinée
comme un pédagogue à contenir l'humanité pendant sa minorité,

jusqu'au jour où l'heure de la liberté des enfants de Dieu
aurait sonné '.

'Gai. III, 19,24; Rom. V, 20, 21; IV, 15; 111, 20; VII, 5,1-13; XT, 32.



236 F.-C.-J. VAN GOENS

L'histoire du genre humain se divise donc pour Paul en trois

périodes qui correspondent à trois principes : la promesse,
la loi, l'accomplissement, ou aux trois noms typiques : Abraham,

Moïse, Christ. La loi, tout en étant divinement révélée,
n'occupe qu'une place temporaire dans le plan de la divine
éducation du genre humain.

2° La même teleologie divine fournira à l'apôtre la solution
du second problème que le judaïsme et le judéo-christianisme
s'acharnaient à lui poser : que deviennent les promesses faites

aux pères, si la gentilité absorbe le royaume messianique? il

n'y aura plus de place pour les enfants

Au fond, dit-il, ces plaintes sont déplacées. Il ne convient

pas à la créature de demander compte à Dieu de ses actions.
Dieu est libre d'accorder sa grâce à qui il veut ; il fait miséricorde

a qui il veut et il endurcit qui il veut. (Bom. IX, 6-29.)
D'ailleurs, dit-il, Israël est toujours encore le peuple au cou
raide et rebelle que les prophètes ont combattu autrefois ;

si Israël reste donc en arrière des gentils, c'est autant sa

faute que la dispensation de Dieu. (Bom. IX, 30; X, 21.)
Cependant Dieu n'a pas l'intention de perdre finalement son

peuple. La promesse subsiste. Israël ne le cède aux gentils
que temporairement. Mais les gentils une fois convertis excite-
teront la jalousie d'Israël et détermineront sa conversion.
Ainsi tout, sans en excepter l'erreur et le péché des hommes,
doit servir la sagesse de Dieu. Et l'harmonie finale universelle
proclamera la gloire de Celui de qui, par qui et à qui sont
toutes choses. (Rom. XI.)

(A suivre.)


	L'apôtre Paul et le Christianisme : d'après Pfleiderer

