
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1886)

Artikel: Les origines de l'essénisme

Autor: Baldensperger, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379380

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379380
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES ORIGINES DE L'ESSÉNISME

G. BALDENSPERGER

Expliquer l'essénisme par des tendances propres au judaïsme,
ce procédé qui de prime abord semble le plus naturel, est
aussi celui qui paraît devoir s'accréditer de plus en plus parmi
les savants1 qui portent leurs investigations sur ce point.
Toutefois on ne saurait prétendre que dans cet ordre d'idées toutes
les difficultés soient d'ores et déjà levées. L'un des critiques qui
ont traité récemment des Esséniens, résume l'état actuel de la

question de la façon suivante: « l'essénisme est d'origine
judaïque pour ce qui concerne les mœurs et le genre de vie, il
ne l'est point quant à la doctrine2. » La critique historique
(est-il besoin de le dire?) ne s'en tiendra pas à cette solution
entachée de dualisme ; elle ne sera satisfaite qu'autant qu'elle
aura mis à découvert la racine commune des idées et des

pratiques esséniennes. Considéré dans son ensemble, l'essénisme

présente avant tout un système d'ordonnances, de coutumes et
de préceptes de vie : il a, comme M. Derenbourg l'a fort bien

remarqué, plutôt une règle que des principes. De ce chef, son
côté purement doctrinal pourrait bien être postérieur à ses

règlements, en d'autres termes les Esséniens ne seraient point
partis de théories nouvelles pour fonder leur communauté,

1 Citons dans le nombre des adhérents de l'origine juive: MM. Frankel,
Ritschl, Hilgenfeld, Jost, Grätz, Ewald, Réville, Derenbourg, Hausrath,
Clemens, Geiger, Stapfer, Lucius. Voy. surtout la monographie de ce

dernier, Der Essenismus, Strasbourg 1881.
2 M. G. Ulhorn, dans l'Encyclopédie de Herzog, 2e édit., art. Essénisme,

p. 343.



194 G. BALDENSPERGER

mais c'est au sein même de cette dernière qu'elles seraient
écloses peu à peu et sous l'action prolongée d'une pratique
journalière. Si cette observation est juste, elle emporte une
méthode particulière pour la recherche des origines. Il s'agira
tout d'abord d'examiner les coutumes et les prescriptions de

la secte, de fixer le point où elles convergent, en faisant
abstraction au préalable des principes et des idées que nos

sources lui prêtent.
On sera d'autant plus porté à suivre cette voie, qu'on se

sera fait une idée plus exacte de la valeur historique de ces

sources. Ce n'est plus un mystère pour personne que leurs

peintures de l'essénisme sont sujettes à caution : or chez l'auteur

qui nous fournit les renseignements les plus abondants

sur les Esséniens, c'est-à-dire Josephe, l'inexactitude réside
surtout dans l'exposé des articles de foi qu'il leur attribue1.

Le seul procédé rationnel sera donc d'étudier d'abord leurs
coutumes et leurs préceptes et d'en rechercher la signification
première. Puis on pourra statuer sur les conceptions originales
ou, pour ainsi dire, sur l'état mental particulier que devaient
entraîner de telles mœurs et un tel genre de vie.

Cela revient à dire qu'un certain développement a dû s'opérer

au sein même de la secte. Elle a adopté dans la suite des

éléments divers, soit théoriques, soit pratiques, parce qu'elle
tirait les conséquences des prémisses ou qu'elle renchérissait
sur les principes reçus2. Il est en effet impossible de ne pas

1 11 en est ainsi pour la doctrine du destin (Ant. XIII. 5, 9, comp.
XVIII, 1), pour les théories sur l'âme (Bell. Jud. 11, 8, 11). Dans ses
tableaux Josephe applique des couleurs exotiques à l'intention des lecteurs
étrangers à sa nation et dans le dessein manifeste de leur faire accroire

que les Juifs possédaient une série d'écoles philosophiques et religieuses
analogues à celles de la Grèce. De là l'invariable rapprochement des

esséniens avec les pharisiens et les saducéens. Il suffit de savoir jusqu'à
quel point la caractéristique des deux derniers partis mérite créance

(voy. M. E. Montet, Essai sur les origines des partis saducéen et pharisien,
1883, p. 43), pour être édifié sur la trilogie tout entière. Comp, aussi
l'article de M. Reuss sur Fl. Josephe. (N. Revue de théol. 1859, p. 253 at suiv.)

2 C'est à ce progrès interne et nécessaire que M. Lucius, dans sa

polémique contre la thèse soutenue par MM. Zeller, Keim, etc., ne semble

pas avoir prêté une attention suffisante, 1. c, p. 42 et suiv.



LES ORIGINES DE L'ESSÉNISME 195

tenir compte de ce fait que les écrivains qui mentionnent
l'essénisme, sont séparés par plus d'un siècle de l'époque de ses

origines, que ni Josephe ni Philoni ne sont instruits des

causes qui lui ont donné naissance et que par suite leurs descriptions

ne sont que des portraits plus ou moins fidèles des
tendances de la secte au premier siècle de notre ère.

En conséquence, évitant de nous adresser en première ligne
aux passages où Josephe expose les doctrines esséniennes avec
une exactitude parfois peu scrupuleuse, nous insistons fortement

sur les paragraphes suivants de son Archéologie - : Ant.
XIII, 11, 2; XV, 10, 5; XVII, 13, 3. L'auteur y rapporte des

anecdotes diverses ayant trait à des personnages historiques,
désignés par leur nom et se rattachant à la communauté
essénienne''. De plus ces notices se rapprochent du temps de sa

fondation ou sont comme échelonnées sur le parcours entre
cette époque et celle des historiographes. Il y a donc neuf
chances sur dix d'y saisir un côté saillant de l'essénisme. Or il
résulte des passages indiqués que les Esséniens étaient experts
dans l'art de la prophétie^ et de l'interprétation des songes et

qu'on les faisait appeler dans ce but. Ce point se trouve
confirmé par une remarque du même écrivain, dans laquelle il

1 Ainsi que Pline, ils font remonter l'essénisme jusqu'à la plus haute

antiquité. Mais on ne peut voir dans ces indications toutes générales

qu'un tour oratoire ou le reflet d'une croyance populaire. Aussi la théorie
de M. Hilgenfeld qui récemment encore (Zeitschrift für wissenschaftliche
Theologie, 1882) cherche à établir une filiation des Esséniens avec les Ré-

cabites, l'un des clans de l'antique peuplade des Kéniens, repose-t-elle sut-

une base bien fragile.
Si l'on considère que les auteurs anciens ignoraient les causes qui ont

contribué à la formation de la secte, on conçoit que leur interprétation
des coutumes esséniennes soit parfois erronée.

- Les passages parallèles : Bell. Jud. 1, 3. 5; II, 7, 3.
n L'essénien Judas prédit la mort d'Antigone, frère d'Aristobule; l'es-

sénien Ménahem rév èie à Hérode encore adolescent sa future grandeur
et est mandé plus tard par le roi pour sa science divinatoire ; enfin l'essénien

Simon interprète un songe du roi Archélaùs.
* C'est aussi ce que M. Lucius, malgré la défaveur, à notre sens

imméritée, qu'il témoigne aux notices historiques de Josephe, ne peut
s'empêcher de reconnaître, 1. c, p. 42.



196 G. BALDENSPERGER

parle explicitement des occupations divinatoires de la secte1.

Nous croyons donc pouvoir affirmer que l'exercice de la

prophétie constitue un des éléments primordiaux de l'essénisme.
Toute solution du problème ne sera complète qu'autant qu'elle
fera entrer en ligne de compte cette particularité.

Observons en passant que si les récits que nous venons
d'analyser, se fondent sur des traditions tant soit peu
authentiques2, il s'ensuit que la vie claustrale des Esséniens était au
début moins rigoureuse que ne pourraient le faire supposer
certaines données de nos sources. Ils se mêlaient à la foule 3,

ils comptaient des disciples ou des auditeurs dans le peuple et

peut-être continuèrent-ils pendant un assez long temps à participer

au culte des synagogues *. Les Esséniens demeuraient-ils
dans les villes ou uniquement dans les villages Les renseignements

des anciens sont contradictoires. Ne serait-on pas en

droit de conclure que le lieu du domicile fut d'abord indifférent,

qu'ensuite, l'esprit sectaire aidant, une fraction notable

se cantonna dans des endroits écartés, qu'elle réalisa plus
entièrement la communauté des biens et qu'elle s'astreignit à une
réclusion plus sévère 5.

1 Bell. Jud. II, 8,12.
-On ne peut prétendre raisonnablement qu'ils soient inventés de toutes

pièces; il y a tout au plus à constater des traits légendaires qui, s'ils ne
sont pas vrais, sont toujours vraisemblables, c'est-à-dire qu'ils permettent
d'induire comme nous le faisons.

:l L'essénien Ménahem fréquente les mêmes écoles qu'Hérode. (Ant. XV,
10, 5.) Les esséniens n'auraient-ils pas donné une instruction particulière
aux jeunes gens qu'ils admettaient dans leur ordre ï (Comp. Bell. Jud. 11,

8, 2.) S'il y a une part de légende, il y a aussi le souvenir qu'à l'époque
d'Hérode ils frayaient ouvertement avec le reste de la population.

1 Philon (quod omnis probus liber, 877) appellerait-il les assemblées

particulières des Esséniens <rwa.ya>ycà Naturellement des liens plus
étroits unissaient les membres de l'association entre eux. Peut-être que
tout en s'entr'aidant de leurs biens, ils restèrent d'abord possesseurs
chacun de son lot de terre, ou faudrait-il entendre oiS'i-xoxopi; yf,ç u.zyi-
).a; xxâaz-ioi (Philon, I. c, 876)de la communauté entière? Tout cela, ainsi
que le choix du domicile, n'était sans doute pas des questions de principe

à l'origine,
¦• Comp. Keim, Vie de Jésus, I, 287. Il y eut cependant des esséniens

qui prirent part au soulèvement contre Rome. (Bell. Jud. 11,20, 4; III, 2,

1. Comp. II, 8,10.)



LES ORIGINES DE L'ESSÉNISME 197

Si maintenant nous revenons à ce qui constitue le fond

même de l'essénisme, il y a des indices nombreux que ses

membres exerçaient un sacerdoce d'un genre particulier. Ils
n'offraient pas de sacrifices au temple et y suppléaient par des

repas pris en commun dont le caractère était sacré et où la

prière jouait un rôle important1. Joignez à cela que, tout
comme les prêtres d'Israël, ils procédaient à de fréquentes
ablutions (comp. Ex. XXX, 17 et suiv.), qu'ils portaient un habit

blanc- et en outre un tablier ou une ceinture de lin autour
des reins, lequel tablier correspond exactement au vêtement
sacerdotal destiné à voiler les parties génitales du prêtre 3. 11

est donc établi qu'outre les soins donnés à la prophétie, le

caractère sacerdotal est un signe distinctif de la secte L

Mais comment les Esséniens en sont-ils venus à rompre avec

ceux qui étaient les représentants officiels du sacerdoce parmi
les Juifs? Par quelle circonstance particulière ont-ils été amenés

à unir dans leurs personnes les fonctions de prêtre et de

prophète? C'est ici le cas de songer quelles atteintes réitérées

reçut le sacerdoce juif, dans le second siècle avant Jésus-Christ.
Elles furent si rudes que nécessairement bien des âmes pieuses
et timorées conçurent des doutes sur l'efficacité d'un culte célébré

par un clergé indigne. Bappelons seulement parmi les

causes qui contribuèrent puissamment à ce résultat, la concurrence

croissante des docteurs de la loi, les dérèglements des

pontifes sous les premiers Maccabées et l'usurpation de la sa-

1 Bell. Jud- 11,8, 5 ; Ant. XVIII, 1.5.
- Voy. M. Winer, Biblisches Realwörterbuch, « Priester. » Dans la

littérature apocalyptique l'habit blanc est le symbole de la pureté et de

l'expiation. D'après un midrasch cité par M- Edersheim (The life and times

of Jesus, 1884, I, p. 177) Dieu revêt successivement sept habits; le
quatrième est blanc, et il le porte quand il efface les péchés d'Israël- (Pesikta,
149, a, b.

3 Comp. Ant. Ill, 7, 1. Ex. XXVIII, 42-43.

Le prêtre ne pouvant être légalement qu'un homme libre, les esséniens

réprouvèrent l'esclavage. Lorsque les pharisiens demandent à Hyrcan de

se démettre de la charge ponctificale, ils prétextent que sa mère fut
prisonnière. (Ant. X1I1, 10.5.)

4 Voy. sur ce point les articles de M. Ritschl dans les Theologischen
Jahrbücher, 1855, p. 315 et suiv. et Entstehung der altkatholischen Kirche,
2e éd., p. 179 et suiv.



198 G. BALDENSPERGER

crificature suprême par les Asmonéens. S'appuyant sur ces

données corroborées par beaucoup d'autres, M. Lucius a su

rendre parfaitement plausible qu'une partie de croyants se soit
constituée en communauté séparatiste, et nous sommes
persuadé avec lui que c'est de ce grand courant en quelque sorte
anticlérical du siècle qu'il fautfaire dater le schisme essénien.
Beste à fixer le point précis où il a dû prendre naissance L Ce

point, nous croirons l'avoir nettement déterminé, du moment
qu'il jette aussi une pleine lumière sur l'élément prophétique
des sectaires.

Or nous lisons daps une notice trop peu remarquée de Josephe2

que vers la fin du second siècle3 avant Jésus YUrim et
le Thummim ou les douze pierres du pectoral du grand prêtre,

ainsi que les deux onyx qu'il portait sur les épaules et qui
brillaient toutes les fois que Dieu était présent au culte, cessèrent

subitement de luire. Cet événement eut une double
signification pour la portion la plus religieuse du peuple. Elle y vit
d'abord le rejet définitif et visiblement manifesté par Dieu d'un
sacerdoce dégradé et impur4. Aussi ce n'est pas autant le temple5

ou l'institution sacerdotale comme telle que les séparatistes

entendaient mettre en cause, mais les pontifes eux-mêmes,
si clairement désignés par la vindicte céleste. Les sacrifices du

1 II a fallu un fait positif pour grouper un certain nombre de j nil's sous
cette dénomination particulière d'esséniens, et ce titre ne saurait être
tout simplement l'équivalent û'asidéens (les saints) selon l'interprétation
généralement adoptée. Car plus il y a d'analogie entre les deux partis
plus il est invraisemblable qu'on ait créé une secte nouvelle sous un nom
identique ou parfaitement synonyme.

- Ant. 111, 8, 9. Comp. M. Sota IX, 12.

:l Deux siècles avant la rédaction des Antiquités, Celle-ci eut lieu vers
l'an 93 de notre ère (M. Schürer, Neulestamentliche Zeitgeschichte, p. 24).

Donc il faut rapporter le fait aux dernières années du pontificat d'Hyr-
can (107).

''Dieu se réservait la liberté, dit Josephe, d'assister les prêtres ou de leur
refuser son assistance et il avertissait les Hébreux par ce signe.

5 De la sorte on s'explique qu'ils continuèrent d'envoyer des xvxQhuxxa

au temple: si c'était là une coutume léguée par la tradition des fondateurs,

elle a pu se maintenir alors encore que le schisme était devenu
irrémédiable. (Comp, aussi Bell. Jud. I, 3, 5.)



LES ORIGINES DE L'ESSÉNISME 199

temple étant désormais sans valeur, ils résolurent d'y suppléer

par des formes particulières. A cet effet, ils créèrent un ordre

nouveau, d'une sainteté exemplaire1, destiné à remplacer celui
dont l'impiété avait hâté la ruine. Sans doute, dans l'idée des

fondateurs, cet état de choses ne devait être que provisoire,
jusqu'à ce que vînt un pontife légitime d'une conduite irréprochable

et auquel Dieu se montrerait propice. Mais une fois le

schisme consommé, on fut naturellement obligé d'aller toujours
de l'avant, et, en tout cas, il était bien malaisé de rebrousser
chemin 2. De la sorte, les Esséniens furent poussés à faire
valoir contre le service du temple tousles griefs qu'avaient amassés

les générations successives. Ces griefs, nous les trouvons
consignés dans les écrits rabbiniques, et le passage similaire
de l'Archéologie, que nous citions tout à l'heure, prouve qu'ils
remontent assez haut dans le passé. Les rabbins enseignent
communément et avec de légères variantes que cinq choses

manquaient au second temple, à savoir : le feu céleste, l'arche
de l'alliance, l'Urim et le Thummim, l'huile d'onction et le

Saint-Esprit ou, selon d'autres, le chandelier, l'encensoir, les

cherubim, etc3. Si l'on tient compte de ces croyances, plusieurs
pratiquesdes Esséniens s'éclairent d'un jour nouveau. Le feu du

temple passait-il pour profane, les sacrifices qu'on y offrait
n'en étaient que plus sûrement annulés. De plus, la prière était

une compensation parfaitement autorisée, puisque, selon l'avis
des légistes, David avait déjà stipulé que pour le temps où il
n'y aurait plus ni rois ni prophètes, ni Urim ni Thummim, la

prière en serait le succédané 4. Peut-être cette théorie de la

1 L'ancien fut rejeté ènl xy ixxpxßirszt xä-j vòpuv.
- La misère religieuse ne fit que s'accroître au sein du judaïsme. Après

Simon le Juste, il n'y eut plus de grands miracles, et la source en ayant
tari complètement peu après, on y vit le présage de la destruction du
temple. (Jer. Ionia 5,2 ; 6, 3. Ioma 39 a, b.)

3 Jer. Taanith 65, 1 ; Ioma 21 b ; Apoc. Bar. 6, 7 ; Kohel, R., 84 a; Bam-
midbar R. c. 15; comp. 2 Macc. II, 1 et suiv.

4 Pesikta, 181 a, voy. M. Weber, Systemder altsyn. agogalenpal. Theologie,
1880, p. 40- Cette thèse, attribuée à David, date certainement d'avant la
destruction du temple. Après cet événement, les docteurs déclarent que
les sacrifices quotidiens sont légalement remplacés par les prières. (Bera-
choth, 26 b.)



200 G. BALDENSPERGER

disparition des objets sacrés pourrait-elle encore répandre
quelque lumière sur deux points restés obscurs jusqu'ici. Nous

savons que les Esséniens attendaient le lever du soleil en récitant

des oraisons L N'auraient-ils pas agi de la sorte en vertu
de cette disposition de la loi qui ordonnait aux prêtres de brûler

des parfums à Dieu tous les matins avant le lever du soleil2
L'encens du temple ayant perdu son efficacité, ce fut encore,
selon la soi-disante ordonnance davidique, la prière3 qui en

tint lieu. Le second point concerne l'antipathie des Esséniens

pour l'usage de l'huile4. D'après la loi, les prêtres étaient
installés dans leur charge par suite de l'onction avec l'huile sainte :

mais voici que le temple se trouvait privé du vase qui la contenait,

ainsi que du secret de sa fabrication5, l'essénisme posa
donc en principe qu'il fallait renoncer à oindre les prêtres, et
dans l'ordre nouveau qu'il avait fondé, les années d'épreuve
imposées aux novices, ainsi que la série des purifications,
avaient le sens d'une consécration.

Devenons maintenant au point de départ des Esséniens. Les

pierreries du pectoral symbolisaient encore une autre attribution

du pontificat. Par leurs propriétés lumineuses, elles
faisaient fonction d'Urim et de Thummim6, c'est-à-dire qu'elles

1 B. J. II, 8, 5. Pour ce qui est de Yadoration même du soleil, nous y
reviendrons plus bas.

2 Ant. III. 8, 3; Ex. XXX, 7.
3 Comp. Sap. XVI, 28 ¦ les Israélites doivent prier avant le lever du

soleil.
4 B. J. 11, 8. 3. Sans doute, ce passage donne à entendre qu'il s agissait

de l'huile en général, comme onguent du corps, mais il est des plus
obscurs, et le point de vue mis en avant par l'historien pourrait fort bien
n'être que secondaire. Ne faut-il pas inférer de ce que tò xSjyazi-j y.xi

Izvyjipo-jzh avaient une égale importance pour les esséniens, qu'en s'abs-
tenant de l'huile, ils obéissaient à un motif religieux analogue à celui qui
leur faisait prendre l'habit blanc? Par une conséquence assez naturelle,
ils finirent par considérer l'huile comme impure et en proscrivirent l'usage.

5 Pseud. Jonath. Ex. XL, 10; Tanch. Ex. XXI1T, 20.
6 Selon Josephe, l'Urim et le Thummim ne sont pas des objets en

dehors du pectoral, mais ils désignent les forces divinatoires et mystérieuses

qui se révélaient dans l'éclat des pierres. Philon (de vit. Mos. 3), semble

y voir plutôt des figurines distinctes, placées cependant dans le
pectoral.



LES ORIGINES DE L'ESSÉNISME 201

rendaient des oracles. De tout temps, dans les grandes crises

nationales, mais surtout depuis que la voix des prophètes s'était

éteinte, on avait eu recours à l'Urim pour y lire la volonté de

Jéhovah1. C'est donc cette double prérogative sacerdotale et

prophétique du peuple de Dieu, prérogative qui se concentrait,

qui prenait corps dans le pectoral du pontife, que l'essénisme

tenta de restaurer. De là l'origine du mot Essénien, le pectoral

se disant en hébreu hoschen et en grec essenes 2 (ô lairmi).

Ajoutons immédiatement qu'avec cette hypothèse la concordance,

au point de vue chronologique, est parfaite. Car, d'une

part, la notice de Josephe, rapportant que l'Urim s'éteignit
entièrement dans les dernières années d'Hyrcan, s'accorde avec

ce que nous savons d'un dissentiment survenu entre ce prince
et les pharisiens au sujet de la charge pontificale, et de l'autre,
c'est sous le successeur immédiat d'Hyrcan, Aristobule Ier, que
le même auteur mentionne pour la première fois l'essénisme

d'une façon positive, dans la personne de Judas l'essénien 3.

L'essénisme, dans son origine, est donc l'ordre du pectoral,
c'est-à-dire une élite sacrée portant Israël sur le cœur4, s'of-

• Esd. II, 63 ; Néh. Vil, 65; Jean XI. 51.

2 Le terme hébreu explique la variante d'Epiphane : Ossenoi. La
signification primitive du nom étant tombée dans l'oubli, la forme Essaioi naissait

spontanément :on considérait les dernières syllabes d'Evrc-jo; comme
simple terminaison, «to; et ïjvoç se permutent. Il semble que Philon ait
conscience de la racine hébraïque, quand il parle d'un équivalent dans
l'idiome grec ; en ajoutant que bcnoxriç n'est pas une traduction précise
(o-jx xxpißii x-jntp), il s'écarte sciemment du sens premier pour s'arrêter à

une interprétation appropriée à son but.
L'étymologie proposée, quoique singulière au premier abord, devient

naturelle et devrait, suivant toute apparence, prévaloir sur celle qui est

généralement adoptée, du moment qu'on ne se contente pas de donner
l'indication étymologique pure et simple sans en faire voir la connexion
avec les faits historiques.

3 Ant. XIII, 11, 2. On ne saurait arguer contre nous de la façon toute
générale dont antérieurement déjà (Ant. XIII, 5, 9) Josephe présente
les esséniens en compagnie des pharisiens et des saducéens. On sait ce

qu'il faut penser de cette formule stéréotype.
4 Les noms des douze tribus étaient gravés dans le pectoral. Il paraît

donc naturel que les Esséniens aient continué à s'intéresser jusqu'à un
certain point aux affaires nationales, ce que confirment les anecdotes de

Josephe.
THÉOL. ET PHIL. 1886. 14



202 G. BALDENSPERGER

frant en expiation des péchés d'une caste déchue, intercédant
auprès de Dieu et lui rappelant l'alliance conclue avec les
pères L En même temps, il tendait à susciter dans son sein des
voix inspirées, prédisant, comme autrefois l'Urim, l'avenir des
individus et les destinées de la nation 2. L'étude des prophéties
eut certainement pour conséquence de raviver les espérances
messianiques parmi les sectaires, et peut-être que, remplis de
l'attente prochaine du Messie, ils finirent par ne considérer
leur association que comme un état de transition à l'idéal qu'ils
rêvaient3.

On objectera peut-être que le fait auquel nous avons ramené

1 D'après Sap. XVIII, 24, le courroux céleste est apaisé, parce que le
grand prêtre rappelle à Jéhovah par son pectoral le pacte conclu avec le
peuple. (Voy. M. Reuss, la Bible, A. T. Philosophie, p. 557.)

2 A mesure que le nombre des membres augmentait, l'exercice de la
prophétie devenait le fait de quelques-uns. (B. J. II, 8, 12.) Est-il besoin
de faire remarquer combien les prédictions pour lesquelles on venait
consulter les Esséniens ont de ressemblance avec les oracles rendus par
l'Urim? Leur art consistait à Trpokzyztti xà. pzXXo-jxx (Ant. XIII, 1, 2) :

c'étaient moins des prophètes que des devins.
Il y a donc une part de vérité dans l'idée émise autrefois par M.

Hilgenfeld, que l'essénisme formait une sorte de société prophétique. Mais
on dépasse la juste mesure en assimilant aux sectaires les auteurs des

apocalypses juives. Ces dernières restent au niveau du judaïsme, et tout
en déplorant la décadence du culte, elles n'expriment nulle part la rupture

avec le temple et ses institutions. Les analogies partielles ont leur
raison d'être dans la conception religieuse de l'époque en général. Les

manifestations de toute vie et de la vie religieuse surtout sont si multiples
et si diversement nuancées qu'il ne faut conclure à l'identité qu'au cas

où les principes sont reconnus être les mêmes.
3 Selon Philon (comp. Ex. XIX, 6), les Israélites seront un peuple de

prêtres et de prophètes dans les temps messianiques. Serait-ce que dans

cette perspective l'idée négative de remplacer une caste déchue se fût
renforcée chez les Esséniens par l'idée positive de la prêtrise universelle
et de l'esprit prophétique répandu sur tout le peuple de Dieu? (Comp,
aussi les Homélies Clémentines, 3,11-15.) La communauté des biens
également a pu passer en principe, en vue de l'ordre messianique. (Voy.
Sibylles 111, 373-380 tfàk fet'vwv ; Philon. deprœmiis, § 17.)

Josephe, quoiqu'intentionnellement muet à l'endroit des espérances

messianiques des sectaires, laisse deviner leur participation à l'insurrection

contre Rome.



LES ORIGINES DE L'ESSÉNISME 203

les origines de l'essénisme paraît secondaire, et qu'il n'est pas
avéré que le judaïsme ait ajouté une telle importance au
costume et aux ornements du grand prêtre. A cela nous répondons

qu'à côté d'une piété réelle et profonde le peuple de la

synagogue montre un fort penchant à la superstition, un goût
prononcé pour les conceptions bizarres et chimériques comme

pour les formes extérieures. N'ayant plus la force de dégager

l'idée, cet âge regarde d'autant plus à l'enveloppe, au signe
visible. Pour ce qui concerne, en particulier, les vêtements
sacerdotaux et le pectoral, les documents juifs nous permettent
d'entrevoir tout ce que l'imagination populaire y attachait de

prix. Non seulement l'Ecclésiastique, Josephe et d'autres se

complaisent à les décrire dans tous leurs détails', mais ce qu'il
faut remarquer le plus, c'est le symbolisme dont ils sont l'objet2.

Ainsi les pierres précieuses, dont la robe du pontife était
ornée, représentaient aux yeux des croyants le soleil, la lune
et les douze signes du zodiaque. Dans tout ce qui brille,
l'historien juif voit comme une allusion à Dieu et à la splendeur
dans laquelle il demeure ; la divinité, selon lui, prend plaisir à

la lumière. Nous insistons là-dessus, car c'est de cet ordre
d'idées que procède le culte que les Esséniens ont voué au

soleil ou à la lumière. Démarquons que l'urim, selon l'étymo-
logie du terme, doit être ramené à l'idée de lumière. Mais la

cause réelle et dernière de ce phénomène curieux nous est

donnée par l'état religieux même du judaïsme des derniers
siècles. Le mal empirant tous les jours et la terre devenant de

plus en plus mauvaise, il se produisit comme une poussée
puissante vers le ciel, une tendance marquée à chercher le divin

1 Sir. 45, 6 et suiv. ; Ant. III, 7 ; B. J., V, 5, 7 ; comp. Apoc. Bar. 6, 7.
'2 Sap. XVI11, 24; Ant. III, 7, 7, comp. B. J., V, 5, 4. Pour Philon, le

pectoral est un symbole du Logos et, comme lui, représente l'univers entier

voy. Gfrcerer. Philo 1, 1831. p. 196. Le passage suivant réveille également
le souvenir du pectoral : Chaque ange porte sur son cœur une petite
plaque où sont gravés le nom de Dieu et celui de l'ange. (Ialkut 2, 797 ;

voy. M. Edersheim, 1. c. Il, p. 752.)

Les Esséniens s'occupaient des interprétations symboliques : xà. yàp
irXzïaxa Stà <rvp.ßokm àpyxioxpimtf Çrîkiàtjzi nap' x-jxoîç yilQaoyzixxi, Philon

(Q. O. P. L., 877.)



204 G. BALDENSPERGER

dans ce qui dépasse la terre. Dieu est relégué au delà des nuages,

et l'expression « les cieux » devient une métaphore
habituelle pour l'Etre transcendant1. De là, ce fait, si étrange au

premier abord, que les écrits juifs de cette époque parlent de

l'astre du jour2 en termes qui impliquent une sorte de vénération.

Comment l'essénisme ne s'en serait-il pas préoccupé bien
davantage, puisque le châtiment insigne de l'extinction du
pectoral disait assez combien la radieuse majesté de Dieu s'était
trouvée offensée?

Nous tenons du même coup la piste de l'ascétisme et de

l'anthropologie dualiste des Esséniens. Si la conception transcendante

de Dieu est générale au sein du judaïsme, il faut reconnaître

que chez les séparatistes elle dut être portée à un degré
tout à fait extraordinaire par suite même de leur mania purifica

et de leur claustration. Où cela pouvait-il aboutir, si ce
n'est à l'opposition radicale entre Dieu et le monde, entre le

ciel et la terre, entre le domaine de l'âme et celui des sens,
entre l'esprit et le corps C'est donc bien là, ce nous semble,
la clef des théories esséniennes sur le célibat, l'abstinence, les

rapports du corps et de l'âme.
Si l'on a égard aux ordonnances restrictives de l'Ancien

Testament touchant le mariage des prêtres3, on admettra que dès

l'abord les Esséniens, qui tendaient à réaliser un idéal sacerdotal,

aient observé une grande réserve à l'endroit des

rapports sexuels. Sous la pression des idées nouvelles, une fraction

dut aller plus loin et abolir le mariage. C'est exactement
ce que Josephe nous apprend sur la secte dont les esprits se

partageaient sur ce point4. Une remarque analogue s'applique
à l'abstinence, que les Esséniens auraient pratiquée vis-à-vis

1 Nous fournirons ailleurs la demonstration de ces phénomènes que
nous ne pouvons qu'indiquer ici et que l'enchaînement complet des cau-
les peut seul mettre en évidence.

2 Le soleil et le ciel jouent exactement le même rôle. Comp. B. J. II,
8, 9 avec les Homél. Clém. 15, 7, la nudité est prohibée o-jpx-to'j bpôrjxo;.

3 Lév. XXI, 7, 13, 14; Ezéch. XLIV, 22; Ant. Ill, 12, 2.
4 B. J. II, 8, 2, 13. Si l'essénisme était parti d'une doctrine dualiste, on.

ne comprendrait pas comment les uns auraient renié un des articles
constitutifs de la secte, en conservant ou en introduisant le mariage.



LES ORIGINES DE L'ESSÉNISME 20o

du vin et de la viande '. La seule chose qu'on puisse affirmer
avec certitude, c'est qu'ils usaient avec modération des aliments
et de la boisson -, Or, le vin était interdit aux prêtres pendant
l'exercice de leurs fonctions par une prescription légale 3, et si

jamais l'essénisme, dans un certain nombre de ses représentants,

a décrété l'abstinence totale, il faut attribuer ce changement

à l'influence des idées religieuses qui avaient cours 4. Enfin,

grâce à ces mêmes tendances supranaturalistes5 et à cette
sorte de suspicion où l'on tenait le corps par d'incessantes

purifications, on distingua toujours plus soigneusement entre ce

dernier, organe vil et périssable, et l'âme immortelle dont il
était le siège : on la crut préexistante, le corps, un lieu d'exil
ou une prison, et on songeait volontiers au séjour bienheureux
des âmes pures.

C'est donc bien, comme nous le présumions en commençant,
leur genre de vie, leurs pratiques rigoureuses qui ont poussé
les Esséniens dans la voie du dualisme. Ce fut là le point d'arrivée,

non le point de départ.

1 Les arguments qu'on cite pour l'abstinence complète sont peu
probants. (Voy. M. Lucius. 1. c, p. 56 et suiv., et M. Hilgenfeld, Zeitschrift
für wissenschaftliche Tlieologie, 1882, p. 279 et suiv.)

'-' B. J. II, 8, 3.

:' Lév. X,8, 9;B. J., V, 5, 7; Ant. III, 12,3.
4 Les écrits judaïques, et notamment les apocalypses, prouvent qu'on

faisait grand cas de la virginité et de l'ascétisme, et qu'ils passaient pour
le signe d'une sainteté supérieure.

5 Parla, le judaïsme lui-même en était déjà venu à reconnaître dans
l'homme un principe distinct du corps et à enseigner l'immortalité de

l'âme. Voy. M. Lucius, p. 72; en outre, les passages qui suivent :

Ant. XVII, 13, 4; Sap. 11, 23 ^t suiv. ; Apoc Esdr. VI, 51, 70, 75 (selon la
version syriaque dans l'édition de M. Fritzsche, p. 609 et suiv.) VIII, 54.


	Les origines de l'essénisme

