
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1886)

Artikel: Philosophie et religion entre kantiens

Autor: Astié, J.-F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379378

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379378
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS

J.-F. ASTIE

Kant, qui n'a jamais cessé au fait de dominer la philosophie

contemporaine, tend, aujourd'hui plus que jamais, à

reprendre le gouvernement des esprits. Fichte, Schelling et

Hegel ont paru l'éclipser pendant quelque temps, mais en réalité

ils étaient dominés par lui et, en dépit de tous leurs efforts

gigantesques, ils n'ont pas réussi à le dépasser. Tandis que le

père du criticisme avait montré l'impossibilité de toute science

qui ne tiendrait pas compte de l'expérience, on a, d'abord après

lui, mordu plus résolument que jamais au fruit défendu. Comme
le dit spirituellement M. l'abbé de Broglie1, à peine Kant a-t-il
eu fermé à double tour la porte qui conduit au noumène, que
ses disciples ont tourné et forcé l'obstacle prétendu invincible
placé par le maître. On a vu fleurir plus que jamais une
métaphysique hardie, téméraire, qui se plaçait au point de vue
de Dieu pour en déduire l'univers, sans avoir préalablement
négligé de nous donner par le menu la physiologie de Dieu

lui-même, en nous montrant, ni plus ni moins, comment il
doit s'être fait. On sait de quel réveil ont été suivis tous ces
rêves spéculatifs : l'idéalisme a fait place au plus grossier
matérialisme. La tentative de forcer la porte, dont nous parle
M. de Broglie, a donc échoué. Aussi peut-on la considérer

1 Le positivisme et la science expérimentale, par l'abbé de Broglie, pag. 370,

2e volume.



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 139

comme close et murée, sinon pour toujours, du moins pour
longtemps.

Il y a cinquante ans à peine, la religion était prise dans

les serres de la métaphysique qui, sous prétexte de la défendre,
l'étouffait, la transformait. Aujourd'hui, triste retour des choses

d'ici-bas, on nous refuse jusqu'à ce minimum de métaphysique
sans lequel l'homme religieux, cantonné sur la terre, son
berceau et sa tombe, ne pourrait plus lever avec confiance ses

yeux vers le ciel
Tout le monde, à l'heure présente, proclame à l'envi qu'il

faut être plus modeste et en revenir à Kant. En France, nous

avons le criticisme de M. Benouvier qui s'est déjà conquis une
belle place au soleil; en Allemagne, parmi les théologiens, le

cri général est qu'il faut revenir à Kant. Les néo-kantiens
allemands ne sont pas précisément d'accord entre eux, comme
nous aurons l'occasion de le voir, mais ils se réclament tous du

maître dont chacun prétend représenter la vraie pensée. C'est

ainsi qu'il s'est formé au delà du Rhin toute une phase
dogmatique bien plus indépendante que la théologie de Dorner qui
est certes fort loin d'avoir rompu avec la spéculation du passé

et ses formules vieillies.
Biedermann, qui vient de nous quitter, était le moins moderne

parmi tous ces novateurs, car il tenait beaucoup plus de Hegel

qu'il ne s'en rendait lui-même compte. Il s'en défendait cependant

avec énergie pour se placer dans une certaine mesure
sous l'égide de Kant. Tout semble donc indiquer que nous en

avons bel et bien fini avec l'intellectualisme de Hegel et de son
école. L'intellectualisme ne règne plus que chez Biedermann,
et chez les théologiens qui s'efforcent encore d'être orthodoxes.
Ici la superstition métaphysique se maintient avec persistance.
Tout en se donnant pour le représentant par excellence de la

foi, on ne la conçoit pas separable de la philosophie grecque
qui lui a inspiré et arrondi ses formules dans les siècles passés.

La grosse question débattue entre ces nouveaux dogmaticiens
est celle du rôle de la métaphysique en religion. Deux
opinions fort tranchées se trouvent d'abord en présence. Tandis

que l'école de Ritschl s'étudie à montrer le mal que la méta-



140 J.-F. ASTIÉ

physique a fait à la religion pour conclure, paraît-il, contre
toute immixtion de la métaphysique en religion, on lui réplique
du bord opposé : « Point de métaphysique en religion signifie :

point de religion L »

Lipsius, professeur à léna, auteur d'une Dogmatique et d'une
Introduction à la dogmatique, occupe avec beaucoup de talent
et grande compétence une position intermédiaire. Selon lui, la

métaphysique s'occupant essentiellement du problème de la

connaissance, il est impossible de faire de la science, dans un
domaine quelconque, ainsi pas de théologie scieniifique, sans

lui payer plus ou moins tribut. Aussi Herrmann, qui appartient
à l'école de Bitschl, reproche-t-il à Lipsius de n'effectuer
qu'incomplètement l'exclusion de la métaphysique de la

théologie, et en tout cas d'entreprendre cette exclusion dans un
tout autre sens que le sien. Lipsius reconnaît l'exactitude de

cette dernière remarque et cela bien qu'ils partent l'un et

l'autre de la même théorie de la connaissance. On range cependant

les deux antagonistes parmi les néo-kantiens. Sans

objecter à cette assimilation, Lipsius fait toutefois ses réserves.
Il n'entend pas qu'on lui impute, ni la tournure empirico-sensualiste

que certains néo-kantiens ont donnée à « l'idéalisme
transcendantal » du maître, ni le grossier dualisme entre le
monde de la « réalité » et celui de la « pratique » ou des

« idées » représenté par Albert Lange, (auteur de l'Histoire du

matérialisme-) et par Herrmann lui-même.
Dorner fils a accusé Lipsius d'enter un scepticisme théologique

sur le scepticisme philosophique.... Le professeur d'Ièna

réplique que cette accusation ne peut avoir contre lui qu'un
seul sens. Il avoue qu'il est de l'avis de Schleiermacher, de

Trendelenburg et d'autres et parfaitement dans l'esprit primitif
de la réformation du XVIe siècle, quand il déclare impossible
une connaissance scientifique de l'être transcendant, ou de la
nature cachée de Dieu. Nous touchons ici à l'idée qui caractérise

tout le point de vue de Lipsius. Il admet sans réserve, —
et cela au nom des besoins pratiques, moraux et religieux, —

1 Alfred Krauss, Jahrbücher für protest. Theol. 1883, pag. 227.
'2 On en trouvera une analyse dans les premières années de notre Revue.



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 141

tout le monde transcendantal, mais il soutient que ce monde

échappant aux lois de l'espace et du temps, auxquelles l'homme
est indissolublement lié, nous ne pouvons obtenir du monde
transcendantal qu'une connaissance figurée, approximative,
nullement adéquate. Cela pourra paraître bien simple à tel de

nos lecteurs, comme allant tout à fait sans dire. Cependant un

peu de réflexion pourrait bien les conduire plus tard à s'insurger
contre cet axiome qu'ils seraient tentés de faire remonter à

M. de la Palisse. Franchement accepté, pratiqué dans toutes
ses conséquences, il rapprocherait inévitablement les esprits,
en émoussant les angles d'un antique dogmatisme aussi
commode que fallacieux, et devenu malheureusement populaire.

Lipsius admet encore le caractère intelligible de Kant ou la

liberté transcendantale qu'il distingue de la liberté empirique.
« Le caractère intelligible n'est rien d'autre que la volonté
personnelle elle-même qui se trouve à la base de tous les actes de

volonté empirique, comme l'élément général, et qui se réalise
dans la volonté empirique, en la mesure où la personne s'élève
au-dessus de sa détermination naturelle immédiate et qui,
en opposition à ses motifs naturels, se saisit en elle-même,
dans sa force à elle. La volonté personnelle qui prévaut dans
le développement empirique est l'homo noumenon « l'être gé-
» néral spirituel » de l'homme, c'est-à-dire, d'une part, la

disposition spirituelle, déjà toujours active dans le modus agendi
de la volonté, sous sa forme empirique, d'autre part, « sa desti-
» née spirituelle » qui, sous la forme d'une obligation intelligible,
plane au-dessus de la volonté empirique du sujet déterminée
dans un sens sensible et naturel. Chaque action empirique
présuppose déjà, comme action personnelle du moi, ce caractère
intelligible. Il est une détermination propre du sujet personnel,
qui, soit en accord, soit en lutte avec l'obligation morale,
s'affirme, lui, comme idéal conscient de la volonté personnelle
se déterminant purement d'après elle-même, devenue obligation
sentie et consciente. C'est dans le caractère intelligible de

l'homme que se trouve fondé le jugement suivant : « Tu peux, »

accompagné d'une façon inséparable de l'autre assertion :

« Tu dois » bien que, dans chaque cas donné, la mesure du



142 J.-F. ASTIÉ

pouvoir soit empirique, par conséquent déterminée par des

causes. Dans cette conscience de pouvoir ne se trouve
renfermé aucun jugement sur la mesure empirique du pouvoir
dans le cas donné ; mais seulement sur l'essence générale de

la personne comme sujet voulant, en tant que différent de sa

détermination naturelle en général. Comme caractère intelligible

la personne a la conscience de la liberté, même quand
son caractère empirique est soumis à la loi du développement
causal. Dans le caractère empirique, l'intelligible se réalise
dans la mesure où le premier, l'empirique, se met en harmonie
avec l'obligation morale. Kant dit aussi que la liberté pratique
est une indépendance de la volonté devenant sans cesse, un

développement successif partant de la détermination naturelle
pour arriver à la possession de soi-même, lequel développement,

dans chaque acte particulier et dans toute la chaîne de

la marche empirique, est déterminé par des causes. Voilà
justement pourquoi on ne peut pas plus saisir la liberté dans un
acte particulier empirique quelconque, que dans la connexion

empirique de tous les actes particuliers. Dans son devenir la

liberté empirique porte le caractère de la nécessité. Dans son
devenir elle apparaît affectée de son contraire. Mais sans le

caractère intelligible de la personne hors du temps, on ne

pourrait arriver à un développement empirique s'effectuant
dans le temps, partant de la détermination naturelle pour
arriver à affirmer sa liberté à l'égard de cette dernière. »

Dans son devenir, la liberté empirique porte le caractère de

la nécessité. Certes, la part est faite assez large au déterminisme.

Si nous comprenons bien, c'est là confesser carrément
qu'il faut renoncer une bonne fois pour toutes à prouver la

liberté dans le monde empirique. Il y a longtemps déjà qu'on
aurait dû s'en douter. Car Aristote disait que prouver c'est
déduire avec nécessité une vérité de prémisses nécessaires.

Prouver la liberté d'un acte empirique concret, donné, c'est
donc le faire rentrer comme anneau dans la grande chaîne des

causes et des effets, c'est-à-dire apparemment établir qu'il est
nécessaire. Ainsi que le dit fort bien Lipsius « dans son
devenir la liberté apparaît affectée de son contraire. » Voilà les



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 143

apparences incontestables qu'il serait grand temps de concéder

aux déterministes. Ce n'est certes pas là sacrifier la liberté mais

l'établir au contraire, la postuler comme acte intelligible,
liberté transcendantale. Derrière, planant au-dessus de tous ces

actes empiriques concrets, et qui ont bien l'air déterminés, se

trouve le caractère intelligible, comme ressort, nerf moteur,
comme volonté, qui fait que l'empirisme se prononce tantôt
dans un sens et tantôt dans l'autre. La liberté ne se démontre

pas : il s'agit d'y croire.

Lipsius paraît bien maintenir les deux données du problème,
quand il dit : « Une morale qui déduit simplement la liberté
empirique de la liberté intelligible ne demeure pas seulement
prise dans de pures abstractions vides, mais ses propositions
sont simplement fausses, parce qu'elles sont contraires à la

psychologie et à l'histoire. Une philosophie morale qui nie la
liberté intelligible parce qu'on ne la rencontre nulle part
empiriquement se voit forcée de déclarer la conscience de la liberté
une pure illusion, sans toutefois réussir, avec tout son art, à se

débarrasser de cette illusion, irrésistible, inexplicable. La
première affaiblit la conscience morale, parce que son concept
abstrait de liberté conçoit la volonté réelle comme un équilibre
sans histoire, de sorte qu'elle ne connaît aucun développement
réel, soit dans le bien, soit dans le mal, et pourtant elle ne
prend pas au sérieux la conscience du devoir ni celle de la
culpabilité. La seconde détruit toute possibilité d'une
appréciation morale, par conséquent elle détruit radicalement la
conscience morale. L'une et l'autre sont incompatibles avec

une religion morale : « aucune d'elles n'en a besoin. »

On le voit, Lipsius rompt ouvertement avec le déterminisme
de Schleiermacher pour remonter franchement jusqu'à Kant en
lui empruntant ses idées sur la liberté. Voilà pourquoi le
professeur d'Ièna est vraiment le représentant d'une théologie
morale nouvelle, réellement progressive. Il n'est pas de ces

grands naïfs qui se croient à la tête du progrès parce qu'ils se

jettent tête baissée dans le déterminisme, qu'ils croient plus
logique et plus commode, sans s'apercevoir qu'ils laissent de

côté la condition sine qua non de cette religion morale qu'ils



144 J.-F. ASTIÉ

croient prêcher avec tant de zèle, pour aller prendre rang parmi
les intellectualistes du passé chrétien ou païen qu'ils s'imaginent

combattre et dépasser, et tout cela de la meilleure foi du
monde. Aussi voyons-nous retentir avec complaisance, sous le

nom de christianisme expérimental, psychologique, avancé, des

théories qui nous ramèneraient tout bonnement aux religions
de la nature. Les apôtres du prétendu christianisme moral
nient étourdiment la liberté, condition sine qua non de toute
religion morale!! La malicieuse fée qui a si richement doué nos

grands novateurs qui font tant de poussière, a-t-elle décidément

omis d'ajouter à ses riches présents tant soit peu de ce

jugement, de ce discernement que la Bruyère déclare être
chose plus rare au monde que les diamants et les perles?

On n'en saurait douter, il vaut tout à fait la peine de lire, de

méditer le travail de Lipsius. Quiconque veut être au courant
des débats dogmatiques récents ne saurait négliger de le faire.
Il y verra qu'au delà du Bhin on s'obstine encore à faire de la

métaphysique, de la très haute métaphysique mèmement et

surtout de la bonne. Il vaut certainement la peine pour arriver
jusqu'à ces trésors de surmonter quelques difficultés de style.
Du reste nous nous hâtons d'ajouter que Lipsius, sans être
facile, est d'une lecture sensiblement moins ardue que le travail

de Herrmann publié ici même l'année dernière. La critique
du professeur d'Ièna servira du reste à faire comprendre, en
les précisant, les vues de son adversaire.

Le lecteur aura également l'occasion de voir dans ce travail
l'envers de la théologie de Bitschl, dont, jusqu'ici, on ne nous
a montré en France que l'endroit. Lipsius lui reproche de ne

pas savoir faire de place à l'élément individuel mystique et

d'adopter les théories catholiques sur le rôle de l'Eglise. Chose

plus grave, d'après le professeur d'Ièna, l'école de Bitschl
serait entachée d'un certain opportunisme théologique qui se

draperait dans les larges replis de la pratique, pour éviter de

répondre à de certaines questions indiscrètes. « Mais, dit
Lipsius, que m'importe une pratique qui ne serait pas vraie, quoique

fort utile et commode? La question de vérité demande à

être abordée à son tour, car je ne sache pas qu'elle ait cessé



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 145

de primer toutes les autres. » On dirait vraiment que c'est à

nous que ce discours s'adresse. Qui ne les connaît ces opportunistes

théologiques vous confessant dans l'intimité, sub rosei,

que la question théologique domine incontestablement toutes
les autres, mais qui, en fait, s'éloignent toujours plus de son

étude, sous prétexte que cela nuirait à leurs fins éminemment

pratiques. Que voulez-vous, il faut donner aux gens ce qui
leur va, ce qu'ils aiment, sans y regarder de trop près. Il est

encore moins pratique de mettre enseigne de novateur en fait
de théologie que quand il s'agit de denrées coloniales. On

laisse ces travers à d'autres, qu'on oubliera de soutenir à

l'occasion, tout en étant plus d'accord avec eux qu'il ne serait

opportun de le laisser paraître.
Mais en voilà déjà assez pour faire comprendre que quiconque

aura le courage d'aller voir et de suivre ces études
jusqu'au bout ne perdra ni son temps ni sa peine dans la société
de ce théologien perspicace, sobre et profond.

L'ouvrage de Lipsius que nous avons traduit1 se divise en

cinq chefs principaux : 1° les principes de la théorie de la

connaissance ; 2° les limites du savoir métaphysique ; 3° la

métaphysique et la religion ; 4° l'origine et l'essence de la religion ;

5° les preuves de la vérité de la religion.
Il y a évidemment ordre et progression : on marche de l'abstrait

vers le concret. Nous l'avouerons, nous nous sommes
demandé si, par simple accommodation, ou à titre de captatio
benevolentiœ, nous n'intervertirions pas cet ordre. Mais nous
avons bientôt senti qu'en nous permettant cette licence nous
manquerions de respect à la fois et envers l'auteur et envers
le lecteur. Que celui-ci se risque donc en se disant que la
lumière ira en croissant et que ce qu'il y a de mieux lui est

réservé pour la fin.
Dans l'article que nous donnons aujourd'hui, Lipsius venge

Kant de ses détracteurs, de ses successeurs et aussi un peu de

1 II a pour titre : Philosophie und Religion. Neue Beiträge zur
wissenschaftlichen Grundlegung der Dogmatik. — Leipzig, 1885. Ambrosius
Barth. — C'est un complément à l'Introduction publiée il y a déjà quelques

années.



146 J.-F. ASTIÉ

lui-même. Il montre que la « chose en soi », le noumène négatif

(qu'on remarque bien ce dernier mot), qui paraît parfois
maintenu par Kant, n'est qu'une excroissance dont il ne s'est

pas entièrement débarrassé, en apparence du moins, dans sa

lutte contre l'antique substantialisme panthéiste et déterministe.

On voudra bien remarquer ici l'accord frappant entre les

néo-kantiens allemands et nos criticistes français. Chacun sait,
en effet, que M. Benouvier répudie tout substantialisme pour
lui substituer non pas un phénoménisme absolu, comme on
s'obstine à le lui reprocher en dépit de ses protestations,
mais un phénoménisme criticiste, qu'il tient pour la vraie réalité.

Pour lui, comme pour Aristote, la substance est toujours
quelque chose de concret, un ceci ou un cela, la substance par
excellence une pure abstraction ; il a entièrement rompu avec
le réalisme transcendantal de Platon.

Principes de la théorie de la connaissance.

Quand les théologiens s'occupent de la philosophie, c'est en

tout premier lieu dans l'intérêt de la théologie elle-même. Ils
doivent philosopher pour assurer la base de leur pensée
théologique. Sans doute il faut qu'ils soient constamment en garde
contre les incursions que la spéculation philosophique se permet

sur le terrain religieux; mais ils ne doivent pas se croire en

position de se passer du secours de la philosophie, car, quelle
qu'elle puisse être, celle-ci demeure toujours la science de la

science ; elle fait connaître les conditions à remplir pour arriver

à savoir. Ils se séduisent eux-mêmes, ceux qui s'imaginent,
comme tout dernièrement Kaftan, pouvoir se tenir entièrement

à l'écart de toute philosophie, quand il s'agit de faire des

études fondamentales sur l'essence de la religion, de la connaissance

religieuse et sur la méthode de la dogmatique, etc. Or,
dès l'instant où l'on est contraint de philosopher pour être

un théologien scientifique, il est indispensable de se mettre au
clair sur les principes de sa propre philosophie. Ce ne saurait



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 147

être le cas, comme cela arrive parfois aujourd'hui, de vivre
d'emprunts forcés faits tantôt à un philosophe, tantôt à un

autre, aujourd'hui à Kant, demain à Lotze. Il est indispensable
de mettre de l'unité dans ses principes philosophiques. Nous

nous placerons donc essentiellement sur la base de la théorie
criticiste de la connaissance pour viser à nous entendre avec
le réalisme.

Au fait, qu'est-ce qui intéresse avant tout le théologien dans

la théorie kantienne de la connaissance? la question de savoir
s'il est possible de connaître le suprasensible, et cela dans

quelle mesure et à quelles conditions. Le monde, objet de la

perception sensible d'une part, et le monde des idées d'autre

part, constituent-ils deux mondes objectivement différents, ou
bien simplement deux aspects différents d'un seul et même
monde? V a-t-il deux réalités ou une seule? Qu'est-ce que la

fameuse « chose en soi, » le noumène? Une simple imagination

n'ayant d'existence que dans la pensée, ou bien la réalité

vraie, la réalité unique, cachée derrière les phénomènes?
Avant de décider si le suprasensible est connaissable, il faut

examiner une question préalable : peut-on obtenir, en général,
une connaissance objective de la réalité? ou bien notre intelligence

humaine ne serait-elle pas éternellement condamnée,

par suite de notre organisation, à se mouvoir au milieu des

apparences trompeuses des choses? Il faut accorder un point
à l'idéalisme subjectif: il a raison lorsqu'il prétend que nous
ne saurions rien connaître des choses en dehors de nous, qu'en
tant que nous en avons des représentations. Nos représentations

sont l'objet immédiat de notre connaissance ; nous ne
saurions sortir des représentations ; les objets mêmes

auxquels nos représentations se rapportent et que nous distinguons

de celles-ci n'existent pour nous qu'à titre d'objets
représentés.

Résulterait-il peut-être de ce fait indéniable que le sujet,
l'individu qui a ces représentations puisse les produire
arbitrairement, les faire surgir dans l'ordre qu'il plairait à sa
fantaisie? Nullement! Nous distinguons tous entre les représentations

que nous évoquons arbitrairement et celles que nous



148 J.-F. ASTIÉ

sommes forcés de former, de mettre en rapport les unes avec
les autres.

D'où vient cette contrainte incontestable? Elle a, en tout
premier lieu, sa raison d'être dans notre organisation intellectuelle,

dans ce que Fichte appelle les « limites incompréhensibles

» que le moi trouve en lui-même. Mais qu'est-ce donc

qui pousse le moi à se poser ces limites? Il ne saurait le faire

qu'en tant qu'il se prend lui-même pour objet de représentations,

qu'en tant qu'il devient conscient de lui-même et de cette
limitation subjective. Pour pouvoir poser ces limites, se les

représenter, il faut qu'elles soient posées devant lui ; il est

indispensable qu'elles lui soient données. Le moi, du moins,
quand il ne veut pas penser quelque chose de fantastique,
d'arbitraire, le moi est alors contraint de se représenter ces

limites comme lui étant données ; il est forcé de confesser qu'il
ne les produit pas entièrement de lui-même, par son exclusive

activité, tout en les produisant néanmoins avec nécessité.

L'opinion contraire est la vraie source de la philosophie
romantique des Schlegel et d'autres disciples de Fichte. Pour se

maintenir logiquement, elle est obligée de distinguer non
seulement entre le moi transcendantal et le moi empirique, — car
cette distinction est indispensable pour d'autres raisons, —
mais il faut transformer ce moi transcendantal en moi absolu,
en moi du monde, qui, par sa propre activité, engendre de lui-
même la totalité de l'existence. Le moi individuel ne devient
alors que la limite posée par le moi général, pour être ensuite
abolie. En un mot, par ces positions et dépositions, le moi du

monde réalise son existence soit à l'infini, soit jusqu'au
moment où il décide de se suicider, avec Hartmann.

De ce point de vue là, la contradiction devient l'essence de

tous les phénomènes ; le premier fait certain n'est plus celui-ci :

je suis, et je représente, j'ai des représentations, mais bien le

suivant : cette existence et cette représentation subjectives ne

sont pas miennes, mais une pure et simple phase transitoire
tour à tour posée et déposée, du seul être vrai dans la grande
évolution du monde : une vague du lac, instantanée et momen-



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 149

tanée, servant, une seconde, à manifester l'eau, seule réalité
éternelle.

Il ne s'agit pas ici de discuter les mérites intrinsèques d'une

pareille conception de l'univers. N'oublions pas que nous nous

occupons du seul problème de la connaissance. Evidemment
toute théorie de la connaissance devient impossible à ce point
de vue là. Le problème se transforme, en effet, complètement.
Il s'agissait de rechercher modestement les conditions à remplir

pour pouvoir obtenir une connaissance quelconque. De

quoi s'agit-il maintenant? Par un étrange, fantastique salto

mortale, on nous demande de nous lancer dans une entreprise
digne des Titans, qui revient tout bonnement à ceci : il s'agit
de construire l'univers entier en partant du pur concept du

moi infini (absolu ou inconscient), se posant lui-même et par
ce fait se limitant.

Il est un autre saut qui n'est pas moins violent ; il s'agirait
de sauter de l'idéalisme subjectif, au réalisme objectif. Il est

accompli par les hommes qui, concédant le monde de nos
représentations comme miroir vivant de l'existence objective, en

viennent à considérer, sans différence aucune, l'ensemble du

contenu de notre conscience, le suprasensible, non moins que
le sensible, à la fois comme subjectif et objectif. A ce point de

vue là, il devient, en effet, totalement impossible de distinguer
les représentations vraies des fausses, préoccupation principale
que jamais il ne faut perdre de vue dès qu'on aspire à une
connaissance objective.

Quelle sera donc notre unique ressource? Si l'on ne veut
pas renoncer à connaître, il ne reste plus qu'à confesser, avec
le sens commun, que les objets de notre connaissance doivent
nous être donnés. Ce n'est pas seulement la matière de nos

sensations, de nos perceptions qui nous est donnée, mais elle

nous est donnée, cette matière, dans certaines relations
déterminées, indépendamment de notre subjectivité. Ces relations
de la matière donnée peuvent être persistantes, en partie
changeantes, et il faut que nous les concevions en ayant égard
à cette diversité. Mais comment cette conception s'effectue-t-
elle? Naturellement, d'une manière conforme aux règles aprio-



150 J.-F. ASTIÉ

ristiques contenues dans notre organisation mixte, à la fois
psychique et physique. La sensation et la perception sont
l'activité même du sujet sentant et percevant. Le môme sujet
imprime les formes subjectives aux perceptions, et c'est grâce
à cette synthèse que l'objet percevable donné, se transforme en

objet connu par moi. Je ne connais ces objets qu'en tant qu'ils
sont mes représentations, c'est-à-dire des objets représentés

par moi ; et je ne puis connaître ces objets, que de la manière
dont je suis, sensiblement et intellectuellement, organisé,
outillé pour arriver à les connaître. Ce n'est qu'au moyen de

mon aperceplion qu'ils deviennent pour moi objets de ma
connaissance. Par conséquent tous les objets, en tant que

perçus par moi, ne sont que des phénomènes.
Que devient donc le noumène, « la chose en soi » Prétendre

connaître des choses en elles-mêmes, indépendamment des

phénomènes, ce serait vouloir connaître des choses
indépendamment de leur relation avec nous, c'est-à-dire précisément
comme et en tant qu'elles ne sont pas connaissables par nous.
Comment connaissons-nous les choses en tant que, comme
elles entrent en relation avec nous. Faisons-nous abstraction
de leurs relations avec nous? alors nous obtenons quelque
chose entrant en relation avec nous, et en tant que nous
faisons abstraction de notre manière de les voir, nous parvenons
à nous former la pensée d'une chose qui n'est pas objet de

notre intuition. Mais qu'est-ce que cela peut bien nous donner
En tant que nous faisons abstraction de notre intuition de la

dite chose, nous pensons la dite chose justement telle qu'elle
n'est pas connaissable par nous. En effet, en faisant abstraction
des formes subjectives de la connaissance, nous avons coupé
tous les ponts, nous avons abdiqué tous les moyens à notre
portée pour nous rendre la chose connaissable. Voilà pourquoi
« la chose en soi, » dans le sens purement négatif qui vient
d'en être donné, voilà pourquoi « la chose en soi, » comme dit
Kant, est une pure chose imaginée, pensée, Gedankending.

Pour produire notre représentation, la représentation que
nous nous formons sur les qualités des choses, il faut le

concours de deux facteurs : la chose en dehors de nous, — qui



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 151

provoque notre impression non pas seulement d'une manière

générale, mais d'une façon déterminée, — et notre organisation

mixte, psychico-physique. Grâce à celle-ci nous percevons
d'une façon déterminée, arrêtée, l'objet entrant en relation
avec nous.

Mais ici remarquons bien une chose. Est-ce à dire que la
relation déterminée de l'objet avec nous, d'une part, et que
notre manière déterminée de la concevoir, d'autre part, ne
soient pas dominées par une unité supérieure, unique moyen
de saisir la liaison intime de notre monde phénoménal? Nullement.

Mais pour nous, les objets n'existent que comme nous

pouvons les percevoir. Faisons donc abstraction, par la pensée,
de notre conception déterminée de l'objet, que devient la chose

en dehors de nous? La chose en dehors de nous n'est plus
qu' « une chose en soi, » c'est-à-dire aucune cause inconnue,
cachée derrière l'objet apparaissant, mais la chose elle-même,
en tant que pensée purement et simplement, en dehors de tout

moyen possible de la connaître.
Maintenant concevoir cette chose purement pensée,

imaginée, comme la réalité vraie, cachée des choses, réalité placée
derrière les phénomènes; considérer ces phénomènes à leur
tour comme des lueurs, des apparitions trompeuses, qui, loin
de nous révéler l'objet le voilent plutôt, cela serait tomber
dans le vieux malentendu, si riche en conséquences, qui pousse
tant de gens à mépriser l'objectivité des choses se trouvant à

notre portée, pour courir après un fantôme d'objectivité qui se

trouve après tout n'être qu'un simple feu follet.
Pour que tout devienne plus clair, pour bien saisir la distinction

entre « la chose en soi, » d'une part, et l'objet paraissant
d'autre part, il est indispensable de signaler la différence entre
la notion métaphysique ou transcendantale de « la chose en
soi, » et la notion physique ou empirique.

Que faut-il entendre par phénomène au sens physique ou

empirique? C'est la perception, accidentelle ou subjectivement
conditionnée, la perception d'un objet dans l'espace, différente
de la perception objective, au sens kantien, c'est-à-dire de la

perception humaine, générale, et partant nécessaire. Dans ce



152 J.-F. ASTIÉ

sens la couleur de la rose, en tant qu'elle peut paraître autre à

chacun, est le phénomène, la rose par contre, en tant qu'objet
donné de perception est la chose elle-même. De même quand
il pleut et qu'il fait soleil, l'arc-en-ciel est le phénomène, la

pluie est « la chose en soi. » Tout cela est fort bien aussi
longtemps que nous ne prenons la notion de « chose en soi, »

qu'au sens physique, pour désigner ce qui, dans l'expérience
générale, dans les circonstances les plus différentes, apparaît
tel et non autre.

Bien différente est la notion transcendantale ou métaphysique
de « la chose en soi. s D'après Kant rien de ce qui apparaît, se

montre dans l'espace n'est une « chose en soi » (au sens
transcendantal, métaphysique); l'espace n'est pas une forme des

objets, exprimant quelque chose leur appartenant en propre.
Tout ce qui, dans l'espace, nous apparaît comme « chose en

soi » hors de nous, n'est au sens transcendantal de Kant,
qu'un simple phénomène.

Est-ce à dire que l'existence d'objets dans l'espace, en dehors
de moi, soit niée par là? Nullement. C'est méconnaître
entièrement le problème posé à l'intelligence humaine, par l'idéalisme

transcendantal, que de confondre « la chose en dehors
de nous, » et « la chose en soi. » La chose en dehors de nous
est réellement en face du moi empirique qui la saisit là avec

son sens extérieur dans l'espace, comme un objet donné, et

cette position de l'objet là en face de l'individu empirique a sa

raison d'être dans une nécessité de notre intuition et de notre
pensée. Dans ce sens là nous devons dire que nous connaissons

les choses elles-mêmes, les objets et non les simples
représentations que nous nous faisons des choses. Toutes les

conditions d'une bonne connaissance étant d'ailleurs remplies,
toutes les chances d'erreur éliminées, il est toutefois
incontestable que nous ne saurions nous élever plus haut que la
connaissance humaine des choses, sortir du monde des

phénomènes. On ne saurait d'une part prétendre que notre connaissance

des objets est purement subjective; que l'appareil aprio-
ristique de nos intuitions et de la forme de nos pensées est

quelque chose d'indifférent à l'égard de la manière d'être



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 153

objective des choses, ainsi nullement propre à leur conception ;

d'autre part, l'image que nous nous formons des objets et de

leurs rapports entre eux ne peut jamais s'obtenir autrement que
nous ne sommes organisés pour les former. Mais c'est justement
là une fantaisie pure que de vouloir connaître les choses autrement

qu'elles ne sont pour nous connaissables. Prétendre mettre
entièrement en doute l'objectivité de notre connaissance sous

prétexte que celle-ci a ses conditions et ses limites dans la

capacité humaine de connaître les objets, est tout aussi absurde

que de mettre en doute la réalité de ma vision sous prétexte

que je ne saurais placer derrière mon œil un autre œil en

vedette, pour voir comment il se fait que je vois. Aussi
longtemps que je considère les rapports des objets entre eux, le
difficile problème de « la chose en soi » ne saurait se poser. Je

n'ai tout simplement que des objets dont je cherche à connaître
les rapports, et en tant que j'y réussis, ma connaissance est

objective, c'est-à-dire fondée sur les conditions générales et

nécessaires de la connaissance. Ma connaissance atteint donc

toujours un point objectif, en tant qu'elle montre les rapports
des phénomènes entre eux dans leur régularité. Les rapports
des objets contemplés, les événements de notre monde

expérimental, rapports que nous exprimons sous les formes de notre
pensée, sont des rapports objectifs, de même aussi que les
conditions au moyen desquelles nous arrivons à les connaître
sont aussi objectives, c'est-à-dire qu'elles sont fondées sur une

régularité générale.
Nous savons fort bien distinguer la régularité dans les

rapports des phénomènes entre eux, de ce qu'il y a parfois d'accidentel

et d'arbitraire dans nos perceptions. Cette régularité
est pour nous l'expression d'une union intime des choses ayant
eu lieu objectivement, et, bien que cette union intime n'existe

qu'en tant que nous nous la représentons, elle est toutefois
aussi indépendante de nos représentations accidentelles ou
arbitraires que les objets mêmes de notre expérience. Et cependant

comment arrivons-nous à établir des rapports réguliers
entre les divers objets qui nous apparaissent? au moyen de
notre pensée réglée par des lois. Les rapports réguliers des

THÉOL. ET PHIL. 1886. 11



154 J.-F. ASTIÉ

objets entre eux sont pour nous des rapports logiques, c'est-à-
dire ne pouvant s'exprimer que dans les catégories de
l'entendement. En effet, comme le dit Kant, ces rapports réguliers
dépendent de principes supérieurs de l'entendement qui trouvent

leur application dans des cas particuliers du monde
phénoménal.

Par contre, quand on serre le problème de près, il n'est pas
même permis de se demander si la régularité des choses

correspond à la régularité phénoménale. La régularité phénoménale

n'est elle-même que la régularité des choses en dehors de

nous, derrière laquelle ne se trouve aucune autre régularité
« des choses en soi. »

On peut faire une autre question. Il est permis de se
demander dans quel rapport la régularité entre elles des choses

apparaissant, d'une part, se trouve avec notre régularité à

nous, dans la connaissance des dites choses, d'autre part ; on

peut réclamer, postuler une unité supérieure pour rendre
compte de la correspondance parfaite (je ne dis pas de l'identité)

des deux sphères. Mais on ne peut absolument pas se

demander dans quel rapport la régularité phénoménale, c'est-
à-dire la régularité des objets de notre expérience, se trouve
avec la régularité de ces objets eux-mêmes, en tant que ceux-
ci ne sont pas pour nous objet de connaissance. Il ne saurait

pas plus être question d'une régularité des « choses en soi »

se tenant derrière la régularilé phénoménale que d'une « chose

en soi » se tenant derrière la chose apparaissant, sur un fond
de l'espace, derrière l'image en vue. Dans le temps et dans

l'espace, il y a des objets ou des choses en dehors de nous, mais

non des « choses en soi ; » les « choses en soi » n'existent que
dans la pensée, et comme causes pensées; elles ne font pas
leur apparition dans le monde réel de l'expérience sensible.
Dans tout le domaine de la science de la nature, dans le monde

mathématique, on ne rencontre nulle part la « chose en soi. »

La représentation d'une « chose en soi » n'est obtenue qu'au

moyen d'une réflexion faite, non pas à l'occasion du rapport
des objets entre eux, mais à l'occasion de leurs rapports avec
le sujet, l'individu réfléchissant. Cette idée d'une « chose en



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 155

soi » n'affirme alors qu'un fait : les choses en dehors de moi,
les choses que je me représente, existent aussi en dehors de la
représentation que je m'en fais, les phénomènes ne sont pas
de simples apparences, des fantômes créés par la subjectivité.
Il est par conséquent déplacé de demander : comment les

qualités des « choses en soi » se comportent à l'égard des qualités

des phénomènes. Tous les critères, au moyen desquels je
puis déterminer la chose, sont perçus par l'impression et fixés

par l'entendement comme autant de concepts. Que reste-t-il
donc encore de la chose, quand j'en ai dégagé tous ces signes,
ces critères, comme signes et critères du phénomène? Bien,
absolument rien, hormis la pensée absolument vide d'un

quelque chose de perçu, de déterminé par moi, et qui existe
aussi en dehors de mon aperception. La « chose en soi » n'est

en aucune façon une chose inconnue, cachée derrière la chose

apparaissant, mais la pensée tout à fait indéterminée d'un
quelque chose en général qui m'apparaît. Prétendre déterminer
les traits caractéristiques de cette chose n'existant que pour la

pensée, et cela en dehors de notre conception de l'objet,
s'enquérir même de ses traits caractéristiques, est tout simplement
tomber dans l'absurde. C'est tout aussi absurde que si je
m'imaginais, au moyen de l'idée qu'une chose représentée
existe en dehors de la représentation que je m'en fais, je pouvais

ajouter aux qualités de cette chose une qualité nouvelle
quelconque. Le concept pur de cet objet transcendantal n'a
aucun autre contenu que cette simple représentation : la chose

apparaissant en dehors de moi n'est pas simplement la
représentation d'un objet en dehors de moi, mais il existe aussi

indépendamment de la représentation que j'en ai.
Voilà pourquoi Kant déclare que le concept pur de cet objet

transcendantal esten réalité toujours le même dans toutes nos
connaissances. Le spectre de cet x inconnu, caché là derrière
les phénomènes, n'a été évoqué que par les hommes qui ont
entrepris d'interpréter l'idéalisme transcendantal dans le sens
de l'antique réalisme transcendantal et qui, par cela même,
l'ont entièrement faussé. Il est incontestable que les termes
mêmes usités par Kant dans la lutte contre l'ancienne méta-



156 J.-F. ASTIÉ

physique ont favorisé le trop long malentendu. Mais, lorsque
les systèmes postérieurs à Kant se sont efforcés de bannir de
la philosophie « la chose en soi » comme un bloc erratique de

dualisme, ils se sont battus contre des moulins à vent. Le père
de la philosophie critique a établi avec une clarté parfaite que
la « chose en soi, » au sens où il vient d'en être question, n'est
qu'une pure chose de la pensée, une création, imagination de

la pensée : Gedankending. Aussi toutes les tentatives de mieux
expliquer la chose, faites par Jacobi, Fichte, Hegel, Trendelenburg,

Schopenhauer et Hartmann, n'ont abouti qu'à répandre
des obscurités sur un point mis déjà en parfaite lumière.

Nous n'en avons pas encore fini avec la doctrine de «. la
chose en soi. » Nous voilà débarrassés de la notion négative de

« la chose en soi, » mais Kant admet aussi des noumènes positifs,

et une notion positive de « la chose en soi. » Il faut entendre

par là un objet qui n'est determinable que par de purs concepts,
un objet intelligible, bref une chose qui ne saurait être perçue
par les sens, mais uniquement pensée au moyen de l'entendement

pur. Cette représentation d'un pareil objet, comme chose

échappant aux conditions empiriques, n'est pas. d'après Kant,
seulement insuffisante, mais encore contradictoire en soi. Il
faut, en effet, faire abstraction de tout objet, ou le penser dans
les conditions de l'intuition sensible. Si les objets intellectuels,

les noumènes positifs, ne peuvent être pensés qu'au
moyen des catégories pures, ils sont impossibles. C'est là ce

qui résulte manifestement de la théorie kantienne de la
connaissance ; elle n'admet pas de science obtenue par l'entendement

seul, il faut toujours le concours de l'intuition sensible.
La théorie criticiste de la connaissance admet cependant une

réserve. Il faut concéder la possibilité d'une intuition autre que
celle qui est à notre portée, la possibilité d'une intuition qui
n'est ni sensible, ni intellectuelle ; il convient de l'admettre,
il est vrai, à titre de notion, de « concept problématique. » Ce

concept problématique d'un noumène positif est inévitable pour
tenir en bride la sensibilité. Ce n'est pas à dire qu'il faille
entendre par là un objet intellectuel particulier pour notre
entendement, de sorte qu'il fallût diviser les objets eux-mêmes



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 157

en phénomènes et en noumènes, en objets percevables par les

sens, et en objets seulement percevables par l'entendement,
mais uniquement pour mettre des limites, des frontières aux
prétentions de la sensibilité, à titre de concept limitatif. Kant
introduit ce concept d'un noumène dans l'intérêt exclusif d'une
intuition possible, problématique, il est vrai, qui ne serait pas
de nature sensible, et dans l'intérêt d'un entendement possible
qui n'agirait pas discursivement au moyen des catégories, mais

qui connaîtrait son objet par une intuition non sensible. Le

noumène est donc l'objet d'une intuition autre que l'intuition
sensible et auquel par conséquent nos catégories ne sauraient

s'appliquer. Comment une pareille intuition est-elle possible?
C'est inconcevable. Et cependant cette notion du noumène
d'abord problématique et vide de tout contenu obtient pour
Kant une très haute portée, dès qu'il passe de la raison théorique

à la raison pratique. Tandis que le monde intelligible
demeure éternellement inaccessible à la connaissance
théorique, parce qu'il n'est ni possible de le voir d'une façon
sensible, ni d'en faire l'expérience, il forme, ce monde intelligible,
l'objet propre de la connaissance pratique. Kant entend par
noumène, dans cette acception là, les notions de Dieu, de l'âme
(de sa liberté transcendantale) et du monde suprasensible.

En tout ceci, il ne s'agit uniquement que d'une seule chose :

ménager une ouverture aux frontières de notre connaissance,
au delà de laquelle il peut exister encore une façon de connaître
entièrement différente. Cette représentation (d'un objet
transcendantal) demeure ville; elle ne sert qu'à une seule chose, à

désigner les limites de notre connaissance sensible, et à laisser

un espace, une sphère, un domaine, que nous ne saurions

remplir, ni au moyen de l'expérience, ni au moyen de l'entendement

pur.
Qu'est-ce donc qui est présenté comme cause du phénomène

Ce n'est nullement « la chose en soi » au sens négatif, ce quelque
chose d'indéterminé, qui serait la dernière limite de notre
expérience. Voici la pensée de Kant : il veut qu'on admette la
possibilité, en dehors de notre connaissance, obtenue par la

sensibilité, la possibilité d'une connaissance d'un tout autre



158 J.-F. ASTIÉ

ordre, la possibilité d'un objet de cette connaissance (d'un
noumène positif) qui serait à la base des objets paraissant et

en constituerait la vraie essence intelligible. Toutefois la notion
de ce noumène ne demeure pas seulement tout à fait vide, mais

encore problématique, car nous n'en pouvons pas voir même
la possibilité. Nous n'affirmons donc pas, nous ne concluons

pas, au moyen d'un usage transcendantal des catégories, à

l'existence d'un objet transcendantal qui se trouverait à la
base de notre monde phénoménal ; nous nous bornons à

accorder, à reconnaître la possibilité de l'existence de ce monde

transcendantal, et partant la possibilité d'une causalité intelligente

dépassant notre monde phénoménal, sans que l'entendement

en puisse rien tirer. Et voilà pourquoi l'usage transcendantal

des catégories de notre entendement est repoussé. Nous
ne dépassons pas le terrain des phénomènes en étendant
l'application de nos catégories à « la chose en soi. » Nous
faisons le contraire. Comme les catégories ne sont pas propres à

nous fournir une notion précise d'objets qui ne tombent pas
sous notre intuition sensible, on ne saurait non plus prétendre
que ces objets puissent être des objets pour notre entendement.

Nous sommes arrivés à l'endroit où les attaques contre le

dualisme kantien du phénomène et de la « chose en soi, » trouvent

une force toujours nouvelle. On ne peut guère contester

que la polémique contre la possibilité de connaître « la chose

en soi » ou le noumène, affirmée par l'ancienne métaphysique,
n'ait amené chez Kant lui-même une certaine hésitation dans
la conception de « la chose en soi. » L'ancienne métaphysique
entend par noumènes des objets connus sans aucune
expérience, exclusivement par l'entendement pur. Kant prétend,
lui, que la raison théorique ne peut pas même voir la possibilité

de ces objets ainsi définis. Mais dans quel intérêt la vieille
métaphysique fait-elle cette définition du noumène? pour
mettre hors de toute atteinte la possibilité de connaître les

objets suprasensibles, Dieu, l'âme, l'univers et les derniers
éléments du monde. Il s'agit donc pour elle des derniers
principes, de l'ensemble de tout ce qui existe ; des dernières réa-



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 159

lités qui de tout temps ont formé le but propre de tout savoir
métaphysique.

Or voici ce qui se passe. 11 arrive aussi à Kant de désigner
souvent sous le nom de « choses en soi » justement ces causes

dernières de toute réalité. D'une part donc, il est parfaitement
clair que pour Kant, « ces choses en soi » sont dans un rapport

de causalité avec le monde phénoménal, avec le monde
accessible à notre expérience. D'autre part, il n'est pas moins
clair que Kant maintient le caractère absolument inconnaissable

de ces causes dernières, comme il enseigne le caractère
inconnaissable de toutes les choses qui ne sauraient être objet
de l'expérience sensible. Il ne prétend pas dire que les « choses

en dehors de nous » peuvent être constituées tout autrement
quand nous les considérons en elles-mêmes, indépendamment
de notre conception, mais uniquement que les derniers principes

des choses nous sont absolument inconnaissables.
Si cette idée, comme il arrive occasionnellement chez Kant,

est formulée de façon telle que nous nous demandions si le
monde des choses en général a sa raison d'être dans les causes
dernières, nous pouvons toujours recourir à l'exigence de la
raison, reconnue par Kant. Celle-ci, pour sa propre satisfaction,
à elle raison, est obligée d'affirmer l'idée d'un tout conformément

à des principes. La notion de l'inconditionné est pour
Kant un concept nécessaire ; ce n'est pas à dire que tout
conditionné ait sa cause dans un inconditionné, seulement la
manière d'être des objets répondant à ce concept d'inconditionné
peut demeurer problématique. D'où viennent les inévitables
quoique non insolubles sophismes de la raison? justement de

l'application concrète qu'on fait de cette notion de l'inconditionné

dans la psychologie rationnelle, la cosmologie et la
théologie, ou de la tentative de traiter comme objets de
connaissance transcendante ces idées dans lesquelles il aurait fallu
se contenter de voir des principes régulateurs, quand on emploie
la raison, quand on s'en sert.

Mais comment arrivons-nous à formuler de pareilles idées?
Elles résultent d'une inévitable conclusion de la raison. L'illusion

inévitable dans laquelle on tombe en faisant usage d'une



160 J.-F. ASTIÉ

suite de prosyllogismes, ne reposant pas sur des prémisses
empiriques, ne porte donc pas sur la réalité transcendantale,
mais sur la réalité transcendante de ces idées : l'erreur ne
consiste pas à tenir ces idées comme la conclusion nécessaire de
notre connaissance rationnelle, mais dans le fait que nous leur
attribuons une réalité objective, c'est-à-dire, pour éviter tout
malentendu, du fait que nous prétendons conclure à la manière
d'être des objets correspondant à ces idées, nous imaginant par
ce procédé là enrichir notre connaissance théorique.

Le second livre de la dialectique transcendantale signale les

erreurs dans lesquelles nous tombons lorsque nous prétendons
obtenir des connaissances métaphysique sur la nature de l'âme,
de l'univers, de Dieu. C'est à ces réalités là que s'applique
une assertion qu'on a si souvent appliquée aux rapports « des

choses en dehors de nous, » avec les représentations que nous
nous en faisons. Cette assertion est la suivante : il est fort
possible que « la chose en soi s diffère beaucoup de la représentation

que nous en avons, de sorte que du fait que le phénomène

occupe une place dans l'espace on n'est nullement
autorisé à conclure que « la chose en soi » se trouve dans le
même cas. Quelle est donc la pensée de Kant? Non pas
précisément qu'il faille s'abstenir d'appliquer la catégorie de

causalité, de substantialité à ces réalités suprêmes, mais uniquement

qu'on ne saurait prétendre arriver à aucune science

réelle en appliquant ces catégories à ces objets transcendants.
Tout au contraire, chaque tentative d'arriver à pénétrer
l'essence cachée de ces objets, au moyen de prosyllogismes,
aboutit inévitablement à enlacer la raison dans des contradictions.

Ainsi pour l'idée de Dieu, Kant ne conteste pas à la raison
le droit de conclure du fait du monde empirique à une cause
inconditionnée du dit monde, — cette conclusion est plutôt pour
lui une inévitable nécessité de la pensée, — mais ce qu'il nie,
c'est la possibilité de nous faire de ce principe du monde une
représentation claire, reconnaissable à certains signes particuliers,

précis.
Que conclurons-nous de tout cela? La grossière contradic-



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 161

tion qu'on a voulu imputer à la doctrine criticiste sur « la chose

en soi » n'existe que dans l'imagination de ceux qui ont mal

compris Kant. Toute l'objection repose sur un sophisme, qu'on
aurait de la peine à s'imaginer plus grossier. Lorsque dans une

sphère quelconque bien déterminée des sciences naturelles, je
fixe la limite de mon savoir obtenu par l'expérience et que je
déclare ne rien savoir au delà, il serait absurde de conclure de

ce langage qu'en fixant ainsi des limites, j'ai dépassé les bornes
de ma science. Si je sais qu'au delà de ces limites je ne sais

rien, cela ne peut pourtant pas vouloir dire qu'au delà de ces

limites je connais quelque chose.

Quand donc je saisis, au moyen des catégories, la différence

logique entre le concept « chose en soi » d'une part, et
phénomènes de l'autre, qu'est-ce que je détermine? Nullement la

« chose en soi » en elle-même, mais uniquement le concept

que j'en ai, par conséquent je continue à me mouvoir entièrement

dans les limites du territoire régulier, normal, dans lequel
doit s'étendre l'usage des catégories pour l'obtention de la

science théorique.
Supposons maintenant que je me forme le concept, d'abord

entièrement problématique, de choses n'étant pas et ne pouvant

pas être pour nous, hommes, l'objet d'une perception
sensible. De quel droit dérivera-t-on de ce fait l'assertion que
ces « choses, » parce que je me forme une représentation
encore entièrement vide de leur existence, doivent être con-
naissables pour nous, même dans leur essence intime, au

moyen d'un usage transcendant de l'entendement? Mais c'est

justement contre cette doctrine prétendant arriver à connaître
les choses au moyen de l'entendement pur, qu'est dirigée toute
la dissertation de Kant sur le concept de la « chose en soi. »

Prétendra-t-on sérieusement que, par le fait qu'il a posé, en

face de l'ancienne métaphysique, les limites de notre connaissance

scientifique, il a, eo ipso, lui-même franchi ces limites?
Si la conclusion de l'existence phénoménale (le conditionné) en

général, à un être (inconditionné) lui servant de base, est une
conclusion nécessaire de la raison, il n'en demeure pas moins,



162 J.-F. ASTIÉ

d'après Kant, que c'est une tentative entièrement vaine de

prétendre déterminer le comment de cet être, de prétendre
découvrir ce qu'il est.

Entendra-t-on par « chose en soi » le concept de ce quelque
chose d'indéterminé, qui existe indépendamment de notre
représentation des objets? La relation de causalité est ici hors
de toute application. Il faudrait pour l'appliquer retomber dans

l'erreur fondamentale, définitivement réfutée par Kant, dans

l'erreur de l'ancienne métaphysique, savoir : de notre concept
d'une « chose en soi, s d'un quelque chose d'absolument
indéterminé fournissant la matière de nos impressions, on peut
conclure à l'existence objective de ce quelque chose en dehors
de nous. La conclusion inévitable de causalité ne peut être

invoquée pour prouver l'existence de « choses en soi » (dans
le sens négatif). Mais elle peut être invoquée en faveur de la

distinction à établir entre une existence représentée en dehors
de moi et mes représentations subjectives (les intuitions en moi)
de cette existence. Mais cette chose extérieure à moi, distincte
de toutes les représentations que j'en ai, qu'est-elle? une
chose dans l'espace, de nouveau un phénomène. L'existence
de cette existence extérieure, là, devant moi, est nécessairement

comprise dans la détermination de ma propre existence
et ne fait avec elle qu'une seule et unique expérience.

Le sophisme qui vient d'être dévoilé revient encore sous une
autre forme. D'après Hartmann, par le fait même que nous
appliquons les catégories de notre entendement aux objets de

la perception sensible, nous dépassons l'expérience. De sorte
qu'en limitant notre science au domaine de l'expérience, nous
rendons toute science impossible, même la connaissance de

l'existence percevable par les sens. A cela Lipsius réplique :

Ainsi donc, du fait que, sans principes à priori, nous ne saurions
saisir les matériaux a posteriori fournis par l'expérience et en
faire une science, il faudrait conclure que les formes aprioris-
tiques qui sont là à notre disposition pour retravailler les
éléments fournis par l'intuition, il faudrait conclure que ces
formes aprioristiques, sans aucune perception empirique, sont
de force, à elles seules, à nous donner la connaissance objec-



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 163

tive de ce qui n'est accessible à aucune intuition, de ce qui est

exclusivement transcendant Parce qu'une échelle cramponnée
à une tour fortement établie sur le sol me conduit en toute
sûreté jusqu'aux créneaux de la tour, je pourrais encore,
toujours avec le secours de la même échelle, m'élever au-dessus
de la tour. Voilà une jolie argumentation dans la bouche d'un

philosophe! Sans doute on peut s'élever dans l'atmosphère en

ballon, il ne faut pourtant pas s'imaginer qu'on n'a pas alors

quitté le plancher des vaches et qu'on chemine en chemin de

fer. Nous renverrons à l'auteur ceux qui désirent connaître plus
au long les objections faites par Hartmann à Kant dans
l'intérêt de ce qu'il appelle son « réalisme transcendantal. »

Biedermann attaque Kant dans une direction tout à fait
différente et cela dans l'intérêt de ce qu'il appelle le « réalisme
concret. » Biedermann, lui aussi, prétend revenir à la théorie
criticiste de la connaissance ; il se contente, au point de vue.

« extcnsif, «. des limites imposées par Kant à la connaissance,
qu'il s'agisse de l'expérience externe ou de l'expérience interne.
Seulement il s'élève contre le dualisme abstrait établi par Kant
entre la matière constituant le contenu de la conscience, à titre
d'impression informe, d'une part, et la forme, d'autre part, la

forme à priori, de l'intuition et de l'entendement, inhérente au
moi.

Lipsius accorde qu'à nos formes aprioristiques de l'intuition
et de l'entendement correspond, chez les choses, une manière
d'être objective, qui nous contraint à voir les dites choses dans

le cadre de l'espace, et à les penser dans nos formes logiques.
Comme les objets vus, tous les objets visibles baignent dans

l'espace et dans le temps; comme toute régularité connue,
toute régularité connaissable dans l'ordre des objets entre eux,
est quelque chose de logique, elle s'accorde donc avec la régularité

de notre pensée. Maintenant qu'on appelle ces formes
les manières d'être objectives des choses, et non pas simplement

les formes subjectives de notre intuition et de notre
entendement, nous n'en tournerons pas la main, cela importe
peu.

Mais voici qui importe. Qu'on ne s'avise pas de présenter



164 J.-F. ASTIÉ

l'espace et le temps comme les formes déterminantes de « la
chose en soi, » abstraction faite de toute intuition qu'on peut
en avoir ; qu'on ne donne pas les lois logiques comme lois de

la « chose en soi, » indépendamment de toute connaissance

qu'on pourrait en avoir. Mes perceptions, mes représentations
des choses en dehors de moi, demeurent toujours le résultat
de deux facteurs mis en rapports, l'un objectif, l'autre subjectif.
Voilà justement pourquoi le contenu de la conscience (Be-
wusstseinsinhalt), n'est pas tout simplement identique avec

l'objet de la conscience (Bewusstseinsobjekt), mais bien l'objet
subjectif, l'objet perçu par le sujet dans la mesure de son
organisation psycho-physique. Le fait que dans notre connaissance
des choses, il y a de l'ordre, de l'ensemble, un progrès continu,
ce fait prouve que notre organisation psycho-physique nous

permet de saisir les choses dans l'ordre dans lequel elles se

trouvent objectivement les unes avec les autres. Mais tout cela

ne renverse pas l'opinion en vertu de laquelle nous ne pouvons
connaître les choses que d'après les lois de notre propre
organe cognitif.

D'après Biedermann, les objets de la perception et le
contenu de la perception sont essentiellement distincts, mais

inséparables au point de vue de l'existence. Cette assertion admet

un double sens. Ils sont substantiellement un, et diffèrent
seulement quant à l'essence, comme le matériel de l'idéel, le corps
et l'âme. Cela peut signifier également : l'objet lui-même est

perçu, mais comme objet de la perception subjective c'est un
objet subjectif. Lipsius ne peut se ranger qu'au second sens et

non au premier. En admettant le premier sens on partirait
de l'hypothèse qu'à la vérité l'objet n'émigre pas dans l'âme,
mais qu'il s'y mire, sans que le facteur subjectif exerce la

moindre influence sur l'image réfléchie dans le miroir.
Biedermann croit avoir découvert la fiction psychologique

fondamentale de Kant dans le double sens du mot Empfindung,

impression. Tandis qu'il prend lui-même le terme dans

l'acception exclusivement physiologique, pour désigner l'excitation

matérielle consistant en mouvements moléculaires de

l'organe central, par une matière objective, il reproche à Kant



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 165

d'avoir identifié cette excitation matérielle avec le phénomène

psychique primaire, la conscience de soi du sujet concret et

conscient, et d'avoir présenté l'impression dans ce dernier

sens, comme l'unique étoffe, matière, fournie au sujet. De là

résulte la fiction que le sujet projette en dehors de lui, sous
forme d'image ou de représentation, la matière qui ne lui est

intérieurement donnée que sous forme d'intuition. Mais, bien

que la psychologie physiologique se soit habituée à ne prendre
le mot impression que dans la première acception, l'étymo-
logie déjà rappelle le rapport psychique. Un sujet conscient

peut seul être impressionné, c'est-à-dire trouver en soi

(empfinden, d. h. in sich finden). J'appelle par conséquent impression
le phénomène psychique, phénomène s'accomplissant dans

l'organe central, que la physiologie ramène à une excitation
matérielle du dit organe. La question de savoir si cette
excitation est provoquée par l'existence réelle d'un objet extérieur,
ne peut être résolue, comme le remarque fort bien Biedermann,

que par la triangulation qui s'accomplit d'elle-même des

perceptions s'enchainant les unes aux autres. Mais le phénomène

psychique proprement dit est le fait de devenir conscient
de l'excitation, la transformation d'un phénomène matériel en

un phénomène « idéel, » comme s'exprime Biedermann, ou
psychique. Personne n'a encore expliqué cette transformation,
bien qu'elle s'effectue à chaque instant par suite de l'unité de

fait du corps et de l'âme. Ici le naturaliste réfléchi s'en tient
avec raison à son ignoramus L

Mais en devenant conscient intérieurement de l'excitation on

projette, sans doute involontairement, « la cause » de l'excitation

au dehors, que celle-ci soit fondée réellement dans un
rapport avec un objet matériel en dehors du moi ou non. De

sorte que, immédiatement avec l'impression, se produit la

représentation d'un objet extérieur causant l'excitation, dont
l'erreur possible, — généralement appelée à tort, illusion des

1 Lipsius n'entend pas contester la possibilité d'une explication
philosophique en admettant un système « d'atomes » immatériels. Mais ce

qu'il tient pour impossible, c'est une justification de cette hypothèse par
les sciences naturelles.



1C6 J.-F. ASTIÉ

sens, — peut être corrigée par la triangulation déjà signalée.
Le mode de cet acte consistant à devenir conscient, est déterminé,

conditionné, d'après Biedermann, par la manière d'être
individuelle de l'organe. Nous ne devenons pas simplement
conscients de l'excitation, mais dans celle-ci de la manière
d'être de l'objet matériel (de la chose en dehors de nous),
toujours conformément à la capacité de l'organe à recevoir des

excitations, et à se faire une représentation de l'objet excitant.
La différence dans nos représentations de l'objet perçu et de

ses traits caractéristiques, ou, pour parler avec Kant, de la
chose vue, dépend donc de la différence dans la manière d'obtenir

conscience de l'excitation. Ce n'est donc pas seulement
l'impression, comme étoffe grossière à laquelle ce sujet doit donner
la forme, mais cette forme elle-même qui est conditionnée par
l'espèce et le mode de l'excitation. Mais celui-ci est fondé sur
une relation d'existence entre l'objet matériel et le sujet matériel.

Donc pour donner la forme, acte qui s'accomplit sans
doute dans la représentation, il faut le concours de deux
facteurs, la forme déterminée de l'objet (qui, à la vérité n'est

perçue que dans des excitations des sens) et la conception, la
manière de percevoir du sujet.

Biedermann croit avoir découvert une autre fiction de la

théorie criticiste de la connaissance dans l'identification que
Kant établirait entre la perception (Wahrnehmung) et la

représentation (Vorstellung). L'impression matérielle est d'abord
transformée en quelque chose d'idéel qui ne se trouve que
dans le sujet ; ensuite le rapport réciproque, réel-idéel, du moi
avec l'objectivité, est transformé en une production interne et

projection de ce moi. « Biedermann accorde que le contenu de

la perception, la couleur, le ton, sont sans doute entièrement
hétérogènes à leur cause physique et demeurent dans la

perception même transcendants à la conscience. Le rapport de

causalité, l'union causale entre cette cause et cet effet est

aussi pour nous entièrement transcendant à notre conscience,
nous n'en avons pas conscience, ce rapport la dépasse et la
domine : nous en faisons simplement l'expérience comme d'un
fait. » Est-ce à dire que le contenu de la perception lui-même



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 167

ne soit que l'effet produit sur le sujet par un x transcendant à

notre conscience?Nullement. Il est le produit de deux facteurs,
l'un sensible-objectif, l'autre idéel-subjectif. La perception n'est
rien d'autre que l'être réel de cette objectivité dans sa relation
avec le moi. Il est plus juste encore de désigner ces deux
facteurs comme l'objectivité donnée d'une part, et le sujet de la

conscience d'autre part. Le facteur objectif et le facteur
subjectif sont à la fois sensibles et idéels : le premier n'est pas
exclusivement sensible, le second exclusivement idéel. En

effet, dans l'objet matériel se trouve aussi indirectement
contenue la régularité de ces rapports sensibles-réels. Par contre,
le sujet de la conscience n'entre en rapport direct avec l'objet
qu'au moyen d'un élément matériel, son organisation physique.
Sur ce point là il n'y a pas de désaccord.

(A suivre.)


	Philosophie et religion entre kantiens

