Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 19 (1886)

Artikel: Philosophie et religion entre kantiens
Autor: Astié, J.-F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379378

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379378
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS

PAR

J.-F. ASTIE

Kant, qui n’a jamais cessé au fait de dominer la philoso-
phie contemporaine, tend, aujourd’hui plus que jamais, & re-
prendre le gouvernement des esprits. Fichte, Schelling et
Hegel ont paru I'éclipser pendant quelque temps, mais en réa-
lité ils étaient dominés par lui et, en dépit de tous leurs efforts
gigantesques, ils n’ont pas réussi a le dépasser. Tandis que le
pére du criticisme avait montré 'impossibilité de toute science
qui ne tiendrait pas comnpte de i’expérience, on a, d’abord apres
lui, mordu plus résolument que jamais au fruit défendu. Comme
le dit spirituellement M. ’abbé de Broglie, & peine Kant a-t-il
eu fermé & double tour la porte qui conduit au noumene, que
ses disciples ont tourné et forcé ’obstacle prétendu invincible
placé par le maitre. On a vu fleurir plus que jamais une mé-
taphysique hardie, téméraire, qui se placait au point de vue
de Dieu pour en déduire l'univers, sans avoir préalablement
négligé de nous donner par le menu la physiologie de Dieu
lui-méme, en nous montrant, ni plus ni moins, comment il
doit s’étre fait. On sait de quel réveil ont été suivis tous ces
réves spéculatifs : I'idéalisme a fait place au plus grossier ma-
térialisme. La tentative de forcer la porte, dont nous parle
M. de Broglie, a donc échoué. Aussi peut-on la considérer

! Le positivisme et la science expérimentale, par I'abbé de Broglie, pag. 370,
2¢ volume.



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 139

comme close et murée, sinon pour toujours, du moins pour
longtemps.

Il y a cinquante ans & peine, la religion était prise dans
les serres de la métaphysique qui, sous prétexte de la défendre,
I’étouffait, la transformait. Aujourd’hui, triste retour des choses
d’ici-bas, on nous refuse jusqu’a ce minimum de métaphysique
sans lequel ’homme religieux, cantonné sur la terre, son ber-
ceau et sa tombe, ne pourrait plus lever avec confiance ses
yeux vers le ciel !

Tout le monde, & I'heure présente, proclame a l'envi qu’il
faut étre plus modeste et en revenir & Kant. En France, nous
avons le criticisme de M. Renouvier qui s’est déja conquis une
belle place au soleil; en Allemagne, parmi les théologiens, le
cri général est qu’il faut revenir & Kant. Les néo-kantiens al-
lemands ne sont pas précisément d’accord entre eux, comime
nous aurons l'occasion de le voir, mais ils se réclament tous du
maitre dont chacun prétend représenter la vraie pensée. (est
ainsi qu’il s’est formé au dela du Rhin toute une phase dog-
matique bien plus indépendante que la théologie de Dorner qui
est certes fort loin d’avoir rompu avec la spéculation du passé
et ses formules vieillies.

Biedermann, qui vient de nous quitter, était le moins moderne
parmi tous ces novateurs, car il tenait beaucoup plus de Hegel
qu’il ne s’en rendait lui-méme compte. Il s’en défendait cepen-
dant avec énergie pour se placer dans une certaine mesure
sous l'égide de Kant. Tout semble donc indiquer (ue nous en
avons bel et bien fini avec l'intellectualisme de Hegel et de son
école. L'intellectualisme ne régne plus que chez Biedermann,
et chez les théologiens quis’efforcent encore d’étre orthodoxes.
Ici la superstition métaphysique se maintient avec persistance.
Tout en se donnant pour le représentant par excellence de la
foi, on ne la concoit pas séparable de la philosophie grecque
qui lui a inspiré et arrondi ses formules dans les siécles passés.

La grosse question débattue entre ces nouveaux dogmaticiens
est celle du role de la métaphysique en religion. Deux opi-
nions fort tranchées se trouvent d’abord en présence. Tandis
que ’école de Ritschl s’étudie & montrer le mal que la méta-



140 J.-F. ASTIE

physique a fait & la religion pour conclure, parait-il, contre
toute immixtion de la métaphysique en religion, on lui réplique
du bord opposé : « Point de métaphysique en religion signifie :
point de religion 1. »

Lipsius, professeur & Iéna, auteur d’'une Doginatique et d’une
Introduction & la dogmatique, occupe avec beaucoup de talent
et grande compétence une position intermédiaire. Selon lui, la
métaphysique s’occupant essentiellement du probléme de la
connalssance, il est impossible de faire de la science, dans un
domaine quelconque, ainsi pas de théclogie scientifique, sans
lui payer plus ou moins tribut. Aussi Herrmann, qui appartient
a l'école de Ritschl, reproche-t-il a4 Lipsius de n’effectuer
qu’incomplétement I'exclusion de la métaphysique de la théo-
logie, et en tout cas d’entreprendre cette exclusion dans un
tout autre sens que le sien. Lipsius reconnait l'exactitude de
cette derniére remarque et cela bien qu’ils partent l'un et
I’autre de la méme théorie de la connaissance. On range cepen-
dant les deux antagonistes parmi les néo-kantiens. Sans ob-
jecter 4 cette assimilation, Lipsius fait toutefois ses réserves.
Il n’entend pas qu’on lui impute, ni la tournure empirico-sen-
sualiste que certains néo-kantiens ont donnée & « l'idéalisme
transcendantal » du maitre, ni le grossier dualisme entre le
monde de la « réalité » et celui de la « pratique » ou des
« idées » représenté par Albert Lange, (auteur de 'Histoire du
matérialisme ?) et par Herrmann lui-méme.

Dorner fils a accusé Lipsius d’enter un scepticisme théolo-
gique sur le scepticisme philosophique.... Le professeur d’Iéna
réplique que cetle accusation ne peut avoir contre lui qu’un
seul sens. Il avoue qu’il est de I'avis de Schleiermacher, de
Trendelenburg et d’autres et parfaitement dans ’esprit primitif
de la réformation du XVIe siecle, quand il déclare impossible
une connaissance scientifique de I’étre transcendant, ou de la
nature cachée de Dieu. Nous touchons ici & I'idée qui caracté-
rise tout le point de vue de Lipsius. Il admet sans réserve, —
et cela au nom des besoins pratiques, moraux et religieux, —

! Alfred Krauss, Jahrbiicher fiir protest. Theol. 1833, pag. 227.
2 On en trouvera une analyse dans les premikres années de notre Revue.



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 141

tout le monde transcendantal, mais il soutient que ce monde
échappant aux lois de I’espace et du temps, auxquelles ’homme
est indissolublement lié, nous ne pouvons obtenir du monde
transcendantal qu’une connaissance figurée, approximative,
nullement adéquate. Cela pourra paraitre bien simple a tel de
nos lecteurs, comme allant tout & fait sans dire. Cependant un
peu de réflexion pourrait bien les conduire plus tard & s’insurger
contre cet axiome qu’ils seraient tentés de faire remonter a
M. de la Palisse. Franchement accepté, pratiqué dans toutes
ses conséquences, 1l rapprocherait inévitablement les esprits,
en émoussant les angles d’un antique dogmatisme aussi com-
mode que fallacieux, et devenu malheureusement populaire.
Lipsius admet encore le caractére intelligible de Kant ou la
liberté transcendantale qu’il distingue de la liberté empirique.
« Le caractere intelligible n’est rien d’autre que la volonté per-
sonnelle elle-méme qui se trouve & la base de tous les actes de
volonté empirique, comme I’élément général, et qui se réalise
dans la volonté empirique, en la mesure ol la personne s’éléve
au-dessus de sa détermination naturelle immédiate et qui,
en opposition & ses motifs naturels, se saisit en elle-inéme,
dans sa force a elle. La volonté personnelle qui prévaut dans
le développement empirique est I'homo noumenon « I’étre gé-
» néral spirituel » de I'homme, c’est-a-dire, d’une part, la dis-
position spirituelle, déja toujours active dans le modus agend:
de la volonté, sous sa forme empirique, d’autre part, « sa desti-
» née spirituelle » qui, sous la forme d’une obligation intelligible,
plane au-dessus de la volonté empirique du sujet déterminée
dans un sens sensible et naturel. Chaque action empirique pré-
suppose déja, comme action personnelle du moi, ce caractere
intelligible. Il est une détermination propre du sujet personnel,
qui, soit en accord, soit en lutte avec l'obligation morale,
s’affirme, lui, comme idéal conscient de la volonté personnelle
se déterminant purement d’apreés elle-méme, devenue obligation
sentie et consciente. C’est dans le caractére intelligible de
Phomme que se trouve fondé le jugement suivant : « Tu peux, »
accompagné d’une facon inséparable de Tautre assertion :
« Tu dois » bien que, dans chaque cas donné, la mesure du



142 J.-F. ASTIE

pouvoir soit empirique, par conséquent déterminée par des
causes. Dans cette conscience de pouvoir ne se trouve ren-
fermé aucun jugement sur la mesure empirique du pouvoir
dans le cas donné; mais seulement sur ’essence générale de
la personne comme sujet voulant, en tant que différent de sa
détermination naturelle en général. Comme caractére intelli-
gible la personne a la conscience de la liberté, méme quand
son caractére empirique est soumis & la loi du développement
causal. Dans le caractére empirique, l'intelligible se réalise
dans la mesure ol le premier, 'empirique, se met en harmonie
avec 'obligation morale. Kant dit aussi que la liberté pratique
est une indépendance de la volonté devenant sans cesse, un
développement successif partant de la détermination naturelle
pour arriver & la possession de soi-méme, lequel développe-
ment, dans chaque acte particulier et dans toute la chaine de
la marche empirique, est déterminé par des causes. Voila jus-
tement pourquoi on ne peut pas plus saisir la liberté dans un
acte particulier empirique quelconque, que dans la connexion
empirique de tous les actes particuliers. Dans son devenir la
liberté empirique porte le caractére de la nécessité. Dans son
devenir elle apparait affectée de son contraire. Mais sans le
caractere intelligible de la personne hors du temps, on ne
pourrait arriver & un développement empirique s’effectuant
dans le temps, partant de la détermination naturelle pour
arriver & affirmer sa liberté & I’égard de cette derniére. »
Dans son devenir, la liberté empirique porte le caractere de
la nécessité. Certes, la part est faite assez large au détermi-
nisme. Si nous comprenons bien, c’est la confesser carrément
gu’il faut renoncer une bonne fois pour toutes a prouver la
liberté dans le monde empirique. Il y a longtemps déjad qu’on
aurait di s’en douter. Car Aristote disait que prouver c’est
déduire avec nécessité une vérité de prémisses nécessaires.
Prouver la liberté d’un acte empirique concret, donné, c’est
donc le faire rentrer cornme anneau dans la grande chaine des
causes et des effets, c’est-a-dire apparemment établir qu’il est
nécessaire. Ainsi que le dit fort bien Lipsius « dans son de-
venir la liberté apparait affectée de son contraire. » Voila les



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 143

apparences incontestables qu’il serait grand temps de concéder
aux déterministes. Ce n’est certes pas la sacrifier la liberté mais
Iétablir au contraire, la postuler comme acte intelligible,
liberté transcendantale. Derriére, planant au-dessus de tous ces
actes empiriques concrets, et qui ont bien I'air déterminés, se
trouve le caractére intelligible, comme ressort, nerf moteur,
comme volonté, qui fait que I’empirisme se prononce tantdt
dans un sens et tantot dans l'autre. La liberté ne se démontre
pas : il s’agit d’y croire.

Lipsius parait bien maintenir les deux données du probléme,
quand il dit: « Une morale qui déduit simplement la liberté
empirique de la liberté intelligible ne demeure pas seulement
prise dans de pures abstractions vides, mais ses propositions
sont simplement fausses, parce qu’elles sont contraires a la
psychologie et & I’'histoire. Une philosophie morale qui nie la
liberté intelligible parce qu’on ne la rencontre nulle part empi-
riquement se voit forcée de déclarer la conscience de la liberté
une pure illusion, sans toutefois réussir, avec tout son art, & se
débarrasser de cette illusion, irrésistible, inexplicable. La pre-
miere affaiblit la conscience morale, parce que son concept
abstrait de liberté concoit la volonté réelle comme un équilibre
sans histoire, de sorte qu’elle ne connaitaucun développement
réel, soit dans le bien, soit dans le mal, et pourtant elle ne
prend pas au sérieux la conscience du devoir ni celle de la
culpabilité. La seconde détruit toute possibilité d’'une appré-
ciation morale, par conséquent elle détruit radicalement la
conscience morale. L’une et l'autre sont incompatibles avec
une religion morale : « aucune d’elles n’en a besoin. »

On le voit, Lipsius rompt ouvertement avec le déterminisme
de Schleiermacher pour remonter franchement jusqu’a Kant en
lui empruntant ses idées sur la liberté. Voild pourquoi le pro-
fesseur d’léna est vraiment le représentant d'une théologie
morale nouvelle, réellement progressive. Il n’est pas de ces
grands naifs qui se croient & la téte du progrés parce qu’ils se
jettent téte baissée dans le déterminisme, qu’ils croient plus
logique et plus commode, sans s’apercevoir qu’ils laissent de
coté la condition sine qua non de cette religion morale qu’ils



144 J.-F. ASTIE

croient précher avec tant de zéle, pour aller prendre rang parmi
les intellectualistes du passé chrétien ou paien qu’ils s’imagi-
nent combattre et dépasser, et tout cela de la meilleure foi du
monde. Aussi voyons-nous retentir avec complaisance, sous le
nom de christianisme expérimental, psychologique, avancé. des
théories qui nous rameéneraient tout bonnement aux religions
de la nature. Les apoOtres du prétendu christianisme moral
nient étourdiment la liberté, condition sine qua non de toute
religion morale!! La malicieuse fée qui a si richement doué nos
grands novateurs qui font tant de poussiére, a-t-elle décidé-
ment omis d’ajouter & ses riches présents tant soit peu de ce
jugement, de ce discernement gue la Bruyere déclare étre
chose plus rare au monde que les diamants et les perles?

On n’en saurait douter, il vaut tout a fait la peine de lire, de
méditer le travail de Lipsius. Quiconque veut étre au courant
des débats dogmatiques récents ne saurait négliger de le faire.
Il y verra qu’au deld du Rhin on s’obstine encore a faire de la
meétaphysique, de la trés haute métaphysique mémement et
surtout de la bonne. Il vaut certainement la peine pour arriver
jusqu’a ces trésors de surmonter quelques difficultés de style.
Du reste nous nous hatons d’ajouter que Lipsius, sans étre
facile, est d’'une lecture sensiblement moins ardue que le tra-
vail de Herrmann publié ici méme I'année derniére. La critique
du professeur d’Iéna servira dn reste 3 faire comprendre, en
les précisant, les vues de son adversaire.

Le lecteur aura également ’occasion de voir dans ce travail
Ienvers de la théologie de Ritschl, dont, jusqu’ici, on ne nous
a montré en France que ’endroit. Lipsius lui reproche de ne
pas savoir faire de place & I’élément individuel mystique et
d’adopter les théories catholiques sur le role de 'Eglise. Chose
plus grave, d’aprés le professeur d’Iéna, I’école de Ritschl
serait entachée d’un certain opportunisme théologique qui se
draperait dans les larges replis de la pratique, pour éviter de
répondre 2 de certaines questions indiscretes. « Mais, dit Lip-
sius, que m’importe une pratique qui ne serait pas vraie, quoi-
que fort utile et commode? La question de vérité demande &
étre abordée a son tour, car je ne sache pas qu’elle ait cessé



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 145

de primer toutes les autres. » On dirait vraiment que c’est a
nous que ce discours s’adresse. Qui ne les connait ces opportu-
nistes théologiques vous confessant dans l'intimité, sub rosd,
que la question théologique domine incontestablement toutes
les autres, mais qui, en fait, s’éloignent toujours plus de son
étude, sous prétexte que cela nuirait & leurs fins éminemment
pratiques. Que voulez-vous, il faut donner aux gens ce qut
leur va, ce qu’ils aiment, sans y regarder de trop prés. Il est
encore moins pratique de mettre enseigne de novateur en fait
de théologie que quand il s’agit de denrées coloniales. On
laisse ces travers a d’autres, gu’on oubliera de soutenir &
I'occasion, tout en étant plus d’accord avec eux qu’il ne serait
opportun de le laisser paraitre.

Mais en voild déja assez pour faire comprendre que quicon-
que aura le courage d’aller voir et de suivre ces études jus-
qu'au bout ne perdra ni son temps ni sa peine dans la société
de ce théologien perspicace, sobre et profond.

L’ouvrage de Lipsius que nous avons traduit! se divise en
cing chefs principaux : 1¢ les principes de la théorie de la con-
naissance ; 2° les limites du savoir métaphysique ; 3° la méta-
physique et la religion ; 4° l'origine et ’essence de la religion ;
5° les preuves de la vérité de la religion.

Il y a évidemment ordre et progression: on marche de ’abs-
trait vers le concret. Nous 'avouerons, nous nous sommes de-
mandé si, par simple accommodation, ou a titre de captatio
benevolentice, nous n’intervertirions pas cet ordre. Mais nous
avons bientot senti qu'en nous permettant cette licence nous
manquerions de respect 4 la fois et envers l'auteur et envers
le lecteur. Que celui-ci se risque donc en se disant que la
lumiére ira en croissant et que ce qu’il y a de mieux lui est
réservé pour la fin.

Dans l'article que nous donnons aujourd’hui, Lipsius venge
Kant de ses détracteurs, de ses successeurs et aussi un peu de

! 11 a pour titre: Philosophie und Religion. Neue Beitriige zur wissen-
schaftlichen Grundlegung der Dogmatik. — Leipzig, 1885. Ambrosius
Barth. — C'est un complément & I'Introduction publiée il y a déja quel-
ques années.



146 J.-F. ASTIE

lni-méme. Il montre que la « chose en soi », le noumene néga-
tif (qu’'on remarque bien ce dernier mot), qui parait parfois
maintenu par Kant, n’est qu'une excroissance dont il ne s’est
pas entiérement débarrassé, en apparence du moins, dans sa
lutte contre l’antique substantialisme panthéiste et détermi-
niste. On voudra bien remarquer ici I’accord frappant entre les
néo-kantiens allemands et nos criticistes francais. Chacun sait,
en effet, que M. Renouvier répudie tout substantialisme pour
lui substituer non pas un phénoménisme absolu, comme on
s’obstine a4 le luil reprocher en dépit de ses protestations,
mais un phénoménisme criticiste, qu’il tient pour la vraie réa-
lité. Pour lui, comme pour Aristote, la substance est toujours
quelque chose de concret, un ceci ou un cela, la substance par
excellence une pure abstraction ; il a entierement rompu avec
le réalisme transcendantal de Platon.

Principes de la théorie de la connaissance.

Quand les théologiens s’occupent de la philosophie, c’est en
tout premier lieu dans lintérét de la théologie elle-méme. Ils
doivent philosopher pour assurer la base de leur pensée théo-
logique. Sans doute il faut qu’ils soient constamment en garde
contre les incursions que la spéculation philosophique se per-
met sur le terrain religieux; mais ils ne doivent pas se croire en
position de se passer du secours de la philosophie, car, quelle
qu’elle puisse étre, celle-ci demeure toujours la science de la
science; elle fait connaitre les conditions 4 remplir pour arri-
ver & savoir. Ils se séduisent eux-mémes, ceux qui s'imaginent,
comme tout dernierement Kaftan, pouvoir se tenir entiére-
ment & I’écart de toute philosophie, quand il s’agit de faire des
études fondamentales sur I’essence de lareligion, de la connais-
sance religieuse et sur la méthode de la dogmatique, etc. Or,
dés Pinstant ou l'on est contraint de philosopher pour étre
un théologien scientifique, il est indispensable de se mettre au
clair sur les principes de sa propre philosophie. Ce ne saurait



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 147

étre le cas, comme cela arrive parfois aujourd’hui, de vivre
d’emprunts forcés faits tantdot & un philosophe, tantot & un
autre, aujourd’hui & Kant, demain & Lotze. Il est indispensable
de mettre de I'unité dans ses principes philosophiques. Nous
nous placerons donc essentiellement sur la base de la théorie
criticiste de la connaissance pour viser & nous entendre avec
le réalisme.

Au fait, gu’est-ce qui intéresse avant tout le théologien dans
la théorie kantienne de la connaissance? la question de savoir
s’il est possible de connailre le suprasensible, et cela dans
quelle mesure et 2 quelles conditions. Le monde, objet de la
perception sensible d’une part, et le monde des idées d’autre
part, constituent-ils deux mondes objectivement différents, ou
bien simplement deux aspects différents d’'un seul et méme
monde? Y a-t-il deux réalités ou une seule? Qu’est-ce que la
fameuse « chose en soi, » le noumeéne? Une simple imagit.::-
tion n’avant d’existence que dans la pensée, ou bien la réalité
vraie, la réalité unique, cachée derriere les phénomeénes?

Avant de décider si le suprasensible est connaissable, il faut
examiner une question préalable : peut-on obtenir, en général,
une connaissance objective de la réalité? ou bien notre intelli-
cgence humaine ne serait-elle pas éternellement condamnée,
par suite de notre organisation, & se mouvoir au milien des
apparences trompeuses des choses? Il faut accorder un point
a l'idéalisme subjectif: il a raison lorsqu’il prétend que nous
ne saurions rien connaitre des choses en dehors de nous, qu’en
tant que nous en avons des représentations. Nos représenta-
tions sont l'objet immédiat de notre connaissance; nous ne
saurions sorlir des représentations; les objets mémes aux-
quels nos représentations se rapportent et que nous dislin-
guons de celles-ci n’existent pour nous qu’a titre d’objets
représentés.

Résulterait-il peut-étre de ce fait indéniable que ie sujet,
I'individu qui a ces représentations puisse les produire arbi-
trairement, les faire surgir dans l'ordre qu’il plairait & sa fan-
taisie? Nullement! Nous distinguons tous entre les représenta-
tions que nous évoquons arbitrairement et celles que nous



148 J.-F. ASTIE

sommes forcés de former, de mettre en rapport les unes avec
les autres.

Dol vient cette contrainte incontestable? Elle a, en tout
premier lieu, sa raison d’étre dans notre organisation intellec-
tuelle, dans ce que Fichte appelle les « limites incompréhen-
sibles » que le moi trouve en lui-méme. Mais qu’est-ce donc
qui pousse le moi & se poser ces limites? Il ne saurait 12 faire
gu’en tant qu’il se prend lui-méme pour objet de représenta-
tions, qu’en tant qu’il devient conscient de lni-méme et de cette
limitaticn subjective. Pour pcuvoir pcser ces limites, se les
représenter, 1l faut qu’elles snient posées devant lui; il est
indispensable qu’elles lui soient données. Le moi, du moins,
quand il ne veut pas penser quelque chose de fantastique,
d’arbitraire, le moi est alors contraint de se représenter ces
limites comme lui étant données ; 1l est forcé de confesser qu’il
ne les produit pas entierement de lui-méme, par son exclu-
sive activité, tout en les produisant néanmoins avec néces-
sité.

L’opinion contraire est la vraie source de la philosophie ro-
mantique des Schlegel et d’autres disciples de Fichte. Pour se
maintenir logiquement, elle est obligée de distinguer non seu-
lement entre le moi transcendantal et le moi empirique, — car
cette distinction est indispensable pour d’autres raisons, —
mais il faut transformer ce mol transcendantal en moi absoiu,
en moi du monde, qui, par sa propre activité, engendre de lui-
meéme la totalité de l'existence. Le moi individuel ne devient
alors que la limite posée par le moi général, pour étre ensuite
abolie. En un mot, par ces positions et dépositions, le moi du
monde réalise son existence soit a4 l'infini, soit jusqu’au mo-
ment ou il décide de se suicider, avec Hartmann.

De ce point de vue 14, la contradiction devient 'essence de
tous les phénomeénes ; le premier fait certain n’est plus celui-ci:
je suis, et je représente, j’ai des représentations, mais bien le
suivant : cette existence et cette représentation subjectives ne
sont pas miennes, mais une pure et simple phase transitoire
tour & tour posée et déposée, du seul étre vrai dans la grande
évolution du monde : une vague du lac, instantanée et momen-



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 149

tanée, servant, une seconde, & manifester I'eau, seule réalité
éternelle.

Il ne s’agit pas ici de discuter les mérites intrinseques d’une
pareille conception de I'univers. N’oublions pas que nous nous
occupons du seul probléme de la connaissance. Evidemment
toute théorie de la connaissance devient impossible &4 ce point
de vue la. Le probleme se transforme, en effet, completement.
Il s’agissait de rechercher modestement les conditions & rem-
plir pour pouvoir obtenir une connaissarce quelconque. De
gquoi s’agit-il maintenant? Par un étrange, fantastique salto
mortale, on nous demande de nous lancer dans une entreprise
digne des Titans, qui revient tout bonnement a ceci : il s’agit
de construire 'univers entier en partant du pur concept du
moi Infini (absolu ou inconscient), se posant lui-méme et par
ce fait se limitant.

Il est un autre saut qui n’est pas moins violent ; il s’agirait
de sauler de l'idéalisme subjectif, au réalisme objectif, Il est
accompli par les hommes qui, concédant le monde de nos repré-
sentations comme miroir vivant de l'existence objective, en
viennent & considérer, sans différence aucune, 'ensemble du
contenu de notre conscience, le suprasensible, non moins que
le sensible, & la fois comme subjectif et objectif. A ce point de
vue la, 1l devient, en effet, totalement impossible de distinguer
les représentations vraies des fausses, préoccupation principale
que jamais il ne faut perdre de vue dés qu’on aspire a une
connaissance objective.

Quelle sera donc notre unique ressource? Si 'on ne veut
pas renoncer a connaitre, il ne reste plus qu’a confesser, avec
le sens commun, que les objets de notre connaissance doivent
nous étre donnés. Ce n’est pas seulement la matiére de nos
sensations, de nos perceptions qui nous est donnée, mais elle
nous est donnée, cette matiére, dans certaines relations déter-
minees, indépendamment de notre subjectivité. Ces relations
de la matiére donnée peuvent étre persistantes, en partie
changeantes, et il faut que nous les concevions en ayant égard
a cette diversité. Mais comment cette conception s’effectue-t-
elle ? Naturellement, d’'une maniére conforme aux regles aprio-



150 J.-F. ASTIE

ristiques contenues dans notre organisation mixte, 4 la fois
psychique et physique. La sensation et la perception sont I’ac-
tivité méme du sujet sentant et percevant. Le méme sujet
imprime les formes subjectives aux perceptions, et c’est grice
A cette synthése que 1'objet percevable donné, se transforme en
objet connu par moi. Je ne connais ces objets qu’en tant qu’ils
sont mes représentations, c’est-a-dire des objets représentés
par moi; et je ne puis connaitre ces objets, que de la maniere
dont je suis, sensiblement et intellectuellement, organisé,
cutillé pour arriver 2 les connaitre. Ce n’est qu’au moyen de
mon aperception qu’ils deviennent pour mol objets de ma
connaissance. Par conséquent tous les objets, en tant que
percus par moi, ne sont que des phénomeénes.

Que devient donc le noumene, « la chose en s0i? » Prétendre
connaitre des choses en elless-mémes, mmdépendamment des
phénomenes, ce serait vouloir connaitre des choses indépen-
damment de leur relation avec nous, c’est-a-dire précisément
comme et en tant qu’elles ne sont pas connaissables par nous.
Comment connaissons-nous les choses ? en tant que, comme
elles entrent en relation avec nous. Falsons-nous abstraction
de leurs relations avec nous? alors nous obtenons quelque
chose entrant en relation avec nous, et en tant que nous fai-
sons abstraction de notre maniere de les voir, nous parvenons
a4 nous former la pensée d’une chose qui n’est pas objet de
notre intuition. Mais qu’est-ce que cela peut bien nous donner ?
En tant que nous faisons abstraction de notre intuition de la
dite chose, nous pensons la dite chose justement telle qu’elle
n'est pas connaissable par nous. En effet, en faisant abstraction
des formes subjectives de la connaissance, nous avons coupé
tous les ponts, nous avons abdiqué tous les moyens & notre
portée pour nous rendre la chose connaissable. Voila pourquoi
« la chose en soi, » dans le sens purement négatif qui vient
d’en étre donné, voila pourquoi « la chose en soi, » comme dit
Kant, est une pure chose imaginée, pensée, Gedankending.

Pour produire notre représentation, la représentation que
nous nous formons sur les qualités des choses, il faut le con-
cours de deux facteurs: la chose en dehors de nous, — qui



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 151

provoque notre impression non pas seulement d’'une maniére
générale, mais d’une facon déterminée, — et notre organisa-
tion mixte, psychico-physique. Gréce & celle-cl nous percevons
d’une facon déterminée, arrétée, I’objet entrant en relation
avec nous.

Mais ici remarquons bien une chose. [ist-ce a4 dire que la
relation déterminée de l'objet avec nous, d’'une part, et que
notre maniére déterminée de la concevoir, d’autre part, ne
soient pas dominées par une unité supérieure, unique moyen
de saisir la liaison intime de notre monde phénoménal ? Nulle-
ment. Mais pour nous, les objels n’existent que comme nous
pouvons les percevoir. ["aisons donc abstraction, par la pensée,
de notre conception déterminée de 'objet, que devient la chose
en dehors de nous? La chose en dehors de nous n’est plus
qu’ « une chose en soi, » c’est-d-dire aucune cause inconnue,
cachée derriere I'objet apparaissant, mais la chose elle-méme,
en tant que pensée purement et simplement, en dehors de tout
moyen possible de la connaitre.

Maintenant concevoir celte chose purement pensée, ima-
ginée, comme la réalité vraie, cachée des choses, réalité placée
derriére les phénomeénes; considérer ces phénomeénes & leur
tour comme des lueurs, des apparitions trompeuses, qui, loin
de nous révéler 'objet le voilent plutét, cela serait tomber
dans le vieux malentendu, siriche en conséquences, qui pousse
tant de gens & mépriser 'objectivite des choses se trouvant a
notre portée, pour courir apres un fantome d’objectivité qui se
trouve aprés tout n'étre qu'un simple feu follet.

Pour que tout devienne plus clair, pour bien saisir la distinc-
tion entre « la chose en soi, » d’une part, et ’objet paraissant
d’autre part, il est indispensable de signaler la différence entre
la notion métaphysique ou transcendantale de « la chose en
sol, » et la notion physique ou empirique.

Que faut-il entendre par phénomene au sens physique ou
empirique ? (est la perception, accidentelle on subjectivement
conditionnée, la perception d’un objet dans I'espace, différente
de la perception objective, au sens kanticn, c’est-a-dire de la
perception humaine, générale, et partant nécessaire. Dans ce



152 J.-F. ASTIE

sens la couleur de la rose, en tant qu’elle peut paraitre autre &
chacun, est le phénomeéne, la rose par contre, en tant qu’objet
donné de perception est la chose elle-méme. De méme quand
il pleut et qu’il fait soleil, I'arc-en-ciel est le phénomeéne, la
pluie est « la chose en soi. » Tout cela est fort bien aussi long-
temps que nous ne prenons la notion de « chose en soi, »
qu’au sens physique, pour désigner ce qui, dans l'expérience
générale, dans les circonstances les plus différentes, apparait
tel et non autre.

Bien différente est la notion transcendantale ou métaphysique
de « la chose en sol. » D’aprés Kant rien de ce qui apparait, se
monlire dans 'espace n’est une « chose en soi » (au sens trans-
cendantal, métaphysique); l'espace n’est pas une forme des
objets, exprimant quelque chose leur appartenant en propre.
Tout ce qui, dans l’espace, nous apparait comme « chose en
sol » hors de nous, n’est au sens transcendantal de Kant,
qu’un simple phénomeéne.

Est-ce & dire que ’existence d’objets dans I’espace, en dehors
de moi, soit niée par 12 ? Nullement. C’est méconnaitre entie-
rement le probléeme posé a lintelligence humaine, par I'idéa-
lisme transcendantal, que de confondre « la chose en dehors
de nous, » et « la chose en soi. » La chose en dehors de nous
est réellement en face du moi empirique qui la saisit 1a avec
son sens extérieur dans l'espace, comme un objet donné, et
cette position de I'objet 14 en face de I'individu empirique a sa
raison d’étre dans une nécessité de notre intuition et de notre
pensée. Dans ce sens la nous devons dire que nous connais-
sons les choses elles-mémes, les objets et non les simples
représentations que nous nous faisons des choses. Toutes les
conditions d’'une bonne connaissance étant d’ailleurs remplies,
toutes les chances d’erreur éliminées, il est toutefois incon-
testable que nous ne saurions nous élever plus haut que la
connaissance humaine des choses, sortir du monde des phéno-
menes. On ne saurait d'une part prétendre que notre connais-
sance des objets est purement subjective ; que 'appareil aprio-
ristique de nos intuitions et de la forme de nos pensées est
quelque chose d’indifférent & I’égard de la maniére d’étre



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 153

objective des choses, ainsi nullement propre & leur conception ,
d’autre part, I'image que nous nous formons des objets et de
leurs rapports entre eux ne peut jamais s’obtenir autrement que
nous ne sommes organisés pour les former. Mais c’est justement
14 une fantaisie pure que de vouloir connaitre les choses autre-
ment qu’elles ne sont pour nous connaissables. Prétendre mettre
entierement en doute I'objectivité de notre connaissance sous
prétexte que celle-ci a ses conditions et ses limites dans la
capacité humaine de connaitre les objets, est tout aussi absurde
que de mettre en doute la réalité de ma vision sous prétexte
que je ne saurais placer derriere mon ceil un autre ceil en
vedette, pour voir comrment il se fait que je vois. Aussi long-
temps que je considére les rapports des objets entre eux, le
difficile probléme de « la chose en soi » ne saurait se poser. Je
n’ai tout simplement que des objets dont je cherche & connaitre
les rapports, et en tant que J’v reussis, ma connaissance est
objective, c’est-a-dire fondée sur les conditions générales et
nécessaires de la connaissance. Ma connaissance atteint donc
toujours un point objectif, en tant qu’elle montre les rapports
des phénoménes entre eux dans leur régularité. Les rapports
des objels contemplés, les événements de notre monde expéri-
mental, rapports que nous exprimons sous les formes de notre
pensée, sont des rapports objectifs, de méme aussi que les
conditions au moyen desquelles nous arrivons & les connaitre
sont aussi objectives, c’est-d-dire qu’elles sont fondées sur une
régularité générale.

Nous savons fort bien distinguer la régularité dans les rap-
ports des phénomeénes entre eux, de ce qu’il y a parfois d’acci-
dentel et d’arbitraire dans nos perceptions., Cette régularité
est pour nous l'expression d’une union intime des choses ayant
eu lieu objectivement, et, bien que cette union intime n’existe
gu’en tant que nous nous la représentons, elle est toutefois
aussi indépendante de nos représentations accidentelles ou
arbitraires que les objets mémes de notre expérience. Et cepen-
dant comment arrivons-nous & établir des rapports réguliers
entre les divers objets qui nous apparaissent? au moyen de
notre pensée réglée par des lois. Les rapports réguliers des

THEOL. ET PHIL. 1886. 11



154 J.-F. ASTIE

objels entre eux sont pour nous des rapports logiques, c’est-a-
dire ne pouvant s’exprimer que dauns les catégories de I’enten-
dement. En effet, comme le dit Kant, ces rapports réguliers
dépendent de principes supérieurs de 'entendement qui trou-
vent leur application dans des cas particuliers du monde phé-
nomeénal.

Par contre, quand on serre le probléme de prés, il n’est pas
meéme permis de se demander si la régularité des choses cor-
respond & la régularité phénoménale. La régularité phénomé-
nale n’est elle-méme que la régularité des choses en dehors de
nous, derriére laquelie ne se trouve aucune autre régularité
« des choses en sol. »

On peut faire une autre question. Il est permis de se de-
mander dans quel rapport la régularité entre elles des choses
apparaissant, d’une part, se trouve avec notre régularité a
nous, dans la connaissance des dites choses, d’autre part ; on
peut réclamer, postuler une unité supérieure pour rendre
compte de la correspondance parfaite (je ne dis pas de l'iden-
tité) des deux spheres. Mais on ne peut absolument pas se
demander dans quel rapport la régularité phénoménale, c’est-
a-dire la régularité des objets de notre expérience, se trouve
avec la régularité de ces objets eux-mémes, en tant que ceux-
ci ne sont pas pour nous objet de connaissance. Il ne saurait
pas plus étre question d’une régularité des « choses en soi »
se tenant derriére la régularité phénoménale que d'une « chose
en soi » se tenant derriére la chose apparaissant, sur un fond
de I’espace, derriére I'image en vue. Dans le temps et dans ’es-
pace, il y a des objets ou des choses en dehors de nous, mais
non des « choses en soi; » les « choses en soi » n’existent que
dans la pensée, et comme causes pensées; elles ne font pas
leur apparition dans le monde réel de I’expérience sensible.
Dans tout le domaine de la science de la nature, dans le monde
mathématique, on ne rencontre nulle part la « chose en soi. »
La représentation d’une « chose en soi » n’est obtenue qu’au
moyen d’'une réflexion faite, non pas & ’occasion du rapport
des objets entre eux, mais & 'occasion de leurs rapports avec
le sujet, l'individu réfléchissant. Cette idée d’une « chose en



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 155

soi » n’affirme alors qu’un fait : les choses en dehors de moi,
les choses que je me représente, existent aussi en dehorsde la
représentation que je m’en fais, les phénomeénes ne sont pas
de simples apparences, des fantomes créés par la subjectivité.
I1 est par conséquent déplacé de demander : comment les
qualités des « choses en sol » se comportent & [’égard des qua-
lités des phénomenes. Tous les critéres, au moyen desquels je
puis déterminer la chose, sont pergus par 'impression et fixés
par l’entendement comme autant de concepts. Que reste-t-il
donc encore de la chose, quand j'en a1 dégagé tous ces signes,
ces critéres, comme signes et criteres du phénoméne ? Rien,
absolument rien, hormis la pensée absolument vide d’un
quelque chose de percu, de déterminé par moi, et qui existe
aussi en dehors de mon aperception. La « chose en soi » n’est
en aucune facon une chose inconnue, cachée derriére la chose
apparaissant, mais la pensée tout a4 fait indéterminée d’un
quelque chose en général qui m’apparait. Prétendre délerminer
les traits caractéristiques de cette chose n’existant que pour la
pensée, et cela en dehors de notre conception de 'objet, s’en-
quérir méme de ses traits caractéristiques, est tout simplement
tomber dans l'absurde. (Cest tout aussi absurde que si je
m’imaginais, au moyen de l'idée qu'une chose représentée
existe en dehors de la représentation que je m’en fais, je pou-
vals ajouter aux qualités de cette chose une qualité nouvelle
quelconque. Le concept pur de cet objet transcendantal n’a
aucun autre contenu que cette simple représentation : la chose
apparaissant en dehors de moil n’est pas simplement la repré-
sentation d’'un objet en dehors de moil, mais il existe aussi in-
dépendamment de la représentation que j’en ai.

Voila pourquoi Kant déclare que le concept pur de cet objet
transcendantal est en réalité toujours le méme dans toutes nos
connaissances. Le spectre de cet @ inconnu, caché la derriére
les phénomeénes, n’a été évoqué que par les hommes qui ont
entrepris d’interpréter 'idéalisme transcendantal dans le sens
de l'antique réalisme transcendantal et qui, par cela méme,
Pont entierement faussé. Il est incontestable que les termes
meémes usilés par Kant dans la lutte contre I'ancienne méta-



156 J.-F. ASTIE

physique ont favorisé le trop long malentendu. Mais, lorsque
les systémes postérieurs a Kant se sont efforcés de bannir de
la philosophie « la chose en soi » comme un bloc erratique de
dualisme, ils se sont battus contre des moulins & vent. Le pére
de la philosophie critique a établi avec une clarté parfaite que
la « chose en soi, » au sens ol il vient d’en étre question, n’est
qu'une pure chose de la pensée, une création, imagination de
la pensée : Gedankending. Aussi toutes les tentatives de mieux
expliquer la chose, faites par Jacobi, Fichte, Hegel, Trendelen-
burg, Schopenhauer et Hartmann, n’ont abouti qu’a répandre
des obscurités sur un point mis déja en parfaite lumiére.

Nous n’en avons pas encore fini avec la doctrine de « la
chose en soi. » Nous voila débarrassés de la notion négative de
« la chose en soi, » mais Kant admet aussi des noumeénes posi-
tifs, et une notion positive de « la chose en soi. » Il faut entendre
par la un objet qui n’est déterminable que par de purs concepts,
un objet intelligible, bref une chose qui ne saurait étre percue
par les sens. mais uniquement pensée au moyen de I’entende-
ment pur. Cette représentation d’un pareil objet, comme chose
échappant aux conditions empiriques, n’est pas. d’aprés Kant,
seulement insuffisante, mais encore contradictoire en soi. Il
faut, en effet, faire abstraction de tout objet, ou le penser dans
les conditions de l'intuition sensible. Si les objets intellec-
tuels, les noumenes positifs, ne peuvent étre pensés qu’au
moyen des catégories pures, ils sont impossibles. C'est 1a ce
qui résulte manifestement de la théorie kantienne de la con-
naissance ; elle n’admet pas de science obtenue par I'entende-
ment seul, il faut toujours le concours de l'intuition sensible.

La théorie criticiste de la connaissance admet cependant une
réserve. Il faut concéder la possibilité d’une intuition autre que
celle qui est & notre portée, la possibilité d’une intuition qui
n’est ni sensible, ni intellectuelle; il convient de I'admettre,
il est vrai, a titre de notion, de « concept problématique. » Ce
concept problématique d’'un nouméne positif est inévitable pour
tenir en bride la sensibilité. Ce n’est pas & dire qu’il faille
entendre par la un objet intellectuel particulier pour notre
entendement, de sorte qu’il falliit diviser les objets eux-mémes



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 157

en phénoménes et en noumeénes, en objets percevables par les
sens, et en objets seulement percevables par l’entendement,
mais uniquement pour mettre des limites, des frontiéres aux
prétentions de la sensibilité, 4 titre de concept limitatif. Kant
introduit ce concept d’'un noumeéne dans lintérét exclusif d’une
intuition possible, problématique, il est vrai, qui ne serait pas
de nature sensible, et dans I'intérét d’un entendement possible
qui n’agirait pas discursivement au moyen des catégories, mais
qui connaitrait son objet par une intuition non sensible. Le
noumeéne est donc 'objet d’une intuition autre que l'intuition
sensible et auquel par conséquent nos catégories ne sauraient
s’appliquer. Comment une pareille intuition est-elle possible ?
(Cest inconcevable. Et cependant cette notion du noumeéne
d’abord problématique et vide de tout contenu obtient pour
Kant une trés haute portée, dés qu’il passe de la raison théo-
rique & la raison pratique. Tandis que le monde intelligible
demeure éternellement inaccessible & la connaissance théa-
rique, parce qu’il n’est ni possible de le voir d’une facon sen-
sible, ni d’en faire I'expérience, il forme, ce monde intelligible,
I’'objet propre de la connaissance pratique. Kant entend par
noumene, dans cette acception 1, les notions de Dieu, de 'dme
(de sa liberté transcendantale) et du monde suprasensible.

En tout ceci, il ne s’agit uniquement que d’une seule chose :
meénager une ouverture aux frontiéres de notre connaissance,
au dela de laquelle il peut exister encore une facon de connaitre
entierement différente. Cette représentation (d’un objet trans-
cendantal) demeure vide ; elle ne sert qu’a une seule chose, a
désigner les limites de notre connaissance sensible, et a laisser
un espace, une sphére, un domaine, que nous ne saurions
remplir, ni au moyen de I'expérience, ni au moyen de l'enten-
dement pur.

Qu’est-ce donc qui est présenté comme cause du phénomene ?
Ce n’est nullement « la chose en soi » au sens négatif, ce quelque
chose d'indéterminé, qui serait la derniére limite de notre
expérience. Voici la pensée de Kant : il veut qu'on admette la
possibilité, en dehors de notre connaissance, obtenue par la
sensibilité, la possibilité d’une connaissance d’un tout autre



158 J.-F, ASTIE

ordre, la possibilité d’'un objet de cette connaissance (d’un
noumene positif) qui serait a la base des objets paraissant et
en constituerait la vraie essence intelligible. Toutefois la notion
de ce noumene ne demeure pas seulement tout & fait vide, mais
encore problématique, car nous n’en pouvons pas voir méme
la possibilité. Nous n’affirmons donc pas, nous ne concluons
pas, au moven d’un usage transcendantal des catégories,
Iexistence d’un objet transcendantal qui se trouverait & la
base de notre monde phénoménal; nous nous bornons a ac-
corder, a reconnaitre la possibilité de I’existence de ce monde
transcendantal, et partant la possibilité d’'une causalité intelli-
gente dépassant notre monde phénoménal, sans que ’entende-
ment en puisse rien tirer. Et voild pourquoi I'usage transcen-
dantal des catégories de notre entendement est repoussé. Nous
ne dépassons pas le terrain des phénomeénes en étendant
Papplication de nos catégories & « la chose en soi. » Nous fai-
sons le contraire. Comme les catégories ne sont pas propres a
nous fournir une notion précise d’objets qui ne tombent pas
sous notre intuition sensible, on ne saurait non plus prétendre
que ces objets puissent étre des objets pour notre entende-
ment.

Nous sommes arrivés & l'endroit ou les attaques contre le
dualisme kantien du phénoméne et de la « chose en soi, » trou-
vent une force toujours nouvelle. On ne peut guére contester
que la polémique contre la possibilité de connaitre « la chose
en soi » ou le noumene, affirmée par ’ancienne métaphysique,
n’ait amené chez Kant lui-méme une certaine hésitation dans
la conception de « la chose en soi. » L’ancienne métaphysique
entend par noumeénes des objets connus sans aucune expe-
rience, exclusivement par I’entendement pur. Kant prétend,
lui, que la raison théorique ne peut pas méme voir la possibi-
lité de ces objets ainsi définis. Mais dans quel intérét la vieille
métaphysique fait-elle cette définition du nouméne? pour
mettre hors de toute atteinte la possibilité de connaitre les
objets suprasensibles, Dieu, I’dme, l'univers et les derniers
éléments du monde. Il s’agit donc pour elle des derniers prin-
cipes, de l’ensemble de tout ce qui existe; des derniéres réa-



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 159

lités qui de tout temps ont formé le but propre de tout savoir
métaphysique.

Or voici ce qui se passe. 1l arrive aussi & Kant de désigner
souvent sous le nom de « choses en soi » justement ces causes
derniéres de toute réalité. D’une part donc, il est parfaitement
clair que pour Kant, « ces choses en soi » sont dans un rap-
port de causalité avec le monde phénoménal, avec le monde
accessible a notre expérience. D’autre part, il n’est pas moins
clair que Kant maintient le caractére absolument inconnais-
sable de ces causes derniéres, comme il enseigne le caractére
inconnaissable de toutes les choses qui ne sauraient étre objet
de I’expérience sensible. Il ne prétend pas dire que les « choses
en dehors de nous » peuvent étre constituées tout autrement
quand nous les considérons en elles-mémes, indépendamment
de notre conception, mais uniquement ¢ue les derniers prin-
cipes des choses nous sont absolument inconnaissables.

Si cette idée, comme il arrive occasionnellement chez Kant,
est formulée de facon telle que nous nous demandions si le
monde des choses en général a sa raison d’étre dans les causes
derniéres, nous pouvons toujours recourir & l’exigence de la
raison, reconnue par Kant. Celle-ci, pour sa propre satisfaction,
a elle raison, est obligée d’affirmer 'idée d’un tout conformé-
ment & des principes. La notion de l'inconditionné est pour
Kant un concept nécessaire ; ce n’est pas a dire que tout con-
ditionné ait sa cause dans un inconditionné, seulement la ma-
niére d’étre des objets répondant & ce concept d’inconditionné
peut demeurer problématique. D’oli viennent les inévitables
quoique non insolubles sophismes de la raison ? justement de
I'application concréete qu’on fait de cette notion de l'incondi-
tionné dans la psychologie rationnelle, la cosmologie et la
théologie, ou de la tentative de traiter comme objets de con-
naissance transcendante ces idées dans lesquelles il aurait fallu
se contenter de voir des principes régulateurs, quand on emploie
la raison, quand on s’en sert.

Mais comment arrivons-nous & formuler de pareilles idées ?
Elles résultent d’une inévitable conclusion de la raison. L’illu-
sion inévitable dans laquelle on tombe en faisant usage d’une



160 J.-F. ASTIE

suite de prosyllogismes, ne reposant pas sur des prémisses em-
piriques, ne porte donc pas sur la réalité transcendantale,
mais sur la réalité transcendante de ces idées : I’erreur ne con-
siste pas a tenir ces idées comme la conclusion nécessaire de
notre connaissance rationnelle, mais dans le fait que nous leur
attribuons une réalité objective, c’est-a-dire, pour éviter tout
malentendu, du fait que nous prétendons conclure & la maniére
d’étre des objets correspondant & ces idées, nous imaginant par
ce procédé 14 enrichir notre connaissance théorique.

Le second livre de la dialectique transcendantale signale les
erreurs dans lesquelles nous tombons lorsque nous prétendons
obtenir des connaissances métaphysique sur la nature de ’ame,
de l'univers, de Dieu. C’est & ces réalités la que s’applique
une assertion qu’on a si souvent appliquée aux rapports « des
choses en dehors de nous, » avec les représentations que nous
nous en faisons. Cette assertion est la suivante: il est fort pos-
sible que « la chose en soi » differe beaucoup de la représen-
tation que nous en avons, de sorte que du fait que le phéno-
meéne occupe une place dans l’espace on n’est nullement
autorisé & conclure que « la chose en soi » se trouve dans le
méme cas. Quelle est donc la pensée de Kant? Non pas pré-
cisément qu’ll faille s’abstenir d’appliquer la catégorie de cau-
salité, de substantialité & ces réalités suprémes, mais unique-
ment qu’on ne saurait prétendre arriver & aucune science
réelle en appliquant ces catégories a ces objets transcendants.
Tout au contraire, chaque tentative d’arriver & pénétrer
I’essence cachée de ces objets, au moyen de prosyllogismes,
aboutit inévitablement & enlacer la raison dans des contradic-
tions. Ainsi pour I'idée de Dieu, Kant ne conteste pas a la raison
le droit de conclure du fait du monde empirique & une cause
inconditionnée du dit monde, — cette conclusion est plutot pour
lui une inévitable nécessité de la pensée, — mais ce qu’il nie,
c’est la possibilité de nous faire de ce principe du monde une
représentation ciaire, reconnaissable & certains signes particu-
liers, précis.

Que conclurons-nous de tout cela? La grossiére contradic-



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 161

tion qu’on a vouluimputer a la doctrine criticiste sur « la chose
en soi » n'existe que dans l'imagination de ceux qui ont mal
compris Kant. Toute I’objection repose sur un sophisme, qu’on
aurait de la peine & s’imaginer plus grossier. Lorsque dans une
sphére quelconque bien déterminée des sciences naturelles, je
fixe la limite de mon savoir obtenu par P'expérience et que je
déclare ne rien savoir au deld, il serait absurde de conclure de
ce langage qu’en fixant ainsi des limites, j’al dépassé les bornes
de ma science. Si je sais qu’au deld de ces limites je ne sais
rien, cela ne peut pourtant pas vouloir dire qu’au deld de ces
limites je connais quelque chose.

Quand donc je saisis, au moyen des catégories, la différence
logique entre le concept « chose en soi » d'une part, et phé-
noménes de 'autre, qu’est-ce que je détermine ? Nullement la
« chose en soi » en elle-méme, mais uniquement le concept
que j’en ai, par conséquent je continue & me mouvoir entiére-
ment dans les limites du territoire régulier, normal, dans lequel
doit s’étendre l'usage des catégories pour l'obtention de la
science théorique.

Supposons maintenant que je me forme le concept, d’abord
entierement problématique, de choses n’étant pas et ne pou-
vant pas étre pour nous, hommes, I’objet d’une perception
sensible. De quel droit dérivera-t-on de ce fait I’assertion que
ces « choses, » parce que je me forme une représentation
encore entierement vide de leur existence, doivent étre con-
naissables pour nous, méme dans leur essence intime, au
moyen d’un usage transcendant de 'entendement? Mais c’est
justement contre cette doctrine prétendant arriver & connaitre
les choses au moyen de I’entendement pur, qu’est dirigée toute
la dissertation de Kant sur le concept de la « chose en soi. »
Prétendra-t-on sérieusement que, par le fait qu’il a posé, en
face de ’ancienne métaphysique, les limites de notre connais-
sance scientifique, il a, eo ipso, lui-méme franchi ces limites ?
Si la conclusion de I’existence phénoménale (le conditionné) en
général, & un étre (inconditionné) lui servant de base, est une
conclusion nécessaire de la raison, il n’en demeure pas moins,



162 J.-F. ASTIE

d’aprés Kant, que c’est une tentative entiérement vaine de
prétendre déterminer le comment de cet étre, de prétendre
découvrir ce qu'll est.

Entendra-t-on par « chose en soi » le concept de ce quelque
chose d’indéterminé, qui existe indépendamment de notre
représentation des objets ? La relation de causalité est ici hors
de toute application. 1l faudrait pour I'appliquer retomber dans
Ierreur fondamentale, définitivement réfutée par Kant, dans
I’erreur de ’ancienne métaphysique, savoir : de notre concept
d’une « chose en soi, » d’'un quelque chose d’absolument indé-
terminé fournissant la matiére de nos impressions, on peut
conclure & 'existence objective de ce quelque chose en dehors
de nous. La conclusion inévitable de causalité ne peut étre
invoquée pour prouver I’existence de « choses en soi » (dans
le sens négatif). Mais elle peut étre invoquée en faveur de la
distinction a établir entre une existence représentée en dehors
de moi et mes représentations subjectives (les intuitions en moi)
de cette existence. Mais cette chose extérieure 4 moi, distincte
de toutes les représentations que j'en ai, gu’est-elle? une
chose dans l’espace. de nouveau un phénomene. L’existence
de cette existence extérieure, 14, devant moi, est nécessaire-
ment comprise dans la determination de ma propre existence
et ne fait avec elle gu’une seule et unique expérience.

Le sophisme qui vient d’étre dévoilé revient encore sous une
autre forme. D’aprés Hartmann, par le fait méme que nous
appliquons les catégories de notre entendement aux objets de
la perception sensible, nous dépassons ’expérience. De sorte
qu’en limitant notre science au domaine de ’expérience, nous
rendons toute science impossible, méme la connaissance de
I’existence percevable par les sens. A cela Lipsius réplique :
Ainsi donc, du fait que, sans principes & priori, nous ne saurions
saisir les matériaux a posteriori fournis par 'expérience et en
faire une science, il faudrait conclure que les formes aprioris-
tiques qui sont 13 A notre disposition pour retravailler les élé-
ments fournis par lintuition, il faudrait conclure que ces
formes aprioristiques, sans aucune perception empirique, sont
de force, a elles seules, 4 nous donner la connaissance objec-



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 163

tive de ce qui n’est accessible & aucune intuition, de ce qui est
exclusivement transcendant ! Parce qu’une échelle cramponnée
a une tour fortement établie sur le sol me conduit en toute
streté jusqu’aux créneaux de la tour, je pourrais encore, tou-
jours avec le secours de la méme échelle, m’élever au-dessus
de la tour. Voild une jolie argumentation dans la bouche d’un
philosophe! Sans doute on peut s’élever dans ’atmosphére en
ballon, il ne faut pourtant pas s’imaginer qu’on n’a pas alors
quitté le plancher des vaches et qu’on chemine en chemin de
fer. Nous renverrons a I’auteur ceux qui désirent connaitre plus
au long les objections faites par Hartinann a4 Kant dans 'in-
térét de ce qu’il appelle son « réalisme transcendantal. »

Biedermann attaque Kant dans une direction tout a fait
différente et cela dans I'intérét de ce qu’il appelle le « réalisme
concret. » Biedermann, lui aussi, prétend revenir 4 la théorie
criticiste de la connaissance ; il se conlente, au point de vue
« extensif, « des limites imposées par Kant & la connaissance,
qu’il s’agisse de I’expérience externe ou de I'expérience interne.
Seulement il s’éléve contre le dualisme abstrait établi par Kant
entre la matiére constituant le contenu de la conscience, a titre
d’impression informe, d’'une part, et la forme, d’autre part, la
forme & priori, de I'intuition et de I’entendement, inhérente au
moi.

Lipsius accorde qu’a nos formes aprioristiques de l'intuition
et de 'entendement correspond, chez les choses, une maniére
d’étre objective, qui nous contraint & voir les dites choses dans
le cadre de I’espace, et a les penser dans nos formes logiques.
Comme les objets vus, tous les objets visibles baignent dans
I'espace et dans le temps; comme toute régularité connue,
toute régularité connaissable dans 'ordre des objets entre eux,
est quelque chose de logique, elle s’accorde donc avec la régu-
larité de notre pensée. Maintenant qu’on appelle ces formes
les maniéres d’étre objectives des choses, et non pas simple-
ment les formes subjectives de notre intuition et de notre
entendement, nous n’en tournerons pas la main, cela importe
peu.

Mais voici qui importe. Qu’'on ne s’avise pas de présenter



164 J.-F. ASTIE

I’espace et le temps comme les formes déterminantes de « la
chose en soi, » abstraction faite de toute intuition qu’on peut
en avoir ; qu'on ne donne pas les lois logiques comme lois de
la « chose en soi, » indépendamment de toute connaissance
qu’on pourrait en avoir. Mes perceptions, mes représentations
des choses en dehors de moi, demeurent toujours le résultat
de deux facteurs mis en rapports, I'un objectif, 'autre subjectif.
Voila justement pourquoi le contenu de la conscience (Be-
wusstseinsinhalt), n’est pas tout simplement identique avec
I’cbjet de la conscience {Bewusstseinsobjekt), mais bien 'objet
subjectif, 'objet percu par le sujet dans la mesure de son orga-
nisation psycho-physique. Le fait que dans notre connaissance
des choses, il y ade l'ordre, de I’ensemble, un progreés continu,
ce fait prouve que notre organisation psycho-physique nous
permet de saisir les choses dans 'ordre dans lequel elles se
trouvent objectivement les unes avec les autres. Mais tout cela
ne renverse pas l'opinion en vertu de laquelle nous ne pouvons
connaitre les choses que d’aprés les lois de notre propre
organe cognitif.

D’aprés Biedermann, les objets de la perception et le con-
tenu de la perception sont essentiellement distincts, mais insé-
parables au point de vue de P'existence. Cette assertion admet
un double sens. Ils sont substantiellement un, et différent seu-
lement quant & 'essence, comme le matériel de I'idéel, le corps
et ’ame. Cela peut signifier également : I'objet lui-méme est
percu, mais comme objet de la perception subjective ¢’est un
objet subjectif. Lipsius ne peut se ranger qu’au second sens et
non au premier. En admettant le premier sens on partirait
de ’hypothese qu’a la vérité I'objet n’émigre pas dans 'ame,
mais qu’il s’y mire, sans que le facteur subjectif exerce la
moindre influence sur I'image réfléchie dans le miroir.

Biedermann croit avoir découvert la fiction psychologique
fondamentale de Kant dans le double sens du mot Empfin-
dung, impression. Tandis qu’il prend lui-méme le terme dans
Pacception exclusivement physiologique, pour désigner 'exci-
tation matérielle consistant en mouvements moléculaires de
Porgane central, par une matiére objective, il reproche & Kant



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 165

d’avoir identifié cette excitation matérielle avec le phénoméne
psychique primaire, la conscience de sol du sujet concret et
conscient, et d’avoir présenté l'impression, dans ce dernier
sens, comme l'unique étoffe, matiére, fournie au sujet. De la
résulte la fiction que le sujet projette en dehors de lui, sous
forme d’image ou de représentation, la matiére qui ne lui est
intérieurement donnée que sous forme d’intuition. Mais, bien
que la psychologie physiologique se soit habituée a4 ne prendre
le mot impression que dans la premiere acception, ’étymo-
logie déja rappelle le rapport psychique. Un sujet conscient
peut seul étre impressionné, c’est-a-dire trouver en soi (emp-
finden, d. h. in sich finden). J’appelle par conséquent impression
le phénoméne psychique, phénomeéne s’accomplissant dans
Porgane central, que la physiologie rameéne a une excitation
matérielle du dit organe. La question de savoir si cette exci-
tation est provoquée par I'existence réelle d’un objet extérieur,
ne peut étre résolue, comme le remarque fort bien Bieder-
mann, que par la triangulation qui s’accomplit d’elle-méme des
perceptions s’enchainant les unes aux autres. Mais le phéno-
mene psychique proprement dit est le fait de devenir conscient
de ’excitation, la transformation d’un phénomeéne matériel en
un phénomene « idéel, » comme s’exprime Biedermann, ou psy-
chique. Personne n'a encore expliqué cette transformation,
bien qu’elle s’effectue a chaque instant par suite de I'unité de
fait du corps et de ’ame. Ici le naturaliste réfléchi s’en tient
avec raison a son ignoramus 1.

Mais en devenant conscient intérieurement de I’excitation on
projette, sans doute involontairement, « la cause » de l'excita-
tion au denors, que celle-ci soit fondée réellement dans un
rapport avec un objet matériel en dehors du moi ou non. De
sorte que, immédiatement avec I'impression, se produit la
représentation d’'un objet exlérieur causant l'excitation, dont
Verreur possible, — généralement appelée a tort, illusion des

! Lipsius n’entend pas contester la possibilité d'une explication philo-
sophique en admettant un systtme « d’atomes » immatériels. Mais ce
qu'i] tient pour impossible, c'est une justification de cette hypothtse par
les sciences naturelles.



166 J-F. ASTIE

sens, — peut étre corrigée par la triangulation déja signalée.
Le mode de cet acte consistant & devenir conscient, est déter-
miné, conditionné, d’aprés Biedermann, par la maniére d’étre
individuelle de I’organe. Nous ne devenons pas simplement
congcients de l'excitation, mais dans celle-ci de la maniére
d’étre de ’objet matériel (de la chose en dehors de nous), tou-
jours conformément & la capacité de 'organe a recevoir des
excitations, et 4 se faire une représentation de I'objet excitant.
La différence dans nos représentations de l'objet percu et de
ses trails caractéristiques, ou, pour parler avec Kant, de la
chose vue, dépend donc de la différence dans la maniére d’obte-
nir conscience de I'excitation. Ce n’est donc pas seulement I'im-
pression, comme étoffe grossiere a laquelle ce sujet doit donner
la forme, mais cette forme elle-méme qui est conditionnée par
I'espéce et le mode de P’excitation. Mais celui-ci est fondé sur
une relation d’existence entre 'objet matériel et le sujet mate-
ricl. Donc pour donner la forme, acte qui s’accomplit sans
doute dans la représentation, il faut le concours de deux fac-
teurs, la forme déterminée de l'objet (qui, & la vérité n’est
percue que dans des excitations des sens) et la conception, la
maniere de percevolr du sujet.

Biedermann croit avoir découvert une autre fiction de la
théorie criticiste de la connaissance dans I'identification que
Kant établirait entre la perception (Wahrnehmung) et la repré-
sentation (Vorstellung). L'impression matérielle est d’abord
transformée en quelque chose d’idéel qui ne se trouve que
dans le sujet ; ensuite le rapport réciproque, réel-idéel, du moi
avec l'objectivité, est transformé en une production interne et
projection de ce moi. « Biedermann accorde que le contenu de
la perception, la couleur, le ton, sont sans doute entiérement
hétérogénes a leur cause physique et demeurent dans la per-
ception méme transcendants a la conscience. Le rapport de
causalité, 'union causale entre cette cause et cet effet est
aussi pour nous entiérement transcendant & notre conscience,
nous n’en avons pas conscience, ce rapport la dépasse et la
domine : nous en faisons simplement I’expérience comme d’un
fait. » Est-ce & dire que le contenu de la perception lui-méme



PHILOSOPHIE ET RELIGION ENTRE KANTIENS 167

ne soit que l'effet produit sur le sujet par un x transcendant &
notre conscience ? Nullement. Il est le produit de deux facteurs,
I'un sensible-objectif, 'autre idéel-subjectif. La perception n’est
rien d’autre que ’étre réel de cette objectivité dans sa relation
avec le moi. Il est plus juste encore de désigner ces deux fac-
teurs comme l'objeclivité donnée d’une part, et le sujet de la
conscience d’autre part. Le facteur objectif et le facteur sub-
jectif sont & la fois sensibles et idéels : le premier n’est pas
exclusivement sensible, le second exclusivement idéel. En
effet, dans l'objet matériel se trouve aussi indirectement con-
tenue la régularité de ces rapports sensibles-réels. Par contre,
le sujet de la conscience n’entre en rapport direct avec I'objet
qu’au moyen d’un élément matériel, son organisation physique.
Sur ce point 1a il n’y a pas de désaccord.
(A suivre.)



	Philosophie et religion entre kantiens

