Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1886)

Artikel: Le canon des saintes écritures : et sa délimitation
Autor: Chavannes, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379377

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379377
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE CANON DES SAINTES ECRITURES

ET SA DELIMITATION!

PAR

H. CHAVANNES

D’aprés les idées courantes et généralement répandues dans
nos églises, le recueil appelé la Bible, qui se compose des
trente-neuf livres de I’Ancien Testament et des vingt-sept du
Nouveau, contient la collection des livres inspirés de Dieu, et
a 'exclusion de tous autres.

Quelques personnes agées se rappellent bien qu’autrefois la
Bible contenait aussi, entre les livres saints et inspirés de I’An-
cien Testament et ceux du Nouveau, d’autres ouvrages qu’on
appelait les Apocryphes, lesquels, s’lls contenaient bien quel-
ques longueurs et des choses un peu singulieres, rapportaient
cependant des histoires fort intéressantes, comme celles de
Judith et de Tobie, et d’aussi bonnes maximes que celles
quon lit dans les Proverbes et I'Ecclésiaste. Telles de ces
personnes vous exprimeront le regret qu’on ne les mette plus
maintenant dans les Bibles, ne se rendant au fond pas compte
du pourquoi de cette exclusion; d’autres vous diront peut-
étre . « (’étaient de bien bons livres, mais il parait qu'on a re-
connu qu’ils n’étaient pas inspirés comme les autres.» Clest
du reste ce que disaient déja les préfaces et avertissements
qu'on mettait en téte de ces livres, qu’ils n’étaient pas procé-
dés du Saint-Esprit comme les livres canoniques et ne devaient

1 Lu & la Société vaudoise de théologie le 16 décembre 1885.
THEOL. ET PHIL. 1886. 8



106 H. CHAVANNES

pas faire regle certaine pour les articles de la foi. Mais, s’il en
est ainsi, si ces ouvrages ne sont que livres d’hommes pouvant
contenir des erreurs, pourquoi les avait-on conservés dans la
Bible, «en les placant méme au beau milieu, entre ceux qui
seuls étaient regardés comme émanés d’une inspiration divine
et partant comme faisant autorité!?» Pourquoi les réforma-
teurs ont-ils traduit ces livres et les ont-ils imprimés dans
leurs bibles 2

Les sociétés bibliques du XIXe siécle, plus conséquentes,
ont retranché les apecryphes de leurs éditions. Cette mesure
est la derniére modification faite au canon : elle est ainsi toute
récente. La controverse touchant le retranchement des apo-
cryphes dans le sein de la Société biblique britannique et
étrangére cessa en 1836 seulement 2. Des lors, dans le sein du
protestantisme francgais et anglals, nous ne voyons aucune
réclamation se faire touchant cette mesure : toutes les bibles
imprimées dans ce milieu-la depuis un demi-siecle sont pur-
gées des apocryphes. En Allemagne, une assez vive contro-
verse au sujet de ces livres s’est élevée dans les années 1850
et suivantes 3.

Comme le protestantisme n’a pas d’organe unique et de re-
présentation officielle de I'ensemble de ses églises, 1l faut re-
chercher ce que chacune d’elle, ce que les principaux repré-
sentants du protestantisme ont dit sur la question du canon.
Un fort petit nombre des confessions de foi de la réforme se
prononcent sur la matiere et donnent la liste des livres cano-
niques*. Aucune confession de foi helvétique ne donne cette
nomenclature, mais bien la confession de la Rochelle (art. III)
et celle des réformés des Pays-Bas (art. IV). Les trente-neuf
articles de I’Eglise anglicane énumeérent les livres canoniques
et apocryphes de ’Ancien Testament (art. VI), ces derniers au
nombre de quatorze, y compris le quatriéme livre d’Esdras (!),

1 Reuss, Hist. du canon, pag. 258.

2 Yoir Le Canon de M. Gaussen, t. II, pag. 288, 306 sq.

3 La Société biblique de Berg a décidé de ne vendre les Apocryphes
que sur demande expresse des acheteurs.

4 Reuss, Hist. du canon, pag. 264.



LE CANON DES SAINTES ECRITURES ET SA DELIMITATION 107

mais quant au Nouveau, ils disent sans les énumérer : « Libros
omnes, ut vulgo recepti sunt recipimus. » La confession de foi
de I’Eglise libre du canton de Vaud énumeére les livres qui com-
posent I’Ancien et le Nouveau Testament qu’elle dit inspirés
de Dieu, faisant autorité et entiérement suffisants, et elle passe
sous silence les apocryphes.

Pour I’Eglise catholique, le canon a été arrété, en 1546, au
concile de Trente, lequel a effacé toute différence en fait d’in-
spiration et d’autorité entre les divers livres compris dans les
Bibles latines usuelles ! et mis la plupart des apocryphes, une
douzaine, sur le méme pied que les canoniques; je dis : la
plupart, car il en est quelques-uns, comme la priére de Ma-
nassé, le troisiéme et le quatriéme livre d’Esdras, admis par
I’Eglise anglicane au nombre des apocryphes, et le troisiéme
livre des Machabées, qui n’ont pas été reconnus par le con-
cile pour canoniques. Par leur décret touchant les apocryphes,
les peres tridentins ont donné la sanction de I'Eglise a ce qui
jusqu’alors avait été une affaire de pratique et d'usage seule-
ment.

Si, dira-t-on, les livres apocryphes ne sont pas inspirés de
Dieu, si c’est donc indiment que pendant bien des siecles ils
ont été ajoutés aux Saintes Ecritures, les sociétés bibliques
modernes ont fort bien fait de les exclure. Est-ce vraiment
parce qu’elles ont étudié ces livres au point de vue de leur
inspiration divine, et reconnu une différence tranchée et incon-
testable entre eux et les livres dits canoniques qu’elles les ont
retranchés de nos Bibles ? Est-ce réellement I’étude compara-
tive qu'elles ont faite des deux Sapiences et de I’Ecclésiaste qui
les a convaincues que les premiers de ces livres étaient de sim-
ples livres d’hommes et le dernier un ouvrage de Dieu? Ont-
elles vraiment reconnu comme non inspiré de Dieu le récit si
édifiant du martyre des sept fréres avec leur mere sous Antio-
chus & Antioche, rapporté au chap. VII du second livre des
Machabées et qu’invoque I'épitre aux Hébreux, tandis qu’elles
auraient bien tenu pour divins les catalogues topographiques
du livre de Josué, l'histoire des hauts faits des juges et tous

! Reuss, Hist. du canon, pag. 234.



108 H. CHAVANNES

les récits des Chroniques et d’Esdras? Leur a-t-il paru évident
que les additions apocryphes au livre d’Esther, qui sont émi-
nemment religieuses, n’étaient pas inspirées, tandis que le
texte canonique de ce livre I’était au contraire incontestable-
ment, quoiqu’il n’ait rien de religieux ? Les comités des sociétés
bibliques « auraient-ils réellement trouvé une si immense dif-
férence entre les miracles du Daniel chaldaique et ceux du
Daniel grec, pour retrancher deux chapitres a son livre!?»
Poser ces questions, c’est déja presque les résoudre. Non, ce
qui au fond a déterminé les sociétés bibliques a la mesure
d’exclusion dont nous parlons, ce ne sont pas des considéra-
tions de cet ordre, tirées de I’étude et de la valeur relative et
théopneustique des livres; ce n’est pas le témoignage du Saint-
Esprit dont parle Calvin 2, pas le discernement spirituel de saint
Paul; ce ne sont pas des raisons internes ou subjectives qui
les ont surtout dirigées, mais bien une regle objective, histo-
rique, une autorité extérieure, non des résultats critiques,
mais des considérations dogmatiques au fond. Elles « ont en-
tendu rétablir le canon de ’Ancien Testament dans sa pureté
primitive, tel qu’il a di exister, selon 'opinion commune, chez
les anciens juifs, c’est-a-dire tel que nous le connaissons par
nos bibles hébraiques 3. » Pourquoi n’est-on pas remonté plus
haut encore et n’a-t-on pas retranché les hagiographes non
cités dans le Nouveau Testament par exemple, pour ne s’en
tenir en fait de canon qu’a la loi, aux prophétes et aux psau-
mes ? On a gardé I’Ecclésiaste et repoussé la Sapience de Salo-
mon, gardé Esther et rejeté Tobie, etc. Pourquoi ?

Les avertissements placés dans les anciennes bibles protes-
tantes en téte des apocryphes invoquaient aussi déja «la cou-
tume des Hébreux. » Jadmets bien que linfériorité morale et
religieuse de I'ensemble des livres apocryphes relativement &
la collection des livres canoniques, infériorité qui, pour avoir
été souvent exagérée, n’en reste pas moins incontestable, n’a
pu que confirmer les vues des adversaires des apocryphes;
toutefois, je le répéte, ce sont assurément bien moins de pa-

! Reuss, Hist. du canon, pag. 258.
* Instit. I, VII. — 3 Reuss, Hist. du canon, pag. 258.



LE CANON DES SAINTES ECRITURES ET SA DELIMITATION 109

reilles raisons historiques ou critiques qui ont déterminé la
derniere mesure prise dans ie monde protestant relativement
au canon qu’'une raison beaucoup plus simple, la pensée de
revenir au canon palestinien, qu’on estimait contenir seul les
livres inspirés de Dieu.

Les réformateurs n’avaient pas considéré comme de tres
grande importance la présence des apocryphes dans les Ecri-
tures, estimant que chacun devait faire le discernement dans
ces livres entre ce qui était conforme, comme disait Luther, a
la doctrine de Christ, ou ne I'était pas; que chacun devait se
laisser diriger pour cela par le témoignage du Saint-Esprit,
comme disait Calvin, discernement ou choix qu’ils pratiquaient
du reste librement aussi, Luther surtout, dans les livres ré-
putés canoniques. « La vraie pierre de touche pour juger de
tous les livres, dit-il dans la préface de son Nouveau Testa-
ment, de 1522, c’est de voir s’ils ménent au Christ ou non... ;
ce qui n’enseigne pas le Christ n’est pas apostolique, quand
méme saint Paul ou saint Pierre l'aurait écrit. Mais ce qui
préche le Christ est toujours apostolique, lors méme que ce
serait I'ccuvre de Judas, d’Anne, de Pilate ou d’Hérode. » De
nos jours le retranchement des apocryphes fut opéré sous l'in-
fluence d’un retour a l'autorité extérieure qu’on voulait déter-
miner plus exactement, d’un besoin de la reconstituer plus
fortement, en s’en tenant & la lettre des Ecritures : il y avait
abandon relatif du spiritualisme de la réforme. La décision du
concile de Trente avait été la fixation de 'usage et de la tradi-
tion de ’Eglise romaine. La décision contraire du retranche-
ment des apocryphes, opéré dans notre siécle seulement chez
les protestants, fut aussi une constatation de la tradition, seule-
ment de la tradition prise & une époque beaucoup plus an-
cienne, puisqu’on remonta jusqu’aux Hébreux, aux Hébreux
dont, pour le dire en passant, on épousa l’hostilité contre la
version des Septante, admise par les chrétiens et qui contenait
les apocryphes.

Les partisans de ’exclusion des apocryphes soutiennent gé-
néralement que nous avons maintenant les Saintes Ecritures
purgées de tout alliage, de ce qui, n’étant pas de Dieu, n’avait



110 H. CHAVANNES

par conséquent aucun droit d’en faire partie. C’est 14 une affir-
mation facile & faire, beaucoup moins & justifier ; car enfin on
ne sait exactement ni par qui, ni quand, ni comment, ni par
quels principes et motifs ont été réunis les livres, j'entends
tous les livres, de I'Ancien Testament; et il esl fort probable
que les docteurs juifs, qui cloturérent le canon, on ne sait trop
a quelle époque, n’en tenaient pas eux-mémes tous les livres
pour également inspirés, — si tant est qu’ait jamais eu lieu ce
qu’on appelle vulgairement la cloture de I’Ancien Testament.
On 'attribue ordinairement & Esdras et & Néhémie ; mais com-
ment pouvaient-ils savoir qu’alors la succession des prophetes,
dont parle Joséphe (Ad Ap. I, 8), était terminée. Cette asser-
tion n’a pu étre faite que plus tard, quand les faits eurent mon-
tra qu’il n’y avait plus de prophétes. Joséphe ne dit point du
reste que le canon fut clos au temps d’Artaxerxes Longuemain,
mais seulement qu’il ne contient que des écrits antérieurs a
cette époque. Les collecteurs du canon furent-ils dirigés dans
leur choix par ’Esprit de Dieu, furent-ils inspirés pour le faire?
Il est difficile de l'affirmer, d’affirmer au fond quoi que ce soit
de gens presque complétement inconnus, tout ce qul concerne
la tradition de la Grande Synagogue étant singuliérement in-
certain. Cela n’était point incertain pour Hotlinger, par exem-
ple, qui, dans son Thesaurus philologicus (Zurich 1649,
p. 110-112), prétend que c’est un axiome qui ne fait pas ques-
tion parmi les juifs et les chrétiens, que le canon de I’Ancien Tes-
tament fut fixé, une fois pour toutes, avec une autorité divine,
par Esdras et les hommes de la Grande Synagogue. Et il ajoute
que cela n’est mis en doute que par ceux qui ont une morille
A la place de la cervelle, « quibus pro cerebro fungus est. »

Quant au Nouveau Testament, dont nous sommes beaucoup
mieux & méme de suivre I'histoire, nous savons que son canon
s’est formé peu & peu, avec et aprés maintes et longues incer-
titudes, hésitations et fluctuations d’opinion. Pour affirmer I'in-
faillibilité de notre canon, 1l fandrait que I'Eglise qui I'a formé
fat infaillible. Pour nous, qui ne la pouvons déclarer telle, la
conséquence est que le canon ne l'est pas non plus. Gaussen
prétend que I'Eglise n’a pas fait le canon, qu’elle I'a seule-



LE CANON DES SAINTES ECRITURES ET SA DELIMITATION 111

ment discerné et a reconnu l'authenticité de ses livres'. Mais
¢’est précisément pour ce discernement qu’il ett fallu étre in-
faillible. « Pourquoi, nous dit avec raison une femme de pas-
teur passée au catholicisme?, pourquoi, si vous croyez que
I’Eglise a été divinement inspirée dans la fixation du canon du
Nouveau Testament, ce jour a-t-il été sans lendemain ? »

On pourrait peut-étre présenter ici une objection et dire que
Dieu peut bien avoir accompli une ceuvre infaillible et parfaite
par le moyen d’hommes pécheurs et misérables. J’Jadmets que
Dieu a pu le faire ; reste toujours & démontrer qu’il I'a fait.

Quant & I’Ancien Testament, on dérive pour I'ordinaire son
autorité et son inspiration du témoignage que Jésus et les apo-
tres lui ont rendu. Or, assurément, ce témoignage a une haute
portée religieuse et morale : il atteste que c’est le Dieu de I’An-
cien Testament qui a envoyé son Fils au monde en Jésus-Christ,
dont la venue fut prédite par les prophétes; il atteste que 1'éco-
nomie de la loi est la préparation a celle de la grice, qu’il faut
ajouter fol aux documents de cette économie, la loi et les pro-
phetes, que le recueil des cantiques des Juifs, appelé les Psau-
mes, contient des prophéties relatives & la venue, & la mort, a
la résurrection de Jésus-Christ ; que les prophétes et les livres
qu’ils ont écrits sont les organes de I’Esprit de Dieu ; mais sur
la question proprement dite du canon, sur la délimitation de
celui-ci, le témoignage de Jésus-Christ et des apotres est in-
complet, ce qui n'est point étonnant du tout : ils n’étaient ni
les uns ni les autres des érudits, des professeurs d’introduc-
tion aux livres de la Sainte Ecriture ; et ils ne nous donnent
pas non plus de critére pour reconnaitre d’une facon certaine
si un livre est canonique ou pas. Saint Jean nous dit bien que
tout Esprit qui ne confesse pas Jésus-Christ venu en chair n’est
pas de Dieu (1 Jean IV, 2, 3), déclaration que Luther a prise
au fond pour critére de la canonicité, mais a suivre cette régle
si générale, tout écrit confessant Christ venu en chair serait
inspiré, et dans l’application aux livres contestables il n’est

! Théopneustie, page 201.
2 Mme Peyrat, de Saint-Germain en Laye, dans une lettre citée par
Evangile et Liberté (du 7 octobre 1881).



112 H. CHAVANNES

pas si aisé de déterminer sirement ce qui préche Christ et ce
qui ne le préche pas : tel dira qu’il ne trouve nulle part Jésus-
Christ dans le Cantique des cantiques, et tel autre qui I'inter-
prétera allégoriquement I'y verra partout au contraire ; tel ne
saura guére trouver 'ceuvre de Jésus-Christ dans I'épitre de
Jacques, etc.

Si du moins, & défaut d’une régle interne pour discerner
les livres canoniques, la nomenclature des Saintes Ecritures
des Juifs nous avait été donnée par les apoOtres; mais ce n’est
pas non plus le cas : nulle part la liste exacte des livres de
I'Ancien Testament ne nous est présentée dans le Nouveau.
On pourrait déja se dire & priori qu’essayer de reconstituer
cette liste par les citations, soit formelles et nominatives, soit
indirectes, qui nous en sont faites dans le Nouveau Testament,
pourrait bien ne pas amener un résultat certain et pleinement
satisfaisant, puisque ces citations sont la plupart du temps ac-
cidentelles et qu’il se pourrait bien qu’un livre parfaitement
canonique de ’Ancien Testament, mais peu étendu, par exem-
ple, ne se trouvit jamais cité dans le Nouveau ; c’est effective-
ment le cas de ceux de Nahum et de Sophonie qu'on n’y trouve
jamais allégués. Quand on en vient ainsi & I'étude du fait lui-
meéme, on constate que cing autres livres, en outre, se trou-
vent dans le méme cas : ce sont le Cantique, I'Ecclésiaste,
Esther, Esdras et Néhémie', tandis que les poétes paiens
Aratus, Ménandre et Epiménide sont cités par saint Paul, et le
livre d’Enoch par Jude. Je sais bien que M. Gaussen, a la
p. 316 du tome II de son ouvrage sur le canon, dit en parlant
de ’Ancien Testament : « Jésus en alléguait tous les livres. »
Mais c’est 14 de la part du vénérable professeur genevois une
sorte de facon de parler sur laquelle il ne serait pas juste d’in-
sister rigoureusement; il veut dire probablement que Jésus
considérait I’Ancien Testament de telle fagcon qu’il en aurait,
cas échéant, allégué tous les livres; car il dit bien lui-méme &
la page 45 du méme volume : « Jésus n’a jamais laissé voir la

1 Jean VI, 31 : « 11 est écrit : I1leur a donné & manger du pain du ciel »
pourrait étre une citation de Néh. 1X, 15 : « Tu leur donmnas du ciel du
pain. »



LE CANON DES SAINTES ECRITURES ET SA DELIMITATION 1413

moindre hésitation sur 'authenticité divine d’aucun des vingt-
deux livres dont se compose le canon; il les améne tous, ou
presque tous, cités de sa propre bouche. » On voit que Gaussen
se reprend ici pour dire « presque tous; » d’apres la liste qu’il
donne lui-méme (p. 47 et 48), Jésus aurait cité treize livres de
I’Ancien Testament. Quant & ce que Jésus n’a jamais laissé voir
la moindre hésitation sur I’authenticité divine d’aucun des vingt-
deux livres du canon juif, c’est 14 un argumentum a silentio
qui ne signifie pas grand’chose : comment aurait-il montré de
I’hésitation touchant des livres dont il ne parle pas ? Aussi me
semble-t-il qu’on ne peut conclure absolument du fait que Jé-
sus a cité plusieurs des livres de I’Ancien Testament, qu’il « les
a tous acceptés comme canoniques', » c’est-a-dire comme ins-
pirés de Dieu. On pourrait désirer chez Gaussen plus de rigueur
scientifique, je 'accorde aisément, mais il ne faut pas oublier
cependant que ses deux volumes sur le canon sont au fond
moins une étude vraiment impartiale et désintéressée du sujet
qu’'un plaidoyer en faveur d’'une thése posée d’avance, a savoir,
comme il le déclare dés ses premiéres lignes, que les livres
compris dans nos bibles protestantes actuelles ont seuls « le
droit de tenir une place » dans le recueil sacré des oracles de
Dieu, droit qu'on nomme canonicité 2. C’est 1a ce qu’il faudrait
démontrer sans doute ; or, au lieu de le faire, M. Gaussen rai-
sonne trés souvent comme si c’était 1A un axiome sur lequel
on se peut baser pour la suite des raisonnements. Ayant eu
soin de déposer cette affirmation dans ses prémisses, il n'est
pas étonnant qu’il la retrouve dans ses conclusions. Il en est
de lui comme de M. de Gasparin, qui nous dit avec une can-
deur parfaite dans sa brochure, la Bible défendue contre ceux
qui ne sont ni disciples ni adversaires de M. Scherer : « Si quel-
qu’un avait & proposer des arguments différents des miens,
mais qui fussent capables d’établir la méme these, je m’y ran-
gerais trés volontiers. » « En d’autres termes, ajoute M. Sche-
rer 3, 'écrivain ne croit pas parce que ses raisons de croire
lu semblent bonnes, mais parce qu’il est décidé a croire ; ses

! Gaussen, Le Canon, t. 11, p. 49. — 2 Gaussen, Le Canon, p. 1.
3 Revue de théologie, X, p. 102.



114 H. CHAVANNES

arguments ne sont pas la raison, mais la justification, mais le
prétexte de sa foil. » « Celui qui est de la vérité entend ma
voix, » dit le Seigneur Jésus ; est-ce bien étre de la vérité que
de se prescrire d’avance a soi-méme le but auquel il s’agit d’ar-
river ?

Mais laissons les théologiens et leurs méthodes défectueuses
pour revenir a ces cing livres de ’Ancien Testament que je dis
n’avoir pas été cités dans le Nouveau. Est-ce pur accident,
comme pour les trois chapitres de 'oracle de Nahum contre
Ninive, et pour les trois de Sophonie ? Ou bien ces livres, tous
les cinq de la classe des hagiographes, n’étaient-ils pas encore,
a I’époque apostolique, placés sur le méme pied, quant & leur
inspiration, partant & leur autorité, que ceux qui composaient
la loi et les prophétes? S’ils ne sont pas allégués, est-ce parce
qu’ils étaient relativement peu connus, la loi et les prophétes,
— et encore en partie, — servant seuls dans les lectures pu-
bliques et rituelles (4 part le livre d'Esther dans la féte patrio-
tique de Purim) ? Est-ce que l’esprit de ces livres était en con-
tact moins intime avec celul de I'Evangile! que la loi, les
prophétes et les psaumes ? Je croirais que ces trois raisons, en
quelque mesure tout au moins pour plusieurs de ces livres,
peuvent expliquer le fait qu’ils ne sont »as cités dans le Nou-
veau Testament. L’Ancien Testament est surtout allégué dans
le Nouveau, parce qu’il contient des prophéties relatives aux
faits évangéliques ; les livres qui n’en contiennent pas, ou qui
n’en contiennent que peu, tout naturellement se trouvent peu
ou pas allégués; mais encore une fois, cela ne prouve nulle-
ment qu’ils ne fissent pas partie des livres constituant pour les
Juifs les Saintes Ecritures.

A défaut d’'une déclaration positive des apotres 4 I’égard de
la liste authentique des livres de I’Ancien Testament, on a été
heureux de trouver dans I'historien Joséphe, & peu preés leur
contemporain, une indication précieuse a bien des égards, mais
qui pourtant ne tranche pas toutes les questions et difficultés.
Aprés avoir parlé dans le premier chapitre de son livre Conire
Apion de la pureté de race des prétres juifs qui ne peuvent

! Reuss, Hist. du Canon, p. 259.



LE CANON DES SAINTES ECRITURES ET SA DELIMITATION 4115

prendre femme que dans la tribu de Lévi, et dont les généalo-
gies sont enregistrées depuis deux mille ans, il ajoute ces paro-
les que je cite dans la vieille traduction francaise que j’ai sous
la main :

« Et ¢’ils se trouvent aucuns Lévitiques des susdits hommes
de génération sacerdotale, qui prévariquent cette ordonnance
nupciale, il leur est défendu d’approcher de I'autel, ne de par-
ticiper a autre quelconque sanctification. Ainsi donc trés droi-
tement, voire nécessairement est advenu que nos histoires
escrites par les prophétes sont trés seures, certaines et verita-
bles, & raison que ’authorité et puissance d’escrire les gestes,
adventures et annales n’est 4 tous permise, et en la publique
histoire n’y a aucune discordance. Car les seuls prophetes ayans
la cognoissance des choses passées, premiéres et antiques selon
l’inspiration 4 eux de Dieu donnée (xa'rd THY ETMITVOLXY TNV &0 TOU
6200 pafévrev), et escrivans apertement et publiquement les cho-
ses faites et advenues en leur temps, nous n’avons point une
infinité de livres entre soy discordans, et & eux-mémes contra-
rians, mais avons seulement vingt-deux livres contenant la
description de tout le temps ou la foy et la crédence est & juste
raison receile, ou : auxquels on a toute raison d’ajouter foy (xai
dezaiwg memoteupéve 1). Desquels vingt et deux livres les cing pre-
miers sont de Moyse, contenans les nativités et genealogies des
premiers anciens hommes, et la déduite de la génération hu-
maine jusques & la mort de luy. Lequel temps n’est guéres
moindre de 3000 ans. Et depuis la mort de Moyse jusques a
Artaxerxés, Roy de Perse, qui succéda a Xerxés, les prophétes
ont écrit les gestes, les choses faites et les cas advenuz de leur
temps en treize livres. Et les quatre derniers contiennent les
hymnes composés et chantez 4 I'honneur de Dieu, et les saints
préceptes et bons enseignements concernans la vie humaine.
Depuis le régne d’Artaxerxes jusques & nostre temps, tous les
faits dignes de relation et toutes et une chacune choses mémo-
rables advenues, certainement ont esté diligemment mises par
escrit, toutefois non tenues en si grande foy et authorité que

! Une autre legon porte ta duxaiws Ocix memorsupéve. Gaussen (Le Canon,
II, p. 42) n’a pas Geiz, qui aurait bien appuyé son point de vue.



116 H. CHAVANNES

les premiéres, pource que la succession des prophétes n’estoit
si certaine. Néantmoins il appert par les ceuvres mesmes, les
choses avoir esté ainsi faites comme nous les lisons, et croyons
en nos propres lettres !, veu que & icelles depuis tant de siecles
passés ne s’est lrouvé personne qui ayt présumé de rien y os-
ter, ny adjouster, ny changer. Car cela est de nature et incon-
tinent dés la premiére génération?, planté en ’Esprit des Juifs,
de nommer ces escrits divins enseignements (fzo doyuata) et &
iceux se arrester et pource pour le soustien d’iceux mourir (si
besoin est) bien volontiers. »

Puis Josephe affirme la crédibilité de ses propres écrits,
disant qu’ « une grande et constante asseurance de vérité 1'as-
sista en esprit. » Touchant ses Antiquités, il s’exprime ainsi :
« Je les ay translatés des sacrés volumes, moy estant de lignée
sacerdotale et participant de la sapience qui est contenue és
saintes lettres. »

Il donne ainsi & entendre, comme il I'a fait pour les prophé-
tes, qu’il semble assimiler aux lévites dans les paroles que
nous avons citées, que sa qualité de lévite doit attester la vérité
de ses récits ; & bien des égards, il semble se mettre lui-méme
au niveau des écrivains sacrés, comme du reste le faisait de son
grand-pere le fils de Sirach quand il disait (prologue de I'Ecclé-
slastique) : « Jésus, mon grand-pére s’étant longtemps adonné
a la lecture, tant de la loi et des prophétes que des autres
livres de nos ancétres, et y ayant acquis une grande habitude,
a été aussi porté a composer quelque chose des matieres qui
regardent la doctrine et la sagesse 3, » etc.

Mais c’est & un autre propos que nous avons cité Joséphe,
c’est touchant ce qu’il dit des Saintes Ecritures et de leur
nombre.

Quant aux cing livres de Moise, il n'y a pas d’incertitude

1 Ou comme Gaussen traduit : « or il parait assez par les faits b quel
point nous avons donné notre fo1 & nos propres Ecritures. »

2 g0fils €x TG mpwtig yevimews, que Gaussen traduit : « aussitdt apres
les premiers jours de leur naissance. »

3 Voir aussi Ecclésiastique XX1V, 30-31; XXXI1I1, 17; L, 28, 29; LI, 17-22,

ou 'auteur réclame pour son livre une autorité presque prophétique.



LE CANON DES SAINTES ECRITURES ET SA DELIMITATION 117

possible ; mais quant aux treize livres, ou les prophetes ont
écrit les choses survenues de leur temps, il n’en est déja plus
exaciement de méme. On concolt bien qu'on ne compte que
pour un les deux livres de Samuel, puis les deux livres des
Rois et les deux Paralipomeénes, que le livre de Néhémie, quia
parfois été appelé le second Esdras, puisse ne faire qu’'un avec
Esdras, que les douze petits prophetes forment un seul volume,
qu'on puisse aussi ajouter Ruth aux Juges et les Lamenta-
tions & Jérémie ; nous arrivons ainsi avec Josué, Esther, Esaie,
Ezéchiel et Daniel au chiffre 12. Quel est, d’entre les cinq livres
restants, celui qu’il faut prendre encore pour arriver au chifire
de 13 livres historiques? Celui de Job probablement. C’est
I'avis de W. Robertson Smith 1. Toutefois, comme Joséphe ne
dit pas un mot de Job dans ses Antiquités, ol il prétend ne
rien omettre, il est & présumer qu’il ne tenait pas son livre
pour historique, mais bien pour une parabole, ce qui le ferait
plus naturellement rentrer dans sa derniere division. Dauns ce
cas, I'un des livres que nous avons accolés & un autre, Ruth,
par exemple, constituerait le treiziéme livre historique. Reste-
raient donc cinq livres d’hymnes et de morale au lieu de qua-
tre. De ces cinq livres, Joséphe ne mentionne dans ses ouvra-
ges que les Psaumes. Aucun d’eux ne pouvant étre accolé 4 un
autre, lequel de Job, des Proverbes, du Cantique et de I'Ecclé-
slaste faudrait-il retrancher pour arriver & quatre ? Serait-ce le
Cantique, lequel n’aurait ainsi pas été tenu par Joséphe pour
canonique, ce qul serait possible, la reconnaissance de la cano-
nicité de ce livre ayant été en tout cas fort tardive. Ou bien
serait-ce préférablement 1'Ecclésiaste ?

Oulre cela, Josephe assimilant Assuérus avec Artaxerxés et
disant que les livres divins comprennent ce qui s’est passé jus-
qu’a Artaxerxeés, on ne sait pas s’il mettait au nombre des dits
livres celui d’Esther qui parle de ce roi. On voit combien tout
cela reste encore incertain.

La division du canon de Joséphe que nous venons de men-

! « The number of thirteen prophetico-historical books from Joshua to

Esther is made up by reckoning Job as a history. » The old Testament,
in the jewish church, Edinburg 1831, p. 150.



118 H. CHAVANNES

tionner differe pour ses deux derniéres parties de celle habi-
tuellement recue par les Juifs :

10 la loi, c’est-a-dire le Pentateuque ;

2¢ les prophetes : a) anteriores, soit les livres historiques
de Josué aux Rois; b) posteriores, soit les trois grands et les
douze petits prophétes ;

3° les hagiographes. Joséphe place plusieurs des hagiogra-
phes dans la classe des prophetes. Il semble donc que la divi-
sion ordinaire, que nous retrouvons chez les Juifs du moyen
Age, n’était pas généralement usitée au temps de Josephe.

Nulle part ailleurs, dans ses nombreux écrits, Josephe ne
mentionne, que je sache, la liste des livres saints ou les divi-
sions du canon juif usitées de son temps : il le désigne par 1’ex-
pression des Saintes Ecritures (Antiq. VII, 10), ou bien Jose-
phe parle des livres de Moise, lesquels formaient au fond le
noyau du canon des Juifs (Antiq. IV : « le livre sacré, » « les
livres de I’'arche; » Ad Ap. « nos livres sacrés. ») Je ne crois
pas qu’on rencontre jamais chez Josephe I’expression de la [oi
et les prophetes, la plus ordinairement employée dans le Nou-
veau Testament pour désigner les livres saints des Juifs 1.

Il reste donc de l'incertitude touchant les livres que Josephe
dit inspirés de Dieu et qui constituaient a ses yeux le canon.
Mais un fait est certain, c’est que pour l'histoire d’Esther et
celle d’Esdras, il suit dans ses Antiquités non pas le texte pa-
lestinien ou canonique, mais 'apocryphe. En outre, il parle de
Néhémie de telle facon qu’on peut se demander s’il a connu le
livre que nous appelons de Néhémie; tout ce qu’il dit de ce
restaurateur d’Israél semble en effet emprunté au livre apo-
cryphe appelé le troisiéme livre d’Esdras ou ¢ «pei;. (Gaussen
ne me parait ainsi aucunement fondé a dire2 : « Joséphe ne
cite pas les apocryphes; son témoignage est trées prononcé sur
la fixation des livres inspirés et sur le caractere tout humnain

i Désignation qu’on peut rapprocher de Zach. VII, 12: « Ils firent de
leur cceur un diamant pour ne point écouter la loi ni les paroles que
I'Eternel des armées leur envoyait par son Esprit, par le moyen des pro-
phétes précédents. »

2 Le Canon, t. 11, p. 329.



LE CANON DES SAINTES ECRITURES ET SA DELIMITATION 119

des autres livres juifs. » Il est aisé, au contraire, de constater
qu’il suit parfois les récits apocryphes, préférablement aux ca-
noniques?; on ne peut donc pas dire son témoignage en faveur
du canon dit palestinien « trés prononcé. » « Comment, en
effet, Joséphe aurait-il pu substituer aux livres canoniques
d’Esdras et d’Esther des recensions si différentes et éliminer
complétement le livre de Néhémie si ces livres avaient déja été
compris au canon officiel de la synagogue2? »

L’opinion de Gaussen touchant le témoignage de Joséphe en
faveur de nos livres canoniques, qri est I'opinion tradition-
nelle, 4 ce que je crois, est aussi partagée par un homme qui
sait du reste étre indépendant en critique, par Robertson Smith,
qui dit dans ses Lectures sur I’Ancien Testament : « Nous pou-
vons affirmer que les vingt-deux livres de Josephe sont ceux
de notre canon hébreu actuel 3. » Il I’affirme, mais semble n’a-
voir point vérifié le fait et avoir accepté comme tant d’autres,
sans bénéfice d’inventaire, 'opinion favorable & I'intégrite de
notre canon.

De I’étude des citations de I’Ancien Testament faites dans le
Nouveau, et des passages de l'historien Joséphe que nous
venons d’examiner, il me parait légitime de conclure qu’on ne
peut affirmer d’une fagon certaine qu’au temps de Jésus-Christ
tous les hagiographes fissent déja partie des Saintes Ecritures,
et qu’aucun apocryphe n’en fit partie, affirmer que I'’Ancien
Testament fat identiquement composé des mémes livres que
de nos jours. Qu’on traduise 2 Tim, III, 16 par: « toute ’Ecri-
ture est divinement inspirée et utile, » on bien « toute Ecriture
divinement inspirée est utile, » il reste toujours que cette Ecri-
ture demeure en quelque mesure tout au moins indéterminée.
Si ce fait a son importance dans le domaine de la critique, j’es-

! Nous ne trouvons pas, par exemple, dans nos livres canoniques le ré-
cit de cette joute littéraire proposée par le roi de Perse et dans laquelle
Zorobabel démontre victorieusement que la vérité est plus forte que le
vin, que les femmes et que le roi.

2 Reuss, Nouvelle Revue, [V, p. 288.

3 « We can affirm with practical certainty that the twenty-two books
of Josephus are those of our present Hebrew Canon. » Tte old Testament,
p. 149.



120 H. CHAVANNES

time qu’il n’en a guére quant & 'usage que nous avons i faire
des Saintes Ecritures et & leur autorité religieuse. En effet, que
les cinq hagilographes non cités dans le Nouveau Testament
fissent, ou non, partie du canon, au temps de Jésus-Christ, ils
n’en tirent pas moins toujours leur valeur principale de leur
contenu et non pas de la place que les Juifs leur ont attribuée
d’un coté ou de l'autre de la ligne de démarcation assez flot-
tante qui a délimité leur canon. Jésus, dans ce qui nous est
rapporté de lui tout au moins, et les auteurs du Nouveau Tes-
tament n’en ayant fait aucun usage, il est & présumer que la
valeur religieuse de ces livres est moindre que celle des livres
qu’ils ont allégués, qu’a la rigueur nous nous en pourrions
aussl passer. Ils sont, en effet, d’entre les livres qui importent
le moins & nos connaissances sur Dieu, a4 notre foi : le Cantique
et Esther ne sont pas des livres religieux ; ’Ecclésiaste, Esdras
et Néhémie ont un intérét historique surtout, méme I’Ecclé-
siaste qui nous intéresse plus par la connaissance qu’il nous
donne des idées morales du temps ou il fut composé cque par
sa valeur intrinséque pour tous les temps.

Si 'on me venait dire qu’on ne se peut passer d’aucun des
oracles de Dieu (Joyz 7% Gz00) dont parle saint Paul aux Romains
(I11, 2), je répondrais que les oracles de Dieu ce ne sont pas les
livres de ’Ecriture, comme semble ’entendre par exemple la
Confession de foi des Eglises des Pays-Bas qui dit (art. 3) :
« Dieu a commandé a ses serviteurs les prophétes et les apo-
tres de rédiger ses oracles par écrit, et lui-méme a écrit de son
doigt les deux tables de la loi. » Les oracles de Dieu dont parle
Paul ne sont pas les livres de I’Ancien Testament, mais ses ré-
vélations successives au peuple juif. Soutenir le contraire, c’est
commettre la méme erreur historique si répandue dans laquelle
on tombe en prétendant que le terme de parole de Dieu dans
I’Ecriture désigne I'Ecriture elle-méme.

Dans les premiers siécles de I'Eglise, il y eut encore & bien
des égards incertitude et indétermination quant au canon de
I’Ancien Testament : des doutes s’élevérent parmi les rabbins
sur la canonicité d’Ezéchiel et des Proverbes, nous dit 'Ency-
clopédie d’'Herzog; I'Ecclésiaste paraissait & I’école de Scham-



LE CANON DES SAINTES ECRITURES ET SA DELIMITATION 121

mai n’étre le monument que d’'une sagesse humaine et conte-
nir des contradictions intérieures ; le Cantique parait avoir été
canonisé I'an 90 & Jabné, ou Jamnia, Esther ne 'avoir méme
été détinitivement qu’au IVe siécle; tels Péres, Athanase et
Grégoire de Naziance, comptent ce dernier livre parmi les apo-
cryphes, tel autre cite Judith comme Ecriture Sainte. Il résulte
de ces discussions, dit I’Encyclopédie d’Herzog (art. d’Oehler
sur le canon de I'Ancien Testament), qu'on prenait a 1’égard
des hagiographes une position plus libre qu'envers les deux
autres parties du canon, ce qui s’explique par le caractére in-
déterminé de cette troisieme classe vis-a-vis des deux premie-
res, et tout particulierement de la loi, caractere qui est mar-
qué par le terme tout général de Ketoubim, écrils, ou écrits
saints, hagiographes. Avant la chute de-Jérusalem, cette der-
niere catégorie de livres ne formait pas une collection fermée,
avec un contenu fixe; aussi le témoignage de Jésus-Christ et
des apodtres en faveur des Saintes Ecritures de I’Ancien Testa-
ment ne peut-il étre mvoqué en faveur de livres comme Es-
ther, le Cantique et I'Ecclésiaste, qui, selon toute vraisem-
blance, n’en faisaient pas partie encore.

En dépit des desiderata aprioristiques assez naturels & notre
ceeur si porté a4 lautoritarisme et & la paresse spirituelle, il
faut bien reconnaitre qu’ll régne une incertitude et indétermi-
nation analogues pour ce qui concerne le recueil des livres du
Nouveau Testament. Irénée (Ad. haer. 1V, 20 a) et Tertullien
comptent le Pasteur d’Hermas dans le canon (Tertullien, il est
vral, dans une seconde catégorie de livres, avec ’épitre aux
Hébreux et celle de Jude). Ce livre, que Semler appelle « pi-
toyable, indigne d’arréter I'attention du théologien, » ol Mos-
heim trouvait autant de superstitions que de piété, et ou les
esprits célestes lui semblaient parler plus sottement parfois
que de son temps les portefaix, Irénée le cite comme ypupn, au
méme titre que les autres livres du canon ; Clément d’Alexan-
drie invoque fréqueminent son autorité?; Origéne le juge un
livre tres utile et divinement inspiré (Ad Rom. XVI, 14), Eu-
sebe le range parmi les antilégoménes, a coté de 'épitre de

! Revue de théologie, 1357, p. 240, 241.

THEOL. ET PRIL. 1830, g



122 H. CHAVANNES

Barnabas, des Constitutions apostoliques et de 1’Apocalypse,
et il raconte que, dans nombre d'églises, on le lit publique-
ment pour l'instruction des catéchumenes (Histoire ecclésias-
tique 11, 3). Si nous considérons les manuscrits anciens, nous
trouvons I’épitre de Barnabas et le Pasteur d’Hermas dans le
Sinaiticus, les deux épitres de Clément dans I’Alexandrin, etc.
Augustin met dans le canon Tobie, Judith, les deux Macha-
bées, la Sapience et I’Ecclésiastique 1. Tertullien cite le livre
d’Enoch comme écriture prophétique et lui applique méme le
fameux passage de 2 Tim. III, 16. Le canon de I’Eglise é&thio-
pienne comprend les apocryphes de I’Ancien Testament et un
certain nombre d’écrits pseudépigraphes, par exemple le livre
d’Enoch, le quatriéme livre d’Esdras, la Vision d’Esaie, etc.
Les cathares du moyen age lisaient la Vision d’Esaie, un écrit
attribué a 'apotre Jean, et comptaient quinze épitres de Paul,
entre autres celle aux Laodicéens 2. C’est ce que faisait aussi
Jean de Salisbury, évéque de Chartres (1 1182), qui s’exprime
ainsi : « Quindecima, qua ecclesiee Laodicensium scribitur,
licet (ut ait Hieronymus) ab omnibus explodatur, tamen ab
apostolo scripta est3. Pour pouvoir affirmer au douziéme siecle,
el cela contrairement & ce que dit Jérome, que ’épitre aux
Laodicéens est de Paul, il faut, semble-t-il, que cette épitre fut
bien répandue & cette époque. Ce méme Jean de Salisbury dit
que, quoique les apocryphes ne soient pas au canon, ils sont
recus pieusement : « pie admissi sunt, quia religionem et fidem
aedificant. » Cela, me semble-t-il, ne les distingue pas des écrits
canoniques, qui, certes, édifient aussi la foi et la religion. Ce
point de vue est aussi exprimé par Hugues de Saint-Cher
(1 1263), ’'auteur de la division de Ia Bible en chapitres : aprés
avoir énuméré les livres canoniques, il dit :

Restant apocrypha : Jesus Sapientia, Pastor,
Et Machabaorum libri, Judith atque Tobias,
Hi quia sunt dubii, sub canone non numerantur,
Sed quia vera canunt, ecclesia suscipit illos.

! Gaussen, Le Canon, 11, p. 362. — 2 Reuss, Hist. du Canon, p. 221.
3 Reuss, Hist, du Canon, p. 216.



LE CANON DES SAINTES ECRITURES ET SA DELIMITATION 123

Il est curieux de voir notre auteur mettre le Pasteur au nom-
bre des apocryphes de ’Ancien Testament; on est tenté de
croire que la Sapientia Salomonis qu’il ne mentionne pas ne
s’est vue remplacée par le Pastor, qui forme un spondée, que
par uneraison purement métrique. Mais laissons ce détail. Nous
constatons chez les auteurs des XIIe et XIIIe siécles le point de
vue sur les apocryphes qui fut au fond celui de 'Eglise chré-
tienne jusques au concile de Trente : elle ne les met pas au
canon, mais elle les rec¢oit néanmoins, « admittit, suscipit illos; »
c’est une canonicité de second ordre.

Cette incertitude sur les limites du canon, nous la pouvons
reconnaitre presque dans tous les temps. Deux des manuscrits
des Vaudois du moyen dge contiennent la Sapience et ’Ecclé-
siastique. Kt pour en venir & la Réforme, Zwingle dit que
I’Apocalypse n’est pas un livre biblique, Luther, que l'inspira-
tion du Saint-Esprit ne s’y fait pas sentir!. Comme d’aprés Lu-
ther le canon devait étre déterminé exclusivement par le prin-
cipe évangélique de la justification par la foi, il crut devoir
contester la dignité canonique a plusieurs livres du Nouveau
Testament, & savoir aux épitres de Jacques, de Jude, a celle
aux Hébreux et & ’Apocalypse, qu’il reléguait dans une sorte
de deutéro-canon ; il y a méme des éditions qui donnent & ces
quatre livres un titre spécial, en les qualifiant d’apocryphes,
comme ceux de ’Ancien Testament 2. C’est un fait peu remar-
qué, je crois, que 'emploi dans des éditions luthériennes de ce
nom d’apocryphes pour désigner des livres que nous sommes
habitués & vénérer au méme degré que les Evangiles ou que
les épitres de Paul.

Ce terme d’apocryphes nous raméne au point de départ de
ces pages, aux derniéres modifications que firent subir au ca-
non le concile de Trente et les sociétés bibliques modernes.
Je n’ai cité que quelques exemples de ces modifications, incer-
titudes, fluctuations et divergences concernant le canon. Il
serait bien facile de les multiplier. Ce sont la des faits qgu’il
faut reconnaitre et en présence desquels la théorie d’un canon

! Reuss, Hist. du Canon, p. 262, 271.
2 Reuss, Hist. du Canon, p. 230, 303.



124 H. CHAVANNES

dit providentiel, théorie dont le vral nom serait celui de canon
miraculeue ou infaillible, semble difficile & maintenir. Ses dé-
fenseurs déclareront que si les sociétés bibliques du XIXe sie-
cle ont retranché les apocryphes du canon, ¢’a été par l'effet
de la bonne providence de Dieu, qui a voulu par la maintenir
bien intact le saint recueil de ses oracles. Mais pourquoi avait-
elle permis aux réformateurs de les laisser dans le saint
volume ? En outre, les catholiques seront-ils donc moins en
droit de prétendre que la bonne providence de Dieu a fait for-
mellement déclarer en 1546, par un saint cencile cecuménique,
I'inspiration et l'autorité des apocryphes, question qui n’avait
pas ¢té jusqu’alors définitivement réglée. On déclare providen-
tielle 'adoption par le concile de Carthage, en 397, d’une liste
de livres canoniques qui comprend tous 1os livres actuels du
Nowveau Testament ; or il est digne de remarque (ue, quant &
IPAncien, ce méme concile déclare canonigues Tobie, Judith, les
deux livres des Machabées et cing livres de Salomon. (I1 attri-
bue ainsi & ce dernier la Sapience et I'Ecclésiastique, qu’Au-
gustin déclare bien n’étre dits de Salomon qu’a cause d’une
certaine ressemblancel.) Pourquoi ne pas considérer aussi
comme providentielle la canonisatlion par ce concile de ces six
apocryphes ?

Il convient de noter encore que ce concile de Carthage de
397, auquel les partisans de la doctrine du canon providentiel
donnent une assez grande importance, parce que c’est le plus
ancien qui contienne exactement notre liste actuelle du Nou-
veau Testament, que ce concile, dis-je, ajoute touchant la liste
des livres canoniques, comme le concile d’Hippone quatre ans
auparavant, qu’il faut encore consulter 'église qui est au dela
de la mer : « ut de confirmando isto canone transmarina eccle-
sia consulatur, » ce qui indique clairement au sujet de cette
liste une certaine incertitude encore.

Les distinctions ue font les réformateurs entre les livres
du Nouveau Testament sont-elles quelque chose de providen-
tiel ? Nous avons vu ce que faisait Luther & cet égard. Ses suc-
cesscurs revinrent & I'ancienne distinction des homologouine-

! Reuss, Hist. diw Canon, p. 170.



LE CANON DES SAINTES ECRITURES ET SA DELIMITATION 125

nes et des antilégomenes. Flacius divise les livres de la Bible en
trois classes : les canoniques, les douteux et les apocryphes ;
les douteux du Nouveau Testament sont les quatre livres mis
a part par Luther, plus la seconde de Pierre et les deux petites
de Jean. « Oecolampade, consulté par les Vaudois sur la com-
position du canon scripturaire, leur parle de six antilégomenes
comme occupant un rang inférieur parmi les livres du Nou-
veau Testament : « Apocalypsin cum epp. Jacobi et Jude et
ultima Petri et duabus posterioribus Joannis non cum ceeteris
conferamus . » Qu'est-ce qui est providentiel : que les réfor-
mateurs se gardent bien d’assimiler certains écrits du Nouveau
Testament avec les autres, ou que les orthodoxes modernes
les déclarent tous uniformément inspirés ? On a fait un singu-
lier abus de ce terme de providentiel : on reconnait volontiers
comme l'étant ce qui va & vos idées, & votre facon d’envisager
les choses ou & vos partis pris. Gaussen trouve providenuel
tout ce qui appuie sa these; quant aux témoignages et aux faits
qui lui sont défavorables, ou bien il leur préte peu d’attention
et leur donne peu d’importance, ou bien 1l les déclare un véri-
table attentat contre Dieu. Il en est de méme de Léon XIIl, par
exemple, qui, dans sa lettre du 8 aott 1883 aux cardinaux
directeurs de la bibliothéque du Vatican, déclare providentiel
le principat civil des pontifes romains, mais il ne trouve pas
providentielle du tout son abolition, que nous avons vue s’ac-
complir de nos jours; c¢’est pour lul naturellement un attentat
contre la Providence.

La bonne providence de Dieu a sans doute pourvu & ce que
ses révélations au peuple juif, une partie d’entre elles tout au
moins, nous fussent conservées, a ce qu'il en fut de méme
d’une partie aussi des enseignements et des ceuvres de Jésus-
Christ (Jean XXI, 25), & ce que I’Evangile nous parvint par le
moyen d’un certain nombre d’ouvrages qu’on peut tenir pour
la littérature classique du christianisme primitif; mais qui nous
garantit d’une facon absolument certaine et infaillible que les
documents que nous avons présentement entre les mains sous
le nom de Bible soient bien tous, et les seuls, inspirés de Dieu?

! Reuss, Hist. du Canon, p. 261, 278.



126 H. CHAVANNES

La Providence de Dieu laisse agir, bien souvent laisse errer,
les hommes : de ce qu'un fait existe, qu'un événement s’est
passé, nous n’en pouvons pour cela pas conclure qu’il est
selon la volonté de Dieu, selon sa sage Providence, qu’il est
providentiel, ou bien alors tout est providentiel, ce qui n'est
plus rien dire du tout.

Ce qui a déterminé la canonicité d'un livre ¢’a été tantdt
sa valeur intrinséque, tantot son origine prophétique ou apos-
tolique, tantdt 'usage qui en était fait dans le culte, tantot
des raisons gue peut-étre nous ignorons. Le canon du Nou-
veau Testament a été formé par I'Eglise qui y a procédé sui-
vant ses besoins, sa sagesse, ses lumiéres, son discernement;
mais ce don de discernement n’était pas particulier & I'Eglise
des premiers siecles : les sociétés bibliques s’en réclament
en repoussant les apocryphes. Si I'Eglise primitive était in-
contestablement mieux placée que nous a certains égards pour
ce qui concernait immédiateté du témoignage apostolique
et post-apostolique, J’estime que quant au discernement spiri-
tuel, au bon golt chrétien, pourrait-on presque dire, au sens
exégétique et historique en tout cas, I’Eglise de nos jours ne le
céde nullement aux Peres ; et ce me parait une erreur de don-
ner a ceux-ci, comme l’onl souvent fait les théologiens protes-
tants dans leur controverse avec Rome, une sorte de demi-
petite infaillibilité et une autorité autre que celle provenant de
leur position plus rapprochée des origines chrétiennes. L’humi-
lité est toujours une bonne chose vis-a-vis de Dieu; vis-a-vis
d’hommes, semblables 4 nous en toutes choses, sujets aux
meémes infirmités, elle peut n’étre parfois qu'un manque de
reconnaissance des graces, des lumiéres qui nous ont été ac-
cordées a nous-mémes. Ce serait de la modestie mal placée de
considérer les jugements des Péeres comme devant étre tou-
jours supérieurs aux notres propres; par quoi je ne prétends
nullement que, placés dans leurs circonstances, nous eussions
eu un sens critique et historique plus judicieux, eussions porté
des jugements plus sains. Comme dit Pascal : « Mon intention
n’est point de corriger un vice par un autre, et de ne faire nulle
estime des anciens, parce qu'on en fait trop. » (Ed. de 1826,



LE CANON DES SAINTES ECRITURES ET SA DELIMITATION 127

p- 23.) Ce n’est pas un vain mot que I'héritage des siécles;
aussi n'y a-t-il lieu, dans aucune sphere, de nous enorgueillir,
si sur beaucoup de points nous en savons plus que nos peres.
Je me permets donc de penser que, quant au discernement spi-
rituel et au sens historique, ce n’est pas de la suffisance de
croire ’Eglise de nos jours en progrés sur celle des premiers
siécles de notre ere.

Pour Gaussen, gardien jaloux de l'inviolabilité du canon, la
décision du concile de Trente, touchant les apocryphes, est
une action abominable, un acte énorme (t. II, p. 364), un véri-
table crime, et cela se concoit parfaitement a son point de vue:
Dieu lui-méme ayant dicté, puis promulgué un certain nombre
de livres quisont ses oracles, sa propre parole, en mettre d’au-
tres sur le méme pied, donner a des écrits purement humains
la méme autorité qu’a ces vingt-deux livres de I’Ancien Testa-
ment (selon le compte des Juifs et de plusieurs Péres qui
aimaient ce rapprochement avec le nombre des lettres de 1’al-
phabet hébreu) et qu’a ces vingt-sept livres du Nouveau Testa-
ment qui sont divins, c’est un véritable attentat contre Dieu.
Pour qui n’a pasla méme notion du canon, la décision du con-
cile de Trente ne parait point si grave, si coupable. Qu’on
place ou non les apocryphes dans le canon, je n’en fais, je
I’avoue, ni plus ni moins usage, tout comme je ne tiendrais pas
non plus pour bien criminel qu’on en vint retrancher Esther,
I’Ecclésiaste, le Cantique ou I'épitre de Jude. Je ne le propose
point du reste ni ne 'approuverais, mais pour d’autres motifs
que ceux qui empécheraient MM. de Gasparin ou Gaussen de
le faire : ces livres sont pour eux la Parole méme de Dieu ;
pour moi, ils font partie de fait d’un recueil formé par les Juifs
et les chrétiens des premiers siécles, recueil concernant les
révélations de Dieu, il est vrai, mais non pas fait par Dieu lui-
méme, recueil que je ne tiens pas pour infaillible, mais ne me
sens aucune mission quelconque de modifier, précisément
parce que je ne croirais pas, en ’épurant, pouvoir arriver a ne
plus posséder que la propre parole de Dieu.

Ce que Calvin dit du récit de la femme adultére de Jean VIII,
1-11, lequel manque dans les plus anciens manuscrits et les



128 H. CHAVANNES

plus anciennes versions : « il ne contient rien qui soit indigne
d’'un esprit apostolique et il n’y a nulle cause pourquoi nous
dussions refuser de 'accommoder a notre profit, » pourquoi
ne le pourrions-nous pas dire aussi de tels apocryphes ou de
telles portions des apocryphes? Accommodons-les aussi au pro-
fit de nos 4mes sous la direction du Saint-Esprit, auquel il en
faut toujours revenir, comme & notre autorité supréme. C'est
le principe qu’énonce clairement au surplus la confession de
foi des Eglises réformées de France dont le § 4 s’exprime ainsi :
« Nous connaissons ces livres étre canoniques et la régle trés
certaine de notre foi, non tant par le commun accord et con-
sentement de I'Eglise que par le témoignage et persuasion in-
térieure du Saint-Esprit, qui nous les fait discerner d’avec les
autres livres ecclésiastiques, sur lesquels, encore qu'ils soient
utiles, on ne peut fonder aucun article de foit. » Gaussen, lui,
n’en est plus & recommander un moyen aussi subjectif de cons-
tater la canonicité des livres : « Nous ne pensons pas, dit-il 2,
que nos églises aient jamais prétendu qu’on pht s’en tenir &
celte marque pour discerner tel ou tel livre... et pour en cons-
tater la céleste origine... Nous devons admettre comme divin
le code entier des Lcritures, avant que chacune de ses parties
nous ait pu prouver par elle-méme qu’elle est de Dieu. Ce n’est
pas & nous de juger ces livres... Nous devons croire, avant de
le voir, que toute I'Ecriture est propre a instruire, a convain-
cre, a corriger. » Ce point de vue est singuliérement éloigné
non seulement de celui de Luther, mais, comme nous venons
de le voir, de celui de la confession de foide la Rochelle. Gaus-
sen 3 définit la canonicité : « le droit exclusif des vingt-deux
livres de I’Ancien Testament et des vingt-sept livres du Nou-
veau A tenir une place dans le recueil sacré des oracles de
Dieu. » Des hommes qui répudient en bonne partie ses vues,
comme MM. Aug. Meylan % et Narbel, entendent la canonicité

! « Non tantum... sed etiam multo magis ex testimonio et intrinseca
Spiritus sancti persuasione, quo suggerente edocemur illos ab aliis eccle-
siasticis libris discernere. »

2 Théopneustie, p. 189, 190.

3 Le Canon, 1, p- 1.

4 Canonicité et inspiration des Saintes Ecritures, Lausanne 1877.



LE CANON DES SAINTES ECRITURES ET SA DELIMITATION 129

de la méme facon. Ce dernier dit dans son travail sur « la ca-
nonicité d’aprés le témoignage de Jésus-Christ et des apdtres »
(p. 4) lu & la Société de théologie du 12 mars 1883 : « Est-ce que
les livres qui composent la Bible possedent un droit exclusif
de prendre pla:ze dans le recueil qui les renferme ? » Ce droit
exclusif me semble une maniére de s’exprimer qui dénote une
singuliére conception de 'Ecriture et de la formation du canon :
il semblerait que Dieu ett dit : « Vous recueillerez en une col-
lection particuliére les livres que je vais inspirer & mes servi-
teurs. » Dans ce cas-1a, sans doute, n’auralent le droit de figu-
rer dans cette collection que les livres qui seraient une fois
reconnus comme inspirés de Dieu. L’affaire serait tout d’abord
de reconnaitre & des signes certains, infaillibles, cette inspira-
tion, ce qui ne serait pas toujours ais¢ peut-étre; mais enfin,
une fois supposé qu’elle fut diment constatée pour un livre,
Pinsertion de celui-ci dans le canon serait de droit. Seulement
ce n’est pas ainsi que les choses se sont passées. Pour I’Ancien
Testament, ordre de Dieu de mettre par écrit ses révélations
n’'a été donné que pour de minimes portions des livres que les
Juifs réunirent pendant des siécles et appelérent les Saintes
Ecritures!; et quant au Nouveau, il n'y a, je crois, que les
sept épitres de ’Apocalypse qui se donnent pour avoir été écri-
tes par suite d’un ordre exprés du Seigneur. Les autres parties
du recueil sont des récits, des traités adressés & plusieurs et
des lettres particuliéres des premiers prédicateurs de ’'Evan-
gile; ce sont les documents de la premiére littérature chré-
tienne, pieusement recueillis par 'Eglise, quand surtout fu-
rent venus & disparaitre les premiers témoins de 'Evangile, les
premiers porteurs de la parole de grice. Ce recueil s’est formé
peu a peu, nullement sous ’empire d’une idée arrétée d’avance
de constituer une suite aux Saintes Ecritures (lesquelles étaient
pour les premiers chrétiens, tout comme pour les Juifs, les
livres saints des Juifs), nullement dans I'idée de former une
seconde partie & ces Ecritures, un pendant i la loi et aux pro-
phétes, comme s'il avait fallu un Nouveau Testament, puisqu’il

! Voir entre autres le travail sur le Pentateuque de M. H. Vuilleumier
dans la Revue de théologie et de philosophie, 1832 sq.



130 H. CHAVANNES

y en avait un Ancien, terme qui ne fut usité que tardivement
et une fois seulement que les écrits des apdtres, réunis en une
collection, eurent été nommeés les livres de la nouvelle alliance
ou du Nouveau Testament ou Instrument. Ce que M. de Pres-
sensé dit des Evangiles dans son ouvrage sur Jésus-Christ
(premiére édition, p. 194), je le dis de tous les livres du Nou-
veau Testament : « On se fait, dit-il, I'idée la plus fausse de
Pantiquité chrétienne quand on s’imagine que nos évangiles
canoniques ont été composés, puis produits avec éclat comme
des écritures théopneustiques. Il n’y avait pas d’arche de cedre
dans I’Eglise primitive pour y enfermer les livres sacrés, comme
sous l'ancienne alliance. Chaque Evangile canonique est né
spontanément, occasionnellement, par l'effet des circonstances
ol nous reconnaissons la main de la Providence qui veillait &
la conservaltion du trésor de I’Eglise universelle, mais rien ne
ressemble moins & une notification divine; le soin de discerner
et de proclamer la valeur incomparable de ces documents vrai-
ment apostoliques a été laissé & la conscience chrétiennel. »
Pas plus, du reste, que Dieu n’a dit : « Vous allez faire un
recuell des livres que j’inspirerai, » les hommes ne se sont dit :
« Nous allons faire un recueil des livres qui sont inspirés de
Dieu, » et 'on ne peut traiter que d’imagination dévoyée parle
partl pris la facon dont M. Gaussen représente les premiers
chrétiens dans l'attente de 'apparition des Ecritures inspirées
du Nouveau Testament pour les insérer au canon au fur et a
mesure et le parfaire ainsi ! Il prétend que 1’Eglise primitive 2
« a toujours considéré ce recueil, & mesure qu’il se formait,
comme un seul tout ayant Dieu pour auteur. » Rien n’est plus
contraire a la réalité des choses et & I'histoire vraie que cette
conception-la. Les chrétiens du premier siecle n’attendaient
pas la promulgation de la seconde partie des Ecritures, mais
bien le retour de Christ ; la parole orale leur suffisait; les apo-
tres faisaient déja précisément ressortir entre les deux allian-
ces cette différence essentielle que I'une était celle de la leltre :

! Voir aussi I'article de M. van Geens, Revue de théologie et de philoso-
phie, 1885, p. 188, 189.
2 Le Canon, I, p. 14.



LE CANON DES SAINTES ECRITGRES ET SA DELIMITATION 4131

Suanovie yphppatos xai Bavarow, et l'autre celle de V'esprit. Assuré-
ment saint Paul mettait I'économie nouvelle au-dessus de ’an-
cienne, ce qui n’empéche pas qu’il edt peut-étre été assez sur-
pris, j'imagine, s’ll avait su qu’on ferait un jour de ses lettres,
tout actuelles et de circonstance, le pendant pour le moins des
écrits de Moise et des prophétes. Il est vrai que la seconde
épitre de Pierre (2 Pier. III, 16) met sur la méme ligne les let-
tres de Paul et les autres Ecritures, déclaration qui a de I'im-
portance, surtout si 'authenticité de ’épitre est admise. Mais
encore cette parole ne parle que des lettres de Paul et n’énu-
meére pas celles qui étaient écrites & ce moment-la ; aussi n’au-
torise-t-elle pas & dire, comme le fait Gaussen?!, que « ce fut
sous le long gouvernement des apotres que se recueillit et que
se transmit & toutes les églises le divin canon des Ecritures du
Nouvean Testament, » ou, comme le fait M. Meylan 2, que « le
canon du Nouveau Testament s’est formé sous les yeux des
apotres qui ont pu ainsi en surveiller la composition; » et si la
seconde épitre de Pierre semble peut-étre faire allusion & une
collection déja formée, ou en train de I’étre, des épitres de Paul
et les assimiler aux Saintes Ecritures, cela ne détermine pour-
tant pas les limites de ces Ecritures, ni des anciennes ni des
nouvelles.

Il me semble que c’est un fait qu'on ne peut contester que
les écrits canoniques ne se s¢parent pas tous d’une facgon tran-
chée de ceux qui ne le sont pas : 1ils n’ont pas un caracteére
spécifique, propre a eux seuls, homogéne qui les en distingue;
et je n’hésite pas a déclarer qu’il est bien des écrits non cano-
niques (ui sont plus pénétrés de I'Esprit de Dieu que telles
portions du canon : Judith, Tobie, les Machabées sont plus re-
ligieux qu’Esther ou que le Cantique et I’épitre de Jude se rap-
proche singuliérement de tels produits de 'ancienne littérature
chrétienne qu’on n’a pas admis au canon. Je conclus donc que
la distinction qu’on a voulu établir entre les livres canoniques
et ceux qui ne le sont pas n’est point aussi tranchée qu’on se
I'imagine souvent : chez les uns et les autres, il y a mélange,

1 Théopneustie, p. 121, 122,
2 Canonicité et inspiration des Saintes Ecritures, p. 43.



432 H. CHAVANNES

en proportions diverses, et du divin et de I’humain. Ce premier
¢lément ne coincide pas avec ce qu’on a appelé¢ canonique :
tout ce qui est canonique n’est pas divin et I’on trouve du divin
aussi en dehors du canon. Voici, pour prendre un exemple au
hasard, le commencement du chapitre 28¢ de I'Ecclésiastique
du Siracide :

« Le Seigneur se vengera de celui qul se venge soi-méme,
et i1l lui gardera soigneusement ses fautes. Pardonne & ton pro-
chain l'injustice qu’il t’a faite, et quand tu prieras, tes péchés
te seront pardonnés. L’homme gardera-t-il sa colére conire un
homme, tandis qu’il demanderait sa guérison au Seigneur? Il
n’a point pitié d’un homme semblable & lui; et il demande par-
don de ses péchés ! etc. » Ces paroles qui semblent le prélude
de la demande de l'oraison dominicale : « Pardonne-nous nos
péchés, comme nous pardonnons & ceux qui nous ont offensés, »
ne montrent-elles pas Jésus, le pere de Sirach, animé, en cela
du moins, de sentiments plus nobles, plus rapprochés du chris-
tianisme, plus divins que David, par exemple, qui, au moment
de mourir, & cette heure ol tant d’hommes, peu avancés méme
dans la piété, avant de comparaitre devant Dieu, éprouvent le
besoin de pardonuner & leurs ennemis, dit & Salomon de Joab :
« Tu feras selon ta sagesse et tu ne laisseras pas ses cheveux
blancs descendre en paix au séjour des morts » (1 Rois II, 5-9)
et de Schimhi : « Tu feras descendre ses cheveux blancs dans
le sang au séjour des morts ? » Javoue, — un autre exemple,
— ne pas voir moins d’inspiration dans ces paroles : « Ils se
confient en leurs armes et en leur audace; mals nous avons
confiance dans le Seigneur tout-puissant, » parce qu’elles
furent probablement écrites en grec, sortent de la bouche de
Juda Machabée et sont tirées d’un apocryphe (2 Mach. VIII,
18), que dans celles-ci de David : « [Is se confient en leurs
chars de guerre et en leurs chevaux, mais nous en le nom de
I'Eternel notre Dieu » (Ps. XX, 8), parce qu’elles ont été pri-
mitivement prononcées sous cette forme :

0102 PR 2272 BN
Vo7 PR MDY 1PN



LE CANON DES SAINTES ECRITURES ET SA DELIMITATION 133

paroles du canon, bien belles assurément, toutes pénétrées de
IEsprit de Dieu, mais réellement pas davantage que celles que
je viens de rappeler d’'un apocryphe que nous n’avons qu’en
grec. Les sentiments de confiance en Dieu, si fréquemment
exprimés dans les Psaumes, ne me paraissent décidément pas
plus admirables, plus divins, parce gu’ils sont dans les Psau-
mes que quand je les rencontre partout ailleurs, en dehors du
canon, dans des circonstances analogues.

Voici comment les partisans de la théorie du canon provi-
dentiel et de I'inspiration absolue des Ecritures se représentent
a peu pres les choses : Les livres canoniques pourraient étre
figurés par les sept pointes de la dent du Midi, lesquelles, tou-
tes & la méme hauteur a peu prés, dominent également et d’'une
hauteur énorme les marécages de la plaine du Rhone, qui
représenteraient tous les écrits non canoniques. Eh bien, une
étude impartiale des faits me parait démontrer gqu’il n’en est
pas ainsi. Sans doute, il est aisé d’indiquer parmi nos écrits
canoniques tel sommet sublime et resplendissant qui défie par
son ¢lévation et sa splendeur tous autres monts, telle page
dont n’approche pour la sainteté des pensées et la profonde
vérité aucune autre ici-bas, telle page ou Dieu lui-méme, le
Dieu saint, juste, miséricordieux se montre & découvert a I'dme
altérée de pardon et de sainteté ; seulement, il est non moins
aisé d’en montrer d’autres, ou il ne se révele point & nous d’une
facon si immédiate ou si claire, ol méme il ne se révele point
du tout, ou ce n’est pas lui qui nous parle, mais bien des hom-
mes, nos semblables, faillibles et pécheurs. La révélation par-
faite de Dieu ne nous arrive bien souvent qu’a travers I'imper-
fection humaine et ses miséres. « Autant 1l est vrai que le
croyvant reconnait I'esprit de Dieu dans la Bible, autant il est
vrai qu’il ne I’y reconnait pas partout, ni partout également, et
qu’il Te reconnait ailleurs que dans les pages du recueil cano-
nique. L’inspiration est un fait, mais c’est aussi un fait et un
fait fourni par I'expérience intime de la foi, que I'Esprit, dont
I'Ecriture est animée, n’est pas emprisonné sous la couverture
de ce livre . » Il n’y a pas rien que les sept pointes de la dent

! Scherer : « Ce que ¢’est que la Bible. » Revue de théologie, IX, p. 369.



134 H. CHAVANNES

du Midi et la plaine du Rhone, il y a de nombreux intermé-
diaires : des coteaux bas, des monts plus élevés, d’autres trés
eleves, de fort peu aussi élevés que les dents du Midi. Aussi
n’est-il pas si aisé de dire ol commence la haute montagne et
ou elle finit, ce qui appartient aux hautes Alpes et ce qui ap-
partient aux basses, quel livre est inspiré de Dieu et quel ne
doit aucunement étre tenu pour tel. C’est pourquoi nous voyons
que la ligne de démarcation du canon a souvent été assez flot-
tante, incertaine, diverse et tenant parfois de I'arbitraire. Ainsi
donc je suis loin de nier les sommets bibliques; je prétends
seulement qu’ils ne sont pas tous & la méme hauteur, en quoi
je m’éloigne fort du point de vue exprimé dans ces paroles de
M. de Gasparin : « L’écrit théopneustique de ’auteur des Chro-
niques ou d’Esther vaut celui du disciple que Jésus aimait!. »

Cette conception de I'Ecriture sainte qui en égalise tous les
livres n’était point celle des rabbins juifs, qui comparaient les
trois divisions de leur canon a trois marches d’escalier, la plus
elevée figurant la loi et la plus basse les hagiographes?. Parmi
les livres catalogués dans le canon des Saintes Ecritures, il en
est qui, au point de vue religieux, ne sont point aussi élevés,
ou ne le sont pas beaucoup plus, que d’autres qui en sont ex-
clus : on a admis Jude dans le canon; on en a repoussé la pre-
miere lettre de Clément aux Corinthiens, celles de Polycarpe
et de Barnabas. N’est-il pas vrai que si Jude n’était pas au ca-
non, on ferait, assurément avec raison, remarquer combien
cette épitre se distingue & premizre lecture des épitres aposto-
liques? cette différence d’esprit serait dite sauter aux yeux. Et
I'on ne peut nier que le texte apocryphe d’Esther ne soit bien
supérieur, au point de vue religieux, & notre texte canonigue.

Jai appelé le canon du Nouveau Testament le recueil de la
littérature classique du christianisme primitif : les limites d’un
recueil quelconque de classiques ont toujours quelque chose
d’un peu incertain, flottant et arbitraire.

L’image des montagnes que j'ai employée tout a 'heure est
aussi d’une justesse parfaite sur un point particulier que je me
plais a relever. On sait que les vrais, les hauts sommets des

! La Bible, t. 1, p. 111. — 2 Encyclopédie &’ Herzog, p. 253.



LE CANON DES SAINTES ECRITURES ET SA DELIMITATION 4135

Alpes paraissent grandir toujours plus, & mesure et en propor-
tion que nous nous élevons nous-mémes : des vallons paisibles,
des retraites pleines de mystére et de charmes, des rocs che-
nus, des aiguilles hardies nous apparaissent, qul nous étaient
absolument cachés d’en bas. Dans le monde spirituel, le méme
phénomeéne se produit aussi: plus nous croissons dans la grice
et la connaissance de Dieu, dans la compréhension et l'as-
similation de sa pensée contenue dans tel livre de I'Ecriture,
plus aussi ce livre s'éléve & nos yeux, nous domine, grandit,
se pare de splendeurs nouvelles, d’aspects nouveaux incon-
nus a nous jusqu’alors, semble toujours plus riche et inépui-
sable; plus on monte soi-méme, plus aussi 'on voit I’Ecriture
grandir ; on a beau s’¢lever, on ne la saurait dépasser; c’est
bien 14 le signe de la vraie grandeur, autrement dit de la divine
inspiration des Ecritures.

Si 'on me venait dire : Vous annulez par votre point de vue
toute différence entre les écrits bibliques et les produits de la
littérature profane ; la Bible n’est plus pour vous qu’un livre
comme un autre, je répondrais : Il ne me semble pas : je dis-
tingue toujours entre la plaine et la montagne, entre les hauts
sommets et les plateaux ; seulement, 1l est vrai, je reconnais
entre eux des transitions et ne crols pas que I'’examen impar-
tial des faits nous autorise a établir une ligne de démarcation
tranchée, d’'un coté de laquelle se trouve tout ce qui est ins-
piré de Dieu, et de I'autre colé, tout ce qui ne le serait pas. Je
crois que ceux quil l'ont voulu tracer n’ont jamais pu le faire,
par la force méme des choses, que d’une fagon assez approxi-
mative et arbitraire. Gaussen ne rend nullement compte des
fuits ; ¢’est un véritable roman que sa théorie, roman religieux,
je Taccorde, et sincérement cru, je le veux, par son auteur,
qui ne manquait pas d’imagination, mais enfin roman, et pour
moi je veux de I'histoire, des faits, non des fictions.

« Rien ne convient, dit excellemment M. H. Vuilleumier!, a
la santé de la foi et & sa virilité comme l’air, un peu vif peut-
étre, mais éminemment tonique, de la vérité historique. »

! La Critique du Pentateuque dans la Revue de théologie et de philo-
sophie, mars 1883, p. 145.



136 H. CHAVANNES

Avec de telles idées sur le canon, me dira-t-on peut-étre en-
core, vous ne faites des écrits bibliques que de simples docu-
ments historiques. En effet, mais des documents authentiques
et véridiques, qui rapportent précisément ce grand fait de la
manifestation de Dieu dans ’histoire, de ses révélations suc-
cessives, de son intervention supréme dans la personne de
son Fils. (’est pourquoi les Saintes Ecritures ne se distin-
guent pas seulement d'autres ouvrages de doctrine chrétienne
et d’édification par une mesure plus grande du Saint-Esprit,
et n'y a-t-il pas simplement entre eux une différence de
degré. Aucun autre livre, ou plutot collection de livres, ne
nous raconte I’histoire du peuple de Dieu et des révélations
dont il I’a honoré ; aucun autre livre ne nous raconte la vie de
Jésus-Christ et I'origine de I'Eglise, non plus qu’il ne nous
donne & connaitre la pensée et la foi des premiers témoins du
Seigneur. C’est bien un livre comme un autre, si vous voulez,
mais pourtant nous parlant d’autre chose, et c’est celte autre
chose, la seule nécessaire, qui importe et donne sa valeur au
livre. Voila ce qui le distingue de tous autres; ce n’est pas son
Inspiration spéciale, absolue, exclusive.

On a souvent donné, pour le dire en passant, une extréme
importance a l'inspiration des livres de la Sainte Ecriture ; je
mets plutot I'accent sur I'inspiration de ses auteurs, et ne crois
pas moins nécessaire, je dirai plus : indispensable, I'inspira-
tion de ses lecteurs : ou celle-cl manque, I'Ecriture, quelque
excellente qu’elle soit en elle-méme, reste impuissante.

L’impression que peuvent laisser ces pages est pourtant tou-
jours celle-ci, je le reconnais: « Avec ce point de vue, on reste
dans un bien grand vague, on ne sait pas au fond ce qu’est
proprement le canon des Saintes Ecritures, quelles sont ses
véritables limites, si tous les livres qui en font partie y sont
bien légitimement et s’ils ont tous la méme autorité. Avec la
théorie d’un Gaussen, par exemple, on sait bien au moins a
quoi s’en tenir. »

Je n’en disconviens pas; mais je remarque qu’au fond de
pareils raisonnements il y a, — cela m’a souvent frappé chez



LE CANON DES SAINTES ECRITURES ET SA DELIMITATION 4137

nombre de partisans de la théorie du canon providentiel,
— un scepticisme véritable, quoique inconscient, & I’endroit
de la force intrinseque de la vérité. Je crois autant et plus
honorer Dieu en me fiant & la vérité toute seule, & Celui dont
elle procede, qu’en cherchant & I’étayer de fragiles appuis hu-
mains. Ce besoin d’une régle fixe et indiscutable, qui se traduit
par la formule populaire : « sans lautorité de 1’Eglise, ou du
canon biblique, on ne sait & quoi s’en tenir, » est un reste,
bien vivace encore, du systéeme catholique, si commode & notre
paresse intellectuelle et morale, et si bien venu pour qui re-
doute les responsabilités inhérentes a la liberté ; dans ce sys-
teme, une premiere grosse difficulté se présente: il faut tout
d’abord admettre aveuglément, par une espéce de salto mor-
tale, de saut dans le vide, ou dans les ténebres, 'autorité infail-
lible de I'Eglise, qui nous garantit le canon. Gaussen affirme
que nos Saintes Ecritures actuelles sont tout entiéres et exclu-
sivement les oracles de Dieu ; seulement il ne le démontre pas
du tout, et I'histoire me semble donner le démenti & sa théorie.
J’en reviens donc a dire que l'incertitude demeure toujours sur
ce que j'appellerais les limites inférieures du canon, tout comme
sur la limite inférieure des hautes Alpes et sur la ligne de dé-
marcation qu’on établit, tant bien que mal, entre une collec-
tion d’auteurs classiques et ceux gqu’on ne tient pas pour tels.
Pas plus que dans les ceuvres de la nature, entre les sommets
et les plaines, 1l n’y a de limites tranchées entre ce qui est et
ce qui n’est pas inspiré de Dieu. L’Esprit de vie ne se laisse
pas enfermer dans nos froides catégories, parquer dans les clo-
tures de notre entendement, retenir par une sorte de cordon
sanitaire et emprisonner sous nos reliures; il n’en souffle pas
moins ol il veut, en dépit, & travers et par-dessus nos délimi-
tations trop souvent arbitraires, et partout ou il souffle, il
vivifie.

THEOL. ET PHIL. 1886. 10



	Le canon des saintes écritures : et sa délimitation

