
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1886)

Artikel: Le canon des saintes écritures : et sa délimitation

Autor: Chavannes, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379377

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379377
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE CANON DES SAINTES ÉCRITURES

ET SA DÉLIMITATION1

PAR

H. CHAVANNES

D'après les idées courantes et généralement répandues dans

nos églises, le recueil appelé la Bible, qui se compose des

trente-neuf livres de l'Ancien Testament et des vingt-sept du

Nouveau, contient la collection des livres inspirés de Dieu, et
à l'exclusion de tous autres.

Quelques personnes âgées se rappellent bien qu'autrefois la
Bible contenait aussi, entre les livres saints et inspirés de l'Ancien

Testament et ceux du Nouveau, d'autres ouvrages qu'on
appelait les Apocryphes, lesquels, s'ils contenaient bien quelques

longueurs et des choses un peu singulières, rapportaient
cependant des histoires fort intéressantes, comme celles de

Judith et de Tobie, et d'aussi bonnes maximes que celles

qu'on lit dans les Proverbes et l'Ecclesiaste. Telles de ces

personnes vous exprimeront le regret qu'on ne les mette plus
maintenant dans les Bibles, ne se rendant au fond pas compte
du pourquoi de cette exclusion ; d'autres vous diront peut-
être : « C'étaient de bien bons livres, mais il paraît qu'on a

reconnu qu'ils n'étaient pas inspirés comme les autres. » C'est

du reste ce que disaient déjà les préfaces et avertissements

qu'on mettait en tête de ces livres, qu'ils n'étaient pas procédés

du Saint-Esprit comme les livres canoniques et ne devaient

1 Lu a la Société vaudoise de théologie le 16 décembre 1885.

théol. et phil. 1886. 8



106 H. CHAVANNES

pas faire règle certaine pour les articles de la foi. Mais, s'il en
est ainsi, si ces ouvrages ne sont que livres d'hommes pouvant
contenir des erreurs, pourquoi les avait-on conservés dans la

Bible, « en les plaçant même au beau milieu, entre ceux qui
seuls étaient regardés comme émanés d'une inspiration divine
et partant comme faisant autoritéd » Pourquoi les réformateurs

ont-ils traduit ces livres et les ont-ils imprimés dans
leurs bibles?

Les sociétés bibliques du XIXe siècle, plus conséquentes,
ont retranché les apocryphes de leurs éditions. Cette mesure
est la dernière modification faite au canon : elle est ainsi toute
récente. La controverse touchant le retranchement des

apocryphes dans le sein de la Société biblique britannique et

étrangère cessa en 1836 seulement2. Dès lors, dans le sein du

protestantisme français et anglais, nous ne voyons aucune
réclamation se faire touchant cette mesure : toutes les bibles
imprimées dans ce milieu-là depuis un demi-siècle sont purgées

des apocryphes. En Allemagne, une assez vive controverse

au sujet de ces livres s'est élevée dans les années 1850

et suivantes3.
Comme le protestantisme n'a pas d'organe unique et de

représentation officielle de l'ensemble de ses églises, il faut
rechercher ce que chacune d'elle, ce que les principaux
représentants du protestantisme ont dit sur la question du canon.
Un fort petit nombre des confessions de foi de la réforme se

prononcent sur la matière et donnent la liste des livres
canoniques4. Aucune confession de foi helvétique ne donne cette

nomenclature, mais bien la confession de la Bochelle (art. III)
et celle des réformés des Pays-Bas (art. IV). Les trente-neuf
articles de l'Eglise anglicane énumèrent les livres canoniques
et apocryphes de l'Ancien Testament (art. VI), ces derniers au
nombre de quatorze, y compris le quatrième livre d'Esdras

1 ßeuss, Hist, du canon, pag. 258.
2 Voir Le Canon de M. Gaussen, t. IL pag. 288, 306 sq.
3 La Société biblique de Berg a décidé de ne vendre les Apocryphes

que sur demande expresse des acheteurs.
4 fteuss, Hist, du canon, pag. 264.



LE CANON DES SAINTES ÉCRITURES ET SA DÉLIMITATION 107

mais quant au Nouveau, ils disent sans les énumérer : « Libros

omnes, ut vulgo recepti sunt recipimus. » La confession de foi
de l'Eglise libre du canton de Vaud énumère les livres qui
composent l'Ancien et le Nouveau Testament qu'elle dit inspirés
de Dieu, faisant autorité et entièrement suffisants, et elle passe
sous silence les apocryphes.

Pour l'Eglise catholique, le canon a été arrêté, en 1546, au

concile de Trente, lequel a effacé toute différence en fait
d'inspiration et d'autorité entre les divers livres compris dans les

Bibles latines usuelles * et mis la plupart des apocryphes, une
douzaine, sur le même pied que les canoniques ; je dis : la

plupart, car il en est quelques-uns, comme la prière de

Manasse, le troisième et le quatrième livre d'Esdras, admis par
l'Eglise anglicane au nombre des apocryphes, et le troisième
livre des Machabées, qui n'ont pas été reconnus par le concile

pour canoniques. Par leur décret touchant les apocryphes,
les pères tridentins ont donné la sanction de l'Eglise à ce qui
jusqu'alors avait été une affaire de pratique et d'usage seulement.

Si, dira-t-on, les livres apocryphes ne sont pas inspirés de

Dieu, si c'est donc indûment que pendant bien des siècles ils
ont été ajoutés aux Saintes Ecritures, les sociétés bibliques
modernes ont fort bien fait de les exclure. Est-ce vraiment

parce qu'elles ont étudié ces livres au point de vue de leur
inspiration divine, et reconnu une différence tranchée et
incontestable entre eux et les livres dits canoniques qu'elles les ont
retranchés de nos Bibles? Est-ce réellement l'étude comparative

qu'elles ont faite des deux Sapiences et de l'Ecclesiaste qui
les a convaincues que les premiers de ces livres étaient de simples

livres d'hommes et le dernier un ouvrage de Dieu? Ont-
elles vraiment reconnu comme non inspiré de Dieu le récit si

édifiant du martyre des sept frères avec leur mère sous Antio-
chus à Antioche, rapporté au chap. VII du second livre des

Machabées et qu'invoque l'épître aux Hébreux, tandis qu'elles
auraient bien tenu pour divins les catalogues topographiques
du livre de Josué, l'histoire des hauts faits des juges et tous

1 Heuss, Hist, du canon, pag. 234.



108 H. CHAVANNES

les récits des Chroniques et d'Esdras? Leur a-t-il paru évident

que les additions apocryphes au livre d'Esther, qui sont
éminemment religieuses, n'étaient pas inspirées, tandis que le

texte canonique de ce livre l'était au contraire incontestablement,

quoiqu'il n'ait rien de religieux? Les comités des sociétés

bibliques « auraient-ils réellement trouvé une si immense
différence entre les miracles du Daniel chalda'ique et ceux du

Daniel grec, pour retrancher deux chapitres à son livrei »

Poser ces questions, c'est déjà presque les résoudre. Non, ce

qui au fond a déterminé les sociétés bibliques à la mesure
d'exclusion dont nous parlons, ce ne sont pas des considérations

de cet ordre, tirées de l'étude et de la valeur relative et

théopneustique des livres; ce n'est pas le témoignage du Saint-

Esprit dont parle Calvin"2, pas le discernement spirituel de saint

Paul; ce ne sont pas des raisons internes ou subjectives qui
les ont surtout dirigées, mais bien une règle objective,
historique, une autorité extérieure, non des résultats critiques,
mais des considérations dogmatiques au fond. Elles « ont
entendu rétablir le canon de l'Ancien Testament dans sa pureté
primitive, tel qu'il a dû exister, selon l'opinion commune, chez
les anciens juifs, c'est-à-dire tel que nous le connaissons par
nos bibles hébraïques3. » Pourquoi n'est-on pas remonté plus
haut encore et n'a-t-on pas retranché les hagiographies non
cités dans le Nouveau Testament par exemple, pour ne s'en
tenir en fait de canon qu'à la loi, aux prophètes et aux psaumes?

On a gardé l'Ecclesiaste et repoussé la Sapience de Salomon,

gardé Esther et rejeté Tobie, etc. Pourquoi?
Les avertissements placés dans les anciennes bibles protestantes

en tête des apocryphes invoquaient aussi déjà « la
coutume des Hébreux. » J'admets bien que l'infériorité morale et
religieuse de l'ensemble des livres apocryphes relativement à

la collection des livres canoniques, infériorité qui, pour avoir
été souvent exagérée, n'en reste pas moins incontestable, n'a
pu que confirmer les vues des adversaires des apocryphes ;

toutefois, je le répète, ce sont assurément bien moins de pa-
1 Reuss, Hist, du canon, pag. 258.
* Instit. I, VII. — 3 Reuss, Hist, du canon, pag. 258.



LE CANON DES SAINTES ÉCRITURES ET SA DÉLIMITATION 109

reilles raisons historiques ou critiques qui ont déterminé la
dernière mesure prise dans le monde protestant relativement
au canon qu'une raison beaucoup plus simple, la pensée de

revenir au canon palestinien, qu'on estimait contenir seul les

livres inspirés de Dieu.
Les réformateurs n'avaient pas considéré comme de très

grande importance la présence des apocryphes dans les

Ecritures, estimant que chacun devait faire le discernement dans

ces livres entre ce qui était conforme, comme disait Luther, à

la doctrine de Christ, ou ne l'était pas; que chacun devait se

laisser diriger pour cela par le témoignage du Saint-Esprit,
comme disait Calvin, discernement ou choix qu'ils pratiquaient
du reste librement aussi, Luther surtout, dans les livres
réputés canoniques. « La vraie pierre de touche pour juger de

tous les livres, dit-il dans la préface de son Nouveau Testament,

de 1522, c'est de voir s'ils mènent au Christ ou non... ;

ce qui n'enseigne pas le Christ n'est pas apostolique, quand
même saint Paul ou saint Pierre l'aurait écrit. Mais ce qui
prêche le Christ est toujours apostolique, lors même que ce

serait l'œuvre de Judas, d'Anne, de Pilate ou d'Hérode. » De

nos jours le retranchement des apocryphes fut opéré sous
l'influence d'un retour à l'autorité extérieure qu'on voulait
déterminer plus exactement, d'un besoin de la reconstituer plus
fortement, en s'en tenant à la lettre des Ecritures : il y avait
abandon relatif du spiritualisme de la réforme. La décision du
concile de Trente avait été la fixation de l'usage et de la tradition

de l'Eglise romaine. La décision contraire du retranchement

des apocryphes, opéré dans notre siècle seulement chez
les protestants, fut aussi une constatation de la tradition, seulement

de la tradition prise à une époque beaucoup plus
ancienne, puisqu'on remonta jusqu'aux Hébreux, aux Hébreux
dont, pour le dire en passant, on épousa l'hostilité contre la
version des Septante, admise par les chrétiens et qui contenait
les apocryphes.

Les partisans de l'exclusion des apocryphes soutiennent
généralement que nous avons maintenant les Saintes Ecritures
purgées de tout alliage, de ce qui, n'étant pas de Dieu, n'avait



110 h. chavannes

par conséquent aucun droit d'en faire partie. C'est là une
affirmation facile à faire, beaucoup moins à justifier; car enfin on

ne sait exactement ni par qui, ni quand, ni comment, ni par
quels principes et motifs ont été réunis les livres, j'entends
tous les livres, de l'Ancien Testament ; et il est fort probable

que les docteurs juifs, qui clôturèrent le canon, on ne sait trop
à quelle époque, n'en tenaient pas eux-mêmes tous les livres

pour également inspirés, — si tant est qu'ait jamais eu lieu ce

qu'on appelle vulgairement la clôture de l'Ancien Testament.
On l'attribue ordinairement à Esdras et à Néhémie ; mais
comment pouvaient-ils savoir qu'alors la succession des prophètes,
dont parle Josephe (Ad Ap. I, 8), était terminée. Cette assertion

n'a pu être faite que plus tard, quand les faits eurent montré

qu'il n'y avait plus de prophètes. Josephe ne dit point du
reste que le canon fût clos au temps d'Artaxerxès Longuemain,
mais seulement qu'il ne contient que des écrits antérieurs à

cette époque. Les collecteurs du canon furent-ils dirigés dans

leur choix par l'Esprit de Dieu, furent-ils inspirés pour le faire?
Il est difficile de l'affirmer, d'affirmer au fond quoi que ce soit
de gens presque complètement inconnus, tout ce qui concerne
la tradition de la Grande Synagogue étant singulièrement
incertain. Cela n'était point incertain pour Hottinger, par exemple,

qui, dans son Thesaurus philologicus (Zurich 1649,

p. 110-112), prétend que c'est un axiome qui ne fait pas question

parmi les juifs et les chrétiens, que le canon de l'Ancien
Testament fut fixé, une fois pour toutes, avec une autorité divine,
par Esdras et les hommes de la Grande Synagogue. Et il ajoute

que cela n'est mis en doute que par ceux qui ont une morille
à la place de la cervelle, « quibus pro cerebro fungus est. »

Quant au Nouveau Testament, dont nous sommes beaucoup
mieux à même de suivre l'histoire, nous savons que son canon
s'est formé peu à peu, avec et après maintes et longues
incertitudes, hésitations et fluctuations d'opinion. Pour affirmer
l'infaillibilité de notre canon, il faudrait que l'Eglise qui l'a formé
fût infaillible. Pour nous, qui ne la pouvons déclarer telle, la

conséquence est que le canon ne l'est pas non plus. Gaussen

prétend que l'Eglise n'a pas fait le canon, qu'elle l'a seule-



LE CANON DES SAINTES ÉCRITURES ET SA DÉLIMITATION 111

ment discerné et a reconnu l'authenticité de ses livres1. Mais

c'est précisément pour ce discernement qu'il eût fallu être
infaillible. « Pourquoi, nous dit avec raison une femme de pasteur

passée au catholicisme2, pourquoi, si vous croyez que
l'Eglise a été divinement inspirée dans la fixation du canon du
Nouveau Testament, ce jour a-t-il été sans lendemain »

On pourrait peut-être présenter ici une objection et dire que
Dieu peut bien avoir accompli une œuvre infaillible et parfaite

par le moyen d'hommes pécheurs et misérables. J'admets que
Dieu a pu le faire ; reste toujours à démontrer qu'il l'a fait.

Quant à l'Ancien Testament, on dérive pour l'ordinaire son
autorité et son inspiration du témoignage que Jésus et les apôtres

lui ont rendu. Or, assurément, ce témoignage a une haute

portée religieuse et morale : il atteste que c'est le Dieu de l'Ancien

Testament qui a envoyé son Fils au monde en Jésus-Christ,
dont la venue fut prédite par les prophètes; il atteste que
l'économie de la loi est la préparation à celle de la grâce, qu'il faut
ajouter foi aux documents de cette économie, la loi et les

prophètes, que le recueil des cantiques des Juifs, appelé les Psaumes,

contient des prophéties relatives à la venue, à la mort, à

la résurrection de Jésus-Christ ; que les prophètes et les livres
qu'ils ont écrits sont les organes de l'Esprit de Dieu ; mais sur
la question proprement dite du canon, sur la délimitation de

celui-ci, le témoignage de Jésus-Christ et des apôtres est

incomplet, ce qui n'est point étonnant du tout : ils n'étaient ni
les uns ni les autres des érudits, des professeurs d'introduction

aux livres de la Sainte Ecriture ; et ils ne nous donnent

pas non plus de critère pour reconnaître d'une façon certaine
si un livre est canonique ou pas. Saint Jean nous dit bien que
tout Esprit qui ne confesse pas Jésus-Christ venu en chair n'est
pas de Dieu (1 Jean IV, 2, 3), déclaration que Luther a prise
au fond pour critère de la canonicité, mais à suivre cette règle
si générale, tout écrit confessant Christ venu en chair serait
inspiré, et dans l'application aux livres contestables il n'est

1 Théopneustie, page 201.
2 Mm" Peyrat, de Saint-Germain en Laye, dans une lettre citée par

Evangile et Liberté (du 7 octobre 1881).



113 H. chavannes

pas si aisé de déterminer sûrement ce qui prêche Christ et ce
qui ne le prêche pas : tel dira qu'il ne trouve nulle part Jésus-

Christ dans le Cantique des cantiques, et tel autre qui
l'interprétera allégoriquement l'y verra partout au contraire; tel ne

saura guère trouver l'œuvre de Jésus-Christ dans l'épître de

Jacques, etc.
Si du moins, à défaut d'une règle interne pour discerner

les livres canoniques, la nomenclature des Saintes Ecritures
des Juifs nous avait été donnée par les apôtres; mais ce n'est

pas non plus le cas : nulle part la liste exacte des livres de

l'Ancien Testament ne nous est présentée dans le Nouveau.
On pourrait déjà se dire à priori qu'essayer de reconstituer
cette liste par les citations, soit formelles et nominatives, soit
indirectes, qui nous en sont faites dans le Nouveau Testament,
pourrait bien ne pas amener un résultat certain et pleinement
satisfaisant, puisque ces citations sont la plupart du temps
accidentelles et qu'il se pourrait bien qu'un livre parfaitement
canonique de l'Ancien Testament, mais peu étendu, par exemple,

ne se trouvât jamais cité dans le Nouveau ; c'est effectivement

le cas de ceux de Nahum et de Sophonie qu'on n'y trouve
jamais allégués. Quand on en vient ainsi à l'étude du fait lui-
même, on constate que cinq autres livres, en outre, se trouvent

dans le même cas : ce sont le Cantique, l'Ecclesiaste,
Esther, Esdras et Néhémie1, tandis que les poètes païens

Aratus, Monandre et Epiménide sont cités par saint Paul, et le

livre d'Enoch par Jude. Je sais bien que M. Gaussen, à la

p. 316 du tome II de son ouvrage sur le canon, dit en parlant
de l'Ancien Testament : « Jésus en alléguait tous les livres. »

Mais c'est là de la part du vénérable professeur genevois une

sorte de façon de parler sur laquelle il ne serait pas juste
d'insister rigoureusement; il veut dire probablement que Jésus

considérait l'Ancien Testament de telle façon qu'il en aurait,
cas échéant, allégué tous les livres ; car il dit bien lui-même à

la page 45 du même volume : « Jésus n'a jamais laissé voir la

1 Jean VI, 31 : « 11 est écrit : Il leur a donné a manger du pain du ciel »

pourrait être une citation de Néh. IX, 15 : « Tu leur donnas du ciel du

pain. »



LE CANON DES SAINTES ÉCRITURES ET SA DÉLIMITATION 113

moindre hésitation sur l'authenticité divine d'aucun des vingt-
deux livres dont se compose le canon ; il les amène tous, ou

presque tous, cités de sa propre bouche. » On voit que Gaussen

se reprend ici pour dire « presque tous; » d'après la liste qu'il
donne lui-même (p. 47 et 48), Jésus aurait cité treize livres de

l'Ancien Testament. Quant à ce que Jésus n'a jamais laissé voir
la moindre hésitation sur l'authenticité divine d'aucun des vingt-
deux livres du canon juif, c'est là un argumentum a silentio
qui ne signifie pas grand'chose : comment aurait-il montré de

l'hésitation touchant des livres dont il ne parle pas? Aussi me
semble-t-il qu'on ne peut conclure absolument du fait que
Jésus a cité plusieurs des livres de l'Ancien Testament, qu'il « les

a tous acceptés comme canoniques1, » c'est-à-dire comme
inspirés de Dieu. On pourrait désirer chez Gaussen plus de rigueur
scientifique, je l'accorde aisément, mais il ne faut pas oublier
cependant que ses deux volumes sur le canon sont au fond
moins une étude vraiment impartiale et désintéressée du sujet
qu'un plaidoyer en faveur d'une thèse posée d'avance, à savoir,
comme il le déclare dès ses premières lignes, que les livres
compris dans nos bibles protestantes actuelles ont seuls « le
droit de tenir une place » dans le recueil sacré des oracles de

Dieu, droit qu'on nomme canonicité2. C'est là ce qu'il faudrait
démontrer sans doute ; or, au lieu de le faire, M. Gaussen

raisonne très souvent comme si c'était là un axiome sur lequel
on se peut baser pour la suite des raisonnements. Ayant eu

soin de déposer cette affirmation dans ses prémisses, il n'est

pas étonnant qu'il la retrouve dans ses conclusions. Il en est

de lui comme de M. de Gasparin, qui nous dit avec une
candeur parfaite dans sa brochure, la Bible défendue contre ceux

qui ne sont ni disciples ni adversaires de M. Scherer : « Si

quelqu'un avait à proposer des arguments différents des miens,
mais qui fussent capables d'établir la même thèse, je m'y
rangerais très volontiers. » « En d'autres termes, ajoute M. Scherer

3, l'écrivain ne croit pas parce que ses raisons de croire
lui semblent bonnes, mais parce qu'il est décidé à croire ; ses

1 Gaussen, Le Canon, t. II, p. 49. — 2 Gaussen, Le Canon, p. 1.

3 Revue de théologie, X, p. 102.



114 H. CHAVANNES

arguments ne sont pas la raison, mais la justification, mais le

prétexte de sa foi. » « Celui qui est de la vérité entend ma

voix, » dit le Seigneur Jésus ; est-ce bien être de la vérité que
de se prescrire d'avance à soi-même le but auquel il s'agit
d'arriver

Mais laissons les théologiens et leurs méthodes défectueuses

pour revenir à ces cinq livres de l'Ancien Testament que je dis

n'avoir pas été cités dans le Nouveau. Est-ce pur accident,
comme pour les trois chapitres de l'oracle de Nahum contre
Ninive, et pour les trois de Sophonie? Ou bien ces livres, tous
les cinq de la classe des hagiographes, n'étaient-ils pas encore,
à l'époque apostolique, placés sur le même pied, quant à leur
inspiration, partant à leur autorité, que ceux qui composaient
la loi et les prophètes? S'ils ne sont pas allégués, est-ce parce
qu'ils étaient relativement peu connus, la loi et les prophètes,
— et encore en partie, — servant seuls dans les lectures
publiques et rituelles (à part le livre d'Esther dans la fête patriotique

de Purim) Est-ce que l'esprit de ces livres était en contact

moins intime avec celui de l'Evangile1 que la loi, les

prophètes et les psaumes Je croirais que ces trois raisons, en

quelque mesure tout au moins pour plusieurs de ces livres,
peuvent expliquer le fait qu'ils ne sont pas cités dans le Nouveau

Testament. L'Ancien Testament est surtout allégué dans
le Nouveau, parce qu'il contient des prophéties relatives aux
faits évangéliques ; les livres qui n'en contiennent pas, ou qui
n'en contiennent que peu, tout naturellement se trouvent peu
ou pas allégués ; mais encore une fois, cela ne prouve nullement

qu'ils ne fissent pas partie des livres constituant pour les
Juifs les Saintes Ecritures.

A défaut d'une déclaration positive des apôtres à l'égard de

la liste authentique des livres de l'Ancien Testament, on a été

heureux de trouver dans l'historien Josephe, à peu près leur
contemporain, une indication précieuse à bien des égards, mais

qui pourtant ne tranche pas toutes les questions et difficultés.
Après avoir parlé dans le premier chapitre de son livre Contre

Apion de la pureté de race des prêtres juifs qui ne peuvent
1 Reuss, Hist, du Canon, p. 259.



LE CANON DES SAINTES ÉCRITURES ET SA DÉLIMITATION 115

prendre femme que dans la tribu de Lévi, et dont les généalogies

sont enregistrées depuis deux mille ans, il ajoute ces paroles

que je cite dans la vieille traduction française que j'ai sous
la main :

« Et s'ils se trouvent aucuns Lévitiques des susdits hommes
de génération sacerdotale, qui prévariquent cette ordonnance

nupciale, il leur est défendu d'approcher de l'autel, ne de

participer à autre quelconque sanctification. Ainsi donc très droi-
tement, voire nécessairement est advenu que nos histoires
escrites par les prophètes sont très seures, certaines et véritables,

à raison que l'authorité et puissance d'escrire les gestes,
adventures et annales n'est à tous permise, et en la publique
histoire n'y a aucune discordance. Car les seuls prophètes ayans
la cognoissance des choses passées, premières et antiques selon

l'inspiration à eux de Dieu donnée (xxxà. x-'m iitlmoix-j xrp> ành xod

0£oO pjotBòvxon), et escrivans apertementet publiquement les choses

faites et advenues en leur temps, nous n'avons point une
infinité de livres entre soy discordans, et à eux-mêmes contrarians,

mais avons seulement vingt-deux livres contenant la

description de tout le temps où la foy et la credence est à juste
raison receüe, ou : auxquels on a toute raison d'ajouter foy (xxl
Stxat'wç nz-maxz-jpz-j«.1). Desquels vingt et deux livres les cinq
premiers sont de Moyse, contenans les nativités et genealogies des

premiers anciens hommes, et la déduite de la génération
humaine jusques à la mort de luy. Lequel temps n'est guères
moindre de 3000 ans. Et depuis la mort de Moyse jusques à

Artaxerxès, Boy de Perse, qui succéda à Xerxès, les prophètes
ont écrit les gestes, les choses faites et les cas advenuz de leur
temps en treize livres. Et les quatre derniers contiennent les

hymnes composés et chantez à l'honneur de Dieu, et les saints

préceptes et bons enseignements concernans la vie humaine.
Depuis le règne d'Artaxerxès jusques à nostre temps, tous les
faits dignes de relation et toutes et une chacune choses mémorables

advenues, certainement ont esté diligemment mises par
escrit, toutefois non tenues en si grande foy et authorité que

1 Une autre leçon porte xà Stxat'wç 6sîa xzmaxz-jpé-ja. Gaussen (Le Canon,
II, p. 42) n'a pas Qsïa, qui aurait bien appuyé son point de vue.



116 H. chavannes

les premières, pource que la succession des prophètes n'estoit
si certaine. Néantmoins il appert par les œuvres mesmes, les

choses avoir esté ainsi faites comme nous les lisons, et croyons
en nos propres lettres *, veu que à icelles depuis tant de siècles

passés ne s'est trouvé personne qui ayt présumé de rien y os-

ter, ny adjouster, ny changer. Car cela est de nature et incontinent

dès la première génération2, planté en l'Esprit des Juifs,
de nommer ces escrits divins enseignements (9;oû îàyptxxoi) et à

iceux se arrester et pource pour le soustien d'iceux mourir (si
besoin est) bien volontiers. »

Puis Josephe affirme la crédibilité de ses propres écrits,
disant qu' « une grande et constante asseurance de vérité
l'assista en esprit. » Touchant ses Antiquités, il s'exprime ainsi :

« Je les ay translatés des sacrés volumes, moy estant de lignée
sacerdotale et participant de la sapience qui est contenue es

saintes lettres. »

Il donne ainsi à entendre, comme il l'a fait pour les prophètes,

qu'il semble assimiler aux lévites dans les paroles que
nous avons citées, que sa qualité de lévite doit attester la vérité
de ses récits ; à bien des égards, il semble se mettre lui-même
au niveau des écrivains sacrés, comme du reste le faisait de son

grand-père le fils de Sirach quand il disait (prologue de

l'Ecclésiastique) : « Jésus, mon grand-père s'étant longtemps adonné
à la lecture, tant de la loi et des prophètes que des autres
livres de nos ancêtres, et y ayant acquis une grande habitude,
a été aussi porté à composer quelque chose des matières qui
regardent la doctrine et la sagesse3, » etc.

Mais c'est à un autre propos que nous avons cité Josephe,
c'est touchant ce qu'il dit des Saintes Ecritures et de leur
nombre.

Quant aux cinq livres de Moïse, il n'y a pas d'incertitude

1 Ou comme Gaussen traduit : « or il paraît assez par les faits a quel
point nous avons donné notre foi à nos propres Ecritures. »

- rjflj; ex xr,; npwxriç yevétrïwç, que Gaussen traduit : « aussitôt après
les premiers jours de leur naissance. »

3 Voir aussi Ecclésiastique XXIV, 30-31; XXX1I1, 17; L, 28, 29; LI, 17-22,

où l'auteur réclame pour son livre une autorité presque prophétique.



LE CANON DES SAINTES ÉCRITURES ET SA DÉLIMITATION 117

possible ; mais quant aux treize livres, où les prophètes ont
écrit les choses survenues de leur temps, il n'en est déjà plus
exactement de même. On conçoit bien qu'on ne compte que

pour un les deux livres de Samuel, puis les deux livres des

Bois et les deux Paralipomènes, que le livre de Néhémie, qui a

parfois été appelé le second Esdras, puisse ne faire qu'un avec

Esdras, que les douze petits prophètes forment un seul volume,
qu'on puisse aussi ajouter Buth aux Juges et les Lamentations

à Jérémie ; nous arrivons ainsi avec Josué, Esther, Esaïe,
Ezéchiel et Daniel au chiffre 12. Quel est, d'entre les cinq livres
restants, celui qu'il faut prendre encore pour arriver au chiffre
de 13 livres historiques? Celui de Job probablement. C'est

l'avis de W. Robertson Smith L Toutefois, comme Josephe ne
dit pas un mot de Job dans ses Antiquités, où il prétend ne
rien omettre, il est à présumer qu'il ne tenait pas son livre
pour historique, mais bien pour une parabole, ce qui le ferait
plus naturellement rentrer dans sa dernière division. Dans ce

cas, l'un des livres que nous avons accolés à un autre, Ruth,
par exemple, constituerait le treizième livre historique. Beste-
raient donc cinq livres d'hymnes et de morale au lieu de quatre.

De ces cinq livres, Josephe ne mentionne dans ses ouvrages

que les Psaumes. Aucun d'eux ne pouvant être accolé à un
autre, lequel de Job, des Proverbes, du Cantique et de l'Ecclesiaste

faudrait-il retrancher pour arriver à quatre? Serait-ce le

Cantique, lequel n'aurait ainsi pas été tenu par Josephe pour
canonique, ce qui serait possible, la reconnaissance delà
canonicité de ce livre ayant été en tout cas fort tardive. Ou bien
serait-ce préférablement l'Ecclesiaste?

Outre cela, Josephe assimilant Assuérus avec Artaxerxès et
disant que les livres divins comprennent ce qui s'est passé
jusqu'à Artaxerxès, on ne sait pas s'il mettait au nombre des dits
livres celui d'Esther qui parle de ce roi. On voit combien tout
cela reste encore incertain.

La division du canon de Josephe que nous venons de men-
1 « The number of thirteen prophetico-historical books from Joshua to

Esther is made up by reckoning Job as a history. » The old Testament,
in tinjeicish church, Lklinburg 1881, p. 150.



118 h. chavannes

tionner diffère pour ses deux dernières parties de celle
habituellement reçue par les Juifs :

1° la loi, c'est-à-dire le Pentateuque ;

2° les prophètes : a) anteriores, soit les livres historiques
de Josué aux Bois ; b) posteriores, soit les trois grands et les
douze petits prophètes ;

3° les hagiographes. Josephe place plusieurs des hagiogra-
phes dans la classe des prophètes. Il semble donc que la division

ordinaire, que nous retrouvons chez les Juifs du moyen
âge, n'était pas généralement usitée au temps de Josephe.

Nulle part ailleurs, dans ses nombreux écrits, Josephe ne
mentionne, que je sache, la liste des livres saints ou les
divisions du canon juif usitées de son temps : il le désigne par
l'expression des Saintes Ecritures (Antiq. VII, 10), ou bien Josephe

parle des livres de Moïse, lesquels formaient au fond le

noyau du canon des Juifs (Antiq. IV : « le livre sacré, » « les

livres de l'arche ; » Ad Ap. « nos livres sacrés. ») Je ne crois

pas qu'on rencontre jamais chez Josephe l'expression de la loi
et les prophètes, la plus ordinairement employée dans le Nouveau

Testament pour désigner les livres saints des Juifs L

Il reste donc de l'incertitude touchant les livres que Josephe
dit inspirés de Dieu et qui constituaient à ses yeux le canon.
Mais un fait est certain, c'est que pour l'histoire d'Esther et
celle d'Esdras. il suit dans ses Antiquités non pas le texte
palestinien ou canonique, mais l'apocryphe. En outre, il parle de

Néhémie de telle façon qu'on peut se demander s'il a connu le

livre que nous appelons de Néhémie ; tout ce qu'il dit de ce

restaurateur d'Israël semble en effet emprunté au livre
apocryphe appelé le troisième livre d'Esdras ou ó äpz-'j;. Gaussen

ne me paraît ainsi aucunement fondé à dire2 : « Josephe ne
cite pas les apocryphes; son témoignage est très prononcé sur
la fixation des livres inspirés et sur le caractère tout humain

1 Désignation qu'on peut rapprocher de Zach. VII, 12 : « Ils firent de

leur cœur un diamant pour ne point écouter la loi ni les paroles que
l'Eternel des armées leur envoyait par son Esprit, par le moyen des

prophètes précédents. »

2 Le Canon, t. Il, p. 329.



LE CANON DES SAINTES ÉCRITURES ET SA DÉLIMITATION 119

des autres livres juifs. » Il est aisé, au contraire, de constater

qu'il suit parfois les récits apocryphes, préférablement aux

canoniques1; on ne peut donc pas dire son témoignage en faveur
du canon dit palestinien « très prononcé. » « Comment, en

effet, Josephe aurait-il pu substituer aux livres canoniques
d'Esdras et d'Esther des recensions si différentes et éliminer
complètement le livre de Néhémie si ces livres avaient déjà été

compris au canon officiel de la synagogue2? »

L'opinion de Gaussen touchant le témoignage de Josephe en
faveur de nos livres canoniques, qui est l'opinion traditionnelle,

à ce que je crois, est aussi partagée par un homme qui
sait du reste être indépendant en critique, par Bobertson Smith,
qui dit dans ses Lectures sur l'Ancien Teslament : « Nous
pouvons affirmer que les vingt-deux livres de Josephe sont ceux
de notre canon hébreu actuel3. » Il l'affirme, mais semble
n'avoir point vérifié le fait et avoir accepté comme tant d'autres,
sans bénéfice d'inventaire, l'opinion favorable à l'intégrité de

notre canon.
De l'étude des citations de l'Ancien Testament faites dans le

Nouveau, et des passages de l'historien Josephe que nous
venons d'examiner, il me paraît légitime de conclure qu'on ne
peut affirmer d'une façon certaine qu'au temps de Jésus-Christ
tous les hagiographies fissent déjà partie des Saintes Ecritures,
et qu'aucun apocryphe n'en fît partie, affirmer que l'Ancien
Testament fût identiquement composé des mêmes livres que
de nos jours. Qu'on traduise 2 Tim. Ill, 16 par: « toute l'Ecriture

est divinement inspirée et utile, » ou bien « toute Ecriture
divinement inspirée est utile, » il reste toujours que cette Ecriture

demeure en quelque mesure tout au moins indéterminée.
Si ce fait a son importance dans le domaine de la critique, j'es-

1 Nous ne trouvons pas, par exemple, dans nos livres canoniques le récit

de cette joute littéraire proposée par le roi de Perse et dans laquelle
Zorobabel démontre victorieusement que la vérité est plus forte que le
vin, que les femmes et que le roi.

2 Reuss, Nouvelle Revue, IV, p. 288.
3 « We can affirm with practical certainty that the twenty-two books

of Jo8ephus are those of our present Hebrew Canon. » The old Testament,

p. 149.



120 h. chavannes

time qu'il n'en a guère quant à l'usage que nous avons à faire
des Saintes Ecritures età leur autorité religieuse. En effet, que
les cinq hagiographes non cités dans le Nouveau Testament
fissent, ou non, partie du canon, au temps de Jésus-Christ, ils
n'en tirent pas moins toujours leur valeur principale de leur
contenu et non pas de la place que les Juifs leur ont attribuée
d'un côté ou de l'autre de la ligne de démarcation assez
flottante qui a délimité leur canon. Jésus, dans ce qui nous est

rapporté de lui tout au moins, et les auteurs du Nouveau
Testament n'en ayant fait aucun usage, il est à présumer que la
valeur religieuse de ces livres est moindre que celle des livres
qu'ils ont allégués, qu'à la rigueur nous nous en pourrions
aussi passer. Ils sont, en effet, d'entre les livres qui importent
le moins à nos connaissances sur Dieu, à notre foi : le Cantique
et Esther ne sont pas des livres religieux; l'Ecclesiaste, Esdras
et Néhémie ont un intérêt historique surtout, même l'Ecclesiaste

qui nous intéresse plus par la connaissance qu'il nous
donne des idées morales du temps où il fut composé que par
sa valeur intrinsèque pour tous les temps.

Si l'on me venait dire qu'on ne se peut passer d'aucun des

oracles de Dieu Qàyixxoù 8so-j) dont parle saint Paul aux Domains

(III, 2), je répondrais que les oracles de Dieu ce ne sont pas les

livres de l'Ecriture, comme semble l'entendre par exemple la
Confession de foi des Eglises des Pays-Bas qui dit (art. 3) :

« Dieu a commandé à ses serviteurs les prophètes et les apôtres

de rédiger ses oracles par écrit, et lui-même a écrit de son

doigt les deux tables de la loi. » Les oracles de Dieu dont parle
Paul ne sont pas les livres de l'Ancien Testament, mais ses
révélations successives au peuple juif. Soutenir le contraire, c'est
commettre la même erreur historique si répandue dans laquelle
on tombe en prétendant que le terme de parole de Dieu dans

l'Ecriture désigne l'Ecriture elle-même.
Dans les premiers siècles de l'Eglise, il y eut encore à bien

des égards incertitude et indétermination quant au canon de

l'Ancien Testament : des doutes s'élevèrent parmi les rabbins
sur la canonicité d'Ezéchiel et des Proverbes, nous dit
l'Encyclopédie d'Herzog; l'Ecclesiaste paraissait à l'école de Scham-



LE CANON DES SAINTES ÉCRITURES ET SA DÉLIMITATION 121

mai n'être le monument que d'une sagesse humaine et contenir

des contradictions intérieures; le Cantique paraît avoir été

canonisé l'an 90 à Jabné, ou Jamnia, Esther ne l'avoir même

été définitivement qu'au IVe siècle ; tels Pères, Athanase et
Grégoire de Naziance, comptent ce dernier livre parmi les

apocryphes, tel autre cite Judith comme Ecriture Sainte. Il résulte
de ces discussions, dit l'Encyclopédie d'Herzog (art. d'Oehler

sur le canon de l'Ancien Testament), qu'on prenait à l'égard
des hagiographies une position plus libre qu'envers les deux
autres parties du canon, ce qui s'explique par le caractère
indéterminé de cette troisième classe vis-à-vis des deux premières,

et tout particulièrement de la loi, caractère qui est marqué

par le terme tout général de Ketoubim, écrits, ou écrits
saints, hagiographies. Avant la chute de-Jérusalem, cette
dernière catégorie de livres ne formait pas une collection fermée,
avec un contenu fixe; aussi le témoignage de Jésus-Christ et
des apôtres en faveur des Saintes Ecritures de l'Ancien Testament

ne peut-il être invoqué en faveur de livres comme
Esther, le Cantique et l'Ecclesiaste, qui, selon toute vraisemblance,

n'en faisaient pas partie encore.
En dépit des desiderata aprioristiques assez naturels à notre

cœur si porté à l'autoritarisme et à la paresse spirituelle, il
faut bien reconnaître qu'il règne une incertitude et indétermination

analogues pour ce qui concerne le recueil des livres du
Nouveau Testament. Irénée (Ad. haer. IV, 20 a) et Tertullien
comptent le Pasteur d'Hermas dans le canon (Tertullien, il est

vrai, dans une seconde catégorie de livres, avec l'épître aux
Hébreux et celle de Jude). Ce livre, que Semler appelle «

pitoyable, indigne d'arrêter l'attention du théologien, » où Mos-
heim trouvait autant de superstitions que de piété, et où les

esprits célestes lui semblaient parler plus soltement parfois
que de son temps les portefaix, Irénée le cite comme ypxf-h, au
même titre que les autres livres du canon ; Clément d'Alexandrie

invoque fréquemment son autorité1; Origene le juge un
livre très utile et divinement inspiré (Ad Rom. XVI, 14),
Eusèbe le range parmi les antilégomènes, à côté de l'épître de

1 Revue de théologie, 1857, p. 240, 241.

THÉOL. ET PHIL. 1886. 9



122 h. chavannes

Barnabas, des Constitutions apostoliques et de l'Apocalypse,
et il raconte que, dans nombre d'églises, on le lit publiquement

pour l'instruction des catéchumènes (Histoire ecclésiastique

III, 3). Si nous considérons les manuscrits anciens, nous
trouvons l'épître de Barnabas et le Pasteur d'Hermas dans le
Sinaïticus, les deux épitres de Clément dans l'Alexandrin, etc.

Augustin met dans le canon Tobie, Judith, les deux Machabées,

la Sapience et l'Ecclésiastique1. Tertullien cite le livre
d'Enoch comme écriture prophétique et lui applique même le
fameux passage de 2 Tim. Ill, 16. Le canon de l'Eglise
éthiopienne comprend les apocryphes de l'Ancien Testament et un
certain nombre d'écrits pseudépigraphes, par exemple le livre
d'Enoch, le quatrième livre d'Esdras, la Vision d'Esaïe, etc.
Les cathares du moyen âge lisaient la Vision d'Esaïe, un écrit
attribué à l'apôtre Jean, et comptaient quinze épitres de Paul,
entre autres celle aux Laodicéens 2. C'est ce que faisait aussi
Jean de Salisbury, évêque de Chartres (-j-1182), qui s'exprime
ainsi : « Quindecima, quae ecclesia^ Laodicensium scribitur,
licet (ut ait Hieronymus) ab omnibus explodatur, tarnen ab

apostolo scripta est3. Pour pouvoir affirmer au douzième siècle,
et cela contrairement à ce que dit Jérôme, que l'épître aux
Laodicéens est de Paul, il faut, semble-t-il, que cette épître fût
bien répandue à cette époque. Ce même Jean de Salisbury dit
que, quoique les apocryphes ne soient pas au canon, ils sont

reçus pieusement : « pie admissi sunt, quia religionem et fidem
œdificant. » Cela, me semble-t-il, ne les distingue pas des écrits
canoniques, qui, certes, édifient aussi la foi et la religion. Ce

point de vue est aussi exprimé par Hugues de Saint-Cher

(f 1263), l'auteur de la division de la Bible en chapitres : après
avoir énuméré les livres canoniques, il dit :

Restant apocrypha : Jesus Sapientia, Pastor,
Et Machabœorum libri, Judith atque Tobias,
Hi quia sunt dubii, sub canone non numerantur,
Sed quia vera canunt, ecclesia suscipit illos.

1 Gaussen, Ije Canon, II, p. 362. — 2 Reuss, Hist, du Canon, p. 221.
3 Reuss, Hist, du Canon, p. 216.



LE CANON DES SAINTES ÉCRITURES ET SA DÉLIMITATION 123

Il est curieux de voir notre auteur mettre le Pasteur au nombre

des apocryphes de l'Ancien Testament ; on est tenté de

croire que la Sapientia Salomonis qu'il ne mentionne pas ne
s'est vue remplacée par le Pastor, qui forme un spondée, que
par une raison purement métrique. Mais laissons ce détail. Nous
constatons chez les auteurs des XIIe et XIIIe siècles le point de

vue sur les apocryphes qui fut au fond celui de l'Eglise
chrétienne jusques au concile de Trente : elle ne les met pas au

canon, mais elle les reçoit néanmoins, « admittit, suscipit illos; »

c'est une canonicité de second ordre.
Cette incertitude sur les limites du canon, nous la pouvons

reconnaître presque dans tous les temps. Deux des manuscrits
des Vaudois du moyen âge contiennent la Sapience et
l'Ecclésiastique. Et pour en venir à la Déforme, Zwingle dit que
l'Apocalypse n'est pas un livre biblique, Luther, que l'inspiration

du Saint-Esprit ne s'y fait pas sentir '. Comme d'après
Luther le canon devait être déterminé exclusivement par le principe

évangélique de la justification par la foi, il crut devoir
contester la dignité canonique à plusieurs livres du Nouveau

Testament, à savoir aux épitres de Jacques, de Jude, à celle

aux Hébreux et à l'Apocalypse, qu'il reléguait dans une sorte
de deutéro-canon ; il y a même des éditions qui donnent à ces

quatre livres un titre spécial, en les qualifiant d'apocryphes,
comme ceux de l'Ancien Testament2. C'est un fait peu remarqué,

je crois, que l'emploi dans des éditions luthériennes de ce

nom d'apocryphes pour désigner des livres que nous sommes
habitués à vénérer au même degré que les Evangiles ou que
les épitres de Paul.

Ce terme d'apocryphes nous ramène au point de départ de

ces pages, aux dernières modifications que firent subir au
canon le concile de Trente et les sociétés bibliques modernes.
Je n'ai cité que quelques exemples de ces modifications,
incertitudes, fluctuations et divergences concernant le canon. Il
serait bien facile de les multiplier. Ce sont là des faits qu'il
faut reconnaître et en présence desquels la théorie d'un canon

1 Reuss. Hist, du Canon, p. 262, 271.
2 Reuss, Hist, du Canon, p. 250, 303.



124 H. CHAVANNES

dit providentiel, théorie dont le vrai nom serait celui de canon
miraculeux ou infaillible, semble difficile à maintenir. Ses

défenseurs déclareront que si les sociétés bibliques du XIXe siècle

ont retranché les apocryphes du canon, c'a été par l'effet
de la bonne providence de Dieu, qui a voulu par là maintenir
bien intact le saint recueil de ses oracles. Mais pourquoi avait-
elle permis aux réformateurs de les laisser dans le saint
volume? En outre, les catholiques seront-ils donc moins en
droit de prétendre que la bonne providence de Dieu a fait
formellement déclarer en 1546, par un saint concile œcuménique,
l'inspiration et l'autorité des apocryphes, question qui n'avait

pas été jusqu'alors définitivement réglée. On déclare providentielle

l'adoption par le concile de Cartilage, en 307, d'une liste
de livres canoniques qui comprend tous nos livres actuels du
Nouveau Testament ; or il est digne de remarque que, quant à

l'Ancien, ce même concile déclare canoniques Tobie, Judith, les

deux livres des Machabées et cinq livres de Salomon. (Il attribue

ainsi à ce dernier la Sapience et l'Ecclésiastique, qu'Augustin

déclare bien n'être dits de Salomon qu'à cause d'une
certaine ressemblance1.') Pourquoi ne pas considérer aussi

comme providentielle la canonisation par ce concile de ces six

apocryphes?
Il convient de noter encore que ce concile de Carthage de

3(J7, auquel les partisans de la doctrine du canon providentiel
donnent une assez grande importance, parce que c'est le plus
ancien qui contienne exactement notre liste actuelle du Nouveau

Testament, que ce concile, dis-je, ajoute touchant la liste
des livres canoniques, comme le concile d'Hippone quatre ans

auparavant, qu'il faut encore consulter l'église qui est au delà
de la mer : « ut de con firmando isto canone Iransmarina ecclesia

consulatur, » ce qui indique clairement au sujet de cette
liste une certaine incertitude encore.

Les distinctions que font les réformateurs entre les livres
du Nouveau Teslament sont-elles quelque chose de providentiel?

Nous avons vu ce que faisait Luther à cet égard. Ses

successeurs revinrent à l'ancienne distinction des homologoumè-

' Reuss, Ilist. du Canon, p. 170.



LE CANON DES SAINTES ÉCRITURES ET SA DÉLIMITATION 125

nés et des antilégomènes. Flacius divise les livres de la Bible en

trois classes : les canoniques, les douteux et les apocryphes ;
les douteux du Nouveau Testament sont les quatre livres mis
à part par Luther, plus la seconde de Pierre et les deux petites
de Jean. « Oecolampade, consulté par les Vaudois sur la

composition du canon scripturaire, leur parle de six antilégomènes
comme occupant un rang inférieur parmi les livres du Nouveau

Testament : « Apocalypsin cum epp. Jacobi et Judas et

ultima Petri et duabus posterioribus Joannis non cum cœteris

conferamus '. » Qu'est-ce qui est providentiel : que les
réformateurs se gardent bien d'assimiler certains écrits du Nouveau
Testament avec les autres, ou que les orthodoxes modernes
les déclarent tous uniformément inspirés? On a fait un singulier

abus de ce terme de providentiel : on reconnaît volontiers
comme l'étant ce qui va à vos idées, à votre façon d'envisager
les choses ou à vos partis pris. Gaussen trouve providentiel
tout ce qui appuie sa thèse; quant aux témoignages et aux faits

qui lui sont défavorables, ou bien il leur prête peu d'attention
et leur donne peu d'importance, ou bien il les déclare un
véritable attentat contre Dieu. Il en est de même de Léon XIII, par
exemple, qui, dans sa lettre du 8 août 1883 aux cardinaux
directeurs de la bibliothèque du Vatican, déclare providentiel
le principat civil des pontifes romains, mais il ne trouve pas

providentielle du tout son abolition, que nous avons vue
s'accomplir de nos jours ; c'est pour lui naturellement un attentat
contre la Providence.

La bonne providence de Dieu a sans doute pourvu à ce que
ses révélations au peuple juif, une partie d'entre elles tout au

moins, nous fussent conservées, à ce qu'il en fût de même
d'une partie aussi des enseignements et des œuvres de Jésus-
Christ (Jean XXI, 25), à ce que l'Evangile nous parvînt par le

moyen d'un certain nombre d'ouvrages qu'on peut tenir pour
la littérature classique du christianisme primitif; mais qui nous
garantit d'une façon absolument certaine et infaillible que les

documents que nous avons présentement entre les mains sous
le nom de Bible soient bien tous, et les seuls, inspirés de Dieu?

1 Reuss, Hist, du Canon, p. 261, 278.



126 h. chavannes

La Providence de Dieu laisse agir, bien souvent laisse errer,
les hommes : de ce qu'un fait existe, qu'un événement s'est

passé, nous n'en pouvons pour cela pas conclure qu'il est

selon la volonté de Dieu, selon sa sage Providence, qu'il est

providentiel, ou bien alors tout est providentiel, ce qui n'est

plus rien dire du tout.
Ce qui a déterminé la canonicité d'un livre c'a été tantôt

sa valeur intrinsèque, tantôt son origine prophétique ou
apostolique, tantôt l'usage qui en était fait dans le culte, tantôt
des raisons que peut-être nous ignorons. Le canon du Nouveau

Testament a été formé par l'Eglise qui y a procédé
suivant ses besoins, sa sagesse, ses lumières, son discernement;
mais ce don de discernement n'était pas particulier à l'Eglise
des premiers siècles : les sociétés bibliques s'en réclament
en repoussant les apocryphes. Si l'Eglise primitive était
incontestablement mieux placée que nous à certains égards pour
ce qui concernait l'immédiateté du témoignage apostolique
et post-apostolique, j'estime que quant au discernement spirituel,

au bon goût chrétien, pourrait-on presque dire, au sens

exégétique et historique en tout cas, l'Eglise de nos jours ne le
cède nullement aux Pères ; et ce me paraît une erreur de donner

à ceux-ci, comme l'ont souvent fait les théologiens protestants

dans leur controverse avec Borne, une sorte de demi-
petite infaillibilité et une autorité autre que celle provenant de

leur position plus rapprochée des origines chrétiennes. L'humilité

est toujours une bonne chose vis-à-vis de Dieu ; vis-à-vis
d'hommes, semblables à nous en toutes choses, sujets aux
mêmes infirmités, elle peut n'être parfois qu'un manque de

reconnaissance des grâces, des lumières qui nous ont été
accordées à nous-mêmes. Ce serait de la modestie mal placée de

considérer les jugements des Pères comme devant être
toujours supérieurs aux nôtres propres ; par quoi je ne prétends
nullement que, placés dans leurs circonstances, nous eussions

eu un sens critique et historique plus judicieux, eussions porté
des jugements plus sains. Comme dit Pascal : « Mon intention
n'est point de corriger un vice par un autre, et de ne faire nulle
estime des anciens, parce qu'on en fait trop. » (Ed. de 1826,



LE CANON DES SAINTES ÉCRITURES ET SA DÉLIMITATION 127

p. 23.) Ce n'est pas un vain mot que l'héritage des siècles;
aussi n'y a-t-il lieu, dans aucune sphère, de nous enorgueillir,
si sur beaucoup de points nous en savons plus que nos pères.
Je me permets donc de penser que, quant au discernement
spirituel et au sens historique, ce n'est pas de la suffisance de

croire l'Eglise de nos jours en progrès sur celle des premiers
siècles de notre ère.

Pour Gaussen, gardien jaloux de l'inviolabilité du canon, la
décision du concile de Trente, touchant les apocryphes, est

une action abominable, un acte énorme (t. II, p. 364), un
véritable crime, et cela se conçoit parfaitement à son point de vue :

Dieu lui-même ayant dicté, puis promulgué un certain nombre
de livres qui sont ses oracles, sa propre parole, en mettre d'autres

sur le même pied, donner à des écrits purement humains
la même autorité qu'à ces vingt-deux livres de l'Ancien Testament

(selon le compte des Juifs et de plusieurs Pères qui
aimaient ce rapprochement avec le nombre des lettres de

l'alphabet hébreu) et qu'à ces vingt-sept livres du Nouveau Testament

qui sont divins, c'est un véritable attentat contre Dieu.
Pour qui n'a pas la même notion du canon, la décision du concile

de Trente ne paraît point si grave, si coupable. Qu'on
place ou non les apocryphes dans le canon, je n'en fais, je
l'avoue, ni plus ni moins usage, tout comme je ne tiendrais pas
non plus pour bien criminel qu'on en vînt retrancher Esther,
l'Ecclesiaste, le Cantique ou l'épître de Jude. Je ne le propose
point du reste ni ne l'approuverais, mais pour d'autres motifs

que ceux qui empêcheraient MM. de Gasparin ou Gaussen de

le faire : ces livres sont pour eux la Parole même de Dieu ;
pour moi, ils font partie de fait d'un recueil formé par les Juifs
et les chrétiens des premiers siècles, recueil concernant les

révélations de Dieu, il est vrai, mais non pas fait par Dieu lui-
même, recueil que je ne tiens pas pour infaillible, mais ne me
sens aucune mission quelconque de modifier, précisément
parce que je ne croirais pas, en l'épurant, pouvoir arriver à ne
plus posséder que la propre parole de Dieu.

Ce que Calvin dit du récit de la femme adultère de Jean VIII,
1-11, lequel manque dans les plus anciens manuscrits et les



128 H. CHAVANNES

plus anciennes versions : « il ne contient rien qui soit indigne
d'un esprit apostolique et il n'y a nulle cause pourquoi nous
dussions refuser de l'accommoder à notre profit, i> pourquoi
ne le pourrions-nous pas dire aussi de tels apocryphes ou de

telles portions des apocryphes? Accommodons-les aussi au profit

de nos âmes sous la direction du Saint-Esprit, auquel il en
faut toujours revenir, comme à notre autorité suprême. C'est

le principe qu'énonce clairement au surplus la confession de

foi des Eglises réformées de France dont le § 4 s'exprime ainsi :

« Nous connaissons ces livres être canoniques et la règle très
certaine de notre foi, non tant par le commun accord et

consentement de l'Eglise que par le témoignage cl persuasion
intérieure du Saint-Esprit, qui nous les fait discerner d'avec les

autres livres ecclésiastiques, sur lesquels, encore qu'ils soient

utiles, on ne peut fonder aucun article de foi1. » Gaussen, lui,
n'en est plus à recommander un moyen aussi subjectif de constater

la canonicité des livres : « Nous ne pensons pas, dit-il2,
que nos églises aient jamais prétendu qu'on pût s'en tenir à

cette marque pour discerner tel ou tel livre... et pour en constater

la céleste origine... Nous devons admettre comme divin
le code entier des Ecritures, avant que chacune de ses parties
nous ait pu prouver par elle-même qu'elle est de Dieu. Ce n'est

pas à nous de juger ces livres... Nous devons croire, avant de

le voir, que toute l'Ecriture est propre à instruire, à convaincre,

à corriger. » Ce point de vue est singulièrement éloigné
non seulement de celui de Luther, mais, comme nous venons
de le voir, de celui de la confession de foi de la Rochelle. Gaussen

3 définit la canonicité : « le droit exclusif des vingt-deux
livres de l'Ancien Testament et des vingt-sept livres du Nouveau

à tenir une place dans le recueil sacré des oracles de

Dieu. » Des hommes qui répudient en bonne partie ses vues,
comme MM. Aug. Meylan 4 et Narbel, entendent la canonicité

1 « Non tantum... sed etiam multo magis ex testimonio et intrinseca
Spiritus sancti persuasione, quo suggerente edocemur illos ab aliis eccle-

siasticis libris discernere. »

2 Théopneustie, p. 189,190.
3 Le Canon, 1, p. 1.

4 Canonicité et inspiration des Saintes Ecritures, Lausanne 1877.



LE CANON DES SAINTES ÉCRITURES ET SA DÉLIMITATION 12f)

de la même façon. Ce dernier dit dans son travail sur « la
canonicité d'après le témoignage de Jésus-Christ et des apôtres »

(p. 4) lu à la Société de théologie du 12 mars 1883 : « Est-ce que
les livres qui composent la Bible possèdent un droit exclusif
de prendre pia3e dans le recueil qui les renferme? » Ce droit
exclusif me semble une manière de s'exprimer qui dénote une
singulière conception de l'Ecriture et de la formation du canon :

il semblerait que Dieu eût dit : ce Vous recueillerez en une
collection particulière les livres que je vais inspirer à mes serviteurs.

» Dans ce cas-là, sans doute, n'auraient le droit de figurer

dans cette collection que les livres qui seraient une fois

reconnus comme inspirés de Dieu. L'affaire serait tout d'abord
de reconnaître à des signes certains, infaillibles, cette inspiration,

ce qui ne serait pas toujours aisé peut-être; mais enfin,
une fois supposé qu'elle fût dûment constatée pour un livre,
l'insertion de celui-ci dans le canon serait de droit. Seulement
ce n'est pas ainsi que les choses se sont passées. Pour l'Ancien
Testament, l'ordre de Dieu de mettre par écrit ses révélations
n'a été donné que pour de minimes portions des livres que les

Juifs réunirent pendant des siècles et appelèrent les Saintes

Ecritures l ; et quant au Nouveau, il n'y a, je crois, que les

sept épitres de l'Apocalypse qui se donnent pour avoir été écrites

par suite d'un ordre exprès du Seigneur. Les autres parties
du recueil sont des récits, des traités adressés à plusieurs et
des lettres particulières des premiers prédicateurs de l'Evangile

; ce sont les documents de la première littérature
chrétienne, pieusement recueillis par l'Eglise, quand surtout
furent venus à disparaître les premiers témoins de l'Evangile, les

premiers porteurs de la parole de grâce. Ce recueil s'est formé

peu à peu, nullement sous l'empire d'une idée arrêtée d'avance
de constituer une suite aux Saintes Ecritures (lesquelles étaient

pour les premiers chrétiens, tout comme pour les Juifs, les
livres saints des Juifs), nullement dans l'idée de former une
seconde partie à ces Ecritures, un pendant à la loi et aux
prophètes, comme s'il avait fallu un Nouveau Testament, puisqu'il

1 Voir entre autres le travail sur le Pentateuque de M. H. Vuilleumier
dans la Revue de théologie et de philosophie, 1882 sq.



130 H. CHAVANNES

y en avait un Ancien, terme qui ne fut usité que tardivement
et une fois seulement que les écrits des apôtres, réunis en une
collection, eurent été nommés les livres de la nouvelle alliance
ou du Nouveau Testament ou Instrument. Ce que M. de Pressensé

dit des Evangiles dans son ouvrage sur Jésus-Christ

(première édition, p. 194), je le dis de tous les livres du Nouveau

Testament : « On se fait, dit-il, l'idée la plus fausse de

l'antiquité chrétienne quand on s'imagine que nos évangiles
canoniques ont été composés, puis produits avec éclat comme
des écritures théopneustiques. Il n'y avait pas d'arche de cèdre
dans l'Eglise primitive pour y enfermer les livres sacrés, comme
sous l'ancienne alliance. Chaque Evangile canonique est né

spontanément, occasionnellement, par l'effet des circonstances
où nous reconnaissons la main de la Providence qui veillait à

la conservation du trésor de l'Eglise universelle, mais rien ne
ressemble moins à une notification divine; le soin de discerner
et de proclamer la valeur incomparable de ces documents
vraiment apostoliques a été laissé à la conscience chrétienne1. »

Pas plus, du reste, que Dieu n'a dit : « Vous allez faire un
recueil des livres que j'inspirerai, » les hommes ne se sont dit :

« Nous allons faire un recueil des livres qui sont inspirés de

Dieu, » et l'on ne peut traiter que d'imagination dévoyée parle
parti pris la façon dont M. Gaussen représente les premiers
chrétiens dans l'attente de l'apparition des Ecritures inspirées
du Nouveau Testament pour les insérer au canon au fur et à

mesure et le parfaire ainsi Il prétend que l'Eglise primitive2
« a toujours considéré ce recueil, à mesure qu'il se formait,
comme un seul tout ayant Dieu pour auteur. » Rien n'est plus
contraire à la réalité des choses et à l'histoire vraie que cette

conception-là. Les chrétiens du premier siècle n'attendaient

pas la promulgation de la seconde partie des Ecritures, mais

bien le retour de Christ ; la parole orale leur suffisait; les apôtres

faisaient déjà précisément ressortir entre les deux alliances

cette différence essentielle que l'une était celle de la lettre :

1 Voir aussi l'article de M. van Gœns, Revue de théologie et de philosophie,

1885, p. 188,189.
2 Le Canon, 1, p. 14.



LE CANON DES SAINTES ÉCRITURES ET SA DÉLIMITATION 131

Staxovta ypippaxoç xai Qav&xo-j, et l'autre celle de l'esprit. Assurément

saint Paul mettait l'économie nouvelle au-dessus de

l'ancienne, ce qui n'empêche pas qu'il eût peut-être été assez

surpris, j'imagine, s'il avait su qu'on ferait un jour de ses lettres,
tout actuelles et de circonstance, le pendant pour le moins des

écrits de Moïse et des prophètes. Il est vrai que la seconde

épître de Pierre (2 Pier. Ill, 16) met sur la même ligne les
lettres de Paul et les autres Ecritures, déclaration qui a de

l'importance, surtout si l'authenticité de l'épître est admise. Mais

encore cette parole ne parle que des lettres de Paul et n'énu-
mère pas celles qui étaient écrites à ce moment-là ; aussi n'au-
torise-t-elle pas à dire, comme le fait Gaussen1, que « ce fut
sous le long gouvernement des apôtres que se recueillit et que
se transmit à toutes les églises le divin canon des Ecritures du
Nouveau Testament, » ou, comme le fait M. Meylan 2, que « le

canon du Nouveau Testament s'est formé sous les yeux des

apôtres qui ont pu ainsi en surveiller la composition; » et si Ja

seconde épître de Pierre semble peut-être faire allusion à une
collection déjà formée, ou en train de l'être, des épitres de Paul
et les assimiler aux Saintes Ecritures, cela ne détermine pourtant

pas les limites de ces Ecritures, ni des anciennes ni des

nouvelles.
Il me semble que c'est un fait qu'on ne peut contester que

les écrits canoniques ne se séparent pas tous d'une façon tranchée

de ceux qui ne le sont pas : Us n'ont pas un caractère

spécifique, propre à eux seuls, homogène qui les en distingue;
et je n'hésite pas à déclarer qu'il esi bien des écrits non
canoniques qui sont plus pénétrés de l'Esprit de Dieu que telles

portions du canon : Judith, Tobie, les Machabées sont plus
religieux qu'Esther ou que le Cantique et l'épître de Jude se

rapproche singulièrement de tels produits de l'ancienne littérature
chrétienne qu'on n'a pas admis au canon. Je conclus donc que
la distinction qu'on a voulu établir entre les livres canoniques
et ceux qui ne le sont pas n'est point aussi tranchée qu'on se

l'imagine souvent : chez les uns et les autres, il y a mélange,

1 Théopneustie, p. 121, 122.

- Canonicité et inspiration des Saintes Ecritures, p. 43.



132 H. CHAVANNES

en proportions diverses, et du divin et de l'humain. Ce premier
élément ne coïncide pas avec ce qu'on a appelé canonique :

tout ce qui est canonique n'est pas divin et l'on trouve du divin
aussi en dehors du canon. Voici, pour prendre un exemple au

hasard, le commencement du chapitre 28e de l'Ecclésiastique
du Siracide :

« Le Seigneur se vengera de celui qui se venge soi-même,
et il lui gardera soigneusement ses fautes. Pardonne à ton
prochain l'injustice qu'il t'a faite, et quand tu prieras, tes péchés
te seront pardonnes. L'homme gardera-t-il sa colère contre un
homme, tandis qu'il demanderait sa guérison au Seigneur? Il
n'a point pitié d'un homme semblable à lui ; et il demande pardon

de ses péchés etc. » Ces paroles qui semblent le prélude
de la demande de l'oraison dominicale : « Pardonne-nous nos
péchés, comme nous pardonnons à ceux qui nous ont offensés, »

ne montrent-elles pas Jésus, le père de Sirach, animé, en cela
du moins, de sentiments plus nobles, plus rapprochés du

christianisme, plus divins que David, par exemple, qui, au moment
de mourir, à cette heure où tant d'hommes, peu avancés même
dans la piété, avant de comparaître devant Dieu, éprouvent le
besoin de pardonner à leurs ennemis, dit à Salomon de Joab :

« Tu feras selon ta sagesse et tu ne laisseras pas ses cheveux
blancs descendre en paix au séjour des morts » (1 Bois II, 5-9)
et de Schimhi : « Tu feras descendre ses cheveux blancs dans

le sang au séjour des morts » J'avoue, — un autre exemple,
¦— ne pas voir moins d'inspiration dans ces paroles : « Ils se

confient en leurs armes et en leur audace ; mais nous avons
confiance dans le Seigneur tout-puissant, » parce qu'elles
furent probablement écrites en grec, sortent de la bouche de

Juda Maohabée et sont tirées d'un apocryphe (2 Mach. VIII,
18), que dans celles-ci de David : « Ils se confient en leurs
chars de guerre et en leurs chevaux, mais nous en le nom de

l'Eternel notre Dieu » (Ps. XX, 8), parce qu'elles ont été

primitivement prononcées sous cette forme :

CD'D-ion nVxi ap-û nVx

tot: htìVk nin^Dtfa -i:n:si



LE CANON DES SAINTES ÉCRITURES ET SA DÉLIMITATION 133

paroles du canon, bien belles assurément, toutes pénétrées de

l'Esprit de Dieu, mais réellement pas davantage que celles que
je viens de rappeler d'un apocryphe que nous n'avons qu'en

grec. Les sentiments de confiance en Dieu, si fréquemment
exprimés dans les Psaumes, ne me paraissent décidément pas

plus admirables, plus divins, parce qu'ils sont dans les Psaumes

que quand je les rencontre partout ailleurs, en dehors du

canon, dans des circonstances analogues.
Voici comment les partisans de la théorie du canon

providentiel et de l'inspiration absolue des Ecritures se représentent
à peu près les choses : Les livres canoniques pourraient être

figurés par les sept pointes de la dent du Midi, lesquelles, toutes

à la même hauteur à peu près, dominent également et d'une
hauteur énorme les marécages de la plaine du Rhône, qui
représenteraient tous les écrits non canoniques. Eh bien, une
étude impartiale des faits me parait démontrer qu'il n'en est

pas ainsi. Sans doute, il est aisé d'indiquer parmi nos écrits

canoniques tel sommet sublime et resplendissant qui défie par
son élévation et sa splendeur tous autres monts, telle page
dont n'approche pour la sainteté des pensées et la profonde
vérité aucune autre ici-bas, telle page où Dieu lui-même, le
Dieu saint, juste, miséricordieux se montre à découvert à l'âme
altérée de pardon et de sainteté ; seulement, il est non moins
aisé d'en montrer d'autres, où il ne se révèle point à nous d'une
façon si immédiate ou si claire, où même il ne se révèle point
du tout, où ce n'est pas lui qui nous parle, mais bien des hommes,

nos semblables, faillibles et pécheurs. La révélation parfaite

de Dieu ne nous arrive bien souvent qu'à travers l'imperfection

humaine et ses misères. « Autant il est vrai que le

croyant reconnaît l'esprit de Dieu dans la Bible, autant il est

vrai qu'il ne l'y reconnaît pas partout, ni partout également, et

qu'il le reconnaît ailleurs que dans les pages du recueil
canonique. L'inspiration est un fait, mais c'est aussi un fait et un
fait fourni par l'expérience intime de la foi, que l'Esprit, dont
l'Ecriture est animée, n'est pas emprisonné sous la couverture
de ce livre '. » Il n'y a pas rien que les sept pointes de la dent

1 Scherer : « Ce que c'est que la Bible. » Revue de théologie, IX, p. 369.



134 H. CHAVANNES

du Midi et la plaine du Bhône, il y a de nombreux intermédiaires

: des coteaux bas, des monts plus élevés, d'autres très
élevés, de fort peu aussi élevés que les dents du Midi. Aussi
n'est-il pas si aisé de dire où commence la haute montagne et
où elle finit, ce qui appartient aux hautes Alpes et ce qui
appartient aux basses, quel livre est inspiré de Dieu et quel ne
doit aucunement être tenu pour tel. C'est pourquoi nous voyons
que la ligne de démarcation du canon a souvent été assez

flottante, incertaine, diverse et tenant parfois de l'arbitraire. Ainsi
donc je suis loin de nier les sommets bibliques ; je prétends
seulement qu'ils ne sont pas tous à la même hauteur, en quoi
je m'éloigne fort du point de vue exprimé dans ces paroles de

M. de Gasparin : « L'écrit théopneustique de l'auteur des

Chroniques ou d'Esther vaut celui du disciple que Jésus aimait '. »

Cette conception de l'Ecriture sainte qui en égalise tous les

livres n'était point celle des rabbins juifs, qui comparaient les

trois divisions de leur canon à trois marches d'escalier, la plus
élevée figurant la loi et la plus basse les hagiographies2. Parmi
les livres catalogués dans le canon des Saintes Ecritures, il en
est qui, au point de vue religieux, ne sont point aussi élevés,
ou ne le sont pas beaucoup plus, que d'autres qui en sont
exclus : on a admis Jude dans le canon; on en a repoussé la
première lettre de Clément aux Corinthiens, celles de Polycarpe
et de Barnabas. N'est-il pas vrai que si Jude n'était pas au
canon, on ferait, assurément avec raison, remarquer combien
cette épître se distingue à première lecture des épitres
apostoliques? cette différence d'esprit serait dite sauter aux yeux. Et
l'on ne peut nier que le texte apocryphe d'Esther ne soit bien

supérieur, au point de vue religieux, à notre texte canonique.
J'ai appelé le canon du Nouveau Testament le recueil de la

littérature classique du christianisme primitif : les limites d'un
recueil quelconque de classiques ont toujours quelque chose

d'un peu incertain, flottant et arbitraire.
L'image des montagnes que j'ai employée tout à l'heure est

aussi d'une justesse parfaite sur un point particulier que je me
plais à relever. On sait que les vrais, les hauts sommets des

1 La Bible, 1.1, p. 111. — 2 Encyclopédie d'Herzog, p. 253.



LE CANON DES SAINTES ÉCRITURES ET SA DÉLIMITATION 135

Alpes paraissent grandir toujours plus, à mesure et en proportion

que nous nous élevons nous-mêmes : des vallons paisibles,
des retraites pleines de mystère et de charmes, des rocs chenus,

des aiguilles hardies nous apparaissent, qui nous étaient
absolument cachés d'en bas. Dans le monde spirituel, le même

phénomène se produit aussi : plus nous croissons dans la grâce
et la connaissance de Dieu, dans la compréhension et
l'assimilation de sa pensée contenue dans tel livre de l'Ecriture,
plus aussi ce livre s'élève à nos yeux, nous domine, grandit,
se pare de splendeurs nouvelles, d'aspects nouveaux inconnus

à nous jusqu'alors, semble toujours plus riche et inépuisable;

plus on monte soi-même, plus aussi l'on voit l'Ecriture
grandir; on a beau s'élever, on ne la saurait dépasser; c'est
bien là le signe de la vraie grandeur, autrement dit de la divine
inspiration des Ecritures.

Si l'on me venait dire : Vous annulez par votre point de vue
toute différence entre les écrits bibliques et les produits de la
littérature profane ; la Bible n'est plus pour vous qu'un livre
comme un autre, je répondrais : Il ne me semble pas : je
distingue toujours entre la plaine et la montagne, entre les hauts
sommets et les plateaux; seulement, il est vrai, je reconnais
entre eux des transitions et ne crois pas que l'examen impartial

des faits nous autorise à établir une ligne de démarcation
tranchée, d'un côté de laquelle se trouve tout ce qui est inspiré

de Dieu, et de l'autre côté, tout ce qui ne le serait pas. Je

crois que ceux qui l'ont voulu tracer n'ont jamais pu le faire,
par la force même des choses, que d'une façon assez approximative

et arbitraire. Gaussen ne rend nullement compte des

faits ; c'est un véritable roman que sa théorie, roman religieux,
je l'accorde, et sincèrement cru, je le veux, par son auteur,
qui ne manquait pas d'imagination, mais enfin roman, et pour
moi je veux de l'histoire, des faits, non des fictions.

« Bien ne convient, dit excellemment M. H. Vuilleumier1, à

la santé de la foi et à sa virilité comme l'air, un peu vif peut-
être, mais éminemment tonique, de la vérité historique. »

1 La Critique du Pentateuque dans la Revue de théologie et de

philosophie, mars 1883, p. 145.



136 H. CHAVANNES

Avec de telles idées sur le canon, me dira-t-on peut-être
encore, vous ne faites des écrits bibliques que de simples
documents historiques. En effet, mais des documents authentiques
et véridiques, qui rapportent précisément ce grand fait de la
manifestation de Dieu dans l'histoire, de ses révélations
successives, de son intervention suprême dans la personne de

son Fils. C'est pourquoi les Saintes Ecritures ne se distinguent

pas seulement d'autres ouvrages de doctrine chrétienne
et d'édification par une mesure plus grande du Saint-Esprit,
et n'y a-t-il pas simplement entre eux une différence de

degré. Aucun autre livre, ou plutôt collection de livres, ne

nous raconte l'histoire du peuple de Dieu et des révélations
dont il l'a honoré ; aucun autre livre ne nous raconte la vie de

Jésus-Christ et l'origine de l'Eglise, non plus qu'il ne nous
donne à connaître la pensée et la foi des premiers témoins du

Seigneur. C'est bien un livre comme un autre, si vous voulez,
mais pourtant nous parlant d'autre chose, et c'est cette autre
chose, la seule nécessaire, qui importe et donne sa valeur au
livre. Voilà ce qui le distingue de tous autres; ce n'est pas son

inspiration spéciale, absolue, exclusive.
On a souvent donné, pour le dire en passant, une extrême

importance à l'inspiration des livres de la Sainte Ecriture ; je
mets plutôt l'accent sur l'inspiration de ses auteurs, et ne crois
pas moins nécessaire, je dirai plus : indispensable, l'inspiration

de ses lecteurs : où celle-ci manque, l'Ecriture, quelque
excellente qu'elle soit en elle-même, reste impuissante.

L'impression que peuvent laisser ces pages est pourtant
toujours celle-ci, je le reconnais : « Avec ce point de vue, on reste
dans un bien grand vague, on ne sait pas au fond ce qu'est
proprement le canon des Saintes Ecritures, quelles sont ses

véritables limites, si tous les livres qui en font partie y sont
bien légitimement et s'ils ont tous la même autorité. Avec la

théorie d'un Gaussen, par exemple, on sait bien au moins à

quoi s'en tenir. »

Je n'en disconviens pas ; mais je remarque qu'au fond de

pareils raisonnements il y a, — cela m'a souvent frappé chez



LE CANON DES SAINTES ÉCRITURES ET SA DÉLIMITATION 137

nombre de partisans de la théorie du canon providentiel,
— un scepticisme véritable, quoique inconscient, à l'endroit
de la force intrinsèque de la vérité. Je crois autant et plus
honorer Dieu en me fiant à la vérité toute seule, à Celui dont
elle procède, qu'en cherchant à l'étayer de fragiles appuis
humains. Ce besoin d'une règle fixe et indiscutable, qui se traduit

par la formule populaire : « sans l'autorité de l'Eglise, ou du

canon biblique, on ne sait à quoi s'en tenir, » est un reste,
bien vivace encore, du système catholique, si commode à notre

paresse intellectuelle et morale, et si bien venu pour qui
redoute les responsabilités inhérentes à la liberté ; dans ce

système, une première grosse difficulté se présente : il faut tout
d'abord admettre aveuglément, par une espèce de salto mortale,

de saut dans le vide, ou dans les ténèbres, l'autorité infaillible

de l'Eglise, qui nous garantit le canon. Gaussen affirme

que nos Saintes Ecritures actuelles sont tout entières et
exclusivement les oracles de Dieu ; seulement il ne le démontre pas
du tout, et l'histoire me semble donner le démenti à sa théorie.
J'en reviens donc à dire que l'incertitude demeure toujours sur
ce que j'appellerais les limites inférieures du canon, tout comme
sur la limite inférieure des hautes Alpes et sur la ligne de

démarcation qu'on établit, tant bien que mal, entre une collection

d'auteurs classiques et ceux qu'on ne tient pas pour tels.
Pas plus que dans les œuvres de la nature, entre les sommets
et les plaines, il n'y a de limites tranchées entre ce qui est et

ce qui n'est pas inspiré de Dieu. L'Esprit de vie ne se laisse

pas enfermer dans nos froides catégories, parquer dans les
clôtures de notre entendement, retenir par une sorte de cordon
sanitaire et emprisonner sous nos reliures ; il n'en souffle pas
moins où il veut, en dépit, à travers et par-dessus nos délimitations

trop souvent arbitraires, et partout où il souffle, il
vivifie.

THÉOL. ET PHIL. 1886. 10


	Le canon des saintes écritures : et sa délimitation

