
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1886)

Artikel: La Parousie [suite]

Autor: Revel, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379374

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379374
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA PAROUSIE
PAR

A. REVEL

SECOND ARTICLE'

III

La résurrection et la vie en Christ.

La Parousie et la Boyauté de Christ nous ont révélé la
philosophie de l'histoire. L'œuvre de la rédemption va plus loin. La
mort a passé sur tous les hommes, parce que tous ont péché
(Bom. V, 12) ; et notre race déchue ayant perdu par le péché
tout espoir de relèvement (Eph. II, 1-5), Christ seul nous a

rendus à la vie (Eph. II, 5), parce que seul il est la résurrection
et lavie (Jean 1,4; IV, 14; V, 21,26; VI, 48; IX, 51 ; X,40; XI,
25, 26). L'homme tout entier, corps et âme, étant tombé au

pouvoir du péché et de la mort, c'est à l'homme tout entier,
dans sa double nature corporelle et spirituelle, que Christ est

venu rendre la vie par le don de sa propre chair. Cette
résurrection commence par l'être moral, et c'est ce que le Nouveau
Testament appelle la régénération (en d'autres termes la
nouvelle naissance, la nouvelle création, le relèvement d'entre les

morts) pour nous faire mieux comprendre combien le

changement survenu est profond et radical. C'est la résurrection
spirituelle qui fait le nouvel homme en Christ (Jean V, 21-24);
mais elle serait incomplète si elle n'était suivie d'une autre

' Voy. la livraison de novembre 1885.



LA PAROUSIE 41

résurreicton (ibid. 28, 29), c'est-à-dire d'une seconde vie au

lendemain de la mort physique.
Notre principale autorité pour traiter le sujet de la

résurrection des corps est le chap. XVe de la première aux
Corinthiens.

Il y avait à Corinthe des esprits sceptiques qui se refusaient
à admettre la doctrine de la résurrection ; ce qui revenait à dire

que Christ lui-même n'était point sorti du tombeau. Le vieux
levain de la philosophie grecque et du sadducéisme agissait
dans la masse, au mépris de la prédication des apôtres; et la

pierre angulaire du christianisme se trouvait en fait rejetée
des hommes et mise de côté. Or il n'est pas malaisé de découvrir
quelle était la cause première de ce scepticisme; c'était l'ignorance

quant à la nature du corps ressuscité. La notion juive
populaire, comme il résulte de l'attitude des sadducéens, était
fort grossière et charnelle ; elle supposait l'identité matérielle
des éléments constitutifs. A ce point de vue, la difficulté devait

paraître insoluble ; et il n'y a pas lieu de s'étonner qu'on posât
à saint Paul la question : « Comment les morts ressuscitent-ils?
et avec quel corps viennent-ils? » L'apôtre répond par un
mot qui fournit une solution prompte et satisfaisante : «. Il est

semé un corps psychique, il ressuscite un corps spirituel ; s'il
y a un corps psychique, il y a aussi un corps spirituel. »

La trichotomie a&p«, -'fjyh, mzvp« était alors familière à la
science philosophique et au langage de la conversation ; elle

résumait la connaissance de tout l'homme, de l'homme olmùhç

et hlo-A-opoç (1 Thés. V, 23). Les facultés de la -l-jy-n (sphère de la

volonté et des affections, centre de la personnalité humaine)
s'élèvent jusqu'au voûç et descendent au monde des sens et de

la création animale, à la perception des choses matérielles ;

les facultés supérieures dun-vsûu« perçoivent les choses divines,
sondent les profondeurs de Dieu, saisissent les dons de sa grâce
et la pensée de Christ. Tandis que l'homme psychique ne reçoit
pas les choses de l'Esprit de Dieu et se trouve dénué de

discernement spirituel, l'homme spirituel est susceptible de tout
discerner et de juger de tout sans être lui-même jugé par
personne. Il y a, nous avons lieu de le croire, des êtres qui sont



42 A. REVEL

de purs esprits et qui se tiennent tout près de l'Esprit infini
et incréé; les êtres inférieurs qui se meuvent surla terre n'ont
qu'une^upewÇwira qu'ils tiennent de la terre elle-même ; l'homme
qui tient de Dieu directement sa propre yu^ et le mzvp« occupe
l'entre-deux et sert de trait d'union entre la matière et l'esprit.

Il y a, dit saint Paul, un corps psychique (organe de la ^x«)
et il y a aussi un corps spirituel (organe du imeüp«.) La forme
même de l'expression semble au Dr Warren impliquer une dualité

dans la nature du corps (si s<mv — ïoxtv x«l), une coexistence,
parallèle à celle de la S/vyjn et du mtvpa, de deux organes
distincts. Le corps psychique tire son origine de la terre, comme
celui des animaux, et se compose d'éléments terrestres et de

principes organiques fournis par le sol et par l'atmosphère; le

corps spirituel, demeure et instrument de l'esprit, est non-
atomique, éthéré, indestructible. Dans le corps ressuscité, la

¦]>Myji a cessé d'être, comme auparavant, la force vitale dominante

ou prépondérante; c'est le mzûp« qui règne en maître et

qui, par conséquent, détermine la nature et l'activité de la vie

corporelle.
L'origine du corps ressuscité a été diversement expliquée. La

théorie vulgaire et traditionnelle enseigne (avec Tertullien, etc.)
une résurrection, en chair eten os, du corps delà vieprésente,
dans son organisation actuelle. Bien de plus grossier, rien de

plus contraire au langage de l'apôtre : « Ce que lu sèmes, ce

n'est pas le corps qui naîtra ; ni la chair ni le sang ne peuvent
hériter du royaume de Dieu. » Une théorie moins révoltante

suppose que certains éléments du corps actuel survivront à la

dissolution et seront de nouveau réunis pour constituer un
organisme plus raffiné. Inutile de dire que la détermination de

ces éléments a nécessité des hypothèses chimiques parfaitement
absurdes; à entendre les rabbins, par exemple, le germe du

corps ressuscité ne serait autre que le petit os à l'extrémité de

l'os du coccyx, par eux réputé indestructible et immortel et

d'une structure magique ; selon d'autres, il suffirait « d'une
particule de perspication insensible » (Je traduis littéralement,
pour ne pas gâter la beauté de l'expression Une théorie plus
en vogue maintenant s'appuie de la comparaison du grain de



LA PAROUSIE 43

blé, employée par l'apôtre (1 Cor. XV, 36-38), et suppose que,
dans l'acte de la régénération, le Saint-Esprit communique, en
même temps, le germe d'un corps spirituel. Mais si la
résurrection physique à venir est liée inséparablement à la
résurrection spirituelle d'à présent, il est évident que les croyants
seuls vivront. Or saint Paul lui-même dit (Act. XXIV, 15) qu'il
y aura une résurrection a des justes et des injustes; » et Christ
déclare (Jean V, 29) que ceux qui auront fait le bien ressusciteront

pour la vie, et ceux qui auront fait le mal ressusciteront

pour le jugement. Il faut ajouter que la germination ne crée

pas une nouvelle plante, elle ne fait que développer une
propriété primordiale de l'espèce. Il est à remarquer, en outre,
que la régénération n'implante pas dans l'homme une âme
nouvelle ; elle n'implante donc pas un nouveau corps. Le D' Warren
est ainsi amené à formuler sa propre théorie du corps spirituel,

d'après l'analogie même du grain de blé : « Le corps
spirituel est l'un des éléments primordiaux de notre nature; il
nous a été donné à la création, et il nous est transmis, à l'égal
des autres éléments, par la voie de la descendance naturelle, i

Les arguments invoqués à l'appui de cette thèse sont les

suivants:
1° Ce qui provient de la semence douée de vie, n'est pas

« créé » ; pour trouver l'acte créateur, il faut nécessairement
remonter jusqu'au premier individu de l'espèce ; et quand
l'apôtre dit que « Dieu donne à chaque semence un corps
comme il lui plaît », il affirme un acte de la volonté divine
conforme aux lois de la nature.

2° Tout ce qui est essentiel à la nature d'une chose vivante
lui a été donné lors de sa création, sinon en plein, du moins
en germe ou en principe, en vue d'un développement vital ;

l'on ne saurait admettre un acte créateur supplémentaire
ajoutant un nouvel élément essentiel, car ce serait contraire à

l'analogie. Il est indubitable que l'homme aura, à la
résurrection, un corps spirituel ; au lieu de regarder ce corps spirituel

comme le produit direct d'un acte créateur, pourquoi ne
dirions-nous pas, en prenant l'analogie pour guide, que cet
élément essentiel de la nature humaine parvenue à la per-



44 A. REVEL

fection doit lui avoir été donné, au moins sous une forme

élémentaire, au moment même de la création?
3° L'histoire de la création de l'homme implique, si elle ne

l'atteste formellement, la même conception. Cette histoire

nous est racontée par l'Ecriture en trois endroits différents :

dans le récit élohiste (Gen. 1,26, 27), dans le récit jehoviste
(Gen. II, 7) et dans la première aux Corinthiens (XV, 45-47).
Le docteur Warren ajoute une quatrième source, les sciences

naturelles ; et il incline à penser que nous devons admettre,
dans ses principaux résultats, la théorie de l'évolution quant à

l'origine de l'espèce humaine, pourvu qu'on entende par là

une théorie dans le sens du théisme, reconnaissant la personnalité

du Créateur et ne faisant de l'évolution qu'un « mode »

de son activité. Ainsi comprise, l'idée de l'évolution n'exclut
pas l'idée des causes finales et peut devenir un auxiliaire de la

vérité révélée ; cependant je ne vois pas ce que peut gagner
l'argumentation de l'auteur à nous mettre sous les yeux
l'échelle ascendante : protoplasme, végétation, mollusques,
poissons, reptiles, oiseaux, animaux et homme. Les préjugés
théologiques n'arrêteront certainement pas les partisans de

l'évolution ; mais toute hypothèse scientifique doit faire son
chemin par elle-même, et celle-ci est encore bien loin d'être
acquise à la science. Les récits bibliques de la création de

l'homme nous suffisent donc amplement, et nous n'avons
nul besoin de l'anthropoïde pour les comprendre.

D'abord, dit saint Paul, ce qui est psychique : le premier
homme, Adam, est devenu <|/u^-n Çûaa, après avoir été tiré de la

terre (sx yï,ç yoïxoi), ce qui correspond à Gen. II, 7 ; ne serait-ce
point là une première phase de l'existence de l'homme, suivie,
après un temps indéterminé, d'un nouveau développement?
En partant de cette nature psychique ou animale (comp.
Gen. I, 30), l'homme était destiné à s'élever plus haut; dans

ce but Dieu le plaça dans un nouveau milieu éminemment
favorable au développement, et nous nous trouvons alors en

présence d'un être moral qui reçoit les lois du travail, de la

vigilance et de l'obéissance, qui acquiert la faculté du langage
et qui, préservé des dangers de la solitude, se voit enfin com-



LA PAROUSIE 45

piété par un « alter ego » et pose ainsi les bases de la famille
et de la société. Il reflète maintenant l'image de Dieu dans sa

nature, non plus psychique, mais spirituelle; le premier
Adam, tiré de Yadamah, est devenu un second Adam. L'image
de Dieu en fait un être spirituel et céleste; et le récit de la

tentation, de la chute et de l'expulsion du jardin d'Eden, avec

retour à Yadamah d'où il avait été pris (Gen. Ill, 23), nous fait
voir de quelle hauteur il était tombé. Je sais bien, dit le docteur

Warren, que les commentateurs rapportent habituellement

le « second Adam » de 1 Cor. XV, 45, non pas à la

nature spirituelle du premier homme, mais à Christ; cependant

il est certain que l'apôtre se réfère au récit jehoviste de

la création (oCxu; /xi yéypanxai) pour établir son antithèse de la

¦fyvyb Çwaa et du n-jzûpx Çwon-oioûv. Cela n'exclut nullement, du

reste, la conception de l'image de Dieu pleinement réalisée en

Christ, l'Homme par excellence, le Divin Chef et le Bepré-
sentant de la nouvelle humanité; car si Adam a failli à sa

haute destinée, le Fils de l'homme n'a point failli à la mission
du relèvement.

4° L'homme a été créé immortel. Cela a été nié par plusieurs,
surtout par ceux qui prêchent l'anéantissement final des

méchants. Mais la menace divine (« le jour où tu en mangeras,
tu mourras ») renferme évidemment une promesse, un
encouragement à l'obéissance. En d'autres termes, l'immortalité était
liée à l'obéissance ; elle était un don de l'image de Dieu, un
« posse non mori » qui implique nécessairement la spiritualité
et du corps et de l'âme. Ce qu'Adam a perdu, il l'avait
possédé ; l'arbre de vie, dont le chemin lui fut ensuite fermé, est

la démonstration de cette immortalité originelle du corps
humain, que la résurrection remet en lumière. L'immortalité
de l'homme (a dit Dorner) est solidement basée sur la possession

de l'image de Dieu, c'est-à-dire, en dernière analyse, sur
Dieu lui-même. « L'homme », dit saint Paul (1 Cor. XI, 7),
« est l'image et la gloire de Dieu » ; et cette conception élève
si haut la dignité et la personnalité humaines, que l'immortalité

trouve son gage le plus sûr dans la volonté de Dieu
d'entrer en communion avec l'homme. Ce rapport essentiel



46 A. REVEL

avec Dieu, cette destination primordiale à la vie éternelle, ont
été rétablis et pleinement réalisés pour les croyants par
l'image parfaite et glorieuse de Christ (Bom. VIII, 29 ;

2 Cor. III, 18; IV, 4; Col. I, 15; 111,10; Hébr. I, 3) ; le

rapport même des méchants avec Dieu est d'une importance
infinie, tellement que la nature ne le connaît pas.

5° Nous pouvons rapprocher ici le fait singulier attesté dans
le passage Gen. II, 25 : « Ils étaient tous deux nus, et ils n'en
avaient point honte. » Comparé avec III, 7 (« leurs yeux
s'ouvrirent, et ils connurent qu'ils étaient nus »), ce passage nous
semble indiquer, non seulement l'innocence de nos premiers
parents, mais un degré de pureté et de dignité corporelles
qu'ils ont perdu ensuite par leur faute. Ce n'était pas, sans

doute, un corps étranger aux rapports sexuels, puisque ces

rapports ont été voulus et bénis de Dieu (Gen. 1,27, 28;
II, 18-23) ; à ce point de vue, il différait du corps ressuscité

(hiyyzloç, Luc XXII, 36). Mais, dans sa structure première,
tout était parfaitement équilibré et dominé par l'esprit, ce qui
est le trait essentiel du corps spirituel, éthéré et céleste de la

résurrection.
6° Des êtres spirituels dans un état spirituel, bien différents

de ce qu'ils devinrent ensuite, telle est l'impression que nous
laisse l'histoire du jardin d'Eden. On ne peut, il est vrai, ériger
cette impression en fait, car cette page de la Genèse renferme
des énigmes difficiles à résoudre. Où était le paradis? qu'étaient
les deux arbres au milieu du jardin? quelles étaient sa flore et

sa faune? Qu'était l'homme avant son dédoublement? Qu'était
l'ophidien en conversation avec la femme? Qu'étaient les
chérubins à l'épée flamboyante Bien des commentateurs,
désespérant de l'interprétation littérale, ont eu recours, sans

trop de succès, à l'interprétation allégorique et symbolique.
Le docteur Warren suggère, à son tour, que tout cela a eu
lieu dans une sphère spirituelle, et que ces réalités supra-
sensibles ont été exprimées, en langage humain et terrestre,
de la meilleure manière possible. Cette conclusion lui parait
confirmée par la description du paradis dans maint passage du
Nouveau Testament (Luc XXIII, 43; 2 Cor. XII, 4; Apoc. II, 7)



LA PAROUSIE 47

et surtout dans la dernière vision apocalyptique, où se
retrouve en particulier la notion de l'arbre de vie. C'est un nouvel

Eden, qui correspond au premier : celui-ci, demeure de

l'homme dans la dignité primitive de sa nature spirituelle ;

celui-là, demeure de l'homme dans le rétablissement de

cette même dignité ; l'un, perdu par la chute, l'autre, ouvert
à l'homme par le pouvoir de la grâce, dans la résurrection.

Les conséquences physiques de la chute ont été: l'expulsion
du jardin d'Eden ; le retour à Yadamah et le changement du
travail en un labeur pénible et ingrat sur un sol maudit ; pour
la femme, un accroissement de souffrances et de douleurs, et
la sujétion ; l'inimitié du serpent et de sa race ; la mort
physique et le retour à la poussière.

L'expulsion du jardin a été une véritable déchéance. Tout
ce qui faisait le charme de l'existence dans ce séjour fortuné,
la beauté de la végétation et l'abondance des eaux, l'activité
paisible, l'exercice des facultés morales et intellectuelles, la

pureté des liens conjugaux, et la présence de Dieu, s'évanouit
comme le songe d'un printemps fugitif pour faire place à une
existence misérable et tourmentée. Le changement de

résidence a été une malédiction, ainsi que le labeur imposé. La

sujétion de la femme est accompagnée de souffrances qui
mettent son organisation plus faible et plus délicate dans une
complète dépendance vis-à-vis du plus fort. L'inimitié du

serpent et de sa race cause à la postérité de la femme une
souffrance héréditaire qui n'aura de terme qu'à l'écrasement final
de l'instigateur du péché. En dernier lieu, la sentence frappe
le corps humain et le condamne au dépérissement età la mort.
Le sol d'où il avait été pris est un monde où la mort règne;
les couches superposées dont il se compose sont le tombeau
de races innombrables, et l'homme partagera la destinée
commune à tout ce qui se meut et rampe sur la terre. Cet être,
devenu psychique, est tombé sous la puissance de la mort ; la
chute n'est pas un mythe, c'est un fait qui appartient à l'histoire

; la doctrine du péché originel, débarrassée de ses fausses

notions psychologiques, réclame la place que lui assigne saint
Paul dans la théologie ; la création, soumise avec l'homme à



48 A. REVEL

la vanité et gémissant de douleur, devient un fait philosophique

intelligible; le problème d'une race déchue et dégradée
est placé dans son vrai jour, lorsqu'on songe à la hauteur dont

elle est tombée.
Par la chute, Adam n'a point perdu les éléments essentiels

de sa nature ; créé à l'image de Dieu, il a transmis lui-même
à ses descendants sa propre image et ressemblance (Gen. V,

1-3); mais ces éléments constitutifs sont tombés dans le

désordre. Le mz^ipx a subi l'ascendant de la ^ux"> et 'e C01'PS

est devenu l'esclave du péché, de la chair et de la mort (nûpu

xr>i «axpxixç, xr,ç crapxôç, to5 Qavixov). La tt'ichotomie originelle
persiste cependant ; et elle se résout en une double dichotomie,
celle de l'esprit et de l'âme, et celle du corps spirituel et du

corps psychique.
L'esprit et la matière étant absolument distincts, que peut

donc être le corps spirituel? Il est plus facile de dire ce qu'il
n'est pas. S'il était un substratum de subtile matière, ce serait

toujours un corps matériel ; il faut par conséquent le considérer

comme un organisme spirituel caché dans le corps
psychique, agissant comme le moteur invisible de la vie intellectuelle

et sensitive, laquelle à son tour se distingue clairement
des fonctions purement animales de la nutrition et de la
reproduction. Nous avons observé déjà que l'apôtre saint Paul, en

parlant des deux corps, psychique et spirituel, s'exprime dans
les deux cas au présent (ttmv-ïim*) ; par là même il nous donne
à entendre leur coexistence dans la vie présente. D'où il suit

que le corps spirituel seul ressuscite, et que la dissolution de

l'homme extérieur n'affecte point la vitalité de l'homme
intérieur (2 Cor. IV, 16) ; car ce qui est visible est passager, et ce

qui est occulte et invisible est éternel. La coexistence des

deux corps sert en même temps à établir la continuité de

l'existence humaine dans une vie future ; sans cette continuité,
il n'y a pas de résurrection possible, comme il n'y en aurait
point pour le grain de blé s'il n'avait en lui-même le germe
d'une nouvelle vie se développant au moment de la mort.

Tout lecteur réfléchi des Saintes Ecritures a pu se demander
pourquoi des deux classes d'êtres intelligents qui sont tombés



LA PAROUSIE 49

dans le péché, une seule a été l'objet du salut. « Car assurément

», dit l'épître aux Hébreux (ïï, 16), « ce n'est pas à des

anges que Jésus vient en aide, mais c'est à la postérité d'Abraham.

» Il peut sembler étrange et incompréhensible à des

êtres purement spirituels que l'œuvre de la rédemption ait
été conçue au profit de l'homme (1 Pier. 1,126), pour un monde
matériel et grossier ; il y a là des conditions qui répugnent à

leurs instincts et à leur libre activité, et des expériences tour
à tour joyeuses et pénibles, mais en tout cas absolument

étrangères à leur propre nature. Quoi d'étonnant s'ils désirent

plonger leurs regards dans le mystère, pour eux insondable,
de la vie humaine rachetée par Christ Quant à nous, il nous
est possible d'entrevoir, à côté de la juste punition du péché,

un plan réparateur destiné à arrêter les conséquences de la

chute ; ce plan, saint Paul nous le dévoile dans le remarquable
passage Bom. VIII, 18-25. La création, dont l'homme fait
partie, a été soumise, par le fait de la chute, à la vanité, à un
état de faiblesse, de souffrance et de mort, non pas de son

gré, mais par le conseil et la volonté de Dieu ; et Dieu l'y a

soumise en lui donnant l'espérance qu'elle aussi sera affranchie

de la servitude de la corruption pour prendre part à la
liberté glorieuse des enfants de Dieu. Or nous savons que,
jusqu'à présent, la création tout entière gémit et souffre les

douleurs de l'enfantement. Non seulement cela, mais nous
aussi, tout en ayant les prémices de l'Esprit, nous aussi nous
gémissons en nous-mêmes, en attendant l'adoption, la
rédemption de notre corps.

La sujétion à la vanité a eu lieu en vue de cette rédemption
et dans l'espérance d'y prendre part. La promesse de cette

rédemption est faite, pour la première fois, dans le Protévan-
gile, où elle est comme enveloppée dans la sentence de mort
contre le Tentateur. Nous comprenons maintenant toute la

portée de cette promesse ; la Parousie et l'œuvre du Fils de

l'homme ne sont que l'histoire de son accomplissement. Elle
se répète sous une forme plus impressive dans le fait des
chérubins placés à l'entrée du paradis perdu ; ces êtres mystérieux

symbolisent sans doute la sentence de l'expulsion, mais
THÉOL. ET PHIL. 1886. 4



50 A. REVEL

ce sont avant tout des gardiens, et ils n'ont pas reçu la mission
de couper l'arbre de vie, ni d'obstruer le chemin qui y mène.
Us symbolisent au contraire la majesté et la sainteté de la
présence de l'Eternel, comme les deux chérubins de l'arche et

comme les figures semblables représentées sur le voile du
lieu très saint, comme les figures colossales de « l'oracle » du

temple salomonique et celles qui décoraient les panneaux des

parois et des portes. En un mot ils symbolisent la Shekinah

(Nomb. VII, 89; 1 Sam. IV, 4; 2 Sam. VI, 2 ; 2 Bois XIX, 15 ;

Ps. XCIX, 1 ; Esa. XXXVII, 16) ; et au lieu d'être considérés

comme les exécuteurs d'une vengeance implacable, ils
apparaissent comme un gage de la miséricorde et de la grâce
divines. Dans sa détresse, le pieux Ezéchias invoque le Dieu

d'Israël assis sur les chérubins, ces mêmes chérubins qui
apparaissent ensuite dans la vision d'Ezéchiel et qui, dans celle
de saint Jean, entourent le trône de Dieu et président aux
chœurs célestes dans l'hymne de la rédemption.

La demeure elle-même de l'homme déchu l'invite à l'espérance.

Le monde matériel, âpre et changeant, dès longtemps un
théâtre de souffrance et de mort, abonde en causes complexes
de joies et de douleurs qui, dans leur diversité, servent à refréner

le mal, à en mitiger la violence, à agrandir le cercle de la

discipline morale et à ouvrir de nouvelles voies à la repentance
du cœur. Cette complexité sert de base à l'institution de la

famille et de la société humaine, dans la variété de leurs
éléments pédagogiques, de leurs rapports et de leurs affections.
La conviction que la vie presente est transitoire et qu'elle
constitue un temps d'épreuve dont les résultats se prolongent
dans l'éternité, est bien propre à développer dans tout esprit
sérieux les aspirations célestes. Il n'est pas de douleur, pas de

souffrance qui ne rappelle vivement la vanité à laquelle est
soumise l'humanité déchue ; et chaque fois que nous voyons ce

pauvre corps psychique, enchaîné à la corruption, tomber
graduellement ou subitement en ruine et descendre dans la tombe,
nous sentons dans tout notre être ce qu'est le péché et ce qu'il
a fait, et nous gémissons en nous-mêmes, en soupirant après
la délivrance et la rédemption de notre corps.



LA PAROUSIE 51

L'incarnation du Fils de Dieu a fait resplendir, dans la vie
présente, une dignité dont on se fait communément une idée
bien mesquine. « La Parole a été faite chair, et elle a habité
parmi nous ». Cela ne signifie pas seulement que le Logos est
devenu participant de la nature humaine et qu'il a revêtu un
corps semblable au nôtre ; il est devenu vi.p%, un corps psychique
et déchu. Qu'on veuille bien observer que l'évangéliste ne dit
pas OTtpux&ç, charnel, ce qui ferait de Christ un être personnellement

pécheur. Le Fils de Dieu est entré en contact avec la

corruption humaine, sans en ressentir les effets et sans en

éprouver la cause ; en lui était la vie, et il est venu en la chair

pour nous rendre à la vie, conférant à tous ceux qui l'ont reçu
le privilège (ICoorów) de devenir enfants de Dieu, c'est-à-dire des

enfants qui sont nés, non du sang, ni de la volonté de la chair,
ni de la volonté de l'homme, mais de Dieu. Sur cette fonction
capitale de la Parole faite chair est édifiée toute notre espérance
de la résurrection (1 Cor. XV), car Christ est le second Adam,
le second chef de la race, la source de la vie et de l'immortalité,
un esprit vivifiant qui n'a revêtu la a«pl que pour nous rendre
l'espérance et la certitude de la vie ; de sorte que si nous
portons maintenant, dans le corps psychique, l'image et l'empreinte
indélébiles du premier Adam, nous porterons un jour, dans le

corps spirituel de la résurrection, l'empreinte et l'image
pareillement indélébiles de notre divin archétype.

Il y a plus. La vie présente, ennoblie par l'incarnation du Fils
de Dieu, l'a été encore par l'envoi du Saint-Esprit, qui non
seulement remplace la présence corporelle du Seigneur, mais qui
glorifie l'auteur de notre salut, en prenant de ce qui est à lui

pour nous le communiquer. La régénération parle Saint-Esprit
est une résurrection morale, un relèvement d'entre les morts,
qui nous est un gage de la résurrection corporelle. La vie
présente elle-même nous parle donc d'espérance ; les douleurs

qu'elle nous tient en réserve se changent pour les enfants de Dieu

en messages d'encouragement et en fruits de salutaire
discipline. Voix de l'Eden, voix du Calvaire, voix de la Pentecôte, vous

nous dites que le corps spirituel n'est point détruit ni écrasé

par la servitude et que, dans sa prison obscure, il est visité par



52 A. REVEL

la lumière du ciel ; vous proclamez que les enfants de Dieu,

tout en gémissant en eux-mêmes, attendent avec persévérance
l'adoption et la rédemption de leur corps

Le terme de cette attente c'est l'heure où le corps psychique
tombe en dissolution et fait retour à la poussière d'où il a été

tiré. À cette heure de la mort, le corps spirituel, délivré de ses

chaînes,recouvre sa liberté originelle et native; mais au sortir
de cette période d'épreuve, il emporte avec lui les résultats de

la vie présente. Si le désordre moral a été réparé, si l'esprit
et l'âme ont été ramenés à l'harmonie, l'âme s'étant soumise

joyeusement à son supérieur légitime, et si l'un et l'autre se sont
soumis au Père des esprits pour avoir la vie, ils seront prêts à

être transplantés dans le Paradis ; si, au contraire, le désordre
a été en augmentant, si les chaînes du péché se sont rivées, et
si l'état psychique n'a fait que s'aggraver, il n'y a pas à supposer
une seconde épreuve, il n'y a plus que l'attente terrible du jugement

et de la réprobation. Où trouverait-on, au delà de la vie
présente, un autre milieu avec les mêmes avantages que celui-
ci? Lumières, dons célestes, la bonne parole de Dieu, la venue
du Fils de Dieu en chair et son sacrifice pour les péchés, la
sanctification par le sang de l'alliance et par l'Esprit de grâce,
les puissances du siècle à venir, la multiplicité des influences
salutaires, la longue patience de Dieu et les dispensations
variées de sa discipline paternelle, tout cela peut-il se répéter
en faveur de ceux qui, ici-bas, n'en ont tenu aucun compte?
Non, l'Ecriture ne promet rien de semblable à une seconde

épreuve ultraterrestre ; la destinée finale de tous les hommes
dépend des fruits de la vie présente, « car il nous faut tous
comparaîlre devant le tribunal de Christ, afin que chacun
reçoive selon le bien ou le mal qu'il aura fait, étant dans son

corps » (2 Cor. V, 10).

Emancipé, par la mort, de l'esclavage terrestre, le corps
spirituel, avec l'esprit qui l'habite, fait son entrée dans la vie à

venir. D'après la croyance commune, l'âme, ou la partie
spirituelle de notre être, subsisterait seule dans ces conditions,
affranchie de tout lien corporel, et continuerait ainsi d'exister
jusqu'au jour, très éloigné, de la résurrection. Mais cette



LA PAROUSIE 53

croyance est erronée, et réchauffée du paganisme. (Homère, Platon,

Virgile, etc.) Ce n'est qu'une hypothèse dictée par les

apparences ; le fait que l'âme se sépare d'un corps périssable et

psychique ne prouve pas qu'elle laisse de côté tout ce qui est

organisme, car à ne juger que d'après l'apparence il faudrait
conclure que l'homme cesse tout à fait d'exister, l'âme aussi

bien que le corps. En outre l'hypothèse renverse la base même
de la résurrection ; s'il ne survit aucun organisme corporel,
rien ne peut ressusciter ; et si l'on dit que Dieu peut créer un
nouvel organisme à la place de celui qui n'est plus, il y aurait
là un nouvel acte créateur, et non pas une résurrection impliquant

l'identité et la continuité.
Nous n'avons pas de raison d'admettre qu'une âme séparée

de tout organisme puisse être consciente de sa propre
existence ; nous sommes même dans l'impossibilité absolue de nous

représenter un esprit qui serait à la fois quelque chose de fini
et d'indéterminé. Il faut donc reconnaître qu'un organisme
corporel est indispensable à l'exercice de facultés agissantes,

comme il l'est à un système de gouvernement et d'économie
sociale ; car il constitue la base de l'activité morale et

intellectuelle et des rapports de socialite dans l'ordre intellectuel.
Il est vrai que bien des auteurs anciens et modernes, embarrassés

par les hypothèses de la nudité et d'une lointaine
résurrection, ont eu recours à la curieuse théorie d'un corps provisoire

ou ad interim ; c'est à peu près la fantastique doctrine
enseignée par Dante (Purg. XXV, 79-102) sur l'état des âmes

après la mort : affranchies des liens de la chair, elles se créent

d'elles-mêmes, dans l'air ambiant, une nouvelle forme qui les

rend visibles,et à l'aide de ce corps aérien les « ombres»
réorganisent tous leurs sens et parlent, rient, pleurent et soupirent
comme auparavant. Delitzsch (dans sa Psychol, biblique) cite à

l'appui l'apparition de l'ombre de Samuel ; faudrait-il admettre

que l'ombre de Samuel était l'ombre d'un vieillard enveloppée
de l'ombre d'un manteau Cela rappelle trop « l'ombre du

cocher frottant l'ombre d'un carrosse avec l'ombre d'une
brosse. » Pourquoi recourir à cet expédient d'un corps provisoire,

alors que nous sommes assurés de l'existence réelle du



54 A. REVEL

corps ressuscité? Si l'on nie la réalité de cet organisme corporel,

comment échapper à la triste alternative du sommeil des

âmes? Est-il rien de plus choquant que la supposition de ce

lourd sommeil, de cet engourdissement décoré du nom de
ce psychopannychie » Calvin a bien raison de l'appeler un
« deliramentum » ; mais il est facile de voir, dans cette conception

de « cerveau fêlé », la conséquence logique des théories
matérialistes qui se sont donné pleine carrière au sujet de la

résurrection.
Appelons-en au témoignage de l'Ecriture. Lorsque Christ fut

transfiguré en la présence de ses disciples, Moïse et Elie leur
apparurent, s'entretenant avec lui. Ce n'était point des ombres,
mais des saints glorifiés; et leur attribuer, comme le fait

Delitzsch, un corps « phénoménal », c'est employer un mot
dénué de sens. A l'état de purs esprits, Moïse et Elie n'eussent

pas frappé la vue des disciples ; ils étaient donc revêtus du

corps de la vie immortelle. Car il y a « des corps célestes »

(1 Cor. XV, 40), comme il y a des corps terrestres ; et c'est

précisément ce que le Seigneur a fait entendre aux sadducéens

quand il assimilait aux anges les corps ressuscites (laàyysfoi), qui
ne sont par conséquent ni de purs esprits ni des organismes
matériels (ressemblance, non pas identité).

Bien n'est plus clair ni plus explicite, à ce sujet, que le

langage de l'apôtre dans 2 Cor. IV, 16-V, 10. Après avoir parlé
des légères afflictions du moment, qui produisent un poids
éternel de gloire, il emploie la comparaison familière d'une
tente et d'un édifice. La tente (axmo;), c'est la demeure portative
du nomade, promptement dressée et plus promptement défaite ;

telle la maison où nous demeurons sur la terre, c'est-à-dire
notre corps actuel et matériel. L'édifice, c'est la maison solide,
la demeure permanente ; telle notre habitation céleste dont Dieu
lui-même est le constructeur, une demeure éternelle qui n'a

pas été faite de main d'homme. Cet édifice, « nous l'avons » ;

d'ores et déjà il existe, tout prêt à nous recevoir, dès que sera
détruite notre demeure terrestre. Il n'y a pas d'intervalle plus
ou moins long; les deux faits se succèdent pour chacun sans
être séparés par un état intermédiaire. Aussi, dit l'apôtre, nous



LA PAROUSIE 55

gémissons dans cette tente (comp. Bom. Vili, 23), parce que
notre vif désir est d'être revêtus de notre domicile céleste

(comparaison mixte), puisque (efys, et non pas emip) nous serons
trouvés revêtus, et non pas nus. La plupart des versions ont
suivi la leçon zïnzp, qui a un sens dubitatif, tandis qu'il faut lire
âyz, «siquidem, quandoquidem », qui exprime la certitude.
Poursuivant sa comparaison mixte, l'apôtre ajoute : « Et

vraiment, nous qui sommes sous la tente, nous gémissons dans

l'accablement, parce que nous ne voulons pas être dépouillés,
mais revêtus, afin que ce qui est mortel soit absorbé par la
vie. » Nous voulons être revêtus de notre domicile céleste, de

notre corps spirituel, afin que la continuité de la vie ne soit

point brisée ; revêtus, et non pas dépouillés et réduits à la
nudité. Et nous sommes formés pour cela, pour cette assurance

magnifique de l'immédiateté, car Dieu nous a donné les arrhes
de son Esprit. Loin de nous la conception païenne que le croyant
entre dans l'éternité à la façon de Yanimula de Marc Aurèle,
« frigidula, nudula. pallida » Est-ce que Paul et tous les saints

que d'âge en âge le Seigneur a assemblés auprès de soi ne sont

que des esprits arrachés tout nus à la vie présente, comme les

pâles ombres qui errent sur les bords du Styx et dans la prairie
d'asphodèle Il serait temps que la théologie chrétienne, dans

ses conceptions de la gloire à venir, voulût prendre pour guide
saint Paul, plutôt qu'Homère et Platon; car le mal qui est

résulté de cette ignorance païenne est incalculable. Les derniers
moments de beaucoup de fidèles ont été assombris par la pensée

écœurante d'une chute dans le vide de la nudité ; et bien
des affligés ont éprouvé un déchirement pour s'être trouvés
dans l'impossibilité de se faire une idée rationnelle de l'état
de leurs bien-aimés et de leurs occupations, comme aussi de

la réunion définitive et de la faculté de se reconnaître. La seule
manière d'échapper à cette angoisse a été d'opposer pratiquement

une fin de non-recevoir. Personne n'est capable de se

représenter un esprit sans les attributs d'un organisme corporel

déterminé par l'espace. Ce que l'opinion traditionnelle a

dénié, notre instinct, par une nécessité de notre nature elle-
même, l'a ressaisi et affirmé, et c'est ce qui nous a sauvés de



56 A. REVEL

l'heure des ténèbres. Or notre instinct est en ceci pleinement
d'accord avec la bonne nouvelle du salut.

On ne manquera pas de nous objecter que la conception
hébraïque et hellénique du Sheol et de YHadès diffère absolument

de la nôtre quant à l'état des âmes après la mort. Le
Sheol (Ane. Test.), le pays sans retour, c'est le trou noir, le
gouffre béant où disparaissent pêle-mêle tous les morts ; c'est
la personnification du sépulcre insatiable et inexorable, où la
lumière même n'est que ténèbres, où il n'y a pas d'espérance,

pas de connaissance, pas d'activité intellectuelle ou morale, ni
amour ni haine, rien qu'un sommeil de plomb qui pèse également

sur tous, sur les grands et les petits, sur les bons et les

méchants, sur les oppresseurs et les opprimés, sur les maîtres
et les esclaves. L'Hadès (Sept, et Nouveau Test.) est le parfait
équivalent grec du Sheol, et signifie simplement le séjour
« invisible». Quoi de plus morne, de plus terne,-de plus effacé

que la survivance des âmes dans ce réceptacle universel des

défunts? On n'oserait même l'appeler une survivance, car les

habitants de ce séjour invisible ne sont plus que des ombres

plongées dans l'immobilité. Depuis le retour de l'exil, l'idée
d'une rétribution future et d'une séparation des justes d'avec les
méchants commence à dissiper ces épaisses ténèbres et à y faire

pénétrer quelques rayons obscurs. Cette idée grandit au milieu
des persécutions de l'époque syrienne ; dans le second livre des

Macchabées, les martyrs de la foi sont mis les premiers au
bénéfice d'une futurité bienheureuse et d'un pacte de vie
éternelle. Au temps de Christ, enfin, la doctrine des récompeuses
et des peines, du sein d'Abraham et de la géhenne, est pleinement

développée dans les écrits de Philon et de Josephe et dans
les parties les plus anciennes du Talmud. Mais nous ne sommes

pas sortis de l'Hadès, et tout se passe encore dans l'Hadès, dans

ce royaume de la mort, dans cette sombre forteresse du monde
souterrain décrite avec de si vives couleurs par le prophète
Esaïe (XIV). Parallèlement à l'idée de la rétribution, il s'en

développait une autre non moins importante, c'est que l'Hadès
ne pouvait être un séjour définitif; cette intuition est exprimée
avec force dans le psaume XVIe, sous l'action de l'esprit pro-



LA PAROUSIE 57

phétique, et avec plus de force encore par le prophète Osée

(XIII, 14), passage que l'apôtre a cité comme un cri de victoire
dans son chapitre sur la résurrection. L'Ancien Testament est

rempli des terreurs et des sombres appréhensions du Sheol ; il
faut lire en particulier le livre de Job et le cantique d'Ezéchias.

Au contraire, dans le Nouveau Testament, l'Hadès ne tient que
très peu de place; c'est une personnification qui a fait son

temps, car « l'apparition de notre Sauveur Jésus-Christ a détruit
la mort et a mis en évidence la vie et l'immortalité par l'Evangile

» (2 Tim. I, 10). Deux passages dans Matthieu et deux

passages dans Luc. ayant un sens figuré ; une citation du psaume
XVR dans les Actes, et une citation du prophète Osée dans
1 Cor. XV ; cinq autres passages dans l'Apocalypse qui, presque
tous, expriment la victoire remportée par Christ sur la puissance
de la mort et sur la crainte qu'elle inspirait aux vivants : voilà
ce qui reste de la vieille conception hébraïque. Saint Paul ne la

mentionne qu'une fois, pour prouver qu'elle est bien morte ;

saint Jean, dans l'Evangile et dans les épîtres, ne la mentionne
plus du tout. On ne trouve encore à citer que le passage

énigmatique 1 Pierre III, 19, qui parle d'une prison (yuWÀ) ou
d'une détention temporaire ; mais comme le contexte s'applique
aux seuls contemporains de Noé, on ne sait trop quelle est la

portée exacte de cette mention incidentelle.
A l'heure suprême de ses entretiens les plus intimes, dans

la chambre haute où il venait d'instituer la sainte cène, le

Seigneur a, pour la première fois, soulevé le voile qui cachait
l'avenir des ressuscites. Jusqu'alors il avait le plus souvent

parlé à ses disciples de leurs devoirs et de leursépreuves dans
la vie présente; mais maintenant il va les quitter, et ils se
sentent envahir par la tristesse et par le trouble. Us n'avaient
devant leurs yeux que les sombres perspectives de l'Hadès, et

elles n'étaient pas faites pour les consoler du prochain départ
de leur Maître. L'espérance vivante d'un héritage céleste, ils

ne la connaissaient point, ils ne pouvaient ni l'entrevoir ni la
deviner. C'est donc une vérité entièrement nouvelle que Christ
va leur révéler, une vérité qui dépasse leur expérience et même
leur imagination ; car au lieu du ténébreux Sheol où ont dis-



58 A. REVEL

paru toutes les générations antérieures, il va élever leurs
regards en haut, vers la maison de son Père. C'est un contraste
saisissant et grandiose entre le vieux et le nouveau, entre le

passé et l'avenir, entre les noires profondeurs de la terre et la

splendeur du ciel.
Les nombreuses demeures dans la maison du Père céleste

(Jean XIV, 1-4) ont-elles un rapport figuré avec les dépendances

du temple La chose est possible et même probable ;

car, au jugement d'un Juif pieux, il n'y avait pas de plus grand
privilège que celui d'habiter à demeure à proximité du
sanctuaire (Ps. XXVII, 4, XLII, 1-5, LXXXIV, 1-4), le temple et

ses dépendances étant considérés comme le symbole terrestre
du ciel, c'est-à-dire du trône et de la demeure de Dieu. Ce

symbolisme, dans la bouche de Christ, signifie donc que les

croyants seront avec Lui dans le sanctuaire céleste, qu'ils le

verront dans l'éclat de sa royauté et de son sacerdoce éternel,
et qu'ils participeront eux-mêmes à ce sacerdoce royal. En

attendant, leur dit-il, « je vais vous préparer une place. » En

quoi devaient consister ces préparatifs pour la réception des

siens, nous ne saurions le dire ; mais deux choses sont
certaines : il devait entrer le premier dans la maison de son Père

(ìKxpy-h, Tzpwxòxov.a; h tûï vr/.pûv), pour emmener ensuite avec lui
une multitude de captifs dont il a brisé la prison (Eph. IV, 8);
et tout comme il y est entré avec un corps glorifié, de même
aussi il sera entouré des saints dans leur corps spirituel et

glorifié.
[Le D1' Warren rattache à la mort de Christ sa descente dans

l'Hadès, au moyen des passages Math. XII, 40, Act. II, 27, 31,

auxquels il ajoute Luc XXIII, 43, Eph. IV, 9,1 Pier. Ill, 19. C'est
bien peu pour étayer ce qu'il appelle « une des vérités
fondamentales de la foi primitive, » à savoir l'article du Symbole. Cet

article, en effet, est si peu primitif qu'il est demeuré étranger
aux deux symboles de Nicée et de Constantinople, et n'a fait
son apparition qu'à la fin du cinquième siècle. Le passage de

saint Matthieu ne s'applique pas à l'Hadès; il ne le nomme
même pas, car il ne fait mention que du « sein de la terre, »

pour indiquer la courte durée du séjour au sépulcre. Le pas-



LA PAROUSIE 59

sage des Actes (une citation du Ps. XVI) aboutit au même
résultat ; l'accent logique est placé sur le verbe o-Jx tpiaxakelffoi

(comp. vers. 24). La promesse de Jésus au brigand crucifié
renferme la notion du Paradis qu'il faut expliquer par les

passages parallèles, non moins que par la dernière parole du

Seigneur : « Père, je remets mon esprit entre tes mains; »le corps
est descendu dans la tombe, l'esprit est monté vers Dieu, pour
reprendre ensuite possession du corps ressuscité. L'antithèse
d'Eph. IV, 9 est simplement celle-ci : Celui qui est descendu

sur la terre est le même qui est remonté au ciel ; car xà. xxxùxzp«.

pépn xriç yriç n'est pas un superlatif, mais un comparatif qui
exprime l'abaissement du Fils de Dieu dans sa venue en chair,
et ces régions inférieures où il est descendu c'est la terre elle-
même par opposition au ciel. Quant au passage de 1 Pierre,
nous avons dit plus haut qu'il est impossible d'en préciser la

portée ; la mention incidentelle d'une <puWri où sont renfermés
les esprits des contemporains de Noé n'est pas de nature à

enrichir l'eschatologie d'un enseignement positif.]
Revenons à la résurrection de Christ, cette pierre angulaire

de la prédication apostolique et de la foi chrétienne. De quelle
nature était le corps ressuscité de Jésus? C'était bien le même

qui avait été déposé dans le sépulcre neuf ; le tombeau fut trouvé
vide ; Jésus montra à ses disciples ses mains et son côté, la

marque des clous et du coup de lance ; il les invita à le toucher,
pour les convaincre qu'il n'était pas un esprit sans chair ni os;
il mangea et but en leur présence, plusieurs fois, pendant les

quarante jours qui suivirent sa résurrection ; en un mot, il se

fit voir vivant et donna plusieurs preuves certaines de son
identité personnelle. D'autre part, ni Marie Madeleine, ni les

deux disciples allant à Emmaùs, ni les Onze ne savent le
reconnaître au premier abord ; il paraît et disparaît, à portes
closes; son corps a évidemment subi une transformation qui
l'élève au-dessus de la matière, et cette transformation, sans

porter atteinte à la certitude de l'identité personnelle, s'achève

au jour de l'ascension. Cela n'implique pas, sans doute, que
notre ressemblance à notre modèle doive s'étendre aux détails

avec une exactitude historique ; Jésus n'a pas connu le péché



60 A. REVEL

et son corps n'a point senti la corruption, ni pendant la vie ni

pendant la mort; il a expiré sur la croix, et ce genre de mort
n'est pas le nôtre ; il n'est resté au tombeau que trois jours et

il a repris la vie qu'il avait donnée ; sa mort et sa résurrection
sont tout à fait à part, soit quant à leur immense portée, soit

quant à l'importance des preuves qui servent à établir leur
réalité. Il ne peut donc y avoir de parallélisme entre la
résurrection de Chi'ist et la nôtre ; aussi bien chacun a son rang
(1 Cor. XV, 23 : retype). Christ est les prémices (ànxpyji), et le

sens profond de cette expression de l'apôtre le place à la tête
et au-dessus de tous. Mais nous sommes assurés que nous
porterons son image; il y a donc une ressemblance, et elle doit
consister précisément dans le fait de l'identité personnelle et

de la transformation glorieuse.
Au second rang se trouvent ceux qui sont de Christ (1 Cor.

XV, 23 ; 1 Thés. IV, 14, 16) pendant la parousie ; mais ils ne
devanceront pas les chrétiens qui sont morts auparavant dans

l'attente de cette même parousie. Ceux-ci seront ramenés les

premiers par Jésus et avec lui ; or le premier acte delà parousie,
de l'autorité royale de Christ, comme nous l'avons vu déjà
(Math. XXIV, 30), c'est précisément le rassemblement des élus
dans son royaume, pendant la génération contemporaine des

apôtres. Ce point fixé, et d'une manière irrévocable C« cette
génération ne passera point... »), l'identité fondamentale de

Math. XXIV, 31 (pzxà ailmyyoç peyakni), de 1 Thes.IV, 16 (lv ayl-

myyi Szoîi) et de 1 Cor. XV, 52 (lv xn ia-yâxri trilmyyt), nous parait être
hors de doute ; il s'agit, dans les trois cas, d'un seul et même
événement, très prochain. Ceux qui se sont déjà endormis au
Seigneur, ressusciteront premièrement; leur sommeil, si sommeil

il y a pour ceux dont le Seigneur Jésus reçoit l'esprit,
sera de courte durée, car le Seigneur leur a préparé une place
dans les demeures célestes. Cela ne signifie aucunement que
leur assomption doive être visible aux habitants de la terre ;

l'ascension de Christ n'a pas été visible non plus, lorsque la
nuée l'eut dérobé aux regards de ses propres disciples. Il en

sera de même pour l'ascension des fidèles, pour leur rencontre
avec Lui et pour leur réunion à tous auprès de Lui.



LA PAROUSIE 61

Cette première ascension, qui inaugure la parousie et qui
parachève la résurrection de ceux qui sont déjà morts en Christ,
est suivie d'une autre phase bien distincte, où il n'y a plus de

résurrection proprement dite, et qui se prolonge pendant toute
la durée de la parousie, à savoir pendant tousles âges. L'apôtre
a parfaitement conscience du caractère étrange et paradoxal de

son affirmation : « je vous dis un mystère, » je vous dévoile ce

que personne ne savait, ce que personne ne pouvait soupçonner ;

« nous ne mourrons pas tous, mais tous nous serons changés,

en un instant, en un clin d'œil » (1 Çor. XV, 51). Ce mystère
de la transformation n'est pas encore dévoilé dans le passage
1 Thés. IV, mais il est impliqué dans les mots : « ensuite nous
les vivants, les survivants, nous serons avec eux enlevés à la

rencontre du Seigneur. » « Nous les vivants, » c'est Paul lui-
même et ce sont les Thessaloniciens; ce sont en général tous
les « survivants» de la génération contemporaine, témoins de

la parousie, et comme la parousie n'est pas un jour déterminé,

mais une dispensation qui recouvre la durée entière du

royaume de Christ, les fidèles de tous les âges, à partir du

temps de saint Paul, sont au bénéfice de la même promesse.
Ils ne meurent plus, ils ne dorment plus ; ils ne sont plus
exposés, comme les fidèles de l'ancienne alliance, à descendre
dans l'Hadès, car l'Hadès n'existe plus ; le Seigneur ressuscité
l'a aboli, et en signe de triomphe, il en a emporté les clefs.
Dorénavant les fidèles passent directement en la présence de

Christ, sans aucune station intermédiaire : « Quiconque vit et
croit en moi ne mourra jamais » (Jean XI, 25). Sans doute, le

corps psychique suivra les lois ordinaires de la nature; mais
cela n'est plus une mort, c'est un départ, c'est un gain, c'est
une transition pour être avec Christ (Philip. I, 21-23); pour
Christ et pour ses apôtres la mort physique n'est plus un obstacle
à la continuité de la vie (Jean XI, 25 ; Rom. VIII, 21, 38 ; Cor.

XV, 55-57 ; Hébr. II, 14, 15), car ce qui la rendait redoutable
ce n'était pas la chose en soi, mais la crainte servile qu'elle
inspirait. L'Homme Jésus lui-même, dans les jours de sa chair,
n'a-t-il pas présenté avec de grands cris et avec larmes des

prières et des supplications afin que Dieu le sauvât de la mort



62 A. REVEL

Et Dieu l'a exaucé en le sauvant, non pas de la mort, mais de

la tristesse mortelle et des angoisses inénarrables de l'âme. Ce

triomphe remporté, la mort a perdu son aiguillon pour tous

ceux que Jésus a sauvés de leurs péchés.
La transformation, dit t'apôtre. est instantanée : « en un

moment, en un clin d'œil. » Il ne dit pas qu'elle doive être
simultanée pour toute la masse des survivants ; et c'est une

erreur singulière de traduction que de rendre 1 Thés. IV, 17

par les mots : « nous les vivants, nous serons tous ensemble

enlevés, » car ap« <rùv «ù-oiç est une expression cumulative
(ensemble avec) indiquant le fait de la réunion (comp.V. 10 : «p«
triv aOrw) et non pas delà simultanéité. Comme il est impossible

que les morts spirituels se relèvent simultanément, il est
pareillement impossible que la transition à la vie future soit pour tous

simultanée, par la simple raison que tous ne vivent pas en même

temps. Le fait est donc nécessairement individuel, et il a lieu
au moment même où le Seigneur appelle à soi chacun des siens

pour lui assigner sa place dans les demeures célestes. Un léger
soupir brise les dernières chaînes; età peine avons-nous eu
le temps de dire : « Il est parti » l'esprit s'est élancé vers la

maison de son Père, et son corps a revêtu l'immortalité.
Ce qu'il peut y avoir d'apparences matérielles dans l'ascension

sur les nuées et la rencontre du Seigneur dans l'air, n'est

pas de nature à créer de sérieuses difficultés. La forme de ce

langage est essentiellement poétique : la nuée, comme l'a dit
Chrysostome (sur Act. I, 9), c'est le char royal ; l'air, comme
Ta observé de Wette, c'est le chemin du ciel. Traduisons ces

images populaires dans un langage plus moderne ; elles
reviennent tout simplement à dire : « monter au ciel. » Et lorsque
l'apôtre ajoute: «ainsi nous serons toujours avec le Seigneur, »

il ne fait que montrer l'exaucement de la prière sacerdotale de

Jésus (Jean XVII, 24) : « Père, je veux que là où je suis ceux

que tu m'as donnés soient aussi avec moi, afin qu'ils voient
ma gloire. » Est-il nécessaire d'insister sur le fait évident que
toutes ces grandes choses se passent dans le monde invisible?
Le chemin du Lieu très saint est ouvert ; mais l'espérance
seule pénètre au delà du voile (Hébr. VI, 19). Ce qu'il y a de



LA PAROUSIE 63

certain c'est qu'entre ce monde et le ciel, entre la mort
physique et la résurrection, il n'y a pas de place pour un état
intermédiaire et pour un nouveau temps d'épreuve; la venue
du Messie dans le n\-hpo>p« toû ypòwj (Gal. IV, 4) a mis fin à tout
l'ancien état de choses, à la pieuse attente des fidèles comme
à la patience de Dieu envers tous les hommes. Maintenant
(Rom. III, 21) la justice de Dieu est manifestée; il n'est plus
question de permettre que les nations suivent leurs propres
voies (Act. XIV, 16) ; Dieu n'a pas tenu compte des temps
d'ignorance, mais maintenant il annonce à tous les hommes,
en tous lieux, qu'ils aient à se repentir (Act. XVII, 30); la

pretermission (mxpzmç) des péchés antérieurs n'a plus de raison

d'être, car dans le temps présent (nous dirions mieux : dans
les circonstances actuelles) Dieu a montré sa justice de

manière à être juste et à justifier celui qui ala foi en Jésus (Bom. III,
25, 26). La Lumière du monde est venue, et les jourscrépuscs
laires sont passés pour ne plus revenir; le péché est devenu

plus odieux et plus hideux, et la patience divine ne plaide plus
les circonstances atténuantes; l'amour de Dieu manifesté en
Christ est infini, mais il n'en faut pas moins considérer la sévérité

de sa justice. La théorie d'un état intermédiaire contredit
ouvertement la manifestation de cette justice, car elle étend
à toute l'économie chrétienne et à toute la vie présente les

dispositions transitoires, les adoucissements, les imperfections,
les concessions, les faibles et misérables éléments des temps
d'ignorance ; et elle substitue partout la v&psais à 1'%ti,- et au
« droit de Dieu » (Bom. 1, 32).

Combien, au contraire, la vraie doctrine de la résurrection
conserve un rapport étroit avec les vérités fondamentales du

christianisme Elle reconnaît Adam comme le chef naturel de

sa race, et elle marque d'une empreinte de puissante réalité
toute l'histoire de la tentation et de la chute et de leurs
funestes conséquences. Sans s'attacher servilement à la lettre
du récit, elle en dégage la signification essentielle, pour ce qui
concerne les doctrines du péché et du salut. Elle donne un
relief bien plus marqué au fait de l'incarnation de Christ, aux

rapports du second Adam avec l'humanité nouvelle, et à l'ex-



64 A. REVEL

périence de la régénération et de l'accroissement spirituel.
Elle montre d'une manière plus vivante comment la
résurrection de Christ constitue le gage et les prémices de notre

propre résurrection. Elle s'adapte à toutes les doctrines
fondamentales du christianisme, et elle en forme le faîte et le

couronnement.

II nous reste à considérer ce que peut être le mode d'existence

du corps spirituel glorifié.
Dans sa dignité et sa beauté premières, au sortir des mains

du Créateur, le corps spirituel portait en lui-même l'image
divine, qui a survécu pourtant à la chute, dans les liens du

corps psychique; à l'heure de la mort, le corps spirituel se

dégage de son enveloppe, avec l'âme, tout en conservant la

forme humaine. A la vérité, son organisme est « spirituel » ;

mais ce ne serait pas un « corps » s'il n'en avait pas l'image,
car l'homme qui a été créé pour Christ doit porter dans la

résurrection un corps à l'image de celui qui est notre frère aîné.

La scène de la transfiguration peut nous faire comprendre ce

que sera la transfiguration de l'être : « son image resplendit
comme le soleil, et ses vêlements devinrent blancs comme la

lumière. » Un corps lumineux, et rayonnant de lumière; cela

dit tout, et pour ce qui concerne la constitution et pour ce qui
regarde la permanence de la forme. Il y a plus, cependant ; la

permanence de la forme emporte la faculté de se reconnaître les

uns les autres, et c'est précisément le corps qui nous en

fournit les moyens. Nous ne pouvons concevoir l'existence de

purs esprits sans l'attribut essentiel de la personnalité
humaine ; et le sain réalisme de l'Evangile, en nous offrant la
notion d'un « corps » spirituel, nous démontre que nous ne
serons pas nus, mais revêtus d'un organisme parfait, lequel
nous permettra de reconnaître nos amis et nos bien-aimés,
plus facilement que sur la terre.

Sur cette base, les rapports sociaux deviennent possibles.
Si les sainls ressuscites sont « avec le Seigneur», ils sont parla
même dans des rapports intimes les uns avec les autres ; et
c'est dans les liens de cette communion qu'ils adoreni et qu'ils
servent Celui qui les a rachetés. Le ciel n'est pas le royaume



LA PAROUSIE 65

des ombres ; c'est une communauté vivante, la grande famille
de Christ (Eph. III, 15), l'Eglise des justes parvenus à la

perfection (Hébr. XII, 23). Dès lors, nous ne voyons pas pourquoi
seraient brisés les rapports spirituels qui ont été noués dans

la vie présente. Nous disons expressément: «les rapports
spirituels », car il faut écarter d'avance toutes les notions
matérielles et les fonctions psychiques et animales (Luc XX,34-36;
1 Cor. VI, 13). Mais les liens qui, ici-bas, ont été formés dans

le Seigneur (1 Cor. VII, 39), seront-ils brisés? Ne seront-ils

pas, au contraire, parfaitement sanctifiés dans ce corps qui,
mieux que jamais, est le temple du Saint-Esprit? Une mère

est souvent pour son fils une mère au sens spirituel aussi bien

qu'au sens physique. Un mari et une femme qui ont réellement

vécu ensemble, dans l'amour de Christ (Eph. V, 22-33),
pendant vingt, quarante et quelquefois soixante ans, dans le

plus intime de tous les liens, en partageant la tâche de la \ic
et toutes ses expériences, finissent par être jetés dans le même

moule ; et, en vertu d'une assimilation réciproque, ils ne sont
plus seulement une seule chair, mais une seule âme. Ces deux
êtres peuvent-ils devenir indifférents l'un à l'autre, par la

simple abolition des rapports sexuels? Ne seront-ils pas, au

contraire, plus rapprochés, en vertu de leur identité personnelle?

Nous ne pouvons croire que, dans la continuité du
« corps spirituel », les « résultats spirituels » de la vie
présente n'aient pas leur place marquée; toutes les affections

pures, les tendres sympathies, les douces amitiés qui sont, ici-
bas, la source des plus grandes jouissances, ne peuvent périr
avec notre dernier souffle. Nous ne pouvons nous refuser à

admettre que le secret désir d'une mère, de retrouver-son
enfant au seuil des demeures célestes, est fondé en raison et

sera satisfait ; car c'est une inspiration de l'espérance
chrétienne, que les liens naturels voulus de Dieu participent de

l'immortalité. Nous n'en voulons d'autre preuve que celle-ci :

Notre Seigneur lui-même a sanctifié par son expérience les

liens de la famille; il a eu sur la croix une parole d'amour
filial pour sa mère, dont le cœur était transpercé, et une
recommandation pour le disciple qu'il avait le plus chéri ; il

THÉOL. ET PHIL. 1886. 5



66 A. REVEL

est aussi bien le Fils de l'homme que le Fils de Dieu ; être

toujours avec Lui, c'est être pour toujours réunis
auprès de Lui, et dans cette assurance nous pouvons ajouter :

« Consolez-vous donc les uns les autres par ces paroles »

(1 Thés. IV, 18).
Enfin nous pouvons conclure de ce qui précède que lemonde

céleste est beaucoup plus près de nous (quant au temps, à

l'espace et à sa nature essentielle) que nous n'avons l'habitude
de le représenter. C'est un monde spirituel, mais réel, plein
d'activité et de joie; un monde ayant couleur et vie, et non

pas un mirage trompeur ; un monde substantiel, qui n'est pas
peuplé de formes indécises comme celui des songes. M. Isaac

Taylor (dans son livre : « Physical theory of another life ») a

essayé d'esquisser, au moyen de conjectures hardies et pourtant

philosophiques, les changements que subira l'existence
du corps spirituel. C'est d'abord la supériorité de l'esprit sur la
matière, et une parfaite liberté de mouvements; c'est ensuite
une perception directe des faits et une connaissance intuitive
de l'essence des choses; une mémoire parfaite ; une activité
intellectuelle incessante et multiple ; l'intuition des vérités
abstraites les plus complexes; une faculté du langage adéquate
à son objet; un corps qui sera le parfait instrument de l'esprit.
Ce ne sont là, dira-t-on, que de pures hypothèses ; mais, à y
regarder de près, ces hypothèses sont dictées par des

analogies qui reposent sur la notion fondamentale et caractéristique

du « corps spirituel ». Elles ne seront pas sans utilité
si elles nous aident à « réaliser » (au sens anglais du mot)
les principaux éléments constitutifs de la vie future, et à

stimuler l'espérance rationnelle, cette espérance dont chacun peut
nous demander raison (1 Pier. Ill, 15). Nous avons, pour cela,
besoin de deux choses : de nous représenter notre future
demeure comme un monde supérieur à celui-ci, mais non pas
absolument dissemblable. Et plus nous saurons nous familiariser

avec ces réalités supraterrestres et suprasensibles, mieux
aussi nous parviendrons à satisfaire l'ardeur el l'anxiété avec
lesquelles nous attendons l'adoption, à savoir la rédemption
de notre corps. Habituons-nous à considérer le ciel comme



LA PAROUSIE 67

notre home ; cette préoccupation n'entravera point notre
activité terrestre, elle nous élèvera à la contemplation d'une
activité semblable, mais transfigurée par le Seigneur (1 Jean

III, 1-3).

IV

Dans sa Parousie, Christ doit exercer les fonctions d'un
Juge (Act. X, 42 ; Jean V, 22, 23) ; autorité souveraine donnant
sa loi à l'univers, défendant son propre honneur, maintenant
les principes de la justice et appliquant la sanction. La forme
sous laquelle ce jugement nous est présenté, est empruntée à

l'Ancien Testament, en particulier à la description des « grandes

assises», de Daniel VII; et elle n'est pas sensiblement
modifiée dans le discours prophétique de Christ (Math. XXV,
31-46). Quant à l'époque, l'on a déjà pressenti que nous

repoussons l'opinion vulgaire, d'après laquelle Parousie, Bé-
surrection et Jugement devraient appartenir à un avenir très
éloigné, et le Jugement, en particulier, ne devrait avoir lieu
qu'après l'extinction finale et totale de la race humaine. Mais
ôtez au Jugement son caractère d'imminence, et vous lui ôtez
du même coup sa grandeur et sa force, pour en faire un
« verbum inane ». « Parce qu'une sentence contre les
mauvaises actions ne s'exécute pas promptement, le cœur des fils
de l'homme se remplit du désir de faire le mal » (Eccl. VIII,
11). Or la devise du grand Juge est : Bonne et prompte justice
envers tous. Supposons que le Jugement soit réellement
différé jusqu'à l'expiration des siècles, que faudrait-il penser de

l'apôtre Paul et de son ardent désir de quitter ce corps pour
demeurer auprès du Seigneur Dès le jour de son martyre, ce
désir a été pleinement satisfait ; le fidèle témoin a pris place
au nombre de ceux qui, d'une manière toute spéciale,
participent à la royauté de Christ et à son autorité judiciaire ; il est

parvenu dès lors à un degré eminent de félicité et de gloire.
Faut-il donc admettre qu'au terme d'une période indéfinie
saint Paul quittera son trône, pour être confondu dans la

masse universelle, et pour se trouver peut-être à côté d'un
Judas qui, dès longtemps aussi, a dû aller en son lieu, ou



68 A. REVEL

bien à côté de ceux qui hier seulement ont quitté cette vie

Non certes; l'esprit se révolte contre une pareille incongruité.
La félicité éternelle de ceux qui sont morts dans le Seigneur
et qui se reposent de leurs travaux ne peut être menacée

d'une interruption. La carrière et le temps d'épreuve des

hommes n'étant point simultanés, le Jugement ne peut l'être

non plus ; et les données positives de l'Ecriture confirment
cette conclusion.

Les fonctions judiciaires de Christ, nous l'avons vu, sont

inséparables de sa dignité royale. S'il est entré dans son

Bègne, il ne peut pas ne pas appliquer la loi morale à la totalité

des hommes dans la série des temps, et d'après le mode

choisi par sa souveraine sagesse. L'exercice du pouvoir royal
et l'exercice du pouvoir judiciaire sont, chez le Fils de

l'homme, simultanés, comme il l'a déclaré lui-même à ses

disciples ; et la démonstration de cette double puissance n'a subi

aucun retard (Math. XVI, 27, 28), « car le Fils de l'homme
doit venir dans la gloire de son Père, avec ses anges, et
alors il rendra à chacun selon ses œuvres; je vous le dis,
en vérité; quelques-uns de ceux qui sont ici ne mourront
point qu'ils n'aient vu le Fils de l'homme venir dans son

règne. »

Il est dans la nature de l'homme, être moral, que le jugement

de ses actes et de ses œuvres soit instantané et virtuellement

confirmé. Celui qui pèche se place de lui-même sous la
condamnation ; aussi longtemps qu'il est dans la chair et dans

ce monde, il peut encore se repentir et obtenir la rémission de

ses péchés, mais « s'il ne croit pas, il est déjà condamné »

(riSn xéxptxai, Jean III, 18) ; sa conscience, le représentant de

Dieu, a « déjà » passé condamnation, et avec une redoutable
étreinte elle saisit l'âme rebelle et la remplit de l'attente
terrible du jugement. Ainsi les éléments de la sentence définitive
existent « déjà » ; ils peuvent être, grâce à Dieu, effacés par
la repentance et par le sang de Jésus qui purifie de tout
péché, mais le fait général ne change pas de nature ; dès la
vie présente, le tribunal de Christ, l'accusateur, l'accusation,
la loi et le verdict se trouvent « déjà » virtuellement dans le



LA PAROUSIE 69

cœur de l'homme, et après la mort le jugement est définitif
(Hébr. IX, 27).

La vie présente est donc une préparation pour le monde à

venir, un temps d'épreuve dont les résultats s'ajoutent les uns
aux autres pour déterminer l'existence future. Le rôle
pédagogique de la Loi et l'action de la Grâce ; le choix entre le
bien et le mal, entre la vie et la mort; les enseignements, les

appels et la discipline de la Providence; et, par dessus tout, le
ministère du Saint-Esprit, nous sont donnés pour nous gagner
à l'amour de Dieu. Or tout cela implique qu'au terme de ce

temps d'épreuve les résultats sont aussitôt enregistrés ; car ni
la raison ni l'Ecriture ne font supposer une seconde et
ultérieure épreuve. Et pourquoi le jugement serait-il indéfiniment
reculé? Pourquoi l'homme de bien qui, pour l'amour de

Christ, a enduré le labeur et la souffrance, qui a achevé sa

course et gardé le bon dépôt de la foi, devrait-il attendre
indéfiniment la couronne de justice à lui réservée? Pourquoi le

pécheur qui a épuisé toutes les chances de salut et qui a mûri
pour s'en aller « en son lieu », serait-il plus loin que jamais
d'y arriver? A quelles fins de justice et de gouvernement
moral y aurait-il encore, pour les uns comme pour les

autres, un délai de plusieurs siècles ou de plusieurs milliers
d'années?

La vérité, c'est que la période du jugement a commencé
dès la première génération chrétienne, car la description de

Math. XXV, 31-46 (ôrm Ss &8»i...) se relie étroitement à XXIV,
30-34, à XVI, 27, 28 et aux déclarations explicites des apôtres
qui parlent d'un jugement très prochain. Comp. Actes XVII,
31 : pûlzt xpLvztv ; 2 Tim. IV, 1 : pOlovxoç xplvttv ; 1 Pier. IV, 5 :

zxoipuç zyovxt xpivzn, ibid. 17: ó xxiphç ro\j äp^aadat xb xpïp«; et ajoutez
1 Cor. IV, 5; 2 Tim. TV, 6-8; Jacq. V, 7-9; Apoc. XXII, 12.
Ces nombreux textes nous parlent d'un jugement disciplinaire
(pour la vie présente) et rétributif (pour la vie à venir) qui a

commenoé aussitôt que Christ est entré dans son règne, et

dont la première génération chrétienne n'a pas tardé à voir les

effets. Une preuve éclatante nous est fournie au chapitre Ve

des Actes : l'hypocrisie de deux disciples, mari et femme, est



70 A. REVEL

démasquée publiquement par un discernement surhumain, et
les deux coupables sont frappés d'une mort subite, à la grande
terreur des assistants et de tous ceux qui apprirent le fait.
N'était-ce point là ce qu'avait annoncé Jean-Baptiste? « Après
moi vient Celui qui est plus puissant que moi ; il nettoiera
entièrement son aire et brûlera la paille au feu qui ne s'éteint
point. » Une autre fois, la main du Seigneur frappe de cécité
le sorcier Elymas, ce fils du diable, ennemi de toute justice.
Quelque temps auparavant, Hérode Agrippa, qui se pavanait
dans son faste royal, était frappé par un ange du Seigneur, à

l'instant même où il savourait avec délices sa propre
apothéose. Et de jour en jour l'orage de la colère divine s'amassait

sur la nation coupable qui comblait la mesure de sa

perversité, jusqu'à ce qu'enfin la sentence fut exécutée, à la

stupeur du monde entier, et écrite en traits de feu sur les

pages de l'histoire comme l'exemple le plus terrible d'un jugement

divin. Il en a toujours été ainsi. Après avoir châtié le

judaïsme persécuteur, Borne, devenue à son tour persécutrice
par esprit de système, a été châtiée d'abord par une succession

d'empereurs qui ont été pour la plupart d'exécrables

gredins, et ensuite par l'invasion des peuples barbares portant

d'un bout à l'autre de l'empire le fer et le feu. L'histoire

du pouvoir temporel des papes et de leurs prétentions
à la domination universelle n'est pas moins féconde en

enseignements que celle de la Borne païenne ; et il n'a pu
échapper à l'attention de personne que la chute de la papauté
comme système politique a eu lieu à l'instant même où cette
papauté faisait proclamer « urbi et orbi » sa propre apothéose
comme système religieux. La nation qui a vu s'accomplir dans

sa capitale le massacre de la Saint-Barthélémy, qui a décerné
le titre de Grand Boi au misérable auteur de l'édit de

révocation, et qui dans sa Constituante a poussé le délire jusqu'à
vouloir effacer par décret l'existence de Dieu, n'a-t-elle pas
été livrée d'abord aux horreurs de la révolution pour devenir
ensuite le jouet des plus forts et des plus ambitieux, sans

trouver de repos La grande république qui se vantait de son
christianisme tout en rivant les fers de quatre millions d'es-



LA PAROUSIE 71

claves, n'a-t-elle pas été arrêtée court au milieu de ses van-
teries, par la plus sanglante des guerres civiles, avant que de

reconnaître en Christ le vengeur des opprimés? Les

témoignages abondant : il y a un Boi qui trône au-dessus de l'humanité,

qui gouverne les nations avec une verge de fer et qui les
brise comme des pots de terre. « L'histoire du monde », a dit
Oosterzee, « est un jugement continuel du monde; ceux-là
le reconnaissent qui savent y prêter l'attention d'un esprit
croyant. »

Tout comme Christ n'a pas cessé d'être le Juge des vivants,
il n'a pas cessé non plus d'être le Juge des morts ; car si, dans

l'histoire des individus, la vie présente est un temps d'épreuve,
une dispensation miséricordieuse de la grâce divine, il est

cependant « réservé aux hommes de mourir une seule fois,
après quoi vient le jugement. » Dans le monde invisible, la
foule des hommes comparaît incessamment devant le tribunal
de Christ; l'éternité s'ouvre pour chacun, et chacun, jugé par
les œuvres, voit se décider son sort pour jamais. Le jour du

jugement, le jour du Seigneur, le grand jour n'est pas une
période strictement délimitée, mais une période indéfinie,
comme « le jour » où Dieu créa la terre et les cieux (Gen.II,4),
ou comme le septième jour, qui a bien un commencement
mais qui n'a pas de terme fixe (Gen. II, 1-3) pour le calcul
humain. S'il fallait prendre au pied de la lettre le mot « jour »

pour en faire l'équivalent d'une courte période de vingt-quatre
heures, nous serions forcés d'aller plus loin, car il faudrait
préciser de la même manière l'emploi du mot « heure » dans
Jean V, 25-28. Mais la forme plastique de ces expressions n'est

pas susceptible d'une interprétation littérale; et même au

moyen âge l'on avait assez de bon sens pour dire, avec
Thomas d'Aquin : « Totum illud judicium, et quoad discus-
sionem et quoad sententiam, non vocaliter sed mentaliter
perficietur. »

Il est superflu de dire que la résurrection des justes est
suivie d'un état d'éternelle félicité. Quant aux méchants, le
docteur Warren s'exprime avec une grande sobriété. Il ne

discute pas l'optimisme négatif du conditionalisme, ni l'opti-



72 A. REVEL

misme positif de l'universalisme ; il déclare que, sur ce
terrible sujet, l'Ecriture elle-même ne fournit que très peu de

renseignements spécifiques et qu'il serait présomptueux de

vouloir aller au delà de ce qui est écrit ; il lui semble que la

terminologie y relative a une valeur figurée, et qu'elle exprime
surtout une sentence d'exclusion et de bannissement, sans

préciser la localité ni la nature physique des châtiments ; il
estime que l'on peut bien se faire une idée des souffrances
mentales et des tourments de la conscience qu'entraînent la

rejection loin de Dieu, l'extinction de l'espérance el la torture
des désirs non satisfaits, mais que nous n'avons aucun moyen
d'en apprécier la portée ; il croit qu'un mot suffit pour tout
dire : perdition, mais qu'on ne saurait soulever le voile que
l'Ecriture a jeté sur les conséquences extrêmes du jugement
final (Awards of the Judgment).

Un seul point lui semble hors de doute : et c'est l'éternité
des peines. Le langage de l'Ecriture lui paraît explicite; car
cette doctrine ne résulte pas seulement de termes isolés et
d'affirmations directes, mais elle ressort d'une foule de

propositions et de déclarations incidentes qui souvent ont plus de

force que les déclarations les plus positives. Surtout il ne faut

pas perdre de vue le fait que les dénonciations les plus
nombreuses et les plus redoutables proviennent de la bouche du

Seigneur lui-même, le Logos plein de grâce et de vérité. Nous

pouvons ajouter à cette observation de l'auteur qu'en présence
de ce fait on se sent vivement saisi par la parole de l'apôtre :

« Connaissant donc la crainte du Seigneur, nous cherchons à

convaincre les hommes. » (2 Cor. V, 11.)
Un mot encore. Les décisions du tribunal de Christ sont

représentées comme définitives. On ne trouve aucune trace
d'un temps d'épreuve postérieur à la vie présente, lequel
serait destiné à tous ceux qui, ici-bas, n'auraient pas eu une
« bonne chance». S'il y a eu et s'il y a des personnes à ranger
dans cette catégorie, elles seront certainement traitées avec

équité par un Dieu miséricordieux. « C'est une chose terrible
que de tomber entre les mains du Dieu vivant, » après avoir
tenu pour profane le sang de l'alliance; mais pour ceux aux-



LA PAROUSIE 73

quels la grâce n'aurait point été offerte, nous n'avons qu'à
nous en remettre avec une parfaite confiance à la justice
divine, sans recourir à des hypothèses absolument dépourvues
de fondement.

En résumé, la thèse du docteur Warren est celle-ci : La
Parousie de Christ est sa présence permanente parmi les

hommes, dans l'exercice de ses fonctions messianiques de Roi,
d'Auteur de la vie (Life-Giver) et de Juge. Cette distinction n'a

qu'une valeur formelle ; en réalité, les trois fonctions n'en font
qu'une, qui constitue la « gloire » donnée au Fils, en récompense

de son abaissement volontaire et des souffrances
ignominieuses par lui supportées. La Parousie a commencé lorsque,

à son avènement au trône (Ascension), il s'est manifesté
aux hommes par les actes successifs de sa puissance, (la venue
sur les nuées du ciel). Ses trois fonctions, il les a exercées

simultanément; elles sont parallèles, et ce parallélisme est

continu; leur consommation sera le rétablissement complet
de toutes choses, la palingénésie ; leur durée est éternelle.

Cette théorie, on le voit, n'est ni preteriste ni futuriste. Elle
embrasse tous les âges, depuis l'Ascension du Seigneur ; elle
fait droit à l'attente de l'avenir et à tous les grands résultats
du passé; elle n'enseigne pas que la résurrection est « déjà
arrivée » ou que le jour du jugement est déjà bien loin de

nous, car elle représente la Parousie comme une dispensation
qui, depuis l'avènement de Christ, s'étend jusqu'à l'avenir le

plus reculé. En un certain sens et prise dans son ensemble,
la Parousie est encore à venir, sans doute, car les deux mille
ans qui se sont bientôt écoulés depuis l'Ascension ne peuvent
se comparer, pour l'étendue, aux âges futurs; mais elle a

commencé il y a dix-neuf siècles, alors que saint Paul disait
(Rom. XIII, 12) : « La nuit est avancée, le jour approche », et
le jour a paru, l'étoile du matin s'est levée, quoique le jour ne
soit pas encore dans sa force.

Mieux que pas une autre, cette théorie harmonise toutes les

données de l'Ecriture. Au premier abord, ces données
semblent être contradictoires, et chacun en a pris ce qu'il a voulu,



74 A. REVEL

en négligeant tout le reste. Les adventistes se sont attachés à

l'idée de l'imminence de la Parousie, sans réfléchir que ce qui
a commencé il y a longtemps n'est plus imminent. Les
futuristes vous disent au contraire que la Parousie est indéfiniment
reculée, et commettent au fond la même erreur. Les prémillénaristes

prétendent que le règne de Christ n'a pas encore été

inauguré ; et les postmillénaristes, qui le datent avec raison
du jour de la Pentecôte, prétendent à leur tour que Christ ne
viendra pas jusqu'à la consommation finale, époque à laquelle
il jugera le monde et remettra le royaume à son Père L'Ecriture

n'est pas responsable de ces hypothèses contradictoires ;

le passé, le présent, l'avenir ne forment pour elle qu'un seul

tout, et dès lors les diverses données qu'elle renferme se

fondent dans un ensemble harmonique. Nous n'avons pas
besoin pour cela de la théorie du double sens ; nous n'avons
nul besoin, non plus, de supposer que les écrivains sacrés ont
commis des erreurs et que l'Eglise primitive devait attendre
ce qu'il lui était impossible de jamais voir, etc., etc. La vraie
théorie doit s'affranchir de toutes ces étroitesses et de ces

conflits d'opinion ; elle vise à ramener tous les faits à leur
unité supérieure, et de cette harmonie essentielle elle tire sa

propre légitimité.
Ce résultat, il convient de l'observer, ne coûte le sacrifice

d'aucune des grandes vérités qui constituent l'essence de la
Parousie. Il suffit de modifier l'interprétation des données

accessoires (le temps, la succession, les images) ; les faits eux-
mêmes, l'avènement de Christ, sa Boyauté, la résurrection
des morts et le jugement universel, ces « puissances de l'âge
à venir » (Hébr. VI, 5), n'en acquièrent que plus de force, car
ils s'imposent également à tous les individus sans exception,
depuis la première génération chrétienne jusqu'à la fin des

temps. Bien loin d'affaiblir leur suprême importance et de

diminuer leur solennité, la théorie que nous avons esquissée
la leur conserve tout entière. La Parousie a pour première
date l'an 30; mais, considérée comme une dispensation, elle a

eu déjà et elle aura encore une foule d'autres dates faisant

époque dans l'histoire du gouvernement moral. Est-ce dimi-



LA PAROUSIE 75

nuer la gloire de Christ que de considérer son règne comme
ayant une toute-puissante organisation spirituelle, à nous
invisible dans son essence, mais parfaitement visible dans ses
effets Est-ce rabaisser la majesté de ce règne que de le considérer

comme éternel? Est-ce appauvrir le fait de la
résurrection que de le considérer comme immédiat, au lieu de le
faire précéder d'un interminable sommeil? Est-ce rabaisser la
solennité du jugement que de le représenter comme ayant lieu
à l'issue de la vie présente? Non; tous les faits subsistent sans
altération aucune ; les promesses ne perdent rien de leur
relief; les admonitions ne perdent rien de leur poids; la vie
et la mort, l'épreuve et la rétribution, le temps et l'éternité ne

perdent rien de leur sens profond; tout se ramène à

l'harmonie et à la symétrie de la vérité, de la parole de Christ et de

la puissance de Dieu.
Il y a plus; il convient d'insister sur le côté positif de la

théorie. Toutes les vérités dont elle traite semblent gagner
une nouvelle force et une nouvelle intensité. La Parousie n'est

plus un sujet d'attente seulement, elle est un fait actuel. Christ
est venu ; Il siège sur son trône ; Il règne et gouverne ; comme
le berger qui sépare les brebis d'avec les boucs, Il sépare les

hommes par l'action de sa parole, de son esprit et de sa

providence ; Il vivifie les âmes par la régénération et ensuite par
la résurrection bienheureuse, et II prononce la sentence
contre les maudits. Si nous pouvions ouvrir les yeux, comme
le serviteur du prophète dans la ville assiégée, nous verrions
tout cela comme des réalités présentes, et l'horizon ne se

perdrait pas dans un lointain vaporeux. Et, en fait, est-ce que
tout cela est tellement loin de nous? Encore un peu de temps,
si peu que rien, et tout nous sera dévoilé sous son véritable

aspect, avec un caractère de grandeur indéfinissable ; et tout
ce qui alimente nos raisonnements et nos spéculations nous

apparaîtra comme l'objet de nos connaissances et de nos

expériences directes. Alors, selon la prière et la promesse de

Jésus, nous serons pour toujours avec Lui, « et nous serons
semblables à Lui, parce que nous le verrons tel qu'il est. »

30 mai 1885. A. REVEL.


	La Parousie [suite]

