Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 19 (1886)

Artikel: La Parousie [suite]

Autor: Revel, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379374

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379374
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA PAROUSIE

PAR
A. REVEL

SECOND ARTICLE'!

11T
La résurrection et la vie en Christ.

La Parousie et la Royauté de Christ nous ont révélé la philo-
sophie de 'histoire. L’ceuvre de la rédemption va plus loin. La
mort a passé sur tous les hommes, parce que tous ont péché
(Rom. V, 12); et notre race déchue ayant perdu par le péché
tout espoir de reléevement (Eph. II, 1-5), Christ seul nous a
rendus a la vie (Eph. II, 5), parce que seul il est la résurrection
et lavie (Jean I, 4; IV,14; V,21,26; VI, 48; IX, 51; X,10; XI,
25, 26). L’homme tout entier, corps et ame, étant tombé au
pouvoir du péché et de la mort, c’est & ’homme tout entier,
dans sa double nature corporelle et spirituelle, que Christ est
venu rendre la vie par le don de sa propre chair. Cette résur-
rection commence par 1'étre moral, et c’est ce que le Nouveau
Testament appelle la régénération (én d’autres termes la nou-
velle naissance, la nouvelle création, le relevement d’entre les
morts) pour nous faire mieux comprendre combien le chan-
gement survenu est profond et radical. C’est la résurrection
spirituelle qui fait le nouvel homme en Christ (Jean V, 21-24);
mais elle serait incomplete si elle n’était suivie d'une autre

! Voy. la livraison de novembre 1885.



LA PAROUSIE 41

résurreicton (ibid. 28, 29), c’est-a-dire d’une seconde vie au
lendemain de la mort physique.

Notre principale autorité pour traiter le sujet de la résur-
rection des corps estle chap. XVe de la premiere aux Corin-
thiens.

Il y avait & Corinthe des esprits sceptiques qui se refusaient
4 admettre la doctrine de la résurrection ; ce qui revenait a dire
que Christ lui-méme n’était point sorti du tombeau. Le vieux
levain de la philosophie grecque et du sadducéisme agissait
dans la masse, au mépris de la prédication des apotres; et la
pierre angulaire du christianisme se trouvait en fait rejetée
des hommes et mise de coté. Or il n’est pas malaisé de découvrir
quelle était la cause premiére de ce scepticisme; c’était I'igno-
rance quant a la nature du corps ressuscité. La notion juive
populaire, comme il résulte de I’attitude des sadducéens, était
fort grossiére et charnelle ; elle supposait I'identité matérielle
des éléments constitutifs. A ce point de vue, la difficulté devait
paraitre insoluble ; et il n’y a pas lieu de s’étonner qu’on posit
a saint Paul la question : « Comment les morts ressuscitent-ils ?
et avec quel corps viennent-ils? » [’apotre répond par un
mot qui fournit une solution prompte et satisfaisante : « Il est
semé un corps psychique, il ressuscite un corps spirituel ; s’il
y a un corps psychique, il y a aussi un corps spirituel. »

La trichotomie os@px, Juyn, mveiux était alors familiere 4 la
science philosophique et au langage de la conversation ; elle
résumait la connaissance de tout 'homme, de I’homme olotekag
et adoxhagos (1 Thes. V, 23). Les facultés de la Juyn (sphere de la
volonté et des affections, centre de la personnalité humaine)
s’élevent jusqu’au woic et descendent au monde des sens et de
la création animale, & la perception des choses malérielles;
les facultés supérieures du =vsiu« percoivent les choses divines,
sondent les profondeurs de Dieu, saisissent les dons de sagrace
et la pensée de Christ. Tandis que ’homme psychique ne recoit
pas les choses de I'Esprit de Dieu et se trouve dénuéde discer-
nement spirituel, I’homme spirituel est susceptible de tout
discerner et de juger de tout sans étre lui-méme jugé par per-
sonne. Il y a, nous avons lieu de le croire, des étres qui sont



42 A. REVEL

de purs esprits et qui se tiennent tout prés de I'Esprit infini
et incréé; les étres inférieurs qui se meuvent sur la terre n'ont
qu'une yvym Looa qu’ils tiennent de la terre elle-méme ; 'homme
qui tient de Dieu direciement sa propre Juym et le msiua 0ccupe
I’entre-deux et sert de trait d’'union entre la matiére et I’esprit.

Il y a, dit saint Paul, un corps psychique (organe de la Juy7)
et il y a aussi un corps spirituel (organe du mvedpx.) La forme
méme de ’expression semble au Dr Warren impliquer une dua-
lité dans la nature du corps (& éorv — gorev xai), Une coexistence,
parallele & celie de la yuyn et du mvelpx, de deux organes dis-
tincts. Le corps psychique tire son origine de la terre, comme
celui des animaux, et se compose d’éléments terrestres et de
principes organiques fournis par le sol et par I’atmosphére; le
corps spirituel, demeure et instrument de l’esprit, est non-
atomique, éthéré, indestructible. Dans le corps ressuscite, la
Juyn a cessé d’étre, comme auparavant, la force vitale domi-
nante ou prépondérante ; c’est le mvelpa qui régne en maitre et
qui, par conséquent, détermine la nature et 'activité de la vie
corporelle.

L’origine du corps ressuscité a été diversement expliquée. La
théorie vulgaire et traditionnelle enseigne (avec Tertullien, etc.)
uneresurrection, en chair eten os, du corps dela viepreésente,
dans son organisation actuelle. Rien de plus grossier, rien de
plus contraire au langage de I'apdtre : « Ce que tu sémes, ce
n’est pas le corps qui naitra ; ni la chair ni le sang ne peuvent
hériter du royaume de Dieu. » Une théorie moins révoltante
suppose que certains éléments du corps actuel survivront a la
dissolution et seront de nouveau réunis pour constituer un or-
ganisme plus raffiné. Inutile de dire que la détermination de
ces éléments a nécessité des hypotheses chimiques parfaitement
absurdes; & entendre les rabbins, par exemple, le germe du
corps ressuscité ne serait autre que le petit os & I’extrémité de
I'os du coccyx, par eux réputé indestructible et immortel et
d’'une structure magique; selon d’autres, il suffirait « d'une
particule de perspication insensible » (Je traduis littéralement,
pour ne pas giter la beauté de I'’expression !) Une théorie plus
en vogue maintenant s’appuie de la comparaison du grain de



LA PAROUSIE 43

blé, employée par l'apotre (1 Cor. XV, 36-38), et suppose que,
dans 'acte de la régénération, le Saint-Esprit communique, en
méme temps, le germe d’un corps spirituel. Mais si la résur-
rection physique & venir est liée inséparablement & la résur-
rection spirituelle d’a présent, il est évident que les croyants
seuls vivront. Or saint Paul lui-méme dit (Act. XXIV, 15) qu’il
y aura une résurrection « des justes et des injustes; » et Christ
déclare (Jean V, 29) que ceux qui auront fait le bien ressusci-
teront pour la vie, et ceux qui auront fait le mal ressusciteront
pour le jugement. Il faut ajouter que la germination ne crée
pas une nouvelle plante, elle ne fait que développer une pro-
priété primordiale de l'espéce. [l est & remarquer, en outre,
que la régénération n’implante pas dans I’homme une 4me nou-
velle; elle n’implante donc pas un nouveau corps. Le Dr Warren
est ainsi amené a formuler sa propre théorie du corps spiri-
tuel, d’aprés I’analogie méme du grain de blé : « Le corps
spirituel est 'un des éléments primordiaux de notre nature ; il
nous a été donné & la création, et il nous est transmis, a 1’égal
des autres éléments, par la voie de la descendance naturelle. »

Les arguments invoqués a l'appui de cette thése sont les
suivants:

1° Ce qui provient de la semence douée de vie, n’est pas
« créé » ; pour trouver lacte créateur, il faut nécessairement
remonter jusqu’au premier individu de l'espéce; et quand
Papotre dit que « Dieu donne 4 chaque semence un corps
comme il lui plait », il affirme un acte de la volonté divine
conforme aux lois de la nature.

20 Tout ce qui est essentiel & la nature d’une chose vivante
lui a été donné lors de sa création, sinon en plein, du moins
en germe ou en principe, en vue d’'un développement vital;
Pon ne saurait admettre un acte créateur supplémentaire
ajoutant un nouvel élément essentiel, car ce serait contraire a
I'analogie. Il est indubitable que ’homme -aura, & la résur-
rection, un corps spirituel ; au lieu de regarder ce corps spiri-
tuel comme le produit direct d’un acte créateur, pourquoi ne
dirions-nous pas, en prenant I’analogie pour guide, que cet
élément essentiel de la nature humaine parvenue a la per-



44 A. REVEL

fection doit lui avoir été donné, au moins sous une forme
élémentaire, au moment méme de la création ?

3¢ L’histoire de la création de 'homme implique, si elle ne
Iatteste formellement, la méme conception. Cette histoire
nous est racontée par I’Ecriture en trois endroits différents :
dans le récit élohiste (Gen. 1, 26, 27), dans le récit jéhoviste
(Gen. II, 7) et dans la premiére aux Corinthiens (XV, 45-47).
Le docteur Warren ajoute une quatriéme source, les sciences
naturelles ; et il incline a penser que nous devons admettre,
dans ses principaux résultats, la thécrie de I’évolution quant a
lorigine de l’espéce humaine, pourvau qu’on entende parla
une théorie dans le sens du théisme, reconnaissant la person-
nalité du Créateur et ne faisant de I’évolution qu’'un « mode »
de son activité. Ainsi comprise, 'idée de l’évolution n’exclut
pas I'idée des causes finales et peut devenir un auxiliaire de la
vérité révélée; cependant je ne vois pas ce que peut gagner
I’argumentation de 'auteur & nous mettre sous les yeux
I'échelle ascendante : protoplasme, végétation, mollusques,
poissons, reptiles, oiseaux, animaux et homme. Les préjugés
théologiques n’arréteront certainement pas les partisans de
I’évolution ; mais toute hypothése scientifique doit faire son
chemin par elle-méme, et celle-ci est encore bien loin d’étre
acquise a la science. Les récits bibliques de la création de
homme nous suffisent donc amplement, et nous n’avons
nul besoin de 'anthropoide pour les comprendre.

D’abord, dit saint Paul, ce qui est psychique: le premier
homme, Adam, est devenu Juyn ¢Gox, aprés avoir été tiré de la
terre (éx o7s xoixés), ce qui correspond a Gen. II, 7; ne serait-ce
point la une premiére phase de ’existence de ’homme, suivie,
aprés un temps indéterminé, d’'un nouveau développement?
En partant de cette nature psychique ou animale (comp.
Gen. I, 30), ’homme était destiné & s’élever plus haut; dans
ce but Dieu le placa dans un nouveau milieu éminemment
favorable au développement, et nous nous trouvons alors en
présence d’un étre moral qui recoit les lois du travail, de la
vigilance et de I'obéissance, qui acquiert la faculté du langage
et qui, préservé des dangers de la solilude, se voit enfin com-



LA PAROUSIE 45

plété par un « alter ego » et pose ainsi les bases de la famille
et de la société. Il reflete maintenant I'image de Dieu dans sa
nature, non plus psychique, mais spirituelle; le premier
Adam, tiré de 'adamah, est devenu un second Adam. L’image
de Dieu en fait un étre spirituel et céleste; et le récit de la
tentation, de la chute et de ’expulsion du jardin d’Eden, avec
retour & Padamah d’olt il avait été pris (Gen. III, 23), nous fait
voir de quelle hauteur il était tombé. Je sais bien, dit le doc-
teur Warren, que les commentateurs rapportent habituelle-
ment le « second Adam » de 1 Cor. XV, 45, non pas a la
nature spirituelle du premier homme, mais & Christ; cepen-
dant il est certain que 'apdtre se référe au récit jéhoviste de
la création (cdrws xui yégpuntar) pour établir son antithése de la
Juyn Cooe et du mvelpa Cwomowwiv. Cela n’exclut nullement, du
reste, la conception de I'image de Dieu pleinement réalisée en
Christ, 'Homme par excellence, le Divin Chef et le Repré-
sentant de la nouvelle humanité; car si Adam a failli & sa
haute destinée, le Fils de '’homme n’a point failli & la mission
du reléevement.

4°1’homme a été créé immortel. Cela a été nié par plusieurs,
surtout par ceux qui préchent l'anéantissement final des
méchants. Mais la menace divine (« le jour o1 tu en mangeras,
tu mourras ») renferme évidemment une promesse, un encou-
ragement & ’obéissance. En d’autres termes, 'immortalité était
liée a I'obéissance; elle était un don de l'image de Dieu, un
« posse non mori» qui implique nécessairement la spiritualité
et du corps et de I’ame. Ce qu’Adam a perdu, il I’'avait pos-
sédé ; arbre de vie, dont le chemin lui fut ensuite fermé, est
la démonstration de cette immortalité originelle du corps
humain, que la résurrection remet en lumiére. L’immortalité
de 'homme (a dit Dorner) est solidement basée sur la posses-
sion de I'image de Dieu, c’est-a-dire, en derniere analyse, sur
Dieu lui-méme. « [’homme », dit saint Paul (1 Cor. XI, 7),
« est 'image et la gloire de Dieu »; et cette conception éléve
si haut la dignité et la personnalité humaines, que I'immor-
talité trouve son gage le plus sir dans la volonté de Dieu
d’entrer en communion avec I'’homme. Ce rapport essentiel



46 A. REVEL

avec Dieu, cette destination primordiale a la vie éternelle, ont
été rétablis et pleinement réalisés pour les croyants par
I'image parfaite et glorieuse de Christ (Rom. VIII, 29;
2 Cor. II1, 18; IV, 4; Col. I, 15; III, 10; Hébr. 1, 3); le rap-
port méme des méchants avec Dieu est d’une importance in-
finie, tellement que la nature ne le connait pas.

5° Nous pouvons rapprocher ici le fait singulier attesté dans
le passage Gen. II, 25: « Ils étaient tous deux nus, et ils n’en
avaient point honte. » Comparé avec IlII, 7 (« leurs yeux s’ou-
vrirent, et ils connurent qu’ils étaient nus »), ce passage nous
semble indiquer, non seulement l'innocence de nos premiers
parents, mais un degré de pureté et de dignité corporelles
qu’ils ont perdu ensuite par leur faute. Ce n’élait pas, sans
doute, un corps étranger aux rapports sexuels, puisque ces
rapports ont été voulus et bénis de Dieu (Gen. I, 27, 28;
II, 18-23) ; & ce point de vue, il différait du corps ressuscité
(toayyedos, Luc XXII, 36). Mais, dans sa structure premiere,
tout était parfaitement équilibré et dominé par I’esprit, ce qui
est le trait essentiel du corps spirituel, éthéré et céleste de la
résurrection.

6° Des étres spirituels dans un état spirituel, bien différents
de ce qu’ils devinrent ensuite, telle est 'impression que nous
laisse I'histoire du jardin d’Eden. On ne peut, il est vrai, ériger
cette impression en fait, car cette page de la Genése renferme
des énigmes difficiles & résoudre. Ou était le paradis? qu’étaient
les deux arbres au milieu du jardin? quelles étaient sa flore et
sa faune ? Qu’était ’'homme avant son dédoublement? Qu’était
I'ophidien en conversation avec la femme? Qu’étaient les
chérubins & I'épée flamboyante? Bien des commentateurs,
désespérant de l'interprétation littérale, ont eu recours, sans
trop de succes, & l'interprétation allégorique et symbolique.
Le docteur Warren suggere, & son tour, que tout cela a eu
lieu dans une sphére spirituelle, et que ces réalités supra-
sensibles ont été exprimées, en langage humain et terrestre,
de la meilleure maniére possible. Cette conclusion lui parait
confirmée par la description du paradis dans maint passage du
Nouveau Testament (Luc XXIII, 43; 2 Cor. XII, 4; Apoc.II, 7)



LA PAROUSIE 47

et surtout dans la dernieére vision apocalyptique, ol se re-
trouve en particulier la notion de I’arbre de vie. C’est un nou-
vel Eden, qui correspond au premier: celui-ci, demeure de
homme dans la dignité primitive de sa nature spirituelle;
celui-la, demeure de I'homme dans le rétablissement de
cette méme dignité; 'un, perdu par la chute, 'autre, ouvert
a4 ’'homme par le pouvoir de la grice, dans la résurrection.

Les conséquences physiques de la chute ont été: ’expulsion
du jardin d’Eden; le retour & I'adamah et le changement du
travail en un labeur pénible et ingrat sur un sol maudit; pour
la femme, un accroissement de souffrances et de douleurs, et
la sujétion ; I'inimitié du serpent et de sa race; la mort phy-
sique et le retour & la poussiére.

L’expulsion du jardin a été une véritable déchéance. Tout
ce qui faisait le charme de ’existence dans ce séjour fortuné,
la beauté de la végétation et 'abondance des eaux, 'activité
paisible, ’exercice des facultés morales et intellectuelles, i:
pureté des liens conjugaux, et la présence de Dieu, s’évanouit
comine le songe d’'un printemps fugitif pour faire place & une
existence misérable et tourmentée. Le changement de rési-
dence a été une malédiction, ainsi que le labeur imposé. La
sujétion de la femme est accompagnée de souffrances qui
mettent son organisation plus faible et plus délicate dans une
compléte dépendance vis-a-vis du plus fort. L’inimitié du ser-
pent et de sa race cause a la postérité de la femme une souf-
france héréditaire qui n’aura de terme qu’a I’écrasement final
de l'instigateur du péché. En dernier lieu, la sentence frappe
le corps humain et le condamne au dépérissement eta la mort.
Le sol d’on1 il avait été pris est un monde ou la mort régne ;
les couches superposées dont il se compose sont le tombeau
de races innombrables, et ’homme partagera la destinée com-
mune & tout ce qui se meut et rampe sur la terre. Cet étre,
devenu psychique, est tombé sous la puissance de la mort ; la
chute n’est pas un mythe, c’est un fait qui appartient & his-
toire ; la doctrine du péché originel,débarrassée de ses fausses
notions psychologiques, réclame la place que lui assigne saint
Paul dans la théologie ; la création, soumise avec ’homme a



48 A. REVEL

la vanité et gémissant de douleur, devient un fait philoso-
phique intelligible ; le probléme d’une race déchue et dégradée
est placé dans son vrai jour, lorsqu’on songe & la hauteur dont
elle est tombée.

Par la chute, Adam n’a point perdu les éléments essentiels
de sa nature; créé & I'image de Dieu, il a transmis lui-méme
4 ses descendants sa propre image et ressemblance (Gen. V,
1-3); mais ces éléments constitutifs sont tombés dans le
désordre. Le muwipe a subi Pascendant de la Juyn, et le corps
est devenu 'esclave du péché, de la chair et de la mort (sope
The dpuptiug, THe arprog, 7ol Bavdtov). La trichotomie originelle per-
siste cependant ; et elle se résout en une double dichetomie,
celle de 'esprit et de I'dme, et celle du corps spirituel et du
corps psychique.

L’esprit et la matiére étant absolument distincts, que peut
donc étre le corps spirituel ? Il est plus facile de dire ce qu’il
n’est pas. 8’1l était un substratum de subtile matiere, ce serait
toujours un corps matériel ; il faut par conséquent le consi-
dérer comme un organisme spirituel caché dans le corpe psy-
chique, agissant comme le moteur invisible de la vie intellec-
tuelle et sensitive, laquelle & son tour se distingue clairement
des fonctions purement animales de la nutrition et de la repro-
duction. Nous avons observé déja que l'apotre saint Paul, en
parlant des deux corps, psychique et spirituel, s’exprime dans
les deux cas au présent (frrw-Z5mey); par 1A méme il nous donne
4 entendre leur coexistence dans la vie présente. D’ou il suit
que le corps spirituel seul ressuscite, et que la dissolution de
I’homme extérieur n’affecte point la vitalité de I’homme inté-
rieur (2 Cor. IV, 16); car ce qui est visible est passager, et ce
qui est occulte et invisible est éternel. La coexistence des
deux corps sert en méme temps & établir la continuité de
I’existence humaine dans une vie future ; sans cette continuité,
il n’y a pas de résurrection possible, comme il n’y en aurait
point pour le grain de blé s’il n’avait en lui-méme le germe
d’une nouvelle vie se développant au moment de la mort.

Tout lecteur réfléchi des Saintes Ecritures a pu se demander
pourquoi des deux classes d’étres intelligents qui sont tombés



LA PAROUSIE 49

dans le péché, une seule a été l'objet du salut. « Car assuré-
ment », dit ’épitre aux Hébreux (I, 16), « ce n’est pas & des
anges que Jésus vient en aide, mais c’est & la postérité d’Abra-
ham. » Il peut sembler étrange et incompréhensible & des
étres purement spirituels que l'ceuvre de la rédemption ait
été congue au profit de 'homme (1 Pier.1,12b), pour un monde
matériel et grossier; il y ald des conditions qui répugnent &
leurs instincts et & leur libre activité, et des expériences tour
a tour joyeuses et pénibles, mais en tout cas absolument
étrangéres & leur propre nature. Quoi d’étonnant s’ils désirent
plonger leurs regards dans le mystere, pour eux insondable,
de la vie humaine rachetée par Christ! Quant & nous, il nous
est possible d’entrevoir, & coté de la juste punition du péché,
un plan réparateur destiné a arréter les conséquences de la
chute ; ce plan, saint Paul nous le dévoile dans le remarquable
passage Rom. VII, 18-25. La création, dont 'homme fait
partie, a été soumise, par le fait de la chute, & la vanité, a uu
état de faiblesse, de souffrance et de mort, non pas de son
gré, mais par le conseil et la volonté de Dieu; et Dieu 'y a
soumise en lui donnant 'espérance qu’elle aussi sera affran-
chie de la servitude de la corruption pour prendre part i la
liberté glorieuse des enfants de Dieu. Or nous savons que,
jusqu’a présent, la création tout entiére gémit et souffre les
douleurs de l'enfaniement. Non seulement cela, mais nous
aussi, tout en ayant les prémices de I’Esprit, nous aussi nous
gémissons en nous-mémes, en attendant l'adoption, la »é-
demption de notre corps.

La sujétion & la vanité a eu lieu en vue de cette rédemption
et dans l'espérance d’y prendre part. La promesse de cette
rédemption est faite, pour la premiere fois, dans le Protévan-
gile, ou elle est comme enveloppée dans la sentence de mort
contre le Tentateur. Nous comprenons maintenant toute la
portée de cette promesse ; la Parousie et 'ceuvre du Fils de
I’homme ne sont que l'histoire de son accomplissement. Elle
se répéte sous une forme plus impressive dans le fait des ché-
rubins placés & I'entrée du paradis perdu; ces étres mysté-
rieux symbolisent sans doute la sentence de 'expulsion, rnais

THEOL. ET PHIL. 1830, 4



50 A. REVEL

ce sont avant tout des gardiens, et ils n’ont pas regu la mission
de couper I'arbre de vie, ni d’obstruer le chemin qui y méne.
Ils symbolisent au contraire la majesté et la sainteté de la pré-
sence de I'Eternel, comme les deux chérubins de ’arche et
comme les figures semblables représentées sur le voile du
lieu trés saint, comme les figures colossales de « ’oracle » du
temple salomonique et celles qui décoraient les panneaux des
parois et des portes. En un mot ils symbolisent la Shekinah
(Nomb. VII, 89; 1 Sam. IV, 4; 2 Sam. VI, 2; 2 Rois XIX, 15;
Ps. XCIX, 1; Esa. XXXVII, 16); et au lieu d’étre considérés
comme les exécuteurs d’une vengeance implacable, ils appa-
raissent comme un gage de la miséricorde et de la grace
divines. Dans sa détresse, le pieux Ezéchias invoque le Dieu
d’Israél assis sur les chérubins, ces mémes chérubins qui ap-
paraissent ensuite dans la vision d’Ezéchiel et qui, dans celle
de saint Jean, entourent le trone de Dieu et président aux
cheeurs célestes dans ’hymne de la rédemption.

La demeure elle-méme de I’homme déchu l'invite & 'espé-
rance. Le monde matériel, apre et changeant, dés longtemps un
théatre de souffrance et de mort, abonde en causes complexes
de joies et de douleurs qui, dans leur diversité, servent a refré-
ner le mal, & en mitiger la violence, & agrandir le cercle de la
discipline morale et & ouvrir de nouvelles voies a la repentance
du cceur. Cette complexité sert de base a l'institution de la
famille et de la société humaine, dans la variété de leurs
éléments pédagogiques, de leurs rapports et de leurs affections.
La conviction que la vie presente est transitoire et qu’elle
constitue un temps d’épreuve dont les résultats se prolongent
dans l'éternité, est bien propre a développer dans tout esprit
sérieux les aspirations célestes. Il n’est pas de douleur, pas de
souffrance qui ne rappelle vivement la vanité a laquelle est
soumise I'’humanité déchue ; et chagque fois que nous voyons ce
pauvre corps psychique, enchainé a la corruption, tomber gra-
duellement ousubitement en ruine et descendre dans la tombe,
nous sentons dans tout notre étre ce qu’est le péché et ce qu’il
a fait, et nous gémissons en nous-memes, en soupirant apres
la délivrance et la rédemption de notre corps.



LA PAROUSIE 51

L’incarnation du Fils de Dieu a fait resplendir, dans la vie
présente, une dignité dont on se fait communément une idée
bien mesquine. « La Parole a été faite chair, et elle a habité
parmi nous ». Cela ne signifie pas seulement que le Logos est
devenu participant de la nature humaine et qu’il a revétu un
corps sembiable au notre; il est devenu %€, un corps psychique
et déchu. Qu’on veuille bien observer que I’évangéliste ne dit
pas sapuixcs, charnel, ce qui ferait de Christ un étre personnel-
lement pécheur. Le Fils de Dieu est entré en contact avec la
corruption humaine, sans en ressentir les effets et sans en
éprouver la cause; en lui était la vie, et il est venu en la chair
pour nous rendre & la vie, conférant & tous ceux qui I'ont recu
le privilége (5ousizv) de devenir enfants de Dieu, c’est-a-dire des
enfants qui sont nés, non du sang, ni de la volonté de la chair,
ni de la volonté de I’homme, mais de Dieu. Sur cette fonction
capitale de la Parole faite chair est édifiée toute notre espérance
de la résurrection (1 Cor. XV), car Christ est le second Adam,
le second chefde la race, la source de la vie et de 'immortalité,
un esprit vivifiant qui n’a revétu la s2& que pour nous rendre
I’espérance et la certitude de la vie ; de sorte que si nous por-
tons maintenant, dans le corps psychique, 'image et '’empreinte
indélébiles du premier Adam, nous porterons un jour, dans le
corps spirituel de la résurrection, 'empreinte et I'image pareil-
lement indélébiles de notre divin archétype.

Il y a plus. La vie présente, ennoblie par 'incarnation du Fils
de Dieu, I’a été encore par I’envoi du Saint-Esprit, qui non seu-
lement remplace la présence corporelle du Seigneur, mais qui
glorifie I'auteur de notre salut, en prenant de ce qui est & lul
pour nous le communiquer. La régénération par le Saint-Esprit
est une résurrection morale, un relévement d’entre les morts,
qui nous est un gage de la résurrection corporelle. La vie pré-
sente elle-méme nous parle donc d’espérance; les douleurs
gu’elle nous tient en réserve se changent pourles enfants de Dieu
en messages d’encouragement et en fruits de salutaire disci-
pline. Voix de ’Eden, voix du Calvaire, voix de la Pentecote, vous
nous dites que le corps spirituel n’est point détruit ni écrasé
par la servitude et que, dans sa prison obscure, il est visité par



52 A. REVEL

la lumiére du ciel ; vous proclamez que les enfants de Dieu,
tout en gémissant en eux-mémes, attendent avec persévérance
I’adoption et la rédemption de leur corps !

Le terme de cette attente c’est ’heure ou le corps psychique
tombe en dissolution et fait retour a la poussiere d'ou il a été
tiré. A cette heure de la mort, le corps spirituel, délivré de ses
chaines, recouvre sa liberté originelle et native; mais au sortir
de cette période d’épreuve, il emporte avec lui les résultats de
la vie présente. Si le désordre moral a été réparé, si I’esprit
et 'Ame ont été ramenés a 'harmonie, 'dme s’étant soumise
joyeusement & son supérieur légitime, et si ’'un et I'autre se sont
soumis au Pére des esprits pour avoir la vie, ils seront préts a
éire transplantés dans le Paradis ; si, au contraire, le désordre
a €té en augmentant, si les chaines du péché se sont rivées, et
s1 I’état psychique n’afait que s’aggraver, iln’y a pas & supposer
une seconde épreuve, il n’y a plus que I’attente terrible du juge-
ment et de la réprobation. Ou trouverait-on, au dela de la vie
présente, un autre milieu avec les mémes avantages que celui-
ci? Lumiéres, dons célestes, la bonne parole de Dieu, la venue
du Fils de Dieu en chair et son sacritice pour les péchés, la
sanctification par le sang de ’alliance et par I’Espril de grice,
les puissances du siécle a venir, la multiplicité des influences
salutaires, la longue patience de Dieu et les dispensations
variées de sa discipline paternelle, tout cela peut-il se répéter
en faveur de ceux qui, ici-bas, n’en ont tenu aucun compte ?
Non, I’Ecriture ne promet rien de semblable & une seconde
épreuve ultraterrestre; la destinée finale de tous les hommes
dépend des fruits de la vie présente, « car il nous faut tous
comparailre devant le tribunal de Christ, afin que chacun
recoive selon le bien ou le mal qu’il aura fait, étant dans son
corps» (2 Cor. V, 10).

Emancipé, par la mort, de l'esclavage terrestre, le corps
spirituel, avec 'esprit qui I’habite, fait son entrée dans la vie &
venir. D’apres la croyance commune, I’ame, ou la partie spiri-
tuelle de notre étre, subsisterait seule dans ces conditions,
affranchie de tout lien corporel, et continuerait ainsi d’exister
jusqu’au jour, trés éloigné, de la résurrection. Mais cette



LA PAROUSIE H3

croyance esterronée, et réchauffée du paganisme. (Homere, Pla-
ton, Virgile, etc.) Ce n’est qu'une hypothése dictée par les ap-
parences; le fait que I’dme se sépare d’un corps périssable et
psychique ne prouve pas qu’elle laisse de coté tout ce qui est
organisme, car & ne juger que d’aprés l'apparence il faudrait
conclure que ’homme cesse tout & fait d’exister, I’ame aussi
bien que le corps. En outre I’hypothése renverse la base méme
de la résurrection ; s’il ne survit aucun organisme corporel,
rien ne peut ressusciter ; et si I'on dit que Dieu peut créer un
nouvel organisme & la place de celui qui n’est plus, il y aurait
Ia un nouvel acte créateur, et non pas une résurrection impli-
quant I'identité et la continuité.

Nous n’avons pas de raison d’admettre qu’une dme séparée
de tout organisme puisse étre consciente de sa propre exis-
tence ; nous sommes méme dans 'impossibilité absolue de nous
représenter un esprit qui serait a la fois quelque chose de fini
et d’indéterminé. Il faut donc reconnaitre qu’un organisme
corporel est indispensable a 'exercice de facultés agissantes,
comme 1l I'est & un systeme de gouvernement et d’économie
sociale ; car il constitue la base de l'activité morale et intel-
lectuelle et des rapports de socialité dans 'ordre intellectuel.
Il est vrai que bien des auteurs anciens et modernes, embar-
rasses par les hypothéses de la nudité et d’'une lointaine résur-
rection, ont eu recours a la curieuse théorie d’un corps provi-
soire ou ad interim ; c’est & peu prées la fantastique doctrine
enseignée par Dante (Purg. XXV, 79-102) sur I’état des dmes
apres la mort : affranchies des liens de la chair, elles se créent
d’elles-mémes, dans 'air ambiant, une nouvelle forme qui les
rend visibles, et & I’aide de ce corps aérien les « ombres» réor-
ganisent tous leurs sens et parlent, rient, pleurent et soupirent
comme auparavant. Delitzsch (dans sa Psychol. biblique) cite &
I'appui 'apparition de 'ombre de Samuel ; faudrait-il admettre
que 'ombre de Samuel était 'ombre d'un vieillard enveloppée
de I'ombre d’un manteau? Cela rappelle trop « 'ombre du
cocher frottant 'ombre d’un carrosse avec 'ombre d’une
brosse. » Pourquoi recourir & cet expédient d’un corps provi-
soire, alors que nous sommes assurés de I’existence réelle du



54 A. REVEL

corps ressuscité ? Si 'on nie la réalité de cet organisme corpo-
rel, comment échapper & la triste alternative du sommeil des
ames? Est-il rien de plus choquant que la supposition de ce
lourd sommeil, de cet engourdissement décoré du nom de
« psychopannychie »? Calvin a bien raison de l'appeler un
« deliramentum » ; mais il est facile de voir, dans cette concep-
tion de « cerveau félé », la conséquence logique des théories
matérialistes qui se sont donné pleine carriére au sujet de la
résurrection.

Appelens-en au témoignage de ’Ecriture. Lorsque Christ fut
transfiguré en la présence de ses disciples, Moise et Elie leur
apparurent, s’entretenant avec lui. Ce n’était point des ombres,
mais des saints glorifiés; et leur attribuer, comme le fait
Delitzsch, un corps « phénoménal », c’est employer un mot
dénué de sens. A I'état de purs esprits, Moise et Elie n’eussent
pas frappé la vue des disciples; ils étaient donc revétus du
corps de la vie immortelle. Car il y a «des corps célestes»
(1 Cor. XV, 40), comme il y a des corps terrestres; et c’est
précisément ce que le Seigneur a fait entendre aux sadducéens
quand il assimilait aux anges les corps ressuscités (isayyslor), qui
ne sont par conséquent ni de purs esprits n1 des organismes
matériels (ressemblance, non pas identité).

Rien n’est plus clair ni plus explicite, & ce sujet, que le lan-
gage de lapodtre dans 2 Cor. IV, 16-V, 10. Apres avoir parlé
des légéres afflictions du moment, qui produisent un poids
éternel de gloire, il emploie la comparaison familiere d’'une
tente et d’un édifice. La tente (oxivos), ¢’est la demeure portative
du nomade, promptement dressée et plus promptement défaite;
telle la maison ol nous demeurons sur la terre, c’est-a-dire
notre corps actuel et matériel. L’édifice, c’est la maison solide,
la demeure permanente ; telle notre habitation céleste dont Dieu
lui-mée est le constructeur, une demeure éternelle qui n’a
pas été faite de main d’homme. Cet édifice, « nous I’avons »;
d’ores et déja il existe, tout prét & nous recevoir, dés que sera
détruite notre demeure terrestre. Il n’y a pas d’intervalle plus
ou moins long; les deux faits se succédent pour chacun sans
étre séparés par un état intermédiaire. Aussi, dit ’apotre, nous



LA PAROUSIE 55

gémissons dans cette tente (comp. Rom. VIII, 23), parce que
notre vif désir est d’étre revétus de notre domicile céleste
(comparaison mixte), puisque (siyz, et non pas snzp) noUs serons
trouvés revétus, et non pas nus. La plupart des versions ont
suivi la lecon eimsp, qui a un sens dubitatif, tandis qu’il faut lire
elye, «siquidem, quandoquidem », qui exprime la certitude.
Poursuivant sa comparaison mixte, I’apotre ajoute: « Et vrai-
ment, nous qui sommes sous la tente, nous gémissons dans
l’accablement, parce que nous ne voulons pas étre dépouillés,
mais revétus, afin que ce qui est mortel soit absorbé par la
vie. » Nous voulons étre revétus de notre domicile céleste, de
notre corps spirituel, afin que la continuité de la vie ne soit
point brisée ; revétus, et non pas dépouillés et réduits a la
nudité. Et nous sommes formés pour cela, pour celte assurance
magnifique de 'immédiateté, car Dieu nous a donné les arrhes
de son Esprit. Loin de nous la conception paienne que le croyant
entre dans ’éternité 4 la facon de 'animula de Marc Auréle,
« frigidula, nudula, pallida » ! Est-ce que Paul et tous les saints
que d’age en age le Seigneur a assemblés auprés de soi ne sont
que des esprits arrachés tout nus a la vie présente, comme les
pales ombres qui errent sur les bords du Styx et dans la prairie
d’asphodele ? Il serait temps que la théologie chrétienne, dans
ses conceptions de la gloire & venir, voullit prendre pour guide
saint Paul, plutét qu'Homere et Platon; car le mal qui est
résulté de cette ignorance paienne est incalculable. Les derniers
moments de beaucoup de fideles ont été assombris par la pen-
sée écceurante d’une chute dans le vide de la nudité ; et bien
des affligés ont éprouvé un déchirement pour s’étre trouvés
dans l'impossibilité de se faire une idée rationnelle de 1'état
de leurs bien-aimés et de leurs occupations, comme aussi de
la réunion définitive et de la faculté de se reconnaitre. La seule
maniére d’échapper & cette angoisse a été d’opposer pratique-
ment une fin de non-recevoir. Personne n’est capable de se
représenter un esprit sans les attributs d’un organisme corpo-
rel déterminé par l’espace. Ce que l'opinion traditionnelle a
dénié, notre instinct, par une nécessité de notre nature elle-
méme, I’a ressaisi et affirmé, et c’est ce qui nous a sauvés de



b6 A. REVEL

I’heure des ténéhres. Or notre instinct est en ceci pleinement
d’accord avec la bonne nouvelle du salut.

On ne manquera pas de nous objecter que la conception
nébraique et hellénique du Sheol et de I'Hadeés differe absolu-
ment de la nodtre quant & 1'état des ames aprés la mort. Le
Sheol (Anc. Test.), le pays sans retour, c’est le trou noir, le
gouffre béant ol disparaissent péle-méle tous les morts; c’est
la personnification du sépulcre insatiable et inexorable, ol la
lumiére méme n’est que ténébres, ol il n’y a pas d’espérance,
pas de connaissance, pas d’activiié inteilectueile ou morale, ni
amour ni haine, rien qu'un sommeil de plomb qui pése égale-
ment sur tous, sur les grands et les petits, sur les bons et les
méchants, sur les oppresseurs et les opprimés, sur les maitres
et les esclaves. L'Hadeés (Sept. et Nouveau Test.) est le parfait
équivalent grec du Sheol, et signitfie simplement le séjour
« invisible ». Quoi de plus morne, de plus terne,-de plus effacé
que la survivance des dmes dans ce réceptacle universel des
défunts ? On n’oserait méme 'appeler une survivance, car les
habitants de ce séjour invisible ne sont plus que des ombres
plongées dans I'immobilité. Depuis le retour de l’exil, I'idée
d’une rétribution future et d’une séparation des justes d’avec les
meéchants commmence 4 dissiper ces épaisses ténébres et 4y faire
pénétrer quelques rayons obscurs. Cette idée grandit au milieu
des persécutions de I’époque syrienne ; dans le second livre des
Macchabées, les martyrs de la foi sont mis les premiers au
bénéfice d’une futurité bienheureuse et d’un pacte de vie éter-
nelle. Au temps de Christ, enfin, la doctrine des récompeuses
et des peines, du sein d’Abraham et de la géhenne, est pleine-
ment développée dans les écrits de Philon et de Joséphe et dans
les parties les plus anciennes du Talmud. Mais nous ne sommes
pas sortis de I’Hadés, et tout se passe encore dans ’'Hades, dans
ce royaume de la mort, dans cette sombre forteresse du monde
souterrain décrite avec de si vives couleurs par le prophéte
Esaie (XIV). Parallélement & l'idée de la rétribution, il s’en
développait une autre non moins importante, c’est que I’Hadeés
ne pouvait étre un séjour détinitif; cette intuition est exprimee
avec force dans le psaume XVIe, sous I'action de ’esprit pro-



LA PAROUSIE B

phétique, et avec plus de force encore par le propheéte Osée
(XIII, 14), passage que 'apdtre a cité comme un cri de victoire
dans son chapitre sur la résurrection. L’Ancien Testament est
rempli des terreurs et des sombres appréhensions du Sheol; il
faut lire en particulier le livre de Job etle cantique d’Ezéchias.
Au contraire, dans le Nouveau Testament, I'Hadés ne tient que
trées peu de place; c’est une personnification qui a fait son
temps. car « 'apparition de notre Sauveur Jésus-Christ a détruit
la mort et @ mis en évidence la vie et 'immortalité par ’Evan-
gile » (2 Tim. I, 10). Deux passages dans Matthieu et deux pas-
sages dans Lue, ayant un sens figuré ; une citation du psaume
XVIe dans les Actes, et une citation du prophéte Osée dans
1 Cor. XV ; cing autres passages dans I’Apocalypse qui, presque
tous, expriment la victoire remportée par Christ sur la puissance
de la mort et sur la crainte qu’elle inspirait aux vivants : voila
ce qui reste de la vieille conception hébraique. Saint Paul ne la
mentionne qu’'une fois, pour prouver qu’'elle est bien morte;
saint Jean, dans I’Evangile et dans les épitres, ne la mentionne
plus du tout. On ne trouve encore a citer que le passage
énigmatique 1 Pierre III, 19, qui parle d’'une prison (gulaxn) ou
d’une détention temporaire ; mais comme le contexte s’applique
aux seuls contemporains de Noé, on ne sait trop quelle est la
portée exacte de celte mention incidentelle.

A T'heure supréme de ses entretiens les plus intimes, dans
la chambre haute ol il venait d’instituer la sainte céne, le
Seigneur a, pour la premiére fois, soulevé le voile qui cachait
I'avenir des ressuscités. Jusqu’alors il avait le plus souvent
parlé & ses disciples de leurs devoirs et de leursépreuves dans
la vie présente; mais maintenant il va les quitter, et ils se sen-
tent envahir par la tristesse et par le trouble. Ils n’avaient
devant leurs yeux que les sombres perspectives de 1'Hades, et
elles n’étaient pas faites pour les consoler du prochain départ
de leur Maitre. L’espérance vivante d’un héritage céleste, ils
ne la connaissaient point, ils ne pouvaient ni ’entrevoir ni la
deviner. (Pest donc une vérité entierement nouvelle que Christ
va leur révéler, une vérité qui dépasse leur expérience et méme
leur imagination ; car au lieu du ténébreux Sheol ol ont dis-



o8 A. REVEL

paru toutes les générations antérieures, il va élever leurs re-
gards en haut, vers la maison de son Pére. C’est un contraste
saisissant et grandiose entre le vieux et le nouveau, entre le
passé et 'avenir, entre les noires profondeurs de la terre et la
splendeur du ciel.

Les nombreuses demeures dans la maison du Pére céleste
(Jean XIV, 1-4) ont-elles un rapport figuré avec les dépen-
dances du temple ? La chose est possible et méme probable;
car, au jugement d’un Juif pieux, il n'y avait pas de plus grand
privilege que celui d’habiter & demeure & proximité du sanc-
tuaire (Ps. XXVII, 4, XLII, 1-5, LXXXIV, 1-4), le temple et
ses dépendances étant considérés comme le symbole terrestre
du ciel, c’est-a-dire du trone et de la demeure de Dieu. Ce
symbolisme, dans la bouche de Christ, signifie donc que les
croyants seront avec Lui dans le sanctuaire céleste, qu'ils le
verront dans ’éclat de sa royauté et de son sacerdoce éternel,
et qu'ils participeront eux-mémes a ce sacerdoce royal. En
attendant, leur dit-il, « je vais vous préparer une place. » En
quoi devaient consister ces préparatifs pour la réception des
siens, nous ne saurions le dire; mais deux choses sont cer-
taines : il devait entrer le premier dans la maison de son Pére
(amapyn, mpwroTores éx v vizpav), pour emmener ensuite avec lui
une multitude de captifs dont il a brisé la prison (Eph. 1V, 8);
et tout comme il y est entré avec un corps glorifié, de méme
aussi il sera entouré des saints dans leur corps spirituel et
glorifié,

[Le Dr Warren rattache & la mort de Christ sa descente dans
I’Hadés, au moyen des passages Math. XII, 40, Act. II, 27, 31,
auxquelsil ajoute Luc XXIII, 43, Eph. IV, 9,1 Pier. III, 19. C’est
bien peu pour étayer ce qu'il appelle « une des vérités fonda-
mentales de la foi primitive, » & savoir I’article du Symbole. Cet
article, en effet, est si peu primitif qu’il est demeuré étranger
aux deux symboles de Nicée et de Constantinople, et n’a fait
son apparition qu’a la fin du cinquiéme siécle. Le passage de
saint Matthieu ne s’applique pas 4 I’Hadés; il ne le nomme
meéme pas, car il ne tait mention que du « sein de la terre, »
pour indiquer la courte durée du séjour au sépulcre. Le pas-



LA PAROUSIE o9

sage des Actes (une citation du Ps. XVI) aboutit au méme ré-
sultat; Paccent logique est placé sur le verbe odx éyxatcciphy
(comp. vers. 24). La promesse de Jésus au brigand crucifié
renferme la notion du Paradis qu’il faut expliquer par les pas-
sages paralleles, non moins que par la derniére parole du Sei-
gneur : « Pére, je remets mon esprit entre tes mains; » le corps
est descendu dans la tombe, I’esprit est monté vers Dieu, pour
reprendre ensuite possession du corps ressuscité. L’antithése
d’Eph. IV, 9 est simplement celle-ci : Celui qui est descendu
sur la terre est le méme qui est remonté au ciel ; car & xxrdrepx
péon s phg N'est pas un superlatif, mais un comparatif qui ex-
prime ’abaissement du Fils de Dieu dans sa venue en chair,
et ces régions inférieures ol il est descendu c’est la terre elle-
méme par opposition au ciel. Quant au passage de 1 Pierre,
nous avons dit plus haut qu’il est impossible d’en préciser la
portée ; la mention incidentelle d’une gulaxs ol sont renfermés
les esprits des contemporains de Noé n’est pas de nature & en-
richir 'eschatologie d’un enseignement positif. ]

Revenons a la résurrection de Christ, cette pierre angulaire
de la prédication apostolique et de la foi chrétienne. De quelle
nature était le corps ressuscité de Jésus? (’était bien le méme
qui avait été déposé dans le sépulere neuf; le tombeau fut trouvé
vide ; Jésus montra & ses disciples ses mains et son coOté, la
marque des clous et du coup de lance ; il lesinvita & le toucher,
pour les convaincre qu’il n’était pas un esprit sans chair ni os;
il mangea et but en leur présence, plusieurs fois, pendant les
quarante jours qui suivirent sa résurrection ; en un mot, il se
fit voir vivant et donna plusieurs preuves certaines de son
identité personnelle. D'autre part, ni Marie Madeleine, ni les
deux disciples allant & Emmais, ni les Onze ne savent le re-
connaitre au premier abord; il parait et disparait, a portes
closes; son corps a évidemment subi une transformation qui
I’éléve au-dessus de la matiére, et cette transformation, sans
porter atteinte 4 la certitude de I'identité personnelle, s’achéve
au jour de I’ascension. Cela n’implique pas, sans doute, que
notre ressemblance & notre modéle doive s’étendre aux détails
avec une exactitude historique; Jésus n’a pas connu le péché



60 A. REVEL

et son corps n’a point senti la corruption, ni pendant la vie ni
pendant la mort; il a expiré sur la croix, et ce genre de mort
n’est pas le notre ; il n’est resté au tombeau que trois jours et
il a repris la vie qu’ll avait donnée ; sa mort et sa résurrection
sont tout & fait 4 part, soit quant & leur immense portée, soit
quant & 'importance des preuves qui servent & établir leur
réalité. Il ne peut donc y avoir de parallélisme entre la résur-
rection de Christ et la notre; aussi bien chacun a son rang
(1 Cor. XV, 23 : rdyux). Christ est les prémices (amupys), et le
sens profond de cette expression de 'apoOtre le place a la téte
et au-dessus de tous. Mais nous sommes assurés (ue nous por-
terons son image; il y a donc une ressemblance, et elle doit
consister précisément dans le fait de I'identité personnelle et
de la transformation glorieuse.

Au second rang se trouvent ceux qui sont de Christ (1 Cor.
XV, 23; 1 Thes. IV, 14, 16) pendant la parousie; mais ils ne
devanceront pas les chrétiens qui sont morts auparavant dans
I'attente de cette méme parousie. Ceux-ci seront ramenés les
premiers par Jésus et avec lui; orle premier acte dela parousie,
de Tl'autorité royale de Christ, comme nous l'avons vu déja
(Math. XXIV, 30), c’est précisément le rassemblement des élus
dans son royaume, pendant la génération contemporaine des
apotres. Ce point fixé, et d’une maniere irrévocable (« cette
génération ne passera point... »), 'identité fondamentale de
Math. XXIV, 31 (pera oidmyyos peyddng), de 1 Thes. IV, 16 (v sdi-
meyye Be00) et ded Cor. XV, 32 (8v 17 éoyam oadmyye), nous paralt étre
hors de doute; il s’agit, dans les trois cas, d’un seul et méme
événement, tres prochain. Ceux qui se sont déja endormis au
Seigneur, ressusciteront premiérement; leur sommeil, si som-
meil il y a pour ceux dont le Seigneur Jésus recoit l'esprit,
sera de courte durée, car le Seigneur leur a préparé une place
dans les demeures célestes. Cela ne signifie aucunement que
leur assomption doive étre visible aux habitants de la terre;
I’'ascension de Christ n’a pas été visible non plus, lorsque la
nuée l'eut dérobé aux regards de ses propres disciples. Il en
sera de méme pour I’ascension des fidéles, pour leur rencontre
avec Lui et pour leur réunion 4 tous aupres de Lui.



LA PAROUSIE 61

Cette premiére ascension, qui inaugure la parousie et qui
parachéve la résurrection de ceux qui sont déja morts en Christ,
est suivie d’'une autre phase bien distincte, ou il n’y a plus de
résurrection proprement dite, et qui se prolonge pendant toute
la durée de la parousie, a savoir pendant tous les dges. L’apotre
a parfaitement conscience du caractére étrange et paradoxal de
son affirmation : « je vous dis un mystere, » je vous dévoile ce
que personue ne savait, ce que personne e pouvait soupgonner;
« nous ne mourrons pas tous, mais tous nous serons changes,
en un instant, en un clin d’eeil » (1 Cor. XV, 51). Ce mystere
de la transformation n’est pas encore dévoilé dans le passage
1 Thes. IV, mais il est impliqué dans les mots : « ensuite nous
les vivants, les survivanls, nous serons avec eux enlevés a la
rencontre du Seigneur. » « Nous les vivants, » c’est Paul lui-
meéme et ce sont les Thessaloniciens; ce sont en général tous
les « survivanis» de la géneération contemporaine, témoins de
la parousie, et comme la parousie n’est pas un jour déter-
miné, mais une dispensation qui recouvre la durée entiere du
royaume de Christ, les fideles de tous les 4ges. 4 partir du
temps de saint Paul, sont au bénéfice de la méme promesse.
Ils ne meurent plus, ils ne dorment plus ; ils ne sont plus ex-
poses, comme lcs fidéles de P’ancienne alliance, & descendre
dans I’Hadés, car I’Hadés n’existe plus; le Seigneur ressuscité
I'a aboli, et en signe de triomphe, il en a emporté les clefs.
Dorénavant les fideles passent directement en la présence de
Christ, sans aucune station intermédiaire : « Quiconque vit et
croit en moi ne mourra jJamais » (Jean XI, 25). Sans doute, le
corps psychique suivra les lois ordinaires de la nature; mais
cela n’est plus une mort, c’est un départ, c’est un gain, c’est
une transition pour éire avec Christ (Philip. I, 21-23); pour
Christ et pour sesapotres la mort physique n’est plus un obstacle
a la continuité de la vie (Jean XI, 25; Rom. VIII, 21, 38 ; Cor.
XV, 55-57; Hébr. II, 14, 15), car ce qui la rendait redoutable
ce n’était pas la chose en sol, mais la crainte servile qu’elle
inspirait. L’'Homme Jésus lui-méme, dans les jours de sa chair,
n’a-t-1l pas présenté avec de grands cris et avec larmes des
pricres et des supplications afin que Dieu le sauvat de la mort ?



62 A. REVEL

Et Dieu I'a exaucé en le sauvant, non pas de la mort, mais de
la tristesse mortelle et des angoisses inénarrables de I’ame. Ce
triomphe remporté, la mort a perdu son aiguillon pour tous
ceux que Jésus a sauvés de leurs péchés.

La transformation, dit Vapodtre, est instantanée : « en un
moment, en un clin d’ceil. » Il ne dit pas qu’elle doive étre
simultanée pour toute la masse des survivants; et c’est une
erreur singuliére de traduction que de rendre 1 Thes. IV, 17
par les mots : « nous les vivants, nous serons tous ensemble
enlevés, » car dux ov adtais €st une expression cumulative (en-
semble avec) indiquant le fait de la réunion (comp.V. 10 : dua
oy adtg) et non pas dela simultanéité. Comme il est impossible
que les mortsspirituels se relévent simultanément, il est pareil-
lement impossible que la transition & la vie future soit pour tous
simultanée, par la simpleraison que tous ne vivent pas en méme
temps. Le fait est donc nécessairement individuel, et il a lieu
au moment méme o1 le Seigneur appelle & soi chacun des siens
pour lul assigner sa place dans les demeures célestes. Un léger
soupir brise les derniéres chaines; et & peine avons-nous eu
le temps de dire : « Il est parti! » l'esprit s’est élancé vers la
maison de son Pére, et son corps a revétu 'immortalitée.

Ce qu’il peut y avoir d’apparences matérielles dans l'ascen-
sion sur les nuées et la rencontre du Seigneur dans Uair, n’est
pas de nature 4 créer de sérieuses difficultés. La forme de ce
langage est essentiellement poétique : la nuée, comme I'a dit
Chrysostome (sur Act. I, 9), c’est le char royal; l'air, comme
I’a observé de Wette, c’est le chemin du ciel. Traduisons ces
images populaires dans un langage plus moderne ; elles re-
viennent tout simpiement & dire : « monter au ciel. » Et lorsque
I’'apétre ajoute : « ainsi nous serons toujours avec le Seigneur, »
il ne fait que montrer ’exaucement de la priére sacerdotale de
Jésus (Jean XVII, 24) : « Pére, je veux que la ol je suis ceux
que tu m’as donnés soient aussi avec moi, afin qu’ils voient
ma gloire. » Est-il nécessaire d’insister sur le fait évident que
toutes ces grandes choses se passent dans le monde invisible?
Le chemin du Lieu trés saint est ouvert; mais 'espérance
seule pénétre au delad du voile (Hébr. VI, 19). Ce qu’il y ade



LA PAROUSIE 63

certain c’est qu’entre ce monde et le ciel, entre la mort phy-
sique et la résurrection, 1l n’y a pas de place pour un état
intermédiaire et pour un nouveau temps d’épreuve ; la venue
du Messie dans le minpwpx 100 xeovow (Gal. 1V, 4) a mis fin & tout
I’ancien état de choses, & la pieuse attente des fidéles comme
a la patience de Dieu envers tous les hommes. Maintenant
(Rom. III, 21) la justice de Dieu est manifestée ; il n’est plus
question de permettre que les nations suivent leurs propres
voies (Act. XIV, 16); Dien n’a pas tenu compte des temps
d’ignorance, mais maintenant il annonce a tous les hommes,
en tous lieux, qu’ils aient & se repentir (Act. XVII, 30); la pré-
termission (wdpeorg) des péchés antérieurs n’a plus de raison
d’étre, car dans le temps présent (nous dirions mieux : dans
les circonstances actuelles) Diew a montré sa justice de ma-
niére a étre juste et a justifier celui qui ala foi en Jésus (Rom. I11,
25, 26). La Lumiére du monde est venue, et les jourscrépusc:
laires sont passés pour ne plus revenir; le péché est devenu
plus odieux et plus hideux, et la patience divine ne plaide plus
les circonstances atténuantes; I'amour de Dieu manifesté en
Christ est infini, mais il n’en faut pas moins considérer la sévé-
rité de sa justice. La théorie d’'un état intermédiaire contredit
ouvertement la manifestation de cette justice, car elle étend
a toute I'économie chrétienne et & toute la vie présente les
dispositions transitoires, les adoucissements, les imperfections,
les concessions, les faibles et misérables éléments des temps
d’ignorance ; et elle substitue partout la mapesic & épemis et au
« droit de Dieu » (Rom. 1, 32).

Combien, au contraire, la vraie doctrine de la résurrection
conserve un rapport étroit avec les vérités fondamentales du
christianisme ! Elle reconnait Adam comme le chef naturel de
sa race, et elle marque d’'une empreinte de puissante réalité
toute I'histoire de la tentation et de la chute et de leurs
funestes conséquences. Sans s’attacher servilement i la lettre
du récit, elle en dégage la signification essentielle, pour ce qut
concerne les doctrines du péché et du salut. Elle donne un
relief bien plus marqué au fait de 'incarnation de Christ, aux
rapports du second Adam avec I’humanité nouvelle, et & I’ex-



64 A. REVEL

périence de la régénération et de l'accroissement spirituel.
Elle montre d’une maniére plus vivante comment la résur-
rection de Christ constitue le gage et les prémices de notre
propre résurrection. Elle s’adapte a toutes les doctrines fonda-

mentales du christianisme, et elle en forme le faite et le cou-
ronnement.

.

Il nous reste & considérer ce que peut étre le mode d’exis-
tence du corps spirituel glorifié.

Dans sa dignité et sa beauté premieres, au sortir des mains
du Créateur, le corps spirituel portait en lui-méme l'image
divine, qui a survécu pourtant 4 la chute, dans les liens du
corps psychique; & I'heure de la mort, le corps spirituel se
dégage de son enveloppe, avec I’ame, tout en conservant la
forme humaine. A la vérité, son organisme est « spirituel » ;
mais ce ne serait pas un « corps » s'il n’en avait pas l'image,
car '’homme qui a été créé pour Christ doil porter dans la ré-
surrection un corps a I'image de celui qui est notre frere ainé.
La scéne de la transfiguration peut nous faire comprendre ce
que sera la transfiguration de l'étre: « son image resplendit
comme le soleil, et ses véiements devinrent blancs comme la
laumiére. » Un corps lumineux, et rayonnant de lumiere; cela
dit tout, et pour ce qui concerne la constitution et pour ce qui
regarde la permanence de la forme. 1l y a plus, cependant ; la
permanence de la forme emporte la faculté de se reconnaitre les
uns les autres, et c’est précisément le corps qui nous en
fournit les moyens. Nous ne pouvons concevolr I'exisience de
purs esprits sans lattribut essentiel de la personnalité hu-
maine ; et le sain réalisme de I'Evangile, en nous offrant la
notion d’'un « corps » spirituel, nous démontre que nous ne
serons pas nus, mais revétus d’un organisme parfait, lequel
nous permettra de reconnaitre nos amis et nos blen-aimés,
plus facilement que sur la terre.

Sur cette base, les rapports sociaux deviennent possibles.
Si les sainls ressuscités sont « avec le Seigneur », ils sont par la
méme dans des rapports intimes les uns avec les autres; et
c’est dans les liens de cette communion qu’ils adorent et qu’ils
servent Celul quiles a rachetés. Le ciel n’est pas le royaume



LA PAROUSIE 65

des ombres; c’est une communauté vivante, la grande famille
de Christ (Eph. I, 15), I'Eglise des justes parvenus & la per-
fection (Hébr. XI1I, 23). Dés lors, nous ne voyons pas pourquol
seraient brisés les rapports spirituels qui ont été noués dans
la vie présente. Nous disons expressément: «les rapports
spirituels », car il faut écarter d’avance toutes les notions ma-
térielles et les fonctions psychiques et animales (Luc XX, 34-36;
1 Cor. VI, 13). Mais les liens qui, ici-bas, ont été formés dans
le Seigneur (1 Cor. VII, 39), seront-ils brisés? Ne seront-ils
pas, au contraire, parfaitement sanctifiés dans ce corps qui,
mieux que jamais, est le temple du Saint-Esprit? Une mére
est souvent pour son fils une mére au sens spirituel aussi bien
quau sens physique. Un mari et une femme qui ont réelle-
ment vécu ensemble, dans amour de Christ (Eph. V, 22-33),
pendant vingt, quarante et quelquefois soixante ans, dans le
plus intime de tous les liens, en partageant la tiche de la vic
et toutes ses expériences, finissent par étre jetés dans le méme
moule ; et, en vertu d’une assimilation réciproque, ils ne sont
plus seulement une seule chair, mais une seule dme. Ces deux
étres peuvent-ils devenir indifférents I'un & l'autre, par la
simple abolition des rapports sexuels? Ne seront-ils pas, au
contraire, plus rapprochés, en vertu de leur identité person-
nelle? Nous ne pouvons croire que, dans la continuité du
« corps spirituel », les « résultats spirituels » de la vie pré-
sente n’aient pas leur place marquée; toutes les affections
pures, les tendres sympathies, les douces amitiés qui sont, ici-
bas, la source des plus grandes jouissances, ne peuvent périr
avec notre dernier souffle. Nous ne pouvons nous refuser a
admettre que le secret désir d'une mére, de retrouver-son en-
fant au seuil des demeures célestes, est fondé en raison et
sera satisfait ; car c’est une inspiration de l'espérance chré-
tienne, que les liens naturels voulus de Dieu participent de
Iimmortalité. Nous n’en voulons d’autre preuve que celle-ci :
Notre Seigneur lui-méme a sanctifié par son expérience les
liens de la famille; il a eu sur la croix une parole d’amour
filial pour sa meére, dont le cceur était transpercé, et une
recommandation pour le disciple qu’il avait le plus chéri; il

THEOL. ET PHIL. 1836. 5



66 A. REVEL

est aussi bien le Fils de ’homme que le Fils de Dieu; étre
toujours avec Lui, c’est étre pour toujours réunis au-
pres de Lui, et dans cette assurance nous pouvons ajouter:
« Consolez-vous donc les uns les autres par ces paroles »
(1 Thes. 1V, 18).

Enfin nous pouvons conclure de ce qui précéde que lemonde
céleste est beaucoup plus prés de nous (quant au temps, &
I’espace et & sa nature essentielle) que nous n’avons I'habitude
de le représenter. C’est un monde spirituel, mais réel, plein
d’activité et de joie; un monde ayant couleur et vie, et non
pas un mirage trompeur ; un monde substantiel, qui n’est pas
peuplé de formes indécises comme celui des songes. M. Isaac
Taylor (dans son livre: « Physical theory of another life ») a
essayé d’esquisser, au moyen de conjectures hardies et pour-
tant philosophiques, les changements que subira ’existence
du corps spirituel. C’est d’abord la supériorité de I'esprit sur la
matiére, et une parfaite liberté de mouvements; c’est ensuite
une perception directe des faits et une connaissance intuitive
de 'essence des choses; une mémoire parfaite ; une activité
intellectuelle incessante et multiple ; lintuition des vérilés
abstraites les plus complexes; une faculté du langage adéquate
4 son objet; un corps qui sera le parfait instrument de 'esprit.
Ce ne sont 14, dira-t-on, que de pures hypothéses; mais, &y
regarder de prés, ces hypothéses sont dictées par des ana-
logies qui reposent sur la notion fondamentale et caractéris-
tique du « corps spirituel ». Elles ne seront pas sans utilité
si elles nous aident & « réaliser » (au sens anglais du mot)
les principaux éléments constitutifs de la vie future, et & sti-
muler I’espérance rationnelle, cette espérance dont chacun peut
nous demander raison (1 Pier. III, 15). Nous avons, pour cela,
besoin de deux choses : de nous représenter notre future de-
meure comme un monde supérieur a celui-ci, mais non pas
absolument dissemblable. Et plus nous saurons nous familia-
riser avec ces réalités supraterrestres et suprasensibles, mieux
aussi nous parviendrons & satisfaire 'ardeur et lanxiété avec
lesquelles nous attendons ’adoption, & savoir la rédemption
de notre corps. Habituons-nous & considérer le ciel comme



LA PAROUSIE 67

notre home; cette préoccupation n’entravera point notre
aclivité terrestre, elle nous élévera a la contemplation d’une
activité semblable, mais transfigurée par le Seigneur (1 Jean
111, 1-3).

IV

Dans sa Parousie, Christ doit exercer les fonctions d’un
JUGE (Act. X, 42; Jean V, 22, 23) ; autorité souveraine donnant
sa loi & I'univers, défendant son propre honneur, maintenant
les principes de la justice et appliquant la sanction. La forme
sous laquelle ce jugement nous est présenté, est empruntée a
I’Ancien Testament, en particulier & la description des « gran-
des assises », de Daniel VII; et elle n’est pas sensiblement
modifiée dans le discours prophétique de Christ (Math. XXV,
31-46). Quant & I'époque, 'on a déja pressenti que nous
repoussons l'opinion vulgaire, d’aprés laquelle Parousie, Ré-
surrection et Jugement devraient appartenir & un avenir tres
éloigné, et le Jugement, en particulier, ne devrait avoir lieu
qu’aprés 'extinction finale et totale de la race humaine. Mais
Otez au Jugement son caractere d’imminence, el vous lui 6tez
du méme coup sa grandeur et sa force, pour en faire un
« verbum inane ». « Parce qu’une sentence contre les mau-
vaises actions ne s’exécute pas promptement, le ccoeur des fils
de 'homme se remplit du désir de faire le mal » (Eccl. VIII,
11). Or la devise du grand Juge est: Bonne et prompte justice
envers tous. Supposons que le Jugement soit réellement dif-
féré jusqu’a 'expiration des siécles, que faudrait-il penser de
I'apdtre Paul et de son ardent désir de quitter ce corps pour
demeurer aupres du Seigneur 7 Dés le jour de son martyre, ce
désir a été pleinement satisfait; le fideéle témoin a pris place
au nombre de ceux qui, d’'une maniére toute spéciale, parti-
cipent & la royauté de Christ et 4 son autorité judiciaire; il est
parvenu dés lors a un degré éminent de félicité et de gloire.
Faut-il donc admettre qu’au terme d’une période indéfinie
saint Paul quittera son trone, pour étre confondu dans la
masse universelle, et pour se trouver peut-étre a coté d’un
Judas qui, dés longtemps aussi, a di aller en son lieu, ou



63 A. REVEL

bien 4 coté de ceux qui hier seulement ont quitté cette vie ?
Non certes; I'esprit se révolte contre une pareille incongruité.
La félicité éternelle de ceux qui sont morts dans le Seigneur
et qui se reposent de leurs travaux ne peut étre menacée
d’'une interruption. La carriere et le temps d’épreuve des
hommes n’étant point simultanés, le Jugement ne peut I'étre
non plus; et les données positives de I’Ecriture confirment
cette conclusion.

Les fonctions judiciaires de Christ, nous I’avons vu, sont
inséparables de sa dignité rovale. S’il est entré dans scn
Regne, il ne peut pas ne pas appliquer la loi morale a la tota-
lité des hommes dans la série des temps, et d’aprés le mode
choisi par sa souveraine sagesse. L’exercice du pouvoir royal
et I'exercice du pouvoir judiciaire sont, chez le Tils de
I’homme, simultanés, comme il 'a déclaré lui-méme a ses dis-
ciples; et la démonstration de cette double puissance n’a subi
aucun retard (Math. XVI, 27, 28), «car le Fils de 'homme
doit venir dans la gloire de son Peére, avec ses anges, et
alors il rendra & chacun selon ses ceuvres; je vous le dis,
en vérité; quelques-uns de ceux qui sont ici ne mourront
point qu’ils n’aient vu le Fils de 'homme venir dans son
regne. »

Il est dans la nature de I’homme, étre moral, que le juge-
ment de ses actes et de ses ceuvres soit instantané et virtuelle-
ment confirmé. Celui qui peche se place de lui-méme sous la
condamnation ; aussi longtemps qu’il est dans la chair et dans
ce monde, il peut encore se repentir et obtenir la rémission de
ses péchés, mais « s’il ne croit pas, il est déjd condamné »
(#0n xéxprae, Jean III, 18); sa conscience, le représentant de
Dieu. a « déja » passé condamnation, et avec une redoutable
étreinte elle saisit 'ame rebelle et la remplit de l'attente ter-
rible du jugement. Ainsi les éléments de la sentence définilive
existent « déja »; ils peuvent étre, grice a Dieu, effacés par
la repentance et par le sang de Jésus qui purifie de tout
péché, mais le fait général ne change pas de nature; deés la
vie présente, le tribunal de Christ, I’accusateur, I'accusation,
la loi et le verdict se trouvent « déja » virtuellement dans le



LA PAROUSIE 69

cceur de I'homme, et apreés la mort le jugement est définitif
(Hébr. IX, 27).

La vie présente est donc une préparation pour le monde &
venir, un temps d’épreuve dont les résultats s’ajoutent les uns
aux autres pour déterminer l'existence future. Le role péda-
gogique de la Loi et l'action de la Grice; le choix entre le
bien et le mal, entre la vie et la mort; les enseignements, les
appels et la discipline de la Providence; et, par dessus tout, le
ministére du Saint-Esprit, nous sont donnés pour nous gagner
4 l'amour de Dieu. Or tout cela implique qu’au terme de ce
temps d’épreuve les résultats sont aussitdt enregistrés; car ni
la raison ni I’Ecriture ne font supposer une seconde et ulté-
rieure épreuve. Et pourquoi le jugement serait-il indéfiniment
reculé ? Pourquoi '’homme de bien qui, pour l'amour de
Christ, a enduré le labeur et la souffrance, qui a achevé sa
course et gardé le bon dépot de la foi, devrait-il attendre indé-
finiment la couronne de justice & lui réservée? Pourquoi le
pécheur qui a épuisé toutes les chances de salut et qui a mari
pour s’en aller « en son lieu », serait-il plus loin que jamais
d’y arriver? A quelles fins de justice et de gouvernement
moral y aurait-il encore, pour les uns comme pour les
autres, un délai de plusieurs siécles ou de plusieurs milliers
d’années ?

La vérité, c’est que la période du jugement a commencé
dés la premiére génération chrétienne, car la description de
Math. XXV, 31-46 (8vav 3¢ 96v...) se relie étroitement & XXIV,
30-34, a XVI, 27, 28 et aux déclarations explicites des apotres
qui parlent d’un jugement trés prochain. Comp. Actes XVII,
31 -[LLE’D\E& xpive ; 2 Tim. IV, 1: uENdovTog »pluew § 1 Pier. IV, 5 :
etolpg Exovte xpivew, ibid. 17: 6 xarpds Tob dpEacfar to xpina; et ajoutez
1 Cor. IV, 5; 2 Tim. IV, 6-8; Jacq. V, 7-9; Apoc. XXII, 12.
Ces nombreux textes nous parlent d’un jugement disciplinaire
(pour la vie présente) et rétributif (pour la vie & venir) qui a
commencé aussitdot que Christ est entré dans son reégne, et
dont la premiére génération chrétienne n’a pas tardé & voir les
effets. Une preuve éclatante nous est fournie au chapitre Ve
des Actes: I'hypocrisie de deux disciples, mari et femme, est



70 A. REVEL

démasquée publiquement par un discernement surhumain, et
les deux coupables sont frappés d’'une mort subite, a la grande
terreur des assistants et de tous ceux qui apprirent le fait.
N’était-ce point {4 ce qu’avait annoncé Jean-Baptiste? « Apres
moi vient Celul qui est plus puissant que moi; il nettoiera
entierement son aire et bralera la paille au feu qui ne s’éteint
point. » Une autre fois, la main du Seigneur frappe de cécité
le sorcier Elymas, ce fils du diable, ennemi de toute justice.
Quelque temps auparavant, Hérode Agrippa, qui se pavanait
dans son faste royai, était frappé par un ange du Seigneur, a
I'instant méme ol il savourait avec délices sa propre apo-
théose. Et de jour en jour 'orage de la colére divine s’amas-
sait sur la nation coupable qui comblait la mesure de sa per-
versité, jusqu'd ce qu’enfin la sentence fut exécutée, a la
stupeur du monde entier, et écrite en traits de feu sur les
pages de I'histoire comme I’exemple le plus terrible d’un juge-
ment divin. Il en a toujours été ainsi. Apres avoir chatié le
judaisme persécuteur, Rome, devenue a son tour persécutrice
par esprit de systéme, a été chitiée d’abord par une succes-
sion d’empereurs qui ont été pour la plupart d’exécrables
gredins, et ensuite par l'invasion des peuples barbares por-
tant d’'un bout a l'autre de l'empire le fer et le feu. L’his-
toire du pouvoir temporel des papes et de leurs prétentions
4 la domination universelle n’est pas moins féconde en
enseignements que celle de la Rome paienne; et il n’a pu
échapper & l'attention de personne que la chute de la papauté
comme systéme politique a eu lieu a l'instant méme ol cette
papauté faisait proclamer « urbi et orbi » sa propre apothéose
comme systéme religieux. La nation qui a vu s’accomplir-dans
sa capitale le massacre de la Saint-Barthélemy, qui a décerné
le titre de Grand Roi au misérable auteur de I’édit de révo-
cation, et qui dans sa Constituante a poussé le délire jusqu’a
vouloir effacer par décret l'existence de Dieu, n’a-t-elle pas
été livrée d’abord aux horreurs de la révolution pour devenir
ensuite le jouet des plus forts et des plus ambitieux, sans
trouver de repos ? La grande république qui se vantait de son
christianisme tout en rivant les fers de quatre millions d’es-



LA PAROUSIE 71

claves, n’a-t-elle pas été arrétée court au milieu de ses van-
teries, par la plus sanglante des guerres civiles, avant que de
reconnaitre en Christ le vengeur des opprimés? Les témoi-
gnages abondant : il y a un Rol qui trone au-dessus de I’huma-
nité, qui gouverne les nations avec une verge de fer et qui les
brise cornme des pots de terre. « L’histoire du monde », a dit
QOosterzee, « est un jugement continuel du monde; ceux-la
le reconnaissent qui savent y préter lattention d’un esprit
croyant. »

Tout comme Christ n’a pas cessé d’étre le Juge des vivants,
il n’a pas cessé non plus d’étre le Juge des morts; car si, dans
I’histoire des individus, la vie présente est un temps d’épreuve,
une dispensation miséricordieuse de la grice divine, il est
cependant « réservé aux hommes de mourir une seule fois,
apres quoi vient le jugement. » Dans le monde invisible, la
foule des hommes comparait incessamment devant le tribunal
de Christ; I’éternité s’ouvre pour chacun, et chacun, jugé par
les ceuvres, voit se décider son sort pour jamais. Le jour du
jugement, le jour du Seigneur, le grand jour n’est pas une
période strictement délimitée, mais une période indéfinie,
comme « le jour » ol Dieu créa la terre et les cieux (Gen.IL,4),
ou comme le septieme jour, qui a bien un commencement
mais qui n’a pas de terme fixe (Gen. II, 1-3) pour le calcul
humain. S’il fallait prendre au pied de la lettre le mot « jour »
pour en faire I’équivalent d’une courte période de vingt-quatre
heures, nous serions forcés d’aller plus loin, car il faudrait
préciser de la méme maniére ’emploi du mot « heure » dans
Jean V, 25-28. Mais la forme plastique de ces expressions n’est
pas susceptible d’une interprétation littérale; et méme au
moyen A4ge l’on avait assez de bon sens pour dire, avec
Thomas d’Aquin : « Totum illud judicium, et quoad discus-
sionem et quoad sententiam, non vocaliter sed mentaliter
perficietur. »

Il est superflu de dire que la résurrection des justes est
suivie d’un état d’éternelle félicité. Quant aux méchants, le
docteur Warren s’exprime avec une grande sobriété. Il ne
discute pas I'optimisme négatif du conditionalisme, ni ’opti-



72 A. REVEL

misme positif de 'universalisme ; il déclare que, sur ce ter-
rible sujet, I'Ecriture elle-méme ne fournit que trés peu de
renseignements spécifiques et qu’il serait présomptueux de
vouloir alier au deld de ce qui est écrit; il lul semble que ia
terminologie y relative a une valeur figurée, et qu’elle exprime
surtout une sentence d’exclusion et de bannissement, sans
préciser la localité ni la nature physique des chitiments; il
estime que l'on peut bien se faire une idée des souffrances
mentales et des tourments de la conscience qu’entrainent la
rejection loin de Dieu, {’extinction de I'espérance et la torture
des désirs non satisfaits, mais que nous n’avons aucun moyen
d’en apprécier la portée; il croit qu’un mot suffit pour tout
dire : perdition, mais qu'on ne saurait soulever le voile que
IEcriture a jeté sur les conséquences extrémes du jugement
final (Awards of the Judgment).

Un seul point lui semble hors de doute : et c’est I'élernité
des peines. Le langage de I’Ecriture lui parait explicite; car
cette doctrine ne résulte pas seulement de termes isolés et
d’affirmations directes, mais elle ressort d’une foule de pro-
positions et de déclarations incidentes qui souvent ont plus de
force que les déclarations les plus positives. Surtout il ne faut
pas perdre de vue le fait que les dénonciations les plus nom-
breuses et les plus redoutables proviennent de la bouche du
Seigneur lui-méme, le Logos plein de grice et de vérité. Nous
pouvons ajouter a cette observation de 'auteur qu’en présence
de ce fait on se sent vivement saisi par la parole de I'apotre :
« Connaissant donc la crainte du Seigneur, nous cherchons &
convaincre les hommes. » (2 Cor. V, 11.) |

Un mot encore. Les décisions du tribunal de Christ sont
représentées comme définitives. On ne trouve aucune trace
d’'un temps d’épreuve postérieur & la vie présente, lequel
serait destiné &4 tous ceux qui, ici-bas, n'auraient pas eu une
« bonne chance». S’'il y a eu et s’il y a des personnes a ranger
dans cette catégorie, elles seront certainement traitées avec
équité par un Dieu miséricordieux. « C’est une chose terrible
que de tomber entre les mains du Dieu vivant, » aprés avoir
tenu pour profane le sang de l'alliance ; mais pour ceux aux-



LA PAROUSIE 73

quels la grace n’aurait point été offerte, nous n’avons qu'a
nous en remettre avec une parfaite confiance a la justice di-
vine, sans recourir & des hypothéses absolument dépourvues
de fondement.

En résumé, la thése du docteur Warren est celle-ci: La
Parousie de Christ est sa présence permanente parmi les
hommes, dans U'exercice de ses fonctions messianiques de Roi,
d’Auteur de la vie (Life-Giver) et de Juge. Cette distinction n’a
qu'une valeur formelle ; en réalité, les trois fonctions n’en font
qu’une, qui constitue la « gloire » donnée au Fils, en récom-
pense de son abaissement volontaire et des souffrances igno-
minieuses par lui supportées. La Parousie a commencé lors-
que, & son avenement au trone (Ascension), il s’est manifesté
aux hommes par les actes successifs de sa puissance (la venue
sur les nuées du ciel). Ses trois fonctions, il les a exercées
simultanément ; elles sont paralleles, et ce parallélisme est
continu; leur consommation sera le rétablissement complet
de toutes choses, la palingénésie ; leur durée est éternelle.

Cette théorie, on le voit, n’est ni prétériste ni futuriste. Elle
embrasse tous les 4ges, depuis I’Ascension du Seigneur ; elle
fait droit & l'attente de l'avenir et & tous les grands résultats
du passé; elle n’enseigne pas que la résurrection est « déja
arrivee » ou que le jour du jugement est déja bien loin de
nous, car elle représente la Parousie comme une dispensation
qui, depuis 'avénement de Christ, s’étend jusqu’a avenir le
plus reculé. En un certain sens et prise dans son ensemble,
la Parousie est encore a venir, sans doute, car les deux mille
ans qui se sont bientot écoulés depuis I’Ascension ne peuvent
se comparer, pour l’étendue, aux ages futurs; mais elle a
commenceé il v a dix-neuf siécles, alors que saint Paul disait
(Rom. XIIIL, 12) : « La nuit est avancée, le jour approche », et
le jour a paru, I'étoile du matin s’est levée, quoique le jour ne
soit pas encore dans sa force.

Mieux que pas une autre, cette théorie harmonise loutes les
données de I’Ecriture. Au premier abord, ces données sem-
blent étre contradictoires, et chacun en a pris ce qu’il a voulu,



74 A. REVEL

en négligeant tout le reste. Les adventistes se sont attachés a
I'idée de I'imminence de la Parousie, sans réfléchir que ce qui
a commenceé il y a longtemps n’est plus imminent. Les futu-
ristes vous disent au contraire que la Parousie est indéfiniment
reculée, et commettent au fond la méme erreur. Les prémillé-
naristes prétendent que le régne de Christ n’a pas encore été
inauguré; et les postmillénaristes, qui le datent avec raison
du jour de la Pentecote, prétendent & leur tour que Christ ne
viendra pas jusqu’a la consommation finale, époque a laquelle
il jugera le monde et remettra le royaume & son Peére. L’Ecri-
ture n’est pas responsable de ces hypothéeses contradictoires ;
le passé, le présent, 'avenir ne forment pour elle qu’un seul
tout, et dés lors les diverses données qu’elle renferme se
fondent dans un ensemble harmonique. Nous n’avons pas
besoin pour cela de la théorie du double sens; nous n’avons
nul besoin, non plus, de supposer que les écrivains sacrés ont
commis des erreurs et que I'Eglise primitive devait attendre
ce qu’il lui était impossible de jamais voir, etc., etc. La vraie
théorie doit s’affranchir de toutes ces étroitesses et de ces
conflits d’opinion; elle vise & ramener tous les faits a leur
unité supérieure, et de cette harmonie essentielle elle tire sa
propre légitimité.

Ce résultat, il convient de l'observer, ne cotte le sacrifice
d’aucune des grandes vérités qui constituent l’essence de la
Parousie. Il suffit de modifier interprétation des données
accessoires (le temps, la succession, les images) ; les faits eux-
mémes, l'avénement de Christ, sa Royauté, la résurrection
des morts et le jugement universel, ces « puissances de 'adge
4 venir » (Hébr. VI, 5), n'en acquiérent que plus de force, car
ils s’imposent également & tous les individus sans exception,
depuis la premiére génération chrétienne jusqu’a la fin des
temps. Bien loin d’affaiblir leur supréme importance et de
diminuer leur solennité, la théorie que nous avons esquissée
la leur conserve tout entiére. La Parousie a pour premiére
date I’an 30; mais, considérée comme une dispensation, elle a
eu déja et elle aura encore une foule d’autres dates faisant
époque dans I'histoire du gouvernement moral. Est-ce dimi-



LA PAROUSIE s

nuer la gloire de Christ que de considérer son régne comme
ayant une toute-puissante organisation spirituelle, & nous invi-
sible dans son essence, mais parfaitement visible dans ses
effets ? Est-ce rabaisser la majesté de ce régne que de le consi-
dérer comme éternel? Est-ce appauvrir le fait de la résur-
rection que de le considérer comme immeédiat, au lieu de le
faire précéder d’un interminable sommeil ? Est-ce rabaisser la
solennité du jugement que de le représenter comme ayant lieu
& I'issue de la vie présente ? Non ; tous les faits subsistent sans
altération aucune; les promesses ne perdent rien de leur
relief; les admonitions ne perdent rien de leur poids; la vie
et la mort, ’épreuve et la rétribution, le temps et I’éternité ne
perdent rien de leur sens profond; tout se raméne & I’har-
monie et & la symétrie de la vérité, de la parole de Christ et de
la puissance de Dieu.

Il y a plus; il convient d’insister sur le coOté positif de la
théorie. Toules les vérités dont elle traite semblent gagner
une nouvelle force et une nouvelle intensité. La Parousie n’est
plus un sujet d’attente seulement, elle est un fait actuel. Christ
est venu ; Il siége sur son trone; Il régne et gouverne; comme
le berger qui sépare les brebis d’avec les boucs, Il sépare les
hommes par l’action de sa parole, de son esprit et de sa pro-
vidence ; 1l vivifie les &mes par la régénération et ensuite par
la résurrection bienheureuse, et Il prononce la sentence
contre les maudits. Si nous pouvions ouvrir les yeux, comme
le serviteur du prophéte dans la ville assiégée, nous verrions
tout cela comme des réalités présentes, et I’horizon ne se
perdrait pas dans un lointain vaporeux. Et, en fait, est-ce que
tout cela est tellement loin de nous? Encore un peu de temps,
si peu que rien, et tout nous sera dévoilé sous son véritable
aspect, avec un caractére de grandeur indéfinissable; et toug
ce qui alimente nos raisonnements et nos spéculations nous
apparaitra comme ’objet de nos connaissances et de nos ex-
périences directes. Alors, selon la priére et la promesse de
Jésus, nous serons pour toujours avec Luil, « et nous serons
semblables & Lui, parce que nous le verrons tel qu’ll est. »

30 mai 1885. A. REVEL.



	La Parousie [suite]

