Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 19 (1886)

Artikel: La foi d'apres les synoptiques

Autor: Goens, F.-C.-J. van

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379373

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379373
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA FOI D’APRES LES SYNOPTIQUES

PAR

F.-C.-J. VAN GOENS

9’1l était permis de juger de la juste acception d’un terme
par I'usage habituel et universel qu’on en fait, il faudrait ad-
mettre que rien n’est mieux compris que le terme de foi. Tous
les chrétiens s’en servent depuis dix-huit siécles et résument
en lui le christianisme tout entier : la fol est I’équivalent de la
piété, de la religion du chrétien. Et cependant la divergence
des définitions est immense. Tandis que 1’Eglise catholique
parle d’'une foi générale, qui donne son assentiment & tous les
dogmes de I'Eglise, et d’une foi implicite, qui embrasse sans le
connaitre tout ce que I’Eglise approuve, I'Eglise protestante,
dans ses symboles, résume la fides salvifica dans la certa per-
suasio de venia peccatorum per Christum obtinenda . Et I'on
sait comment la réflexion philosophico-dogmatique s’est empa-
ree du mot et de I'idée de la fol pour se perdre trop souvent
dans des abstractions vides et stériles. Mieux vaut la méthode
historique qui recherche comment la foi a conquis la place
éminente qu’elle occupe dans la pensée et la vie de la chré-
tienté. C’est dans le Nouveau Testament que se trouve la ré-
ponse & cette question. C’est 142 que le terme se constate dans
sa signification authentique et que l'idée se présente dans les
premiéres périodes de son développement.

Mais si Jésus et ses apotres se sont servis du mot de foi, ils
ne Pont pas créé. Ce mot existait avant eux sous une forme ou

! Cf. Hase, Hutt. red., 1848, pag. 268, 269.



6 F.-C.-J. VAN GOENS

sous une autre. Il faut donc, d’une part, remonter a I’Ancien
Testament, puis & la synagogue et aux rabbins et consulter
ainsi 'usage non seulement de I’hébreu, mais aussi celui de
I'idiome palestinien du temps de Jésus-Christ, & saveir 'ara-
meéen. Il faut, d’autre part, recourir non seulement aux auteurs
de la Gréce antique, mais surtout aux écrivains postérieurs,
notamment & Polybe ; puis aux hellénistes : les LXX, les apo-
cryphes, Joséphe et Philon.

Aprés avoir consulté la synagogue et I’hellénisme, qui ont
préparé I';euvre du Nouveau Testament, il s’agit de fixer la
notion et I'idée que celui-ci attache au mot de misric. Il y a ici
un mouvement historique, une grande variété dans l'unité.
On constate des nuances trés tranchées en comparant les sy-
noptiques au quatriéme évangile, les épitres de Paul i celles
de Jacques et de Pierre. Négliger ces nuances pour les confon-
dre dans une seule et meme couleur, ce serait méconnaitre les
faits les plus évidents et se priver de la droite intelligence de
la foi selon le Nouveau Testament.

Tels sont les principes qui ont présidé au mémoire que la
Société de la Haye pour la défense de la religion chrétienne
vient de publier!. Le savant auteur déclare (p. 9) qu'il a aspiré
a une pleine objectivité, seule garantie d’une exposition vrai-
ment historicque. Il ne s’agit pas, dit-il, de ma foi & moi, mais
de celle qui pénétre le cceur, la pensée et les écrits des hom-
mes du Nouveau Testament. Il ne dissimule pas cependant que
I'intelligence qu’il peut posséder de cette foi est intimement
unie & la sienne. Cest sa foi qui lul a révélé la leur. Pour l'in-
terpréte dont la vie intime se meut dans un sens opposé, les
affirmations du Nouveau Testament & I’égard de la foi doivent
avoir un caractere étrange, improbable. Cette foi individuelle
est-elle un obstacle & une investigation historique ? M. Schlat-
ter ne le pense pas : C’est, dit-il, créer un obstacle & I'intelli-
gence historique que de soustraire absolument les faits qu’on

1 Der Glaube im Neuen Testament. Eine Untersuchung zur neutesta-
mentlichen Theologie. Eine von der Haager Gesellschaft gekronte Preis-
schrift von A. Schlatter, Lic. Theol., Docent in Bern. Leiden, E. J. Brill
1885. C’est un volume de 588 pages.



LA FOI D’APRES LES SYNOPTIQUES 7

apprécie a sa propre expérience. Toutes nos pensées et toutes
nos appréciations reposent sur une base empirique & laquelle
i est impossible de s’arracher. Il en résulte que la foi sincere
en Jésus-Christ, loin d’altérer lintelligence vraiment histori-
gque du Nouveau Testament, la rend au contraire possible, sym-
pathique et éminemment outillée. Ce n’est pas & dire que l'au-
teur se soit flatté d’avoir épuisé son sujet; il a la conscience
de n’avoir fait qu’effleurer une matiere inépuisable.

Il y a, selon nous, dans cette franche déclaration de princi-
pes une part de vérité et d’erreur. L’erreur consiste a préten-
dre qu’il faut partager la foi chrétienne pour ’exposer histori-
quement. A ce compte, il faudrait partager sincérement la foi
des Chinois et des Grecs pour en rendre un compte fidéle. I
suffira, ce me semble, de joindre & la compétence scientifique
un sincéere amour de la vérité et une vive imagination, qul
transportent linterpréte dans le milieu qu’il décrit. D’autre
part, la vérité que 'auteur exprime consiste dans la part inévi-
table qu’il fait & ia subjectivité. Nous ne pouvons pas rendre
les objets autrement que nous ne les voyons. C’est 14 pour
I’homme la condition naturelle de la vérité. Les partisans de la
vérité absolue nient ce principe. Nous leur dirons avec un théo-
logien éminent : autant vaudrait pour un homme chercher &
sauter hors de son ombre ou se mettre a :a fenétre pour se voir
passer dans la ruel.

Nous offrons & nos lecteurs la reproduction du fragment le
plus important du mémoire : la foi de Jésus selon les synopti-
ques. On verra qu'a coté d’analyses subtiles et frappantes se
trouvent des affirmations trés contestables. C’est 4 chacun d’en
éprouver la valeur et d’en retenir ce qui lui parait bon.

I

Les synoptiques nous offrent une définition, paradoxale quant
a la forme, mais riche quant au contenu, de I'essence et de
I'efficacité de la foi dans Marc X1, 20-24; cf. Math. XXI, 20, 21.
Le croyant commande avec succés aux montagnes. L’an-

! Edm. Scherer, Mélanges de critique religieuse, 1860, pag. 432.



8 F.-C.-J. VAN GOENS

cienne interprétation a fait de cette foi une catégarie spéciale :
fides mirifica. Mais on se demande si les synoptiques font men-
tion d’une autre espéce de foi. Ajoutons que le passage ne sp
rapporte nullement & une activité exclusivement miraculeuse.
Il fait ressartir vivement dans son paradoxe hardi que la foi
dans ses effets n’est pas liée au pouvoir humain : par elle
I’homme peut ce qui lui est impossible. Le passage ne dit pas
non plus que la foi dans ses effets revéte nécessairement et
constamment la forme du miracle. Celui-ci n’est pas exclu;
mais ii n’est pas non plus exclusivement désigné; au contraire,
la maniére dont Dieu assure & la foi ses effets n’est pas déter-
minée ; c’est ce qui appartient 4 Dieu. Jésus veut montrer le
rapport dans lequel le pouvoir humain se trouve avec l'effet
produit par la foi. Cet effet ne manque pas & la foi, lors méme
gu’il échappe au pouvoir du croyant aussi absolument cque le
mouvement de la montagne.

Celui qui peut commander aux montagnes est maitre du
monde. La foi est en conséquence douée d’une activité sans
bornes qui domine, dans une liberté royale, la nature et I’hu-
manité, triomphe de toute résistance et est riche dans le besoin.
Cet effet n’est pas da & la force inhérente a la foi ; la hardiesse
de I’expression est destinée & montrer que la foi recoit tout ce
gu’elle opere. La force qui transporte les montagnes est exclu-
sivement la propriété de Dieu. L’homme ne remue pas la mon-
tagne ; il lui parle, mais la force n’est pas la. Cet ordre n’est
efficace que parce qu’il est 4 la fois une priere adressée & Dieu;
ce qui est affirmé immédiatement aprés a 'égard de la priere
résout I’énigme renfermée dans la promesse qui précéde. Ce
qui fait de la foi la source d’une activité visible, c’est qu’elle
engendre la priére d’'une maniére qui trouve l’exaucement.
L’effet de la priére est sans bornes, parce que la priére n’est
soumise 2 aucune condition ni restriction, ose tout demander
A Dieu et obtient tout de lui. Ainsi la foi place I’homme dans
un rapport avec Dieu qui lui permet de demander et d’obtenir
tous les dons de Dieu; toute la puissance royale de Dieu se
déploie en sa faveur.

Jésus n’assigne d’autre condition a lefficacité de la priére



LA FOI D'APRES LES SYNOPTIQUES e

que la foi. Quiconque prie dans la foi, o; & ey (Marc XI, 23),
reoit; c’est la seule disposition indispensable ; 'objet de la
priere, quelque élevé qu’il soit, ne la rend pas impossible :
rduta bow aiveiofe (vers. 24). Il ne faut qu’une chose & celul qui
prie, c’est de ne pas étre intérieurement partagé, ph dwxxpbi &
i xapdix «ited (vers. 23). Le cri de Pierre : Maitre, vois donc,
le figuier que tu as maudit a séché (vers. 21)! manifeste nai-
vement le contraire de la fol, la dumms dont Jésus parle. Le
disciple ne veut pas mettre en question le pouvoir miraculeux
de Jésus, quoiqu’il soit étonné de I'effet de sa parole; il suppo-
sait donc que P'arbre resterait ce qu’il était, Il n’y a ici ni refus
de croire ni souveraineté de la foi, mais un conflit d'impres-
sions contraires, une coexistence de prévisions qui se neutra-
lisent. Pierre part d’'un coté de la puissance de Jésus et s’attend
4 ce que sa parole se réalise parfaitement; mais de 'autre, il
s’attache & la réalité visible des choses et & I'impuissance hu-
maine, en face de la stabilité de la nature, et il s’attend a ce
que la parole de Jésus demeure sans résultat. Ce conflit divise
’homme « dans son cceur, » sépare la pensée et la volonté.
Jésus constate ce partage non seulement dans l'exclamation
des disciples, mais encore dans leur priére. Une absence totale
de confiance ne priera pas; la priére est le résultat de la con-
fiance qui se tourne vers Dieu; mais & coté de la confiance se
dresse la pensée qu'on ne saurait obtenir ce qu'on demande,
en sorte que celui qui prie renie sa confiance et frappe sa priere
de stérilité. L’attitude royale en face du monde a pour condi-
tion la conscience royale d’une telle puissance, conscience qui
ramene toute la personnalité, pensée et effort, & une confiance
absolue, exempte de toute appréhension. Cette confiance en
face du monde suppose une confiance également absolue en
face de Dieu, qu’elle considére comme le Donateur dont on
peut tout attendre avec une pleine assurance. La foi a déja recu
ce qu’elle demande dans le décret de Dieu (&aferz, Marc XI, 24).

Le passage Math. VII, 7-11 montre en quoi repose la force
de la foi objectivement. La confiance se tourne vers le Pére
céleste, et sa bonté absolue donne i la foi sa force victorieuse.
Le méchant ne donne pas; le bon donne et Dieu est le seul



10 F.-G.-J. VAN GOENS

Bon qui répond toujours & la confiance qui se tourne vers .ui.
C’est pourquotl la foi est I'indispensable condition du don, mais
n’admet pas elle-méme de conditioa ni de restriction. Dieu est
véritablement le Bon, il ’est absclument, il veut étre reconnt
comme tel par les hommes; mais il ne l'est pas lorsque la
confiance n’est pas entiére. Une pareille négation de la bonte
divine est un acte coupable qui attente & la gloire de Dieu et
lui attribue sa propre nature méchante. G’est pourquoi Jésus
se détourne avec une sainte colére de la génération incrédule
et pervertie (Sweorppuiva); il 'y a que son support, son dvoys
qui conserve le lien de communion avec elle. (Math. XVIL,17.)
Jésus blame aussi au milieu de ses disciples le manque de foi
et exalte la foi elle-méme (Math. VIII, 10; XV, 28) dans sa
valeur éthique lorsqu’elle reconnait la bonté de Dieu et trouve
sa confirmation dans le don de Dieu qui répond & la priere.

Jésus attribue une vaste étendue aux dons de Dieu. Dieu
donne le pain et le vétement ; par conséquent la foi a sa place
dans cette spheére de la vie. Le péché n'y met pas d’obstacle,
car Dieu remet le péché & quiconque le prie. (Math. XVIII,
32; Luc XV, XVIII, 9 sqq.) Le Royaume, avec ses biens positifs,
étant aussi un don de Dieu, est objet de la priere humaine.

Cette étendue des dons de Dieu détermine l'objet et 1’é-
tendue de la foi, qui enfante la priere. En conséquence, la foi,
qui a la promesse absolue du don de Dieu, forme le centre de
la vie du fidéle ; elle dégage de la coulpe et du chitiment; elle
accorde la vie du Royaume, la force qui ne posséde pas seule-
ment le Royaume, mais qui le communique aussi & d’autres;
elle tient les clets du Royaume et exerce sur la terre le juge-
ment qui se ratifie dans le ciel. (Math. XVI, 18 sqq.) C'est que
Jésus ne refuse rien, & celui qui croit, de ce que Dieu donne
et opére. Il lui promet le bien supréme pour 'amour de lui-
méme et uniquement & lui. C’est ainsi que le sola fide entra
dans le monde.

II

Le passage Math. XVII, 20 présente la foi sous un autre
aspect: « Si vous aviez de la foi gros comme un grain de sé-



LA FOI D'APRES LES SYNOPTIQUES 11

nevé, vous diriez & cette montagne : transporte-toi d’ici la, et
elle s’y transporterait et rien ne vous serait impossible. » Ici
Jésus ne définit la fol que sous le rapport de I'intensité. Dans
toutes les manifestations de la foi, la bonté de Dieu est I’'unique
objet auquel elle s’adresse; c’est pourquol elle est essentielle-
ment la méme, quelque variés que soient les dons de Dieu et
par conséquent le contenu de la confiance. Cependant elle
peut différer quant a l'intensité parce qu’elle posséde un élé-
ment de volonté; c’est ce qui fait qu’elle est forte ou faible,
grande ou petite; qu’ici elle résiste & toutes les impressions
contraires et que la elle céde & d’autres mouvements. Gepen-
dant 14 méme ot elle ne posséde que la plus petite mesure, ou
elle n’est grande que comme un grain de sénevé, elle obtient
de Dieu tout, méme ce gu'il y a de plus élevé. Le paradoxe
consiste en ce que l'efficacité illimitée est déja attribuée au
plus faible commencement de la foi. Quelque petite que soit
la confiance en Dieu, du moment qu’elle est réelle et qu’elle
saisit la bonté de Dieu, celle-ci se montre et s’affirme comme
illimitée, comme pure bonté & laquelle on peut tout demander,
parce qu’elle donne tout. Du moment qu'on pose des bornes
a la bonté de Dieu, la foi n’est pas seulement faible, elle
n’existe pas méme, ’homme manque de foi & I’égard de Dieu.
La confiance absolue ne parvient pas & la foi & tel degré de son
développement, elle n’en forme pas un degré supérieur, elle
constitue son essence présente des le principe. La foi existe
comme confiance absolue ou elle n'existe pas. Ainsi le passage
qui nous occupe exprime nettement la pensée que le passage
paralléele implique dans lantithése de la foi et du doute
(Sianpiaeg). Toute limitation de la confiance qui affirme la bonté
de Dieu pour la remettre en question et la tourner en son
contraire dans telle ou telle circonstance, n’est pas la foi, c’est
le conilit intérieur. Croire, c’est étre sans partage ; c’est pour-
quoi la plus petite foi ne craint pas de dire & la montagne :
Transporte-toi d’ici 1a!

Il y a plus. Notre passage enseigne que l'efficacité de la foi
n'est pas causée par elle et n'a pas de mérite, comme le vou-
lait la synagogue. Sans cela, nous aurions une proportion entre



12 F.-C.-J. VAN GOENS

la force de la foi et la grandeur de son effet. en sorte que le
don accordé A I'homme grandirait avec l'accroissement de sa
foi. Jésus promet expressément que la foi, si petite qu’elle
soit, pourvu gw’elle soit de la foi, recoit tout; sans doute la
force de la foi doit s’accroitre ; c’est un blame que la qualifica-
tion de « gens de petite fol; » au contenu et & la valeur
absolus de la foi correspond son puissant développement dans
la conduite ; au don constant de Dieu correspond une confiance
ininterrompue. Mais le don de Dieu ne se mesure pas & l'in-
tensité de la foi; il tombe inconditionnellement en partage 4 la
foi, quelque petite qu’elle soit. C’est ainsi que la bonté divine
se manifeste & I’égard de la foi dans sa liberté absolue, en fer-
mant les yeux sur la faiblesse de la confiance qui I'invoque, en
n’exigeant pas un degreé déterminé de foi comme condition du
don, pour ne voir et ne récompenser que la confiance dans la
confiance faible.

Si la foi & I’état de grain de sénevé possede déja une puis-
sance qui transporte les montagnes, il en résulte que les dis-
ciples, au moment ou 1ls se trouvaient impuissants devant
I'enfant lunatique, n’avaient pas de foi, pas méme la plus
petite. Ce n’est pas que Jésus leur refuse de la bonne volonté
et de I'aptitude & croire; mais il n’envisage pas la foi comme
une idée abstraite et une velléité sans effet. Appelés & montrer
la foi dans ce moment, ils n’en avaient pas; ils étaient préoc-
cupés de la question de savoir s’il leur serait possible de guérir
ce malade; ils manquaient ainsi de confiance en Dieu. C’est
ce qui n’empéche pas Jésus de signaler la petitesse de la foi
comme cause de leur impuissance. Jésus, il est vrai, n’admet
pas de foi du tout chez eux en signalant leur amwriz (v. 20);
mais 1l faut se souvenir que I'homme de petite foi est celui
qui, a la premiére difficulté qui survient, perd la foi et ne peut
plus la conserver. L’homme montre la petitesse de sa foi en ce
gu'elle est continuellement absente dans les situations di-
verses de la vie ; c’est pourquoi il a besoin d’une grande foi,
afin qu’il la montre aussi 1a ou elle est difficile.



LA FOI D'APRES LES SYNOPTIQUES 13

111

La méme parole se présente encore dans un troisieme pas-
sage, mais sous un autre aspect: Luc XVII, 5. Ici encore une
image hardie signale un effet impossible de la foi. Ce n’est pas
la terre, c’est la mer qui servira de sol au sycomore qui y
sera planté, et cet effet est ici également attribué & la plus
petite mesure de la foi. Cette fois-cice n’est pas un manque de
foi palpable qui provoque la parole du Maitre, mais la priére
des disciples : augmente-nous la foi. Jésus considére cette
priere comme le contraire de la foi, non parce qu’elle part de
la conscience de ne pas posséder une foi suffisante, mais parce
que leur priére renferme un élément qui est contraire a la foi et
qui la détruit. Cette priére suppose que la foi doit avoir obtenu
une certaine mesure pour avoir du prix et de l'effet. On me-
sure la foi et on craint qu’elle ne soit pas assez grande. De la
la réponse de Jésus qui décrit la plus petite foi comme con-
fiance illimitée et douée de la plus grande puissance. La re-
flexion et la crainte que suppose la priére des disciples,
éloignent de la foi ce qui fait la foi, c’est-a-dire, la confiance
sans bornes, parce qu'ainsi Pactivité de la foi est transportée
de Dieu dans 'homme et dans sa foi. On se trouve en consé-
quence devant un résultat qui doit étre parvenu a un certain
degré pour produire son effet et qu'on peut offrir & Dieu avec
plus de confiance & mesure qu’il est plus grand. En répondant
que la foil n’est pas la, qu’elle attend tout de Dien et recoit
tout, quelque petite qu’elle soit, Jésus dirige l'attente du
croyant uniquement vers Dieu et retranche toute réflexion
(qu’on pourrait faire sur soi-méme. Le croyant n’a pas a de-
mander si sa foi est assez grande et n’a pas & se rassurer par
la grandeur de sa foi. Il se place en dehors des conditions de
la fol en considérant sa foi comme la cause des biens qu'il
espere. L’acte de la fol consiste & n’envisager que Dieu dans
sa paternelle bonté; Dieu I’exauce et le couronne, quel qu’il
soit, du don le plus excellent. Cette réplique de Jésus, tout en
déclinant la priére, y répond pleinement. Elle !a décline, a
cause de l'illusion qu’avaient les disciples de posséder quelque



14 F.-C.-J., VAN GOENS

fo1; elle y répond, parce qu’elle l1éve I'obstacle (ui s’oppose en
eux a la foi et dissipela crainte qui la retient, en les détournant
de la réflexion qui se porte sur la mesure subjective de leur
foi et en les fixant sur son efficacité objective. Cette double
face de la réponse de Jésus en garantit la vérité historique,
quoique le souvenir d’autres sentences de Jésus-Christ ait pu
s'introduire dans celle-ci. Voila bien la méthode de Jésus :
dégager d’'une maniere aussi incisive une priere qui semblait
si légitime aux disciples, de 'illusion qui 'accompagnait, tout
en accordant par un refus apparent. Par le fait gu’il rattache
au passage qul nous occupe, celul du serviteur dont le travail
ne saurait élever des prétentions & une reconnaissance par-
ticuliere (XVII, 7-10), Luc montre qu’il appliquait lui aussi
la réponse de Jésus & la foi qui aime & se contempler elle-
meéme. Dans ce passage il défend & la réflexion de prétendre a
un salaire aprés l'accomplissement de l'ceuvre commandée:
ce serait quitter la place de serviteur; dans le passage
qui précéde il décline la réflexion qui se porte sur la gran-
deur et la valeur de la foi : ce serait sortir des conditions
de la foi. Ainsi I'idée de mérite est corrigée sous le double
rapport ou la synagogue le cherchait: celui de la foi et celui
de 'ceuvre.

v

Dans la sphére naturelle de la vie, Jésus oppose la foi a la
péerwvee. (Math, VI 30; Luc XII, 28.) Il rappelle la bonté de Dien
qui n’embrasse pas seulement ’dme et le corps, mais s’étend
a la nourriture et au vétement, se manifeste & 'homme aupreés
des olseaux et des lis et va méme jusqu'd revétir I'herbe des
champs. La foi doit s’attendre & ce que Dieu nourrisse et véte
les hommes. La pépuve, en tant que souci, est le contraire de
la calme conflance qui s’unit & la foi. Mais il v a plus dans la
vépve @ la question « que mangerons-nous et que boirons-
nous ? » exprime avant tout la convoitise de ces choses. La
fol se présente ainsi comme calmant ces désirs; si 'homme
dirige vers Dieu le désir des biens naturels, s'il demande &
Dieu de contenter ses besoins, I'appréhension autant cue le



LA FOI D'APRES LES SYNOPTIQUES 15

désir rentrent dans leur juste mesure. La foi apparait encore
ici comme un acte sans partage, qui ne se dirige pas, a la fois,
par la confiance vers Dieu et par le désir vers les choses; mais
I’ame s’absorbe tout entiére dans’acte de la foi.

La maniére dont l'attente pieuse se remplit est laissée en
blanc, Math. VI comme ailleurs. On ne saurait prétendre que
la forme du miracle sqit nécessaire. Au contraire, Jésus ren-
voie & la nature qui est la grande manifestation de la Provi-
dence divine. Lui-méme ne re¢oit pas le pain et le vétement par
une voie miraculeuse et suppose aussi expressément pour ses
disciples les intermédiaires naturels de la bonté divine, quelle
que soit la signification littérale que puisse avoir pour eux le
renvol aux oiseaux qui ne sément ni ne moissonnent. (Math. X,
10.) Jésus n'oppose pas la foi au travail, mais au souci, ni a la
conduite extérieure, mais a la direction intérieure du désir et
de l'effort; et le travail dirigé vers les biens extérieurs ne
rentre dans ce contraste, qu’autant qu’il est une manifestation
du souci. D’autre part la foi ne se renferme pas dans ces inter-
médiaires naturels de laction divine. Si le vaisseau est en
péril, si le pain manque, Jésus n'y voit pas une borne a sa
foi, mais une impulsion vers elle. (Math. VIII, 26; coll. XIV, 31;
XVI, 8). La bonté de Dieu étant absolument illimitée, la foi n’a
pas de bornes. Pour Jésus rien n’est naturel au point de ne
pas pouvoir étre opéré par Dieu, et rien ne dépasse les con-
ditions naturelles au point de se soustraire & son action; c’est
pourquol la foi doit embrasser aussi le naturel, qui est un don
de Dieu, et elle peut faire son objet de ce qui se soustrait abso-
lument & la nature, puisque ceci encore est soumis a la puis-
sance divine. Ainsi le miracle est expressément représenté
comme un motif de foi, puisqu’ll rend sensible le secours
illimité de Dieu (Math. XVI, 9, ss.); mais il ne promet pas un
nouveau miracle, comme la fin durécit le prouve. La certitude
de la foi signifie qu’en Dieu le secours est présent pour tous
les besoins; on ne peut étendre cetle certilude a la maniere
dont Dieu accorde son secours, qu’en vertu d’une promesse
expresse de sa part; sans cela, on tente Dieu (Math. IV, 7), et
I'on porte atteinte a ’essence de la foi.



16 F.-C.-J. VAN GOENS

De ce que Dieu nourrit les oiseaux qui ne sément point ni
ne moissonnent, il ne s’ensuit pas qu’aucun ne tombe a terre;
ils meurent, mais non sans Dieu. (Math. X, 29.) Quelque illi-
mitées que soient la puissance de Dieu et la portée de la foi
qui y correspond, la foi n’est pas pourtant la certitude d’étre
préservé de toute atteinte & la vie naturelle. Sans Dieu pas un
cheveu de la téte des disciples ne se perd (Math. X, 30), mais
cela n’empéche pas qu'une main inique leur prenne la tunique
ou le manteau (Math. V, 40) ou qu’elle leur tue le corps
(Math. X, 28). Le croyant éprouve que Dieu n’est ni toujours
ni seulement Celui qui donne ; c’est pourquoi le commande-
ment : craignez-le! se place a4 coté de cet ordre: croyez
en lui! La foi en devient plus difficile, mais elle n’est pas
condamnée par 1a & une limite ou & un affaiblissement, car I'ac-
tion divine ne cesse pas d’étre dictée par la bonté et le résultat
final est le don parfait de la vie. La perte méme de la vie
devient une source de vie, et le mal qu'on souffre une source
de consolation (Math. X, 39: Math. V, 4; Luc XVI, 25). Voila ce
qui réconcilie le croyant avec la foi qui lui est imposée en pré-
sence des besoins naturels. Cette vaste confiance, qui se sait
supérieure en Dieu a tout obstacle et a toute limite, demeurera
seule intacte méme dans la perte de la vie, puisqu’elle la con-
sidere comme un gain; il faut pour cela une foi qui, comman-
dant aux montagnes, sesente maitresse du monde et par consé-
quent maitresse de tout mal et de la mort.

V’

Nous retrouvons la méme idée de la foilorsque Jésus s’adresse
a ceux qui lui demandent la guérison. Le désir de la gué-
rison, de quelque maniére qu’il s’exprime, est une priere qui
invoque la puissance divine; il doit donc étre animé d’'une
confiance absolue. La foi se modifie ici parce que le secours
de Dieu s’accorde par l'intermédiaire de Jésus; c'est lui qui
accorde le secours, aussi la foi s’adresse a lui et équivaut a la
confiance que c’est lui qui peut réparer le mal. Et il faut dire
que Jésus a exigé expressément une confiance sans bornes en
sa personne. A ces mots: si tu le peux, viens & notre secours



LA FOI D'APRES8 LES SYNOPTIQUES 47

par pitié pour nous! Jésus répond : si je le peux! tout est pos-
sible a celui qui croit (Marc IX, 22-25). La condition posée par
la priére est expressément écartée. L'h3sitation du sollicitant
ne résulte pas d’'un doute & ’égard de Dieu, mais & I’égard de
Jésus : ce n’est pas la toute-puissance de Dieu qui est révoquée
en doute, mais le pouvoir de Jésus. Le malheureux pére ne
doute pas de la compassion de Jésus, et quant a la puissance
de Jésus, il n’est pas sans espoir. Il se dit : tu peux beaucoup;
tu as aidé miraculeusement d’autres; si tu en as la force,
aide encore maintenant Il fait appel & toute la puissance dont
Jésus peut disposer, mais 4 cet appel est mélée la crainte de
I'insuffisance de cette puissance, d’autant plus que les disciples
ont tenté en vain la guérison. Ce n'est pas 1a la foi : Jésus
exige pour son pouvoir la méme confiance absolue qu’en Dieu.
Sa réponse repousse la question de la possibilité de ’exauce-
ment ; il ne reconnait que l'affirmation : tu peux; tandis queo
le malheureux dit : si tu peux! Tout dépend de la foi; tout lui
est possible, car elle recoit tout. La seconde priére du pére :
je crois! viens au secours de mon incrédulité ! est un acte su-
périeur de foi; elle ne met plus de bornes au pouvoir de Jésus;
il ne reste, aux yeux du sollicitant lui-méme, que la condition
morale, et celle-ci le pousse vers un secours qui ne se refuse
pas a l'incapacité de croire; la priére balance entre la foi et
Pincrédulité. G’est pourquol I'évangéliste insinue que le molif
qui porle Jésus & guérir 'enfant ne se trouve pas dans celui
qui l'invoque seulement, mais encore dans la situation du
moment (iﬁr}n ) ‘IY,'IG‘D; étL s’mo’wrpéx_az 6;{10;, Marc I\', 25) La dis-
position du pére nerend pasla guérison impossible, mais n’est
pourtant pas celle que Jésus demande dans celui qui sollicite
son secours. Gardons-nous d’en conclure que nous avons ici
une double foi, celle qui s’adresse a Dieu et celle qui s’adresse
& Jésus. Jésus ne parle que de la foi en général : mavrx Suvura o
mrreuovte (vers. 23). 1l ne s’agit donc pas d’introduire 'alterna-
tive: foi en qui? en Dieu, ou en Jésus? C’est Dieu qui opére
dans l'action de Jésus; se confier en Jésus, c’est se confier en
Dieu ; puisque la puissance de Dieu lui est donnée dans une
mesure sans bornes, la confiance en lui est aussi absolue que
THEOL, ET PHIL. 1836, 2



18 F.-C.-J. VAN GOENS

la confiance en Dieu. La priére qu’on luiadresse est une priére
dans toute la force du terme.

Les actes bienfaisants de Jésus qui signalent une puissance
créatrice se dressent aux yeux du peuple dans toute la force
persuasive de I'expérience. G'est ce quirend la confiance absolue
possible chez celul gui invoque Jésus, et la ol elle existe il n’y
a pas de conditions intellectuelles & remplir. Pour Jésus le motif
de parler de foi, et de grande foi, ne réside pas dans la clarté
des notions, mais dans 'intensité du désir et de la confiance.
(’est ce qui se voit dans les porteurs du paralytique. Jésus leur
attribue la foil parce que, loin de se laisser rebuter par les obsta-
cles, ils ont descendu le malade par 'ouverture qu’ils avaient
faite au toit, sans qu’il soit question du degré de conscience
qu’ils avaient des raisons qui les portaient & attendre la gué-
rison de Jésus (Marce 11, 5). Ainsi Jésus exalte la foi d’un paien
au-dessus de celle d’Israél, sans rechercher l'intelligence qu’il
possede de la cause de la vertu divine qui éclate en Jésus : il
suffit, chez le centenier, qu’il ne demande pas la présence de
Jésus et se contente de sa parole, et chez la Cananéenne, qu’elle
fasse sa priére avec une ardeur d’espoir qui résiste a toutes les
exceptions déclinatoires. Cependant, s1 'assurance du secours
peut résulter directement de la contemplation de la personne
et de 'action de Jésus, 'observation pousse d’elle-méme & la
réflexion, elle provoque la question de la cause qui 'a pro-
duite et du droit de la confiance; d’autant plus que la priére
qui s’adresse & Jésus se trouve en face d’'une difficulté dont la
confiance seule peut triompher. En effet, le désir qui ne peut
trouver son accomplissement que par la puissance de Dieus’a-
dresseici & un homme qul, soumis aux bornes humaines, appa-
rait & celui quilinvoque comme son pareil, et lui arrache invo-
lontairement la question : d’ol cela lui vient-il? (Mare VI, 2.
11 doit se rendre compte des forces divines qu’il attend de cet
homme et, pour rester absolue, sa foi en Jésus devait se dire
(u’il existait quelque rapport particulier entre lui ct Dieu. Ce
travail intérieur auquel la foi conduit et qui la confirme, se
manifeste d’une maniére trés originale et sensible dans le cen-
tenier de Capernaum (Math. VIII, 8-10). Ici, comme chez le



LA FOI D'APRES LES SYNOPTIQUES 19

pere de 'épileptique (Marc IX, 23), la confiance a Jésus lui-
meéme pour objet, elle n’a point de bornes; la parole de Jésus
vaut un ordre qui commande & la nature et porte en elle la
garantie du succes. Il n’est plus question ici du simple désir,
dit au besoin d’une part, et de l'autre & la constatation de la
puissance de Jésus, sans 'intermédiaire de la réflexion; non, le
centenier raisonne sa confiance et il a recours a sa position
qui lui permet de commander pour que sa volonté soit accom-
plie. Jésus est pour lul un Seigneur, Kiawos ; il en conclut que la
parcle de Jésus aura un effet analogue & celui de la sienne. La
réflexion rend & sa confiance des services essentiels, la facilite
et la fortifie; elle lui sert de base. Cependant il se borne encore
aux rapports de Jésus avec le monde et ne se doute pas de
leur cause. A cet ¢gard la pensée d’un israélite devait suivre
une marche différente : la théologie 'engagera & s’enquérir des
rapports de la puissance de Jésus & I’égard de Dieu; il ne pourra
pas la placer & cote de celle du Dieu unique. Elle lui fournira ce-
pendant des intermédiaires : 'idée du Messie lui est depuis long-
temps familiére dans ses traits essentiels. Si le solliciteur était
en état de la transporter & Jésus et d’invoquer celui-ci comme
le fils de David (Math. XX, 30,XV, 22), sa confiance y trouvait un
puissant appui, sachant pourquol elle pouvait attendre de cet
homme méme ce qu’il y a de plus grand. Aussi la réponse de
Jésus au centenier désigne-t-elle avant tout Israél commeappelé
a la foi. Israél posséde dans sa connaissance de Dieu et dans
son espérance messianique un équipement pour la foi qui lai
facilite sa pleine conflance en Jésus; il puise dans son trésor
spirituel de quoi se rendre compte de la nature et de origine
de I'ceuvre de Jésus.

Cependant 1l importe ici de distinguer. D’une part, I'Israélite
possédait les idées que I'Ecriture et les scribes lui avaient
fournies : le Roi saint, le Fils de Dieu prétaient & sa confiance
I'intelligence de son droit et de sa base. D’autre part se pré-
sentait la question de savoir si la forme sous laquelle Jésus
apparaissait s’accordait avec la tradition. Le contraste était pro-
fond. Avant de se demander : est-il le Christ? on devait se de-
mander s1l offrait en général les marques d’une mission divine,



20 F.-C.-J. VAN GOENS

voire méme celles d’une piété et d’une sainteté humaines. De
tout temps les différences christologiques furent, dans le prin-
cipe, d’une nature théologique. La différence de la notion du
Christ chez les scribes et chez Jésus provenait d’une diffé-
rence de la notion de Dieu. L’idéal messianique de la syna-
gogue, et méme tout ce que celle-ci considérait comme voulu ou
digne de Dieu, se séparait considérablement de la vie de Jésus
et niait non seulement son idéal du Messie, mais encore celul
de la justice et de la piété. En revanche, Jésus ne niait pas
seulement 'idéal de la synagogue par sa vie, mals encore par
sa prédication, notamment par celle de la repentance et par le
jugement qu’elle prononcait sur le service divin et légal de la
synagogue. C’est ici que se produisait un profond obstacle & la
foi, lequel Jésus qualifie par le mot de scandale (oxwdudiZew).
(Marc IX, 42; Math. XVIII 6, XXVI, 31 ss. Col. Luc XXII, 32).

Il fallait donc opter. Si l'on conservait les notions tradi-
tionnelles, on niait le rapport de Jésus avec Dieu; on allait
jusqu’a lui attribuer des influences diaboliques. Dés lors toute
confiance était impossible ; celle-ci pour étre absolue, comme
Jésus le demandait, exigeait la constatation et I'affirmation de
sa mission divine, la renonciation a la notion traditionnelle de
la piété, la soumission & lappel & la repentance. C’est ce qui
explique I'obstacle insurmontable que Jésus rencontre pour
la foi au sein de ce méme Israél qu'il juge capable, plus que
tout autre, de lui accorder la confiance. Qu'on remarque le
00d¢ & 9 lopank (Math. VIII, 10).

A propos des guérisons, la fol nous est représentée aussi
comme pleinement et directement active dans la priere qui les
sollicite. Il n’en résultait pas nécessairement un rapport per-
manent avec Jésus : les lépreux rendus nets se retirent sans
rendre graces. Cependant la tradition synoptique insiste sou-
vent sur le fait que Jésus rappelait expressément aux malheu-
reux guéris que la foi les avait aidés. On se rappelle ¥ =iozi;
aéownév oe. (Marc V, 34, X, 52; Math. IX, 22; Luc VIII, 48, XVII,
19, XVIII, 42.) En éclaircissantainsi le fait quant & sa condition
intérieure, Jésus s’applique a le rendre salutaire dans lavenir
pour le malade guéri et il releve comme résultat permanent de



LA FOI D’APRES LES SYNOPTIQUES 21

sa bienheureuse expérience la connaissance qu’il a acquise de
'efficacité et du prix de la foi. Ainsi la guérison se place dans
un double rapport & 'égard de la foi ; ellela suppose et veut de
nouveau la produire en engageant &4 y persister. De méme,
Jésus représente aux disciples découragés les signes précé-
dents comme motifs de foi dans leur situation présente. Sile
secours d’autrefois n’a pas pour effet de fonder d’une maniere
durable la foi dans I’Ame, il faut en attribuer la cause & un
manque d’intelligence, de réflexion sur le passé. Aux gens de
petite fol s’adresse la question : oJmw vosire ; (Math. XVI, 9.)
Jésus réclame aussi la fol comme condition unique, mais
indispensable du secours qu’on lui dernande. Si la guérison
qu’il opére dépend de la fol, ce n’est pas, selon les Evangiles,
dans un sens physique ; la preuve en est que Jésus insiste sur
la foi, non du malade, mais de celui qui vient solliciter le
secours. Si le pére ne croit pas, le fils ne sera pas guéri. (Marc
IX, 23.) Ce n’est pas a la fille mourante, mais au peére abattu
qu’il est dit : ne crains pas, crois seulement. (MarcV, 36.) C’est
la foi du centenier qui apporte la guérison a son serviteur; il en
est de méme de la Cananéenne et de sa fille; dans le récit du
paralytique, c’est la foi des porteurs qui est signalée, non celle
du malade. (Marc II, 51.) L’efficacité de la foi, lorsqu’elle ob-
tient la guérison, n’appartient pas plus & la sphére physique
que lorsqu’elle transporte des montagnes; c’est le sol moral
rqui la produit. Jésus ne nie ni ne détruit la confiance qui saisit
et honore en lui la puissance de Diecu. C’est & ce rapport intime
entre la foi et le secours que sont dues ces formules: qu’il
vous soit fait selon votre foi (Math. IX, 29); selon que tu as
cru (Math. VIII, 13). Jésus se sait autorisé & faire correspondre
le don divin avec la confiance humaine, en sorte que ’harmonie
demeure intacte entre l’espoir qu’on a mis en lui et le bien

11 est possible qu'ici le réeit ait voulu faire contraster les porteurs
avec le malade. Les premiers montrent de la foi, le second a besoin
d'étre élevé jusqu'a elle. C'est pourquoi il ne regoit pas immédiatement
la parole: « Léve-toi, prends ton lit et t'en va dans ta maison;» mais
Jésus commence par lever I'obstacle qui 'empéche d’espérer sa guérison,
en lui accordant le pardon de ses péchés.



22 F.-C.-J. VAN GOENS

qu’il a accordé. Cette correspondance devient une régle ob-
jective divine qui se manifeste méme sans un acte expres de la
volonté de Jésus. L’hémorroisse touche secrétement la houppe
de son manteau et une vertu sort de lui, — ce qui n’a pas eu
lieu sans relation personnelle, comme la suite du récit le
prouve. Jésus ne laisse pas la femme s’échapper clandestine-
ment et n’entend pas se laisser utiliser comme un moyen de
guérison. Il signale expressément comment 'attouchement du
manteaun lui a donné la guérison ; ce n’est pas ce contact seul
gui Pa guérie, mais sa fol, et celle-ci est rapprochée par Jésus
de sa volonté et de son action personnelle ; elle doit accepter
sa guérison comme un don de la parole de Jésus : sois délivrée
de ton infirmité. (Marc V, 25-34.) Dans les rapports avec Jésus
le don n’est rattaché a d’autres conditions qu’a la foi. Point de
discussion des causes morales de la maladie; point de dis-
tinction entre ceux qui sont dignes de la guérison et ceux qui
ne le sont pas. La foi renverse méme les barriéres qui séparent
le paien d’Israél, quoique Jésus ne laisse pas de les signaler
énergiquement. La ol le besoin de secours en fait naitre un
désir qui s’attache & Jésus comme confiance, toutes les con-
ditions du secours sont remplies. D’autre part Jésus repousse
avec la méme énergie la priére qui doute, puisqu’elle attaque
en lul la puissance et la bonté de Dieu qui I’a donné & Israél
pour libérateur. C’est un seul et méme acte, absolu et indis-
pensable, qu1l demande envers lui-méme et envers Dieu.

VI

Le but que Jésus se propose va bien au dela du secours qu’il
apporte aux nombreuses miséres de la vie humaine; il se pré-
sente devant son peuple en qualité de Christ et le bien qu’il
lui offre s’appelle le Royaume de Dieu. Si déja les bienfaits
qu’il confere aux individus s’adressent alla foi, la vaste impor-
tance que sa personne et son ceuvre acquiérent maintenant
réclame a juste titre toute la confiance humaine.

La parabole des deux fils est suivie d’'une parole qui promet
le Royaume aux publicains et aux femmes de mauvaise vie, &
cause de leur foi & Jean-Baptiste, et ferme le Royaume aux



LA FOI D'APRES LES SYNOPTIQUES 23

justes d’Israél, pour avoir refusé la foi au Baptiste. (Math. XXI,
21, 32.) Le Baptiste ne donne pas, mais avertit, il appelle &
la repentance ; aussi Jésus résume-t-il son ceuvre dans son
baptéme (v. 25). C’est pourquoi la foi & son égard n’est pas
avant tout une confiance qui attend et prie, mais la soumission,
docile & sa direction, qui le reconnait dans la vocation que
Dieu lui a adressée. Croire au Baptiste, c¢’est s’ incliner devant le
témoignage qu’il rend & la nécessité de la conversion; c’est
obéir a 'appel du baptéme; c’est entrer volontairement dans
les sommations de sa prédication. Ne pas croire au Baptiste,
c’est repousser l'appel & la repentance, le refus du baptéme,
bref prendre une attitude négative & son égard. C’est le cas du
sanhédrin (v. 26). Israél devait la fol & Jean, parce que son
baptéme était du ciel, parce que le pére engageait par lui ses
fils & aller travailler dans sa vigne et qu’en conséquence la voie
de Jean était celle de la justice (v. 32). Ne pas le croire, c’est
refuser 'obéissance & Dieu, c’est renouveler la conduite de ce
fils qui, malgré la sommation du pere, n’alla pas a la vigne :
il y a donc culpabilité.

L'ceuvre de Jésus est aussi du ciel; lui aussi se présente de-
vant le peuple comme envoyé de Dieu. Pour lui comme pour
le Baptiste il y a la double attitude de la fo1 et de l'incrédulité.
Ne pas croire c’est, quant & Jean, le repousser, et quant a
Jésus, c’est pousser le fils et héritier hors de la vigne et mal-
traiter le serviteur qui convie au festin. Les petits qui croient
en Jésus (Math. XVIII, 6; Marc IX, 42) correspondent aux pu-
blicains et aux femmes de mauvaise vie qui croient Jean. Ils
sont coupables, que Jean les ait ou non exhortés & le croire.
L’ordre de la foi résulte du fait de sa vocation céleste et est
reconnu pour incontestable et sacré, puisque tout le monde
tient Jean pour un prophéte. (Math. XXI, 26.) Combien plus
lappel & la foi est-il impliqué dans la place que Dieu a assi-
gnée a Jésus, alors méme que celui-ci n’en fait pas un objet de
commandement exprés, Nul doute que Jésus cherche aupres
d'Israél la foi absolue qui le reconnait pour son Seigneur;
mais il ne déclare expressément qu'une chose, c’est qu’il ne
'a pas trouvée. (Math. VIII, 10.)



24 F.-C.-J. VAN GOENS

Les publicains et les gens de mauvaise vie qui croyaient
Jean, entrent dans le Royaume ; les purs selon la loi n’y en-
trent pas, parce qu’ils ne le croyalent pas. La foi est donc I’en-

réc dans le Royaume. C’est ce qui résulte déja au fond du fait

que les dons particuliers que Jésus accordait aux malheureux
ne se rattachent qu’a la fei. Si Jésus chasse les démons par
I’Esprit de Dieu, c’est que le Royaume de Dieu est venu (Math.
X1, 28); il faut tirer la méme conclusion des soufirances aux-
quelles il met fin, de la mort & laquelle il commande, des
péchés qu’il remet. Ce scent 12 des signes, onpsiz, du royavme,
puisqu’ils en émanent, ce sont des opérations royales de Dieu.
Comme quiconque prie par la foi recoit ces forces par les-
gquelles s’annonce 'avénement du Royaume, 1l est évident que
la foi est considérée comme une participation au Royaume. Et
st le rapport entre la foi et le secours promet tout don au
croyant, celui-ci est transporté pleinement dans le Royaume a
cause de sa foi. Un pouvoir qui transporte les montagnes est
un pouvoir royal, Busidsix, c’est une participation a la royaute
de Dieu, puisque tout ce que la foi opére est une opération de
Dieu. Ainsi les promesses et les actes de Jésus s’accordent
parfaitement avec la promesse du Royaume faite & la foi, no-
tamment dans ses rapports avec Jean.

La foi assure aussi le Royaume & 'homme corrompu, aux
publicains et aux gens de mauvaise vie, car la confiance accor-
dée & Jean améne la délivrance de leur état de corruption. La
reconnaissance de Jean comme envoyé divin implique la doci-
lité & 'appel & la repentance et 'acceptation du baptéme de
repentance. Ainsi la foi commence en eux l'accomplissement
de la volonté divine et ils ressemblent au fils qui dit d’abord:
je n’y vais pas, mais qui finit par y aller. Ils trouvent par leur
conversion un pardon qui couvre divinement la corruption de
leur vie et le baptéme devient pour eux une purification divi-
nement authentique. En revanche, toute fidélité légale perd sa
valeur par le refus de la foi, lequel est un acte de désobéis-
sance & Dieu et rappelle le fils qui dit : j’y vais, sans aller. Il
n’'y aici qu'une vaine apparence hypocrite. Sile service légal
avait réellement le désir de remplir la volonté de Dieu, la foi au



LA FOI D'APRES LES SYNOPTIQUES 25

Baptiste en serait la conséquence : le refus dévoile toute I'im-
posture de cette piété. Si les rapports avec le Bapliste ont une
importance décisive pour la vie en Dieu, il est clair que les
rapports avec Jésus en ont infiniment davantage. En repous-
sant le droit messianique de Jésus, cette génération se montre
«méchante et adultére », plongée dans une corruption pro-
fonde malgré tout son service religieux, une Sodome que Dieu
a jugée, une paienne comme Tyr. D’autre part Jésus répond a
la profession que Pierre fait du Christ par la promesse de vie
et ’entrée du royaume (Math. XVI, 18 ss.) et son appel s’adresse
aussi a ceux de ses disciples dont la vie avait été jusque-la cor-
rompue et méme principalement a eux.

Il y a un passage ou Jésus met la foi dans un rapport étroit
avec sa passion. (Luc XXII, 31, 32.) Il compare l’expérience
que feront les disciples pendant la passion a 'agitation du blé
dans le crible, opération destinée & séparer le bon grain d’avec
le mauvais. Cette épreuve a une origine ultramondaine : elle
est Pceuvre de Satan. Celui-ci a remis en question devant Dieu
la réalité et la solidité de l'apostolat; il a mis les apodtres en
accusation; il les a réclamés, afin queleur rapport intime avec
Jésus paraisse au grand jour. C'est ce qui se fait par le cru-
cifiement de Jésus; la croix constitue la crise. Le danger que
Pierre court est surmonté, si sa foi ne vient pas 4 défaillir. La
priere de Jésus a pour objet le maintien de la foi de Pierre,
Iannulation de l'influence de Satan; la lutte se concentre sur
la foi, car c’est elle qui assure les rapports des disciples et
notamment ceux de Pierre avec Jésus dans ce moment critique.
Nous avons ici la méme notion de la foi. Comme le publicain
baptisé au Jourdain croit au Baptiste, de méme le disciple qui
obéit & I'appel de Jésus et le suit, parce qu’il voit en lui le
Christ, croit en lui, quoiqu’ici 1’élément de confiance soit plus
fort que la. 1l y a sans doute de la confiance & s’attacher au
Baptiste, puisqu’il faut lui attribuer une mission divine ; mais
lorsque ’ceuvre de Jésus finit par la croix, c’est-a-dire par le
contraste absolu avec sa qualité de Messie, I'attachement de-
vient une démonstration de confilance compléte. 1l n'y a qu’un
acte energique de confiance qui puisse demeurer fidele au Messie



20 F.-C.-J. VAN GOENS

crucifié. Ici encore la confiance s’adresse sans partage & Dieu
et a Jésus. Au-dessus du Christ mourant se trouve Dieu qui le
livre & la mort. En s’ébranlant, la confiance en Jésus ébranle
la confiance en Dieu qui le fait mourir. En revanche, si le dis-
ciple demeure fidele au crucifié comme au Christ, il n’en est
capable qu’a la condition que sa confiance en Dieu ne dé-
faille pas.

Cependant notre texte nous raméne au danger spécial que
Pierre court par suite de son reniement. Si ce reniement n’est
pas la ruine de sa foi, il en est la menace redoutable. I.es mou-
vements de défiance et de doute, occasionnés par la passion
de Jésus, menacent de l'emporter. Pierre ne peut en triom-
pher que par un acte de confiance qui domine non seulement
la catastrophe qui frappe Jésus, mais sa propre chute, non
seulement le jugement énigmatique par lequel Dieu livre Jésus
4 la mort, mais encore la condamnation qu’il prononce sur
lul-méme aprés son reniement : c’est ce qui rend la question
desavoir s’il est encore en état de porter & Jésus une confiance
durable, éminemment sérieuse et grave pour lui. Jésus a la
certitude qu’il en sera capable en vertu d’un don divin, qu’il a
sollicité pour lui. Entrevoyant la foi qui triomphera du renie-
ment, Jésus vient au-devant de Pierre avec une bonté qui lui a
deja pardonné son infidélite.

Dans les récits de la résurrection (Luc XXIV, 11, 25, 41 ;
Math. XXVIII, 17; Marc, fin) la notion de la foi se rapporte
avant tout & la réalité de ’'événement, sans perdre cependant
sa signification ordinaire. Nier la résurrection ett été renoncer
a Jésus et abandonner la foi, qui le reconnait pour Messie. En
revanche, avec la conviction de la résurrection se renouvelle
I'union & Jésus; c’est alors qu'on reconnait plus que jamais la
messianité de celui qui s’est montré enlevé a la mort et par-
ticipant d’une nouvelle vie.

Mais la foi est mise aussi en rapport avec la manifestation
future du Royaume de Dieu. (Luc XVIII, 8.) Les jours du Fils
de 'homme cachés dans l'avenir sont 1'objet de la priére des
disciples, d’autant plus qu’ils doivent s’attendre a la souffrance.
Jésus considere la priére en face de ce but supréme comme



LA FOI D'APRES LES SYNOPTIQUES 27

une puissance énergique. Sidéja le jugeinique s’incline devant
elle, combien plus est-elle efficace de la part des élus devant
le Dieu de justice ! Dieu est toujours disposé a cette interven-
tion judiciaire qui renferme pour les siens la pleine délivrance;
c’est pourquoi la priére, qui s’adresse a lui, trouve une prompte
réponse, ¢ tayea. Mails I'état des choses sur la terre s’oppose ala
délivrance définitive qui émane de la bonne volonté de Dieu:
y aura-t-il de la foi sur la terre? cette foi qui prie comme la
veuve, sans discontinuer, parce qu’elle est convaincue de l'ef-
ficacité de la priére ? Le juste Juge au ciel est prét & manifester
pulssamment son secours, mais ou sont sur la terre ceux qui
se tournent vers lul el invoquent avec confiance son juge-
ment? Silavénement du Fils de ’homme dans ce passage se
rapporte & la parousie, Jésus déclare qu’il trouvera difficile-
ment, & son avenement, la foil sur laquelle il insiste, qu’il vien-
dra par conséquent sans étre attendu, sans avoir été appelé
par la priere. Alors le jugement se trouve au premier plan.
(Luc XVII, 26 ss.) Si au contraire notre passage a trait au ré-
sultat que sa présence terrestre produira parmi les hommes,
alors la confiance, qui demande & Dieu la pleine délivrance, se
rapporte a la personne de Jésus ; elle doit résulter de sa pré-
sence ; la conflance en lul devrait pousser & une priére invo-
quant Uintervention divine, laquelle s’accomplira en effet par
la nouvelle présence de Jésus. Cependant comme on lui refuse
la foi, quoiqu’il soit venu, et comme on la lui refusera encore
bien davantage aprés que sa présence visible aura pris fin, il
est évident que la priere dont parle la parabole, manquera
aussi. En tout cas un nouvel objet se montre ici & la foi, puis-
qu’elle embrasse aussi la délivrance définitive et y contribue,
en sorte que cette délivrance s’obtient comme réponse de Dieu
a la priére de la foi. Mais avec la nouvelle promesse la foi re-
coit une mission nouvelle, puisque cette manifestation judi-
ciaire de Dieu est encore & venir et doit par conséquent étre
attendue et sollicitée, et que d’autre part 'avenir attendu em-
brasse le monde et que la priére n’est pas immédiatement
exaucée, mais doit persister malgré les délais divins, au sein
de I'angoisse et sans la présence visible du Christ. Il n’y a



28 F.-C.-J. VAN GOENS

qu’une confiance qui s’é¢léve au-dessus du monde, pour s’atta-
cher & Dieu et & Christ, qui puisse soutenir 'attente dans une
zituation pareille et luil préter la force nécessaire pour prier.

VII

Dans l'enseignement synoptique de Jésus se combinent la
repentance et la foi : peravosite wai motevers dv T ehayyediw, (Marce I,
15.) Elles résultent de 'approche du Royaume de Dieu et sont
la condition de la participation & ses biens. L’une et l'autre
sont d’'une nécessité absolue. Comme il condamne ’action cou-
pable et exige la bonne ceuvre, ainsi Jésus a accordé, en pa-
role et en action, & la foi une promesse qui est indépendante
de toute autre condition et fait de la fol une force qui recoit
ce qu’il y a de plus élevé. Mais les deux notions difféerent.
L’appel & la repentance part du commandement de Dieu. La
nécessité et la nature de la repentance se mesurent d’apres
la différence qui existe entre «ce qui a été dit aux anciens »
et ce que Jésus annonce comme contenu de la volonté divine.
(’est pourquoi le but de la prédication de la repentance con-
siste dans l'acte et se résume dans la sommation de faire la
volonté de Dieu; il n’y a que celul qui entend ses paroles et
les met en pratique (&xodew zai wowziv, Math. VII, 24) qui se balit
une maison laquelle ne tombe pas en ruine. L’exhortation &
la fo1 part de la bonté de Dieu; elle promet et donne. Ces
deux appels ne s’adressent pas a différents auditeurs, en sorte
que Jésus n’adresserait celui de la repentance qu’a la mul-
titude et celui de la foi aux disciples ; non, le premier appel
continue & retentir énergiquement dans le cercle des disci-
ples ; plusieurs paroles menacantes qui font entrevoir son ju-
gement s’adressent & eux. (C’est aux sujets du Royaume que
s'adresse la parole de l'ivraie qui est brulée et des poissons
qu’on jette ; celle des vierges folles et du serviteur infidéle;
celle de 'homme qui n’a pas d’habit de noces et du serviteur
inhumain qui est livré aux geodliers ; celle du sel qui perd
sa saveur et du retranchement de ceux qui ne deviennent
pas semblables aux enfants. La prédication de la repentance
adressée & Israél se répete ici devant une catégorie supérieure



LA FOI D’APRES LES SYNOPTIQUES 29

d’auditeurs. De méme que le service divin d’Israél est rejeté
comme dénué de toute valeur, parce que la base morale lui
manque, de méme loute promesse est refusée & I'union avec
Jésus si elle ne se combine pas avec ’accomplissement de la
volonté de Dieu. D’autre part, la promesse faite & la fol ne s’a-
dresse pas seulement aux disciples. La foi obtient ce qu’elle
demande, que ce soit celle d’une femme paienne ou celle d’un
lépreux samaritain, n’importe. L'une et Pautre sommation s’a-
dressent ainsi au méme individu et ont simultanément leur
valeur constante.

La parole de Jésus se meut dans cette double direction.
D’ane part, il maintient la norme morale avec un inexorable
sérieux, mesure sur elle la conduite des hommes et enjoint en
vertu d’elle & ’ceuvre humaine des devoirs qui, non accomplis,
menacent d’une ruine totale, inexorable ; d’autre part, il ga-
rantit 'efficacité de la priére dictée par la confiance. Ainsi il
fait ressortir également le droit de Dieu et la bonté de Dieu.
Ce droit regle souverainement l'action humaine, cetle bonté
agit elle-méme pour '’homme et lui accorde spontanément ses
biens. L’une et I'autre puissances sont absolues: le droit est
absolu, au point qu’il n’en tombe pas un iota, '’homme dut-il
irréparablement en périr; la bonté est absolue, au point de ne
pas laisser tomber un grain de sénevé de confiance sans lui
carantir ce qu’elle a attendu de la bonté divine, s’agit-il
méme d’une montagne & transporter ou d’un sycomore &
planter dans la mer. Ces deux puissances ne sont pas opposées
aux yeux de Jésus; elles s’unissent & ses yeux dans une seule
et méme volonté et dans une seule et méme intuition. Comme
lz droit et la bonté ne forment qu’une seule réalité, de méme,
dans la nature humaine, la soumission au droit de Dieu dans
la repentance et l'inclination vers la bonté de Dieu dans la foi
sont inséparables dans leur origine et dans leur résultat.

Comment la foi nait-elle ? Jésus appelle celui qui est en souci
du pain et du vétement & considérer les oiseaux et les lis, afin
de constater comment Dieu prend soin de ses créatures. Il est
naturel que le paien se dise : que mangerons-nous ? parce
qu’il ne connait pas le Pére qui sait de quoi il a besoin. (Math.



30 F.-C.-J. VAN GOENS

VI, 32; coll.v. 7.) La connaissance de Dieu produit la confiance,
car connaitre Dieu c’est contempler sa bonté. La foi en Jésus
n’a pas d’autre origine. La ou la confiance fait défaut, il s’écrie :
jusqu’a quand serai-je avec vous ? (Math. XVII, 17.) La foi peut
et doit étre le résultat de la contemplation de sa personne et
de son ceuvre. Il oppose au Baptiste qui doute ce que tout le
monde lui voit faire ; les signes des temps sont évidents,
comme l'aspect du ciel qui annonce le beau ou le mauvais
temps. La foi doit naitre de I'évidence de I'ccuvre de Jésus,
laquelle le montre dans sa bonté comme celui qui peut aider.
(’est pourquoi Jésus est surpris de 'incrédulité. (Marc VI, 6
coll. Math. XVII, 17.) En lui en effet on posséde pleinement les
conditions de la foi ; 1l suffit, pour la faire naitre, d’observer
et de s’approprier sa parole et son ceuvre.

La cause du manque de fol réside dans la sphére morale :
celui qui est méchant doit calomnier. (Math. XII, 34.) Clest
I'indice d’une génération méchante et adultere que cette de-
mande des signes du ciel; 1l n’y a que les hypocrites qui ne
discernent pas les signes évidents des temps. (Math. XVI, 1 ss.)
A force de résister au commandement divin on perd la force
et la disposition & reconnaitre le Royaume et le Christ dans
leur présence et leur prix ; ils deviennent un trésor caché dans
un champ et un banquet auquel on est invité en vain. Aussi
Jésus s’étonne-t-il de la foi, surtout chez le paien, a cause des
obstacles intérieurs (u’elle rencontre, autant que de I'incrédu-
lité. (Math. VIII, 10.) En conséquence, il fait précéder I'exhor-
tation & la foi de I’appel & la repentance ; celle-ci ouvre la voie
a la premiére; ce n’est qu’ala suite de la uerdvoix qu'on discerne
la bonté de Dieu au point de rendre un acte de désir et de con-
fiance possible. La dépendance de la foi & 'égard de la uerivow
se manifeste déja lorsqu’il s’agit de faire acte de foi dans les
rapports physiques de la vie. La polémique conire l'appel 2
la foi (Math. VI) emprunte principalement sa force au fait
qu’elle se représente une volonté qui n’aurait pas renonce a la
question: que mangerons-nous? qui veut au contraire jouir
aussi richement que possible du coté physique de la vie et qui
pourtant, & 'instar des oiseaux du ciel, ne se soucie ni de semer



LA FOI D'APRES LES SYNOPTIQUES 3t

ni de récolter ; la-dessus cette polémique condamne une pa-
reille volonté comme moralement fausse, et elle le fait de plein
droit, car la foi se montre moralement inadmissible lorsque le
coté moral de la foi, c’est-a-dire le réglement du désir, est né-
gligé. Le « paien, » qui désire se nourrir et se vétir, doit tra-
vailler, épargner, se faire des soucis: sans cela il en est réduit
a voler ou 4 mendier.

De plus, cette polémique se représente une disposition qui
aurait renonceé a la péopvx, mais sans y substituer une activité
nouvelle, el elle prononce de nouveau un jugement négatif sur
elle, et cela avec raison. La foi, en effet, devient moralement
fausse, du moment qu’on soustrait la vie physique a sa subor-
dination & la justice de Dieu et que la nourriture et le vétement
deviennent Pintérét supréme de la foi, en sorle que Dieu est
abaissé au role de simple dispensateur des biens extérieurs.
Toutefois ces jugements n’atteignent pas la parole de Jésus,
qui ne nie pas seulement le travail destiné & satisfaire le désir,
mais le désir lui-méme, et qui n’écarte pas les soucis pour au-
toriser une jouissance passive des biens physiques, mais pour
rendre possible une activité nouvelle, dirigée vers le royaume
de Dieu et sa justice et dominant absolument toute jouissance
physique, jusqu’a la conservation meéme de cette vie. Cet
affranchissement du désir physique, qui place le Royaume et
sa justice au-dessus de tout, n’est pas seulement la condition
de la pureté morale de la foi, mais encore celle de sa naissance
et de sa durée. ’homime n’abandonne pas avec confiance a
Dieu l'objet auquel il est li¢ par ses désirs. Or, renoncer ainsi
& poursuivre les biens physiques, c’est la perdvoix.

En ce qui concerne les biens spirituels du Royaume, il en est
tout a fait de méme. Jésus oppose les petits qui croient en Lui
(Math. X VIII, 6) aux présomptueux qui ne considerent pas seu-
lement le Royaume comme leur propri¢té incontestable, mais
s'estiment encore en état d’y occuper la premieére place. Les
premiers croient, parce qu’ils sont petits. La confiance re-
nonce i sa force propre et émane d’un besoin de secours qui
ne se suffit pas. Remarquez I’humble attitude qui sépare de
Jésus le centenier de Capernaum et la femme cananéenne.



32 F.-C.-J. VAN GOENS

Cette humilité pousse & une pleine et entiére confiance; elle
en assure 'intensité. En revanche, les biens du Royaume n’exis-
tent pas pour les sages et les justes parce que, satisfaits des
résultats de leur piété et n’ayant besoin d’aucun secours, ils
ne se soucient pas de s’'unir a Jésus. Il faut une conversion, un
changement (stpépesfar, Math. XVIII, 3), pour briser cette pré-
somption et convertir cette grandeur, qul ne sait que rendre
grices & Dieu de sa justice, en une petitesse qui prie; c’est
celte conversion qui réalise les conditions intérieures de la
manifestation de la foi.

D’autre part, la foi, qui émane du secours et du don de Jé-
sus, s’empare aussi de la volonté de ’homme, comme motif de
conversion. Comme la reconnaissance de la vocation céleste
du Baptiste améne & subir le baptéme de repentance, de
méme l'attachement confiant & Jésus dispose a obéir 4 sa som-
mation et & le suivre. Le bon, & qui la confiance s’attache, est
a la fois le saint, et la confiance qui saisit la bonté de Jésus
ouvre la volonté a la régle sainte exprimée dans son ceuvre et
dans sa parole, d’autant plus que la bonté & laquelle la foi s’at-
tache esi elle-méme le principe etl'essence de la sainteté qu’il
réclame.

VIII

Comme la peravarx €t la fol se conditionnent dans leur origine,
elles aboutissent au méme résaltat. A coté de la promesse faite
a 'ceuvre et de la promesse faite & la foi se place une troisiéme
promesse faite & U'amour. Celle-ci revient souvent dans les
paroles de Jésus. Celui qui exerce la miséricorde en obtient
(Math. V, 7). Celui qui ne juge pas n’est pas jugé (Math. VII,
1). Est pardonné quiconque pardonne (Math. V1, 14). Par I'a-
mour, on devient fils de Dieu (Math. V, 45), ainsi que par la
paix qu'on procure (vers. 9). Les bénis du Peére sont ceux qui
exercent la charité, et ceux qui l'ont négligée sont exclus du
Royaume. Il est injuste de rétrécir la promesse faite & I'amour
en suppléant tacitement la condition de la foi. Il faut dire que
cette promesse aussi est absolue; la valeur inhérente & l'a-
mour en fait une cause de salut; 'amour est I'abrégé de la loi,



LA FOI D’APRES LES SYNOPTIQUES 33

le pramier commandement, qui contient toute la volonté de
Dieu et fournit en conséquence au Juge la régle d’aprés la-
quellz s’opére la séparation. La peravowr et la foi ont également
leur but dans 'amour; c’est pourquoi les promesses faites a la
convarsion et a la fol s’unissent dans celle qui est faite 4 'a-
mour. C’est & 'amour absolu, qui loin d’étre lié a la conduite
des autres les prévient spontanément par ses dons, que s’éléve
Iexposition du vrai contenu de la loi (Math. V, 17 ss.), parce
qu’il constitue la perfection humaine, reflet de la perfection
divinz (V, 48). Ainsi le contenu positif de 'appel & la repen-
tance, c’est le commandement de 'amour. L’exhortation & la
foi n'a pas d’autre but. Dans la sphére naturelle, la foi ne ré-
prime pas seulement négativement le désir égoiste, mais porte
aussi des fruits positifs. (Math. VI.) La sommation de s’amasser
des trésors dans le ciel et non surla terre (Math. VI, 19 sqq.)
a sa condition dans la victoire obtenue sur le souci (3ux odro
VI, 25.) C’est ce triomphe qui assure le véritable emploi des
biens naturels en en faisant des moyens d’acquérir des biens
célesies par la main de 'amour. (Luc XVI, 1 ss.) Ainsi la forme
la plussimple de la foi entre déja dans un rapport intime avec
’amour ; elle en détermine le développement comme bienfai-
sance. On est disposé & donner quand on a renoncé a vouloir
prencre, et ce renoncement de 'hnomme nait de la confiance
dans le don de Dieu.

Quant & la place que la foi occupe & I'’égard du péché dans le
pardan, il faut citer cette parole du roi de la parabole & son
serviteur inhumain : je avais remis en entier ta dette, parce
que t1 m’en avais supplié. (Math. XVIIIT, 32.) Il ne faut pas en
séparar cependant cette autre affirmation : je ne te pardonne
pas, parce que tu n’as pas pardonné. (Vers. 34.) La grice ac-
cordée & la priere est retirée si I'exercice de la charité man-
que ; c’est donc dans celle-ci que la possession de la grice
trouve sa condition. Cependant la foi et 'amour ne se présen-
tent pas ici comme se succédant 'un & l'autre, mais dans un
rappcert de causalité : ne devais-tu pas avoir pitié de ton com-
pagnon comme j’ai eu pitié de toi? (Math. XVIII, 33). Le pardon
accordé ala priére devient le motif du déploiement de 'amour.

THEOL. ET PHIL. 1536. 3



34 F.-C.-J. VAN GOENS

La parole dans laquelle Jésus exprime & Pierre le soin qu’il
prend de sa foi se termine ainsi : et tol, affermis tes fréres. (Luc
XXII,32.) Le but en vue duquel sa foi triomphera méme de son
reniement n’est pas en lui; le don qu’il recoit concerne i la
fois ses fréres et fait appel & une activité qui le rende profitable
3 d’autres : c’est la lumiére qu’on n’allume pas pour la mettre
sous le boisseau, mais pour éclairer tous ceux qui sont dans la
maison. (Math. V, 15.) En éprouvant combien Jésus répond &
toute foi par son pardon et par ses dons, Pierre est non seule-
ment rendu capable, mais encore obligé de déployer au milieu
de ses fréres une activité salutaire.

Les paroles qui concernent le prix et la puissance de la foi
n’ont pas en vue le bonheur que le croyant puise pour lui-
méme dans sa foi; elles nous la représentent comme la victoire
remportée sur le monde, comme une puissance royale, qui
met en état d’accomplir ’'ceuvre de la charité. Remarquez I’'ex-
hortation qui suit la promesse faite & la priere de la foi dans le
passage de Marc XI, 25. « Quand vous étes debout, en priére,
si vous avez quelque chose contre quelqu’un, pardonnez. »
Cette parole est d’autant plus significative que l'acte d’ol est
parti le discours de Jésus est le desséchement du figuier, c’est-
a-dire une manifestation de jugement. L’action des disciples
n’a pas & se mouvoir dans cette direction ; ils n’ont pas a agir
en juges ct en vengeurs; les forces promises & la foi ne se met-
tent pas au service d’un sentiment hostile ; la priére ne les ob-
tient que si elle possede I’'amour, vu que son exaucement, eu
égard aux fautes de celui qui prie, implique un acte de pardon
divin.

Le rapport intime entre la tol et 'amour se manifeste encore
clairement lorsque Jésus envisage l'ceuvre d’amour sous le
point de vue de la fidélité. Celle-ci aussi est une condition du
don divin. Jésus énonce le principe : on donnera & celui qui a.
(Math. XIII, 12 ; XXV, 29.) Celui qui est fidele dans les riches-
ses, source de malversations, sera rec¢u dans les tabernacles
éternels, et celui qui est fidéle dans les moindres circonstances
de la vie d’un disciple, recoit les biens du Royaume en abon-
dance. (Luc XVI, 9-12.) La béatitude des pauvres et des petits



LA FOI D’APRES LES SYNOPTIQUES 35

et la promesse accordée a la priére de la foi ne subissent pas
de restriction par le fait que le don céleste est rattaché a la
fidélité, parce que l'activité déployée par la fidélité est un don
de Dieu. La fidélité qui agit correspond & la confiance qui re-
coit. La fidélité s’applique au « Mamon inique » aussi bien que
la foi s’étend au pain et au vétement. (Luc XVI, 11). Et tout
comme la foi est encore nécessaire, quoiqu'avec un contenu
supérieur, dans la vie spirituelle des disciples, de méme le
bien que Jésus leur confie et la place gu’il leur assigne consti-
tuent pour eux un objet de la fidélité. (Math. XXV, 23; Luc
XIX, 17; Math. XXIV, 45 ; Luc XII, 42.) Si la foi consiste & at-
tendre le don, la fidélité le met en ceuvre; elle est donc la vé-
rité de la foi qui demande et rec¢oit le don. Or cette mise en
ceuvre consiste, pour les relations tant naturelles que spiri-
tuelles, dans la communication du don aux autres, c’est-a-dire
dans le service de ’'amour. Don de la bonté, elle s’oppose a un
emplol égoiste, de sorte que la volonté impliquée dans la foi,
qui veut recevoir le don de Dieu de la main de sa bonté, rompt
avec la fidélité, & moins qu’elle ne se poursuive dans ’'amour.
La confiance dirigée vers la bonté de Dieu, et qui repose sur
la bonté qu’elle a éprouvée et épouve encore, a pour vraie
conséquence sa propre bonté, et les appels & la repentance et
a la foi poussent ainsi la volonté et 'action humaines dans une
méme vole, qui est celle de 'amour.

La foi s’unit encore plus directement & 'amour ayant Dieu
et Jésus pour objet. Le pardon est accordé & la pécheresse &
cause de 'amour qu’elle témoigne & Jésus (Luc VII, 47), et &
cOté de cette déclaration se trouve celle-ci: ta fol t’a sauvée
(90). Ainsi la foi et 'amour sont ici tout ensemble la cause d’un
méme don. Ne nous en étonnons pas : une confiance qui saisit
en Jésus le Bon au sens le plus éminent, au point d’attendre
de lui le relévement et la guérison d’une vie corrompue, ne
saurait étre séparée de 'amour ; une pareille confiance est déja
un amour naissant, elle s’élance déja par-deld le moi vers
celui qu’elle saisit, et produit d’elle-méme I'amour. De méme
Jésus a fait de ses rapports avec ses disciples des rapports
d’amour et se refuse & celui qui ne 'aime pas au-dessus de tout



36 ¥.-C.-J. VAN GOENS

(Math. X, 37, ss). Cet amour-la ne se laisse pas isoler, comme
un acte separé, de la foi qui s’attache avec confiance au Christ,
comme celle dont il parle & Pierre; il a son principe en elle;
mais 'amour est 'idée plus élevée et plus riche qui caractérise
plus pleinement I'union avec Jésus en élevant celle-ci, par dela
les manquements et les besoins du disciple, jusqu’a étre le
don de soi-méme a la personne glorieuse de Jésus. L’amour
est donc le vral nom, le nom complet de cet état ot la foi con-
duit, ou elle persiste comme un élément essentiel et parvient
4 sa maturité.

Sans doute, les rapports entre la foi et 'amour peuvent se
rompre. car ils ne sont pas d’une nature physique. Le ser-
viteur peut solliciter le pardon et en conséquence le posséder,
et néanmoins ne pas le posséder, parce qu’il condamne son
compagnon ; ou bien il peut recevoir le talent et le posséder
pour lui-méme et cependant perdre le Rovaume, parce qu’il
se soustrait & son service. De méme on trouve cote 4 cote la
foi et 'absence d’amour (Math. VII, 21-23), car le miracle fait
aunom de Jésus suppose la fol en lui, et I'iniquité, avouiz (vers.
23), est représentée dans le sermon de la montagne comme
une rupture avec le commandement de ’amour (V,17, ss. VII,
12). Jésus suppose donc que la confiance en son nom peut aller
jusqu’a la prophétie et jusqu’au miracle et étre accompagnée
en méme temps d’une pposition intérieure au commandement
de Dieu. Dans ce cas la foi est nulle et n’établit aucun rapport
avec Jésus et avec Dieu. Ou bien ]a foi elle-méme demeure-
t-elle ici intacte ? peut-elle, dans son opposition intime & la loi
de Dieu et dans son manque d’amour, continuer d’exister
comme confiance absolue en Dieu? L’infidélité du serviteur
mis 2 la téte des gens du maitre consiste précisément dans
I’exploitation égoiste et despotique de sa position (Math. XXIV,
49). Jésus dépeint la méchanceté de celul qui cache son talent
dans la terre en lui faisant dire que son travail se fait pour le
maitre, que celui-ci en retire le profit, tandis qu’il n’en revient
rien 4 lui (Math. XXV, 24). Dans I'un et ’autre passages Jésus
a clairement signalé la rupture avec la confiance qui résulte
de l'absence d’amour. L’un se dit : mon maitre tarde & venir;



LA FOI D'APRES LES SYNOPTIQUES 37

lautre le taxe de dureté, oxdnpss; chez I'un et I'autre, c’est la
fin et le contraire de la foi.

La promesse faite au croyant fait de lui le maitre du monde,
non le maitre de Dieu. Au contraire, en n’obtenant tout qu’a
I'aide de la foi et de la priéere, il est vis-a-vis de Dieu dans la
plus parfaite dépendance, non seulement objectivement quant
a leffet réel de la foi, mais encore subjectivement quant a ses
efforts et sa volonté. Celui qui veut commander aux montagnes
avec succes, veut opérer avec les forces de Dieu; en les sollici-
tant et en les obtenant par la foi, il agit dans la certitude que
les forces qui ébranlent les montagnes ne se trouvent qu’en
Dieu, sont la propriété exclusive de Dieu, non la sienne, et ne
deviennent son partage que parce que Dieu est bon. La pré-
tention & disposer autocratiquement des forces de Dieu, a
s’assujettir non seulement le monde mais Dieu, attaque la foi
par la base et nie le i 6 ayabo; (Math. XIX, 17), c’est-a-dire
qu’il n’y en a qu’un qui soit bon, & savoir Dieu et non ’homme
(’est pourquoi la priere de la foi faite dans des vues égoistes
est une contradiction ; il n’y a plus de foi alors, mais un cceur
partagé. Aussi Jésus n’a pas apporté de restriction extérieure
a la puissance et alaliberté du croyant, comme si elles devaient
étre expressément soustraites a I’arbitraire et étre soumises a
la norme de Dieu; elles ont leurs bornes en elles-mémes ;
lices & la foi, elles reposent en Dieu et par conséquent dans
la subordination des désirs & Dieu, dans la conformité de la
volonté propre a la volonté divine, en d’aulres termes : elles
impliquent la conversion & Dieu et 'amour de Dieu.

Quoique la foi ait la repentance au dessous d’elle et 'amour
au dessus, lesquels ne déterminent pas moins le don de Dieu
que la foi elle-méme, il n’en résulte pas une limitation de l'acte
de la foi; celui-ci doit rester un tout qui n’est autre chose que
la pleine confiance en Dieu. Dans l'acte de foi consistant a dire
a la montagne : transporte-toi d’ici 14, Jésus ne sousentend pas
des réflexions sur les péchés commis ni sur la fidélité observée
ou la charité déployée; il ne s’agit maintenant que de croire,
de croire pleinement; ’attente doit se détacher de toute force
et de toute vertu propres et s’unir uniquement & la puissance



33 F.-C-J. VAN GUENS

et & la bonté illimitées de Dieu. On demande si ’homme est ca-
pable d’'une confiance aussi entiére, puisqu’il doit passer par
une conversion et porte ainsi en soi 'opposition morale a
Dieu ; on demande si, malgré cela, une volonté tournée entiée-
rement vers Dieu et unie & lui est possible. Il faut répondre
que Jésus n’a pas seulement considéré la foi comme un acte
de 'homme, mais aussi comme une opération divine en lui.
Il prie pour la foi de Pierre, car c’est Dieu qui la fonde et qui
I’'entretient. Il répond & la confession de cet apotre : c’est Dieu
qui te I'a révélé. Tl se réjouit des petits qui croient en lui, car
Dieu leur a révélé ce qui est caché aux sages et aux intelli-
gents. Ainsi la foi est pour Jésus dans toutes ses périodes une
ceuvre divine ; fondée sur la libre bonté de Dieu dont la con-
templation la fait naitre; suivie de 'action de Dieu a laquelle
appartient tout ce qui constitue son efficacité objective, la foi
repose aussl dans sa naissance sur une opération divine, par
laquelle seule se produit dans ’homme, qui ne connait pas le
Pére (Math. XI, 27), une conversion portant en elle une véri-
table confiance. C’est dans son origine céleste que réside pour
la foi la garantie par excellence de sa force qui obtient tout
de Dieu.

IX

Pourguoi Jésus a-t-il concentré toute son ceuvre i établir
la base de la foi sur la révélation de Dieu comme étant celui
qui donne?

Il implique contradiction d’admettre que I’homme puisze
traiter Dieu comme un objet accessible & sa connaissance et
lui procurant le bonheur par la voie de la pensée et du senti-
ment, sans vouloir le reconnaitre comme sujet dans sa propre
sagesse et sa propre perfection. C’est en définitive vouloir
s’élever au-dessus de Dieu. C’est pourquoi Jésus pose la foi
qui s’incline devant le savoir et le vouloir de Dieu, comme
condition de I’appropriation de la connaissance et de la vie
divines. En fondant I’Eglise sur la foi, Jésus rend témoignage
a la supériorité de Dieu sur ’homme et proclame Dieu comme
le Dieu qui est vivant, qui opére et qui est bon.



LA FOI D'APRES LES SYNOPTIQUES 39

Jésus n’a rien offert & ses disciples que de personnel et de
vivant, il ne voulait pas remplir le cceur de ce qui n’en a pas,
ni lier la personne & ce qui est impersonnel ; il voulait faire le
bonheur de I’homme par ses rapports personnels avec lui.
Celui qui pouvait dire : « je suis avec vous tous les jours jus-
qu’a la fin du monde, » pouvait fonder I'Eglise sur la fol qui se
donne 4 lui, et cela avec une abondance de vie qui fait de lui
pour tous le vrai cep. En fondant I’Eglise sur la foi, Jésus a
donc rendu en méme temps témoignage & son amour éternel,
4 son pouvoir royal.

Jésus place la foi & la base de la vie normale de 'nomme;
c’est que celle-ci débute par ne pas savoir et ne pas vouloir,
par le renoncement & soi-méme. En conséquence, 1'élévation
a pour condition I’humiliation, ’enrichissement a pour condi-
tion le dépouillement. Pour le pécheur qui a corrompu sa fa-
culté de produire, c’est I'unique bonne voie. En nous donnant
la foi comme moyen d’obtenir les dons de Dieu, Jésus les fait
descendre au niveau ou ils deviennent accessibles au pécheur.

Jésus n’a pas substitué sa connaissance et son action a celles
de ses disciples pour les en dispenser. Il se les attacha et fit
de cet attachement une force créatrice; c’est de cette racine
nouvelle que proviennent leur connaissance et leur action.
(C’esl son don, sans doute; mais il ne leur reste pas étranger;
il devient leur propre conquéte et leur bien; fondé non par
eux mais en eux, ils Pacquiérent et le conservent par le dé-
ploiement de leur liberté. La foi placée 4 la base de I'Eglise
est par conséquent un appel & la liberté et une aptitude a la
déployer, la fin de Ja minorité, la réalisation du rapport filial :
nous sommes constitués dans la dignité d’ouvriers avec Dieu.
Le motif de croire s’achéve par cette considération que non
seulement la promesse faite &4 la foi, mais encore le comman-
dement méme de la foi, est la révélation d’une bonté absolue.

Octobre 1885.




	La foi d'après les synoptiques

