
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1886)

Artikel: La foi d'après les synoptiques

Autor: Goens, F.-C.-J. van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379373

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379373
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LÀ FOI D'APRÈS LES SYNOPTIQUES

F.-C.-J. VAN GOENS

S'il était permis de juger de la juste acception d'un terme

par l'usage habituel et universel qu'on en fait, il faudrait
admettre que rien n'est mieux compris que le terme de foi. Tous
les chrétiens s'en servent depuis dix-huit siècles et résument
en lui le christianisme tout entier : la foi est l'équivalent de la

piété, de la religion du chrétien. Et cependant la divergence
des définitions est immense. Tandis que l'Eglise catholique
parle d'une foi générale, qui donne son assentiment à tous les

dogmes de l'Eglise, et d'une foi implicite, qui embrasse sans le

connaître tout ce que l'Eglise approuve, l'Eglise protestante,
dans ses symboles, résume la fides salvifica dans la certa per-
suasio de venia peccatorum per Christum obtinenda*. Et l'on
sait comment la réflexion philosophico-dogmatique s'est emparée

du mot et de l'idée de la foi pour se perdre trop souvent
dans des abstractions vides et stériles. Mieux vaut la méthode

historique qui recherche comment la foi a conquis la place
eminente qu'elle occupe dans la pensée et la vie de la
chrétienté. C'est dans le Nouveau Testament que se trouve la
réponse à cette question. C'est là que le terme se constate dans

sa signification authentique et que l'idée se présente dans les

premières périodes de son développement.
Mais si Jésus et ses apôtres se sont servis du mot de foi, ils

ne l'ont pas créé. Ce mot existait avant eux sous une forme ou

1 Cf. Hase, Butt, red., 1848, pag. 268, 269.



0 F.-C.-J. VAN GOENS

sous une autre. Il faut donc, d'une part, remonter à l'Ancien
Testament, puis à la synagogue et aux rabbins et consulter
ainsi l'usage non seulement de l'hébreu, mais aussi celui de

l'idiome palestinien du temps de Jésus-Christ, à savoir
l'araméen. Il faut, d'autre part, recourir non seulement aux auteurs
de la Grèce antique, mais surtout aux écrivains postérieurs,
notamment à Polybe ; puis aux hellénistes : les LXX, les

apocryphes, Josephe et Philon.
Après avoir consulté la synagogue et l'hellénisme, qui ont

préparé l'œuvre du Nouveau Testament, il s'agit de fixer la

notion et l'idée que celui-ci attache au mot de niuxtç. Il y a ici
un mouvement historique, une grande variété dans l'unité.
On constate des nuances très tranchées en comparant les

synoptiques au quatrième évangile, les épîtres de Paul à celles
de Jacques et de Pierre. Négliger ces nuances pour les confondre

dans une seule et même couleur, ce serait méconnaître les
faits les plus évidents et se priver de la droite intelligence delà

foi selon le Nouveau Testament.
Tels sont les principes qui ont présidé au mémoire que la

Société de la Haye pour la défense de la religion chrétienne
vient de publier1. Le savant auteur déclare (p. 9) qu'il a aspiré
à une pleine objectivité, seule garantie d'une exposition
vraiment historique. Il ne s'agit pas, dit-il, de ma foi à moi, mais
de celle qui pénètre le cœur, la pensée et les écrits des hommes

du Nouveau Testament. Il ne dissimule pas cependant que
l'intelligence qu'il peut posséder de cette foi est intimement
unie à la sienne. C'est sa foi qui lui a révélé la leur. Pour
l'interprète dont la vie intime se meut dans un sens opposé, les
affirmations du Nouveau Testament à l'égard de la foi doivent
avoir un caractère étrange, improbable. Cette foi individuelle
est-elle un obstacle à une investigation historique M. Schlatter

ne le pense pas : C'est, dit-il, créer un obstacle à l'intelligence

historique que de soustraire absolument les faits qu'on

1 Der Glaube im Neuen Testament. Eine Untersuchung zur neutesta-
mentliehen Theologie. Eine von der Haager Gesellschaft gekrönte
Preisschrift von A. Schlatter, Lie. Theol., Docent in Bern. Leiden, E. J. Brill
1885. C'est un volume de 588 pages.



LA FOI D APRÈS LES SYNOPTIQUES /

apprécie à sa propre expérience. Toutes nos pensées et toutes

nos appréciations reposent sur une base empirique à laquelle
i est impossible de s'arracher. Il en résulte que la foi sincère
en Jésus-Christ, loin d'altérer l'intelligence vraiment historique

du Nouveau Testament, la rend au contraire possible,
sympathique et éminemment outillée. Ce n'est pas à dire que l'auteur

se soit flatté d'avoir épuisé son sujet; il a la conscience
de n'avoir fait qu'effleurer une matière inépuisable.

Il y a, selon nous, dans cette franche déclaration de principes

une part de vérité et d'erreur. L'erreur consiste à prétendre

qu'il faut partager la foi chrétienne pour l'exposer
historiquement. A ce compte, il faudrait partager sincèrement la foi
des Chinois et des Grecs pour en rendre un compte fidèle. Il
suffira, ce me semble, de joindre à la compétence scientifique
un sincère amour de la vérité et une vive imagination, qui
transportent l'interprète dans le milieu qu'il décrit. D'autre
part, la vérité que l'auteur exprime consiste dans la part inévitable

qu'il fait à la subjectivité. Nous ne pouvons pas rendre
les objets autrement que nous ne les voyons. C'est là pour
l'homme la condition naturelle de la vérité. Les partisans de la
vérité absolue nient ce principe. Nous leur dirons avec un
théologien eminent : autant vaudrait pour un homme chercher à

sauter hors de son ombre ou se mettre à ta fenêtre pour se voir
passer dans la rue1.

Nous offrons à nos lecteurs la reproduction du fragment le

plus important du mémoire : la foi de Jésus selon les synoptiques.

On verra qu'à côté d'analyses subtiles et frappantes se

trouvent des affirmations très contestables. C'est à chacun d'en
éprouver la valeur et d'en retenir ce qui lui paraît bon.

I

Les synoptiques nous offrent une définition, paradoxale quant
à la forme, mais riche quant au contenu, de l'essence et de

l'efficacité de la foi dans Marc XI, 20-24; cf. Math. XXI, 20, 21.
Le croyant commande avec succès aux montagnes. L'an-

1 Edm. Scherer, Mélanges de critique religieuse, 1860, pag. 432.



8 F.-C.-J. VAN GOENS

cienne interprétation a fait de cette foi une catégorie spéciale :

fides mirifica. Malis on se demande si les synoptiques font mention

d'une autre espèce de foi. Ajoutons que le passage ne so

rapporte nullement à une activité exclusivement miraculeuse.
Il fait ressortir vivement dans son paradoxe hardi que la foi
dans ses effets n'est pas liée au pouvoir humain : par elle
l'homme peut ce qui lui est impossible. Le passage ne dit pas

non plus que la foi dans ses effets revête nécessairement et
constamment la forme du miracle. Celui-ci n'est pas exclu ;

mais il n'est pas non plus exclusivement désigné; au contraire,
la manière dont Dieu assure à la foi ses effets n'est pas
déterminée ; c'est ce qui appartient à Dieu. Jésus veut montrer le

rapport dans lequel le pouvoir humain se trouve avec l'effet
produit par la foi. Cet effet ne manque pas à la foi, lors même

qu'il échappe au pouvoir du croyant aussi absolument que le
mouvement de la montagne.

Celui qui peut commander aux montagnes est maître du
monde. La foi est en conséquence douée d'une activité sans

bornes qui domine, dans une liberté royale, la nature et
l'humanité, triomphe de toute résistance et est riche dans le besoin.
Cet effet n'est pas dû à la force inhérente à la foi ; la hardiesse
de l'expression est destinée à montrer que la foi reçoit tout ce

qu'elle opère. La force qui transporte les montagnes est
exclusivement la propriété de Dieu. L'homme ne remue pas la montagne

; il lui parle, mais la force n'est pas là. Cet ordre n'est
efficace que parce qu'il est à la fois une prière adressée à Dieu ;

ce qui est affirmé immédiatement après à l'égard de la prière
résout l'énigme renfermée dans la promesse qui précède. Ce

qui fait de la foi la source d'une activité visible, c'est qu'elle
engendre la prière d'une manière qui trouve l'exaucement.
L'effet de la prière est sans bornes, parce que la prière n'est
soumise à aucune condition ni restriction, ose tout demander
à Dieu et obtient tout de lui. Ainsi la foi place l'homme dans

un rapport avec Dieu qui lui permet de demander et d'obtenir
tous les dons de Dieu ; toute la puissance royale de Dieu se

déploie en sa faveur.
Jésus n'assigne d'autre condition à l'effioacité de la prière



LA FOI D'APRÈS LES SYNOPTIQUES 9

que la foi. Quiconque prie dans la foi, ô; àv âirç (Marc XI, 23),

reçoit; c'est la seule disposition indispensable; l'objet delà
prière, quelque élevé qu'il soit, ne la rend pas impossible :

/rôvra 3<7a aixzïaQz (vers. 24). Il ne faut qu'une chose à celui qui
prie, c'est de ne pas être intérieurement partagé, pi li«v.pê-7i h
-rij -/.«pli« «vxoû (vers. 23). Le cri de Pierre : Maître, vois donc,
le figuier que tu as maudit a séché (vers. 21) manifeste
naïvement le contraire de la foi, la Btixotats dont Jésus parle. Le

disciple ne veut pas mettre en question le pouvoir miraculeux
de Jésus, quoiqu'il soit étonné de l'effet de sa parole; il supposait

donc que l'arbre resterait ce qu'il était. Il n'y a ici ni refus
de croire ni souveraineté de la foi, mais un conflit d'impressions

contraires, une coexistence de prévisions qui se neutralisent.

Pierre part d'un côté de la puissance de Jésus et s'attend
à ce que sa parole se réalise parfaitement ; mais de l'autre, il
s'attache à la réalité visible des choses et à l'impuissance
humaine, en face de la stabilité de la nature, et il s'attend à ce

que la parole de Jésus demeure sans résultat. Ce conflit divise
l'homme « dans son cœur, » sépare la pensée et la volonté.
Jésus constate ce partage non seulement dans l'exclamation
des disciples, mais encore dans leur prière. Une absence totale
de confiance ne priera pas; la prière est le résultat de la
confiance qui se tourne vers Dieu ; mais à côté de la confiance se

dresse la pensée qu'on ne saurait obtenir ce qu'on demande,
en sorte que celui qui prie renie sa confiance et frappe sa prière
de stérilité. L'attitude royale en face du monde a pour condition

la conscience royale d'une telle puissance, conscience qui
ramène toute la personnalité, pensée et effort, à une confiance

absolue, exempte de toute appréhension. Cette confiance en
face du monde suppose une confiance également absolue en
face de Dieu, qu'elle considère comme le Donateur dont on
peut tout attendre avec une pleine assurance. La foi a déjà reçu
ce qu'elle demande dans le décret de Dieu (èlàSzxz, Marc XI, 24).

Le passage Math. VII, 7-11 montre en quoi repose la force
de la foi objectivement. La confiance se tourne vers le Père
céleste, et sa bonté absolue donne à la foi sa force victorieuse.
Le méchant ne donne pas ; le bon donne et Dieu est le seul



10 F.-G.-J. VAN GOENS

Bon qui répond toujours à la confiance qui se tourne vers Lui.
C'est pourquoi la foi est l'indispensable condition du don, mais

n'admet pas elle-même de conditioa ni de restriction. Dieu est

véritablement le Bon, il l'est absolument, il veut être reconnL
comme tel par les hommes ; mais il ne l'est pas lorsque la

confiance n'est pas entière. Une pareille négation de la bonté
divine est un acte coupable qui attente à la gloire de Dieu et

lui attribue sa propre nature méchante. C'est pourquoi Jésus

se détourne avec une sainte colère de la génération incrédule
et pervertie (Suor/iappón?) ; il n'y a que son support, son i-joyjc

qui conserve le lien de communion avec elle. (Math. XVII, 17.)
Jésus blâme aussi au milieu de ses disciples le manque de foi
et exalte Ja foi elle-même (Math. VIII, 10 ; XV, 28) dans sa

valeur éthique lorsqu'elle reconnaît la bonté de Dieu et trouve
sa confirmation dans le don de Dieu qui répond à la prière.

Jésus attribue une vaste étendue aux dons de Dieu. Dieu
donne le pain et le vêtement ; par conséquent la foi a sa place
dans cette sphère de la vie. Le péché n'y met pas d'obstacle,
car Dieu remet le péché à quiconque le prie. (Math. XVIII,
32 ; Luc XV, XVIII, 9 sqq.) Le Boyaume, avec ses biens positifs,
étant aussi un don de Dieu, est objet de la prière humaine.

Cette étendue des dons de Dieu détermine l'objet et
l'étendue de la foi, qui enfante la prière. En conséquence, la foi,
qui a la promesse absolue du don de Dieu, forme le centre de

la vie du fidèle; elle dégage de la coulpe et du châtiment; elle
accorde la vie du Boyaume, la force qui ne possède pas seulement

le Boyaume, mais qui le communique aussi à d'autres;
elle tient les clefs du Boyaume et exerce sur la terre le jugement

qui se ratifie dans le ciel. (Math. XVI, 18 sqq.) C'est que
Jésus ne refuse rien, à celui qui croit, de ce que Dieu donne
et opère. Il lui promet le bien suprême pour l'amour de lui-
même et uniquement à lui. C'est ainsi que le sola fide entra
dans le monde.

II

Le passage Math. XVII, 20 présente la foi sous un autre
aspect : « Si vous aviez de la foi gros comme un grain de sé-



LA FOI D'APRÈS LES SYNOPTIQUES 11

nevé, vous diriez à celte montagne : transporte-toi d'ici là, et
elle s'y transporterait et rien ne vous serait impossible. » Ici
Jésus ne définit la foi que sous le rapport de l'intensité. Dans

toutes les manifestations de la foi, la bonté de Dieu est l'unique
objet auquel elle s'adresse; c'est pourquoi elle est essentiellement

la même, quelque variés que soient les dons de Dieu et

par conséquent le contenu de la confiance. Cependant elle

peut différer quant à l'intensité parce qu'elle possède un
élément de volonté ; c'est ce qui fait qu'elle est forte ou faible,
grande ou petite ; qu'ici elle résiste à toutes les impressions
contraires et que là elle cède à d'autres mouvements. Cependant

là même où elle ne possède que la plus petite mesure, où

elle n'est grande que comme un grain de sénevé, elle obtient
de Dieu tout, même ce qu'il y a de plus élevé. Le paradoxe
consiste en ce que l'efficacité illimitée est déjà attribuée au

plus faible commencement de la foi. Quelque petite que soit
la confiance en Dieu, du moment qu'elle est réelle et qu'elle
saisit la bonté de Dieu, celle-ci se montre et s'affirme comme

illimitée, comme pure bonté à laquelle on peut tout demander,

parce qu'elle donne tout. Du moment qu'on pose des bornes
à la bonté de Dieu, la foi n'est pas seulement faible, elle
n'existe pas même, l'homme manque de foi à l'égard de Dieu.
La confiance absolue ne parvient pas à la foi à tel degré de son

développement, elle n'en forme pas un degré supérieur, elle
constitue son essence présente dès le principe. La foi existe

comme confiance absolue ou elle n'existe pas. Ainsi le passage

qui nous occupe exprime nettement la pensée que le passage

parallèle implique dans l'antithèse de la foi et du doute
(Siàxptmç). Toute limitation de la confiance qui affirme la bonté
de Dieu pour la remettre en question et la tourner en son
contraire dans telle ou telle circonstance, n'est pas la foi, c'est
le conflit intérieur. Croire, c'est être sans partage ; c'est pourquoi

la plus petite foi ne craint pas de dire à la montagne :

Transporte-toi d'ici là I

Il y a plus. Notre passage enseigne que l'efficacité de la foi
n'est pas causée par elle et n'a pas de mérite, comme le voulait

la synagogue. Sans cela, nous aurions une proportion entre



12 F.-C.-J. VAN GOENS

la force de la foi et la grandeur de son effet, en sorte que le
don accordé à l'homme grandirait avec l'accroissement de sa

foi. Jésus promet expressément que la foi, si petite qu'elle
soit, pourvu qu'elle soit de la foi, reçoit tout ; sans doute la

force de la foi doit s'accroître ; c'est un blâme que la qualification

de « gens de petite foi ; » au contenu et à la valeur
absolus de la foi correspond son puissant développement dans

la conduite ; au don constant de Dieu correspond une confiance

ininterrompue. Mais le don de Dieu ne se mesure pas à

l'intensité de la foi; il tombe inconditionnellement en partage à la

foi, quelque petite qu'elle soit. C'est ainsi que la bonté divine
se manifeste à l'égard de la foi dans sa liberté absolue, en
fermant les yeux sur la faiblesse de la confiance qui l'invoque, en

n'exigeant pas un degré déterminé de foi comme condition du

don, pour ne voir et ne récompenser que la confiance dans la

confiance faible.
Si la foi à l'état de grain de sénevé possède déjà une

puissance qui transporte les montagnes, il en résulte que les
disciples, au moment où ils se trouvaient impuissants devant
l'enfant lunatique, n'avaient pas de foi, pas même la plus
petite. Ce n'est pas que Jésus leur refuse de la bonne volonté
et de l'aptitude à croire; mais il n'envisage pas la foi comme
une idée abstraite et une velléité sans effet. Appelés à montrer
la foi dans ce moment, ils n'en avaient pas ; ils étaient préoccupés

de la question de savoir s'il leur serait possible de guérir
ce malade; ils manquaient ainsi de confiance en Dieu. C'est

ce qui n'empêche pas Jésus de signaler la petitesse de la foi
comme cause de leur impuissance. Jésus, il est vrai, n'admet
pas de foi du tout chez eux en signalant leur àmaxix (v. 20);
mais il faut se souvenir que l'homme de petite foi est celui
qui, à la première difficulté qui survient, perd la foi et ne peut
plus la conserver. L'homme montre la petitesse de sa foi en ce

qu'elle est continuellement absente dans les situations
diverses de la vie ; c'est pourquoi il a besoin d'une grande foi,
afin qu'il la montre aussi là où elle est difficile.



LA FOI D'APRÈS LES SYNOPTIQUES 13

III

La même parole se présente encore dans un troisième

passage, mais sous un autre aspect : Luc XVII, 5. Ici encore une

image hardie signale un effet impossible de la foi. Ce n'est pas
la terre, c'est la mer qui servira de sol au sycomore qui y
sera planté, et cet effet est ici également attribué à la plus
petite mesure de la foi. Cette fois-ci ce n'est pas un manque de

foi palpable qui provoque la parole du Maître, mais la prière
des disciples : augmente-nous la foi. Jésus considère cette

prière comme le contraire de la foi, non parce qu'elle part de

la conscience dene pas posséder une foi suffisante, mais parce

que leur prière renferme un élément qui est contraire à la foi et

qui la détruit. Cette prière suppose que la foi doit avoir obtenu

une certaine mesure pour avoir du prix et de l'effet. On

mesure la foi et on craint qu'elle ne soit pas assez grande. De là

la réponse de Jésus qui décrit la plus petite foi comme
confiance illimitée et douée de la plus grande puissance. La
réflexion et la crainte que suppose la prière des disciples,
éloignent de la foi ce qui fait la foi, c'est-à-dire, la confiance

sans bornes, parce qu'ainsi l'activité de la foi est transportée
de Dieu dans l'homme et dans sa foi. On se trouve en

conséquence devant un résultat qui doit être parvenu à un certain
degré pour produire son effet et qu'on peut, offrir à Dieu avec
plus de confiance à mesure qu'il est plus grand. En répondant
que la foi n'est pas là, qu'elle attend tout de Dieu et reçoit
tout, quelque petite qu'elle soit, Jésus dirige l'attente du

croyant uniquement vers Dieu et retranche toute réflexion
qu'on pourrait faire sur soi-même. Le croyant n'a pas à

demander si sa foi est assez grande et n'a pas à se rassurer par
la grandeur de sa foi. Il se place en dehors des conditions de

la foi en considérant sa foi comme la cause des biens qu'il
espère. L'acte de la foi consiste à n'envisager que Dieu dans

sa paternelle bonté ; Dieu l'exauce et le couronne, quel qu'il
soit, du don le plus excellent. Cette réplique de Jésus, tout en
déclinant la prière, y répond pleinement. Elle !a décline, à

cause de l'illusion qu'avaient les disciples de posséder quelque



14 F.-C.-J. VAN GOENS

foi ; elle y répond, parce qu'elle lève l'obstacle qui s'oppose en

eux à la foi et dissipe la crainte qui la retient, en les détournant
de la réflexion qui se porte sur la mesure subjective de leur
foi et en les fixant sur son efficacité objective. Cette double
face de la réponse de Jésus en garantit la vérité historique,
quoique le souvenir d'autres sentences de Jésus-Christ ait pu
s'introduire dans celle-ci. Voilà bien la méthode de Jésus :

dégager d'une manière aussi incisive une prière qui semblait
si légitime aux disciples, de l'illusion qui l'accompagnait, tout
en l'accordant par un refus apparent. Par le fait qu'il rattache
au passage qui nous occupe, celui du serviteur dont le travail
ne saurait élever des prétentions à une reconnaissance
particulière (XVII, 7-10), Luc montre qu'il appliquait lui aussi
la réponse de Jésus à la foi qui aime à se contempler elle-
même. Dans ce passage il défend à la réflexion de prétendre à

un salaire après l'accomplissement de l'œuvre commandée :

ce serait quitter la place de serviteur; dans le passage
qui précède il décline la réflexion qui se porte sur la grandeur

et la valeur de la foi : ce serait sortir des conditions
de la foi. Ainsi l'idée de mérite est corrigée sous le double

rapport où la synagogue le cherchait: celui de la foi et celui
de l'œuvre.

IV

Dans la sphère naturelle de la vie, Jésus oppose la foi àia
péptpv«. (Math. VI, 30; Luc XII, 28.) Il rappelle la bonté de Dien
qui n'embrasse pas seulement l'âme et le corps, mais s'étend
à la nourriture et au vêtement, se manifeste à l'homme auprès
des oiseaux et des lis et va même jusqu'à revêtir l'herbe des

champs. La foi doit s'attendre à ce que Dieu nourrisse et vête
les hommes. La pêptpv«, en tant que souci, est le contraire de

la calme confiance qui s'unit à la foi. Mais il y a plus dans la

pipip-M : la question « que mangerons-nous et que boirons-
nous » exprime avant tout la convoitise de ces choses. La
foi se présente ainsi comme calmant ces désirs; si l'homme
dirige vers Dieu le désir des biens naturels, s'il demande à

Dieu de contenter ses besoins, l'appréhension autant que le



LA FOI D'APRÈS LES SYNOPTIQUES 15

désir rentrent dans leur juste mesure. La foi apparaît encore
ici comme un acte sans partage, qui ne se dilige pas, à la fois,

par la confiance vers Dieu et par le désir vers les choses; mais

l'âme s'absorbe tout entière dans l'acte de la foi.
La manière dont l'attente pieuse se remplit est laissée en

blanc, Math. VI comme ailleurs. On ne saurait prétendre que
la forme du miracle soit nécessaire. Au contraire, Jésus
renvoie à la nature qui est la grande manifestation de la Providence

divine. Lui-même ne reçoit pas le pain et le vêtement par
une voie miraculeuse et suppose aussi expressément pour ses

disciples les intermédiaires naturels de la bonté divine, quelle
que soit la signification littérale que puisse avoir pour eux le

renvoi aux oiseaux qui ne sèment ni ne moissonnent. (Math. X,

10.) Jésus n'oppose pas la foi au travail, mais au souci, ni à la

conduite extérieure, mais à la direction intérieure du désir et
de l'effort ; et le travail dirigé vers les biens extérieurs ne

rentre dans ce contraste, qu'autant qu'il est une manifestation
du souci. D'autre part la foi ne se renferme pas dans ces
intermédiaires naturels de l'action divine. Si le vaisseau est en

péril, si le pain manque, Jésus n'y voit pas une borne à sa

foi, mais une impulsion vers elle. (Math. Vili, 26; coll. XIV, 31;

XVI, 8). La bonté de Dieu étant absolument illimitée, la foi n'a

pas de bornes. Pour Jésus rien n'est naturel au point de ne

pas pouvoir être opéré par Dieu, et rien ne dépasse les
conditions naturelles au point de se soustraire à son action; c'est

pourquoi la foi doit embrasser aussi le naturel, qui est un don
de Dieu, et elle peut faire son objet de ce qui se soustrait
absolument à la nature, puisque ceci encore est soumis à la
puissance divine. Ainsi le miracle est expressément représenté
comme un motif de foi, puisqu'il rend sensible le secours
illimité de Dieu (Math. XVI, 9, ss.); mais il ne promet pas un
nouveau miracle, comme la fin du récit le prouve. La certitude
de la foi signifie qu'en Dieu le secours est présent pour tous
les besoins; on ne peut étendre cette certitude à la manière
dont Dieu accorde son secours, qu'en vertu d'une promesse
expresse de sa part; sans cela, on tente Dieu (Math. IV, 7), et
l'on porte atteinte à l'essence de la foi.



16 F.-C.-J. VAN GOENS

De ce que Dieu nourrit les oiseaux qui ne sèment point ni

ne moissonnent, il ne s'ensuit pas qu'aucun ne tombe à terre;
ils meurent, mais non sans Dieu. (Math. X, 29.) Quelque
illimitées que soient la puissance de Dieu et la portée de la foi

qui y correspond, la foi n'est pas pourtant la certitude d'être

préservé de toute atteinte à la vie naturelle. Sans Dieu pas un
cheveu de la tête des disciples ne se perd (Math. X, 30), mais

cela n'empêche pas qu'une main inique leur prenne la tunique
ou le manteau (Math. V, 40) ou qu'elle leur tue le corps
(Math. X, 28). Le croyant éprouve que Dieu n'est ni toujours
ni seulement Celui qui donne ; c'est pourquoi le commandement

: craignez-le se place à côté de- cet ordre : croyez
en lui La foi en devient plus difficile, mais elle n'est pas
condamnée par là à une limite ou à un affaiblissement, car l'action

divine ne cesse pas d'être dictée par la bonté et le résultat
final est le don parfait de la vie. La perte même de la vie
devient une source de vie. et le mal qu'on souffre une source
de consolation (Math. X, 39; Math. V, 4; Luc XVI, 25). Voilà ce

qui réconcilie le croyant avec la foi qui lui est imposée en

présence des besoins naturels. Cette vaste confiance, qui se sait

supérieure en Dieu à tout obstacle et à toute limite, demeurera
seule intacte même dans la perte de la vie, puisqu'elle la
considère comme un gain ; il faut pour cela une foi qui, commandant

aux montagnes, sesente maîtresse du monde et par conséquent

maîtresse de tout mal et de la mort.

Nous retrouvons la même idée de la foi lorsque Jésus s'adresse
ò ceux qui lui demandent la guérison. Le désir de la
guérison, de quelque manière qu'il s'exprime, est une prière qui
invoque la puissance divine; il doit donc être animé d'une
confiance absolue. La foi se modifie ici parce que le secours
de Dieu s'accorde par l'intermédiaire de Jésus ; c'est lui qui
accorde le secours, aussi la foi s'adresse à lui et équivaut à la
confiance que c'est lui qui peut réparer le mal. Et il faut dire
que Jésus a exigé expressément une confiance sans bornes en
sa personne. A ces mots: si tu le peux, viens à notre secours



LA FOI D'APRÈS LES SYNOPTIQUES 17

par pitié pour nous Jésus répond : si je le peux tout est
possible à celui qui croit (Marc IX, 22-25). La condition posée par
la prière est expressément écartée. L'hésitation du sollicitant
ne résulte pas d'un doute à l'égard de Dieu, mais à l'égard de

Jésus : ce n'est pas la toute-puissance de Dieu qui est révoquée
en doute, mais le pouvoir de Jésus. Le malheureux père ne
doute pas de la compassion de Jésus, et quant à la puissance
de Jésus, il n'est pas sans espoir. Il se dit : tu peux beaucoup ;

tu as aidé miraculeusement d'autres ; si tu en as la force,
aide encore maintenant II fait appel à toute la puissance dont
Jésus peut disposer, mais à cet appel est mêlée la crainte de

l'insuffisance de cette puissance, d'autant plus que les disciples
ont tenté en vain la guérison. Ce n'est pas là la foi : Jésus

exige pour son pouvoir la même confiance absolue qu'en Dieu.
Sa réponse repousse la question de la possibilité de l'exaucement

; il ne reconnaît que l'affirmation : tu peux ; tandis q'jo
le malheureux dit : si tu peux Tout dépend de la foi ; tout lui
est possible, car elle reçoit tout. La seconde prière du père :

je crois viens au secours de mon incrédulité est un acte

supérieur de foi; elle ne met plus de bornes au pouvoir de Jésus;
il ne reste, aux yeux du sollicitant lui-même, que la condition
morale, et celle-ci le pousse vers un secours qui ne se refuse

pas à l'incapacité de croire; la prière balance entre la foi et

l'incrédulité. C'est pourquoi l'évangéliste insinue que le motif
qui porte Jésus à guérir l'enfant ne se trouve pas dans celui
qui l'invoque seulement, mais encore dans la situation du
moment (iSiv Si ô ÎjjtoSç ô-t imwixpiyu ôyXo;, Marc IX, 25). La
disposition du père ne rend pas la guérison impossible, mais n'est
pourtant pas celle que Jésus demande dans celui qui sollicite
son secours. Gardons-nous d'en conclure que nous avons ici
une double foi, celle qui s'adresse à Dieu et celle qui s'adresse
à Jésus. Jésus ne parle que de la foi en général : ~-hxx 8w«rà xù

-iixi-'jo-i-t (vers. 23). Il ne s'agit donc pas d'introduire l'alternative:

foi en qui? en Dieu, ou en Jésus? C'est Dieu qui opère
dans l'action de Jésus; se confier en Jésus, c'est se confier en
Dieu ; puisque la puissance de Dieu lui est donnée dans une
mesure sans bornes, la confiance en lui est aussi absolue que

THÉOL. ET FH1L. 1886. 2



18 F.-C.-J. VAN GOENS

la confiance en Dieu. La prière qu'on lui adresse est une prière
dans toute la force du terme.

Les actes bienfaisants de Jésus qui signalent une puissance
créatrice se dressent aux yeux du peuple dans toute la force

persuasive de l'expérience. C'est ce qui rend la confiance absolue

possible chez celui qui invoque Jésus, et là où elle existe il n'y
a pas de conditions intellectuelles à remplir. Pour Jésus le motif
de parler de foi, et de grande foi, ne réside pas dans la clarté
des notions, mais dans l'intensité du désir et de la confiance.
C'est ce qui se voit dans les porteurs du paralytique. Jésus leur
attribue la foi parce que, loin de se laisser rebuter par les obstacles,

ils ont descendu le malade par l'ouverture qu'ils avaient
faite au toit, sans qu'il soit question du degré de conscience

qu'ils avaient des raisons qui les portaient à attendre la
guérison de Jésus (Marc II, 5). Ainsi Jésus exalte la foi d'un païen
au-dessus de celle d'Israël, sans rechercher l'intelligence qu'il
possède de la cause de la vertu divine qui éclate en Jésus : il
suffit, chez le centenier, qu'il ne demande pas la présence de

Jésus et se contente de sa parole, et chez la Cananéenne, qu'elle
fasse sa prière avec une ardeur d'espoir qui résiste à toutes les

exceptions déclinatoires. Cependant, si l'assurance du secours

peut résulter directement de la contemplation de la personne
et de l'action de Jésus, l'observation pousse d'elle-même à la

réflexion, elle provoque la question de la cause qui l'a
produite et du droit de la confiance; d'autant plus que la prière
qui s'adresse à Jésus se trouve en face d'une difficulté dont la

confiance seule peut triompher. En effet, le désir qui ne peut
trouver son accomplissement que par la puissance de Dieu
s'adresse ici à un homme qui. soumis aux bornes humaines, apparaît

à celui qui l'invoque comme son pareil, et lui arrache
involontairement la question : d'où cela lui vient-il? (Marc VI, 2.)
Il doit se rendre compte des forces divines qu'il attend de cet
homme et, pour rester absolue, sa foi en Jésus devait se dite
qu'il existait quelque rapport particulier entre lui et Dieu. Ce

travail intérieur auquel la foi conduit et qui la confirme, se

manifeste d'une manière très originale et sensible dans le
centenier de Capernaum (Math. VIII, 8-10). Ici, comme chez le



LA FOI D'APRÈS LES SYNOPTIQUES 19

père de l'épileptique (Marc IX, 23), la confiance a Jésus lui-
même pour objet, elle n'a point de bornes; la parole de Jésus

vaut un ordre qui commande à la nature et porte en elle la

garantie du succès. Il n'est plus question ici du simple désir,
dû au besoin d'une part, et de l'autre à la constatation de la

puissance de Jésus, sans l'intermédiaire de la réflexion; non, le
centenier raisonne sa confiance et il a recours à sa position
qui lui permet do commander pour que sa volonté soit accomplie.

Jésus est pour lui un Seigneur, Kùpioç ; il en conclut que la

parole de Jésus aura un effet analogue à celui de la sienne. La
réflexion rend à sa confiance des services essentiels, la facilite
et la fortifie; elle lui sert de base. Cependant il se borne encore
aux rapports de Jésus avec le monde et ne se doute pas do

leur cause. X cet égard la pensée d'un israélite devait suivre
une marche différente : la théologie l'engagera à s'enquérir des

rapports de la puissance de Jésus à l'égard de Dieu; il ne pourra
pas la placer à côté de celle du Dieu unique. Elle lui fournira
cependant des intermédiaires : l'idée du Messie lui est depuis
longtemps familière dans ses traits essentiels. Si le solliciteur était
en état de la transporter à Jésus et d'invoquer celui-ci comme
le fils de David (Math. XX, 30,XV, 22), sa confiance y trouvait un

puissant appui, sachant pourquoi elle pouvait attendre de cet
homme même ce qu'il y a de plus grand. Aussi la réponse de

Jésus au centenier désigne-t-elle avant tout Israël comme appelé
à la foi. Israël possède dans sa connaissance de Dieu et dans

son espérance messianique un équipement pour la foi qui lui
facilite sa pleine confiance en Jésus ; il puise dans son trésor

spirituel de quoi se rendre compte de la nature et de l'origine
de l'œuvre de Jésus.

Cependant il importe ici de distinguer. D'une part, l'Israelite
possédait les idées que l'Ecriture et les scribes lui avaient
fournies : le Boi saint, le Fils de Dieu prêtaient à sa confiance

l'intelligence de son droit et de sa base. D'autre part se

présentait la question de savoir si la forme sous laquelle Jésus

apparaissait s'accordait avec la tradition. Le contraste était
profond. Avant de se demander : est-il le Christ? on devait se

demander s'il offrait en général les marques d'une mission divine,



20 F.-C.-J. VAN GOENS

voire même celles d'une piété et d'une sainteté humaines. De

tout temps les différences christologiques furent, dans le principe,

d'une nature théologique. La différence de la notion du

Christ chez les scribes et chez Jésus provenait d'une
différence de la notion de Dieu. L'idéal messianique de la

synagogue, et même tout ce que celle-ci considérait comme voulu ou

digne de Dieu, se séparait considérablement de la vie de Jésus

et niait non seulement son idéal du Messie, mais encore celui
de la justice et de la piété. En revanche, Jésus ne niait pas
seulement l'idéal de la synagogue par sa vie, mais encore par
sa prédication, notamment par celle de la repentance et par le

jugement qu'elle prononçait sur le service divin et légal de la

synagogue. C'est ici que se produisait un profond obstacle à la

foi, lequel Jésus qualifie par le mot de scandale (tnc«vS«XîÇstv).

(Marc IX, 42; Math. XVIII 6, XXVI, 31 ss. Col. Luc XXII, 32).

Il fallait donc opter. Si l'on conservait les notions
traditionnelles, on niait le rapport de Jésus avec Dieu; on allait
jusqu'à lui attribuer des influences diaboliques. Dès lors toute
confiance était impossible; celle-ci pour être absolue, comme
Jésus le demandait, exigeait la constatation et l'affirmation de

sa mission divine, la renonciation à la notion traditionnelle de

la piété, la soumission à l'appel à la repentance. C'est ce qui
explique l'obstacle insurmontable que Jésus rencontre pour
la foi au sein de ce même Israël qu'il juge capable, plus que
tout autre, de lui accorder la confiance. Qu'on remarque le
oOSé sv tu itroa-a (Math. VIII, 10).

A propos des guérisons, la foi nous est représentée aussi
comme pleinement et directement active dans la prière qui les
sollicite. Il n'en résultait pas nécessairement un rapport
permanent avec Jésus : les lépreux rendus nets se retirent sans
rendre grâces. Cependant la tradition synoptique insiste
souvent sur le fait que Jésus rappelait expressément aux malheureux

guéris que la foi les avait aidés. On se rappelle y niaxt;
asWév <rs. (Marc V, 34, X, 52 ; Math. IX, 22; Luc VIII, 48, XVII,
19, XVIII, 42.) En éclaircissant ainsi le fait quanta sa condition
intérieure, Jésus s'applique à le rendre salutaire dans l'avenir
pour le malade guéri et il relève comme résultat permanent de



LA FOI D'APRÈS LES SYNOPTIQUES 21

sa bienheureuse expérience la connaissance qu'il a acquise de

l'efficacité et du prix de la foi. Ainsi la guérison se place dans

un double rapport à l'égard de la foi ; elle la suppose et veut de

nouveau la produire en engageant à y persister. De même,
Jésus représente aux disciples découragés les signes précédents

comme motifs de foi dans leur situation présente. Si le

secours d'autrefois n'a pas pour effet de fonder d'une manière
durable la foi dans l'âme, il faut en attribuer la cause à un

manque d'intelligence, de réflexion sur le passé. Aux gens de

petite foi s'adresse la question : o"™ wzixz ; (Math. XVI, 9.)
Jésus réclame aussi la foi comme condition unique, mais

indispensable du secours qu'on lui demande. Si la guérison
qu'il opère dépend de la foi, ce n'est pas, selon les Evangiles,
dans un sens physique ; la preuve en est que Jésus insiste sur
la foi, non du malade, mais de celui qui vient solliciter le

secours. Si le père ne croit pas, le fils ne sera pas guéri. (Marc

IX, 23.) Ce n'est pas à la fille mourante, mais au père abattu

qu'il est dit : ne crains pas, crois seulement. (MarcV, 36.) C'est

la foi du centenier qui apporte la guérison à son serviteur ; il en

est de même de la Cananéenne et de sa fille ; dans le récit du

paralytique, c'est la foi des porteurs qui est signalée, non celle
du malade. (Marc II, 51.) L'efficacité de la foi, lorsqu'elle
obtient la guérison, n'appartient pas plus à la sphère physique

que lorsqu'elle transporte des montagnes ; c'est le sol moral

qui la produit. Jésus ne nie ni ne détruit la confiance qui saisit
et honore en lui la puissance de Dieu. C'est à ce rapport intime
entre la foi et le secours que sont dues ces formules : qu'il
vous soit fait selon votre foi (Math. IX, 29) ; selon que tu as

cru (Math. VIII, 13). Jésus se sait autorisé à faire correspondre
le don divin avec la confiance humaine, en sorte que l'harmonie
demeure intacte entre l'espoir qu'on a mis en lui et le bien

' 11 est possible qu'ici le récit ait voulu faire contraster les porteurs
avec le malade. Les premiers montrent de la foi, le second a besoin
d'être élevé jusqu'à elle. C'est pourquoi il ne reçoit pas immédiatement
la parole : « Lève-toi, prends ton lit et t'en va dans ta maison ; » mais
Jésus commence par lever l'obstacle qui l'empêche d'espérer sa guérison,
en lui accordant le pardon de ses péchés.



22 F.-C.-J. VAN GOENS

qu'il a accordé. Cette correspondance devient une règle
objective divine qui se manifeste même sans un acte exprès de la

volonté de Jésus. L'hémorroïsse touche secrètement la houppe
de son manteau et une vertu sort de lui, — ce qui n'a pas eu

lieu sans relation personnelle, comme la suite du récit le

prouve. Jésus ne laisse pas la femme s'échapper clandestinement

et n'entend pas se laisser utiliser comme un moyen de

guérison. Il signale expressément comment l'attouchement du

manteau lui a donné la guérison ; ce n'est pas ce contact seul

qui l'a guérie, mais sa foi, et celle-ci est rapprochée par Jésus

de sa volonté et de son action personnelle ; elle doit accepter
sa guérison comme un don de la parole de Jésus : sois délivrée
de ton infirmité. (Marc V, 25-34.) Dans les rapports avec Jésus

le don n'est rattaché à d'autres conditions qu'à la foi. Point de

discussion des causes morales de la maladie ; point de

distinction entre ceux qui sont dignes de la guérison et ceux qui
ne le sont pas. La foi renverse même les barrières qui séparent
le païen d'Israël, quoique Jésus ne laisse pas de les signaler
énergiquement. Là où le besoin de secours en fait naître un
désir qui s'attache à Jésus comme confiance, toutes les
conditions du secours sont remplies. D'autre part Jésus repousse
avec la même énergie la prière qui doute, puisqu'elle attaque
en lui la puissance et la bonté de Dieu qui l'a donné à Israël

pour libérateur. C'est un seul et même acte, absolu et

indispensable, qu'il demande envers lui-même et envers Dieu.

VI

Le but que Jésus se propose va bien au delà du secours qu'il
apporte aux nombreuses misères de la vie humaine ; il se
présente devant son peuple en qualité de Christ et le bien qu'il
lui offre s'appelle le Boyaume de Dieu. Si déjà les bienfaits

qu'il confère aux individus s'adressent à [la foi, la vaste importance

que sa personne et son œuvre acquièrent maintenant
réclame à juste titre toute la confiance humaine.

La parabole des deux fils est suivie d'une parole qui promet
le Boyaume aux publicains et aux femmes de mauvaise vie, à

cause de leur foi à Jean-Baptiste, et ferme le Boyaume aux



LA FOI d'après les synoptiques 23

justes d'Israël, pour avoir refusé la foi au Baptiste. (Math. XXI,
31, 32.) Le Baptiste ne donne pas, mais avertit, il appelle à

la repentance ; aussi Jésus résume-t-il son œuvre dans son

baptême (v. 25). C'est pourquoi la foi à son égard n'est pas
avant tout une confiance qui attend et prie, mais la soumission,
docile à sa direction, qui le reconnaît dans la vocation que
Dieu lui a adressée. Croire au Baptiste, c'est s'incliner devant le

témoignage qu'il rend à la nécessité de la conversion ; c'est
obéir à l'appel du baptême ; c'est entrer volontairement dans
les sommations de sa prédication. Ne pas croire au Baptiste,
c'est repousser l'appel à la repentance, le refus du baptême,
bref prendre une attitude négative à son égard. C'est le cas du

sanhédrin (v. 26). Israël devait la foi à Jean, parce que son

baptême était du ciel, parce que le père engageait par lui ses

fils à aller travailler dans sa vigne et qu'en conséquence la voie
de Jean était celle de la justice (v. 32). Ne pas le croire, c'est
refuser l'obéissance à Dieu, c'est renouveler la conduite de ce

fils qui, malgré la sommation du père, n'alla pas à la vigne :

il y a donc culpabilité.
L'œuvre de Jésus est aussi du ciel ; lui aussi se présente

devant le peuple comme envoyé de Dieu. Pour lui comme pour
le Baptiste il y a la double attitude de la foi et de l'incrédulité.
Ne pas croire c'est, quant à Jean, le repousser, et quant à

Jésus, c'est pousser le fils et héritier hors do la vigne et

maltraiter le serviteur qui convie au festin. Les petits qui croient
en Jésus (Math. XVIII, 6 ; Marc IX, 42) correspondent aux pu-
blicains et aux femmes de mauvaise vie qui croient Jean. Ils
sont coupables, que Jean les ait ou non exhortés à le croire.
L'ordre de la foi résulte du fait de sa vocation céleste et est

reconnu pour incontestable et sacré, puisque tout le monde
tient Jean pour un prophète. (Math. XXI, 26.) Combien plus
l'appel à la foi est-il impliqué dans la place que Dieu a

assignée à Jésus, alors même que celui-ci n'en fait pas un objet de

commandement exprès. Nul doute que Jésus cherche auprès
d'Israël la foi absolue qui le reconnaît pour son Seigneur ;

mais il ne déclare expressément qu'une chose, c'est qu'il ne
l'a pas trouvée. (Math. VIII, 10.)



24 F.-C.-J. VAN GOENS

Les publicains et les gens de mauvaise vie qui croyaient
Jean, entrent dans le Boyaume ; les purs selon la loi n'y
entrent pas, parce qu'ils ne le croyaient pas. La foi est donc l'entrée

dans le Boyaume. C'est ce qui résulte déjà au fond du fait

que les dons particuliers que Jésus accordait aux malheureux
ne se rattachent qu'à la foi. Si Jésus chasse les démons par
l'Esprit de Dieu, c'est que le Boyaume de Dieu est venu (Math.

XII, 28) ; il faut tirer la même conclusion des souffrances

auxquelles il met fin, de la mort à laquelle il commande, des

péchés qu'il remet. Ce sont là des signes, vr,pzi«, du royaume,
puisqu'ils en émanent, ce sont des opérations royales de Dieu.
Comme quiconque prie par la foi reçoit ces forces par les-

qjnelles s'annonce l'avènement du Royaume, il est évident que
la foi est considérée comme une participation au Royaume. Et
si le rapport entre la foi et le secours promet tout don au

croyant, celui-ci est transporté pleinement dans le Boyaume à

cause de sa foi. Un pouvoir qui transporte les montagnes est

un pouvoir royal, ßcarasia, c'est une participation à la royauté
de Dieu, puisque tout ce que la foi opère est une opération de

Dieu. Ainsi les promesses et les actes de Jésus s'accordent

parfaitement avec la promesse du Boyaume faite à la foi,
notamment dans ses rapports avec Jean.

La foi assure aussi le Boyaume à l'homme corrompu, aux

publicains et aux gens de mauvaise vie, car la confiance accordée

à Jean amène la délivrance de leur état de corruption. La

reconnaissance de Jean comme envoyé divin implique la docilité

à l'appel à la repentance et l'acceptation du baptême de

repentance. Ainsi la foi commence en eux l'accomplissement
de la volonté divine et ils ressemblent au fils qui dit d'abord :

je n'y vais pas, mais qui finit par y aller. Ils trouvent par leur
conversion un pardon qui couvre divinement la corruption de

leur vie et le baptême devient pour eux une purification
divinement authentique. En revanche, toute fidélité légale perd sa

valeur par le refus de la foi, lequel est un acte de désobéissance

à Dieu et rappelle le fils qui dit : j'y vais, sans aller. Il
n'y a ici qu'une vaine apparence hypocrite. Si le service légal
avait réellement le désir de remplir la volonté de Dieu, la foi au



LA FOI D'APRÈS LES SYNOPTIQUES 25

Baptiste en serait la conséquence : le refus dévoile toute
l'imposture de cette piété. Si les rapports avec le Bapliste ont une
importance décisive pour la vie en Dieu, il est clair que les

rapports avec Jésus en ont infiniment davantage. En repoussant

le droit messianique de Jésus, cette génération se montre
« méchante et adultère », plongée dans une corruption
profonde malgré tout son service religieux, une Sodome que Dieu
a jugée, une païenne comme Tyr. D'autre part Jésus répond à

la profession que Pierre fait du Christ par la promesse de vie
et l'entrée du royaume (Math. XVI, 18 ss.) et son appel s'adresse

aussi à ceux de ses disciples dont la vie avait été jusque-là
corrompue et même principalement à eux.

Il y a un passage où Jésus met la foi dans un rapport étroit
avec sa passion. (Luc XXII, 31, 32.) Il compare l'expérience
que feront les disciples pendant la passion à l'agitation du blé
dans le crible, opération destinée à séparer le bon grain d'avec
le mauvais. Cette épreuve a une origine ultramondaine : elle
est l'œuvre de Satan. Celui-ci a remis en question devant Dieu
la réalité et la solidité de l'apostolat ; il a mis les apôtres en
accusation ; il les a réclamés, afin que leur rapport intime avec
Jésus paraisse au grand jour. C'est ce qui se fait par le
crucifiement de Jésus; la croix constitue la crise. Le danger que
Pierre court est surmonté, si sa foi ne vient pas à défaillir. La

prière de Jésus a pour objet le maintien de la foi de Pierre,
l'annulation de l'influence de Satan ; la lutte se concentre sur
la foi, car c'est elle qui assure les rapports des disciples et

notamment ceux de Pierre avec Jésus dans ce moment critique.
Nous avons ici la même notion de la foi. Comme le publicain
baptisé au Jourdain croit au Baptiste, de même le disciple qui
obéit à l'appel de Jésus et le suit, parce qu'il voit en lui le

Christ, croit en lui, quoiqu'ici l'élément de confiance soit plus
fort que là. 11 y a sans doute de la confiance à s'attacher au

Baptiste, puisqu'il faut lui attribuer une mission divine; mais

lorsque l'œuvre de Jésus finit par la croix, c'est-à-dire par le
contraste absolu avec sa qualité de Messie, l'attachement
devient une démonstration de confiance complète. Il n'y a qu'un
acte énergique de confiance qui puisse demeurer fidèle au Messie



26 F.-C.-J. VAN GOENS

crucifié. Ici encore la confiance s'adresse sans partage à Dieu

et à Jésus. Au-dessus du Christ mourant se trouve Dieu qui le

livre à la mort. En s'ébranlant, la confiance en Jésus ébranle

la confiance en Dieu qui le fait mourir. En revanche, si le

disciple demeure fidèle au crucifié comme au Christ, il n'en est

capable qu'à la condition que sa confiance en Dieu ne
défaille pas.

Cependant notre texte nous ramène au danger spécial que
Pierre court par suite de son reniement. Si ce reniement n'est

pas la ruine de sa foi, il en est la menace redoutable. Les
mouvements de défiance et de doute, occasionnés par la passion
de Jésus, menacent de l'emporter. Pierre ne peut en triompher

que par un acte de confiance qui domine non seulement
la catastrophe qui frappe Jésus, mais sa propre chute, non
seulement le jugement énigmatique par lequel Dieu livre Jésus

à la mort, mais encore la condamnation qu'il prononce sur
lui-même après son reniement : c'est ce qui rend la question
desavoir s'il est encore en état de porter à Jésus une confiance

durable, éminemment sérieuse et grave pour lui. Jésus a la

certitude qu'il en sera capable en vertu d'un don divin, qu'il a

sollicité pour lui. Entrevoyant la foi qui triomphera du reniement,

Jésus vient au-devant de Pierre avec une bonté qui lui a

déjà pardonné son infidélité.
Dans les récits de la résurrection (Luc XXIV, 11, 25, 41 ;

Math. XXVIII, 17; Marc, fin) la nolion de la foi se rapporte
avant tout à la réalité de l'événement, sans perdre cependant
sa signification ordinaire. Nier la résurrection eût été renoncer
à Jésus et abandonner la foi, qui le reconnaît pour Messie. En

revanche, avec la conviction de la résurrection se renouvelle
l'union à Jésus ; c'est alors qu'on reconnaît plus que jamais la

messianité de celui qui s'est montré enlevé à la mort et
participant d'une nouvelle vie.

Mais la foi est mise aussi en rapport avec la manifestation
future du Boyaume de Dieu. (Luc XVIII, 8.) Les jours du Fils
de l'homme cachés dans l'avenir sont l'objet de la prière des

disciples, d'autant plus qu'ils doivent s'attendre à la souffrance.
Jésus considère la prière en face de ce but suprême comme



LA FOI D'APRÈS LES SYNOPTIQUES 27

une puissance énergique. Si déjà le juge inique s'incline devant

elle, combien plus est-elle efficace de la part des élus devant
le Dieu de justice Dieu est toujours disposé à cette intervention

judiciaire qui renferme pour les siens la pleine délivrance ;

c'est pourquoi la prière, qui s'adresse à lui, trouve une prompte
réponse, L xàyzi. Mais l'état des choses sur la terre s'oppose à la
délivrance définitive qui émane de la bonne volonté de Dieu :

y aura-t-il de la foi sur la terre cette foi qui prie comme la

veuve, sans discontinuer, parce qu'elle est convaincue de

l'efficacité de la prière Le juste Juge au ciel est prêt à manifester

puissamment son secours, mais où sont sur la terre ceux qui
se tournent vers lui et invoquent avec confiance son
jugement? Si l'avènement du Fils de l'homme dans ce passage se

rapporte à la parousie, Jésus déclare qu'il trouvera difficilement,

à son avènement, la foi sur laquelle il insiste, qu'il viendra

par conséquent sans être attendu, sans avoir été appelé

par la prière. Alors le jugement se trouve au premier plan.
(Luc XVII, 26 ss.) Si au contraire notre passage a trait au
résultat que sa présence terrestre produira parmi les hommes,
alors la confiance, qui demande à Dieu la pleine délivrance, se

rapporte à la personne de Jésus ; elle doit résulter de sa

présence ; la confiance en lui devrait pousser à une prière
invoquant l'intervention divine, laquelle s'accomplira en effet palla

nouvelle présence de Jésus. Cependant comme on lui refuse
la foi, quoiqu'il soit venu, et comme on la lui refusera encore
bien davantage après que sa présence visible aura pris fin, il
est évident que la prière dont parle la parabole, manquera
aussi. En tout cas un nouvel objet se montre ici à la foi,
puisqu'elle embrasse aussi la délivrance définitive et y contribue,
en sorte que cette délivrance s'obtient comme réponse de Dieu
à la prière de la foi. Mais avec la nouvelle promesse la foi
reçoit une mission nouvelle, puisque cette manifestation
judiciaire de Dieu est encore à venir et doit par conséquent être
attendue et sollicitée, et que d'autre part l'avenir attendu
embrasse le monde et que la prière n'est pas immédiatement
exaucée, mais doit persister malgré les délais divins, au sein
de l'angoisse et sans la présence visible du Christ. Il n'y a



28 F.-C.-J. VAN GOENS

qu'une confiance qui s'élève au-dessus du monde, pour s'attacher

à Dieu et à Christ, qui puisse soutenir l'attente dans une
situation pareille et lui prêter la force nécessaire pour prier.

VII

Dans l'enseignement synoptique de Jésus se combinent la

repentance et la foi : pzxxvozîtz xxi maxeiexe h ™ zùayyzlirp. (^Marc I,
15.) Elles résultent de l'approche du Boyaume de Dieu et sont
la condition de la participation à ses biens. L'une et l'autre
sont d'une nécessité absolue. Comme il condamne l'action
coupable et exige la bonne œuvre, ainsi Jésus a accordé, en
parole et en action, à la foi une promesse qui est indépendante
de toute autre condition et fait de la foi une force qui reçoit
ce qu'il y a de plus élevé. Mais les deux notions diffèrent.
L'appel à la repentance part du commandement de Dieu. La
nécessité et la nature de la repentance se mesurent d'après
la différence qui existe entre « ce qui a été dit aux anciens »

et ce que Jésus annonce comme contenu de la volonté divine.
C'est pourquoi le but de la prédication de la repentance
consiste dans l'acte et se résume dans la sommation de faire la

volonté de Dieu ; il n'y a que celui qui entend ses paroles et
les met en pratique (àxoûnv *ai noteïv, Math. VII, 24) qui se bâtit
une maison laquelle ne tombe pas en ruine. L'exhortation à

la foi part de la bonté de Dieu ; elle promet et donne. Ces

deux appels ne s'adressent pas à différents auditeurs, en sorte

que Jésus n'adresserait celui de la repentance qu'à la
multitude et celui de la foi aux disciples ; non, le premier appel
continue à retentir énergiquement dans le cercle des disciples

; plusieurs paroles menaçantes qui font entrevoir son
jugement s'adressent à eux. C'est aux sujets du Boyaume que
s'adresse la parole de l'ivraie qui est brûlée et des poissons
qu'on jette ; celle des vierges folles et du serviteur infidèle ;

celle de l'homme qui n'a pas d'habit de noces et du serviteur
inhumain qui est livré aux geôliers ; celle du sel qui perd
sa saveur et du retranchement de ceux qui ne deviennent
pas semblables aux enfants. La prédication de la repentance
adressée à Israël se répète ici devant une catégorie supérieure



LA FOI D'APRÈS LES SYNOPTIQUES 29

d'auditeurs. De même que le service divin d'Israël est rejeté
comme dénué de toute valeur, parce que la base morale lui

manque, de même toute promesse est refusée à l'union avec
Jésus si elle ne se combine pas avec l'accomplissement de la

volonté de Dieu. D'autre part, la promesse faite à la foi ne
s'adresse pas seulement aux disciples. La foi obtient ce qu'elle
demande, que ce soit celle d'une femme païenne ou celle d'un

lépreux samaritain, n'importe. L'une et l'autre sommation
s'adressent ainsi au même individu et ont simultanément leur
valeur constante.

La parole de Jésus se meut dans cette double direction.
D'une part, il maintient la norme morale avec un inexorable

sérieux, mesure sur elle la conduite des hommes et enjoint en

vertu d'elle à l'œuvre humaine des devoirs qui, non accomplis,
menacent d'une ruine totale, inexorable ; d'autre part, il
garantit l'efficacité de la prière dictée par la confiance. Ainsi il
fait ressortir également le droit de Dieu et la bonté de Dieu.
Ce droit règle souverainement l'action humaine, cetle bonté

agit elle-même pour l'homme et lui accorde spontanément ses

biens. L'une et l'autre puissances sont absolues : le droit est

absolu, au point qu'il n'en tombe pas un iota, l'homme dût-il
irréparablement en périr ; la bonté est absolue, au point de ne

pas laisser tomber un grain de sénevé de confiance sans lui
garantir ce qu'elle a attendu de la bonté divine, s'agît-il
même d'une montagne à transporter ou d'un sycomore à

planter dans la mer. Ces deux puissances ne sont pas opposées
aux yeux de Jésus ; elles s'unissent à ses yeux dans une seule
et même volonté et dans une seule et même intuition. Comme
le droit et la bonté ne forment qu'une seule réalité, de même,
dans la nature humaine, la soumission au droit de Dieu dans
la repentance et l'inclination vers la bonté de Dieu dans la foi
sont inséparables dans leur origine et dans leur résultat.

Comment la foi naît-elle Jésus appelle celui qui est en souci
du pain et du vêtement à considérer les oiseaux et les lis, afin
de constater comment Dieu prend soin de ses créatures. Il est

naturel que le païen se dise : que mangerons-nous parce
qu'il ne connaît pas le Père qui sait de quoi il a besoin. (Math.



30 F.-C.-J. VAN GOENS

VI, 32 ; coll.v. 7.) La connaissance de Dieu produit la confiance,
car connaître Dieu c'est contempler sa bonté. La foi en Jésus

n'a pas d'autre origine. Là ou la confiance fait défaut, il s'écrie :

jusqu'à quand serai-je avec vous? (Math. XIVII, 17.) La foi peut
et doit être le résultat de la contemplation de sa personne et
de son œuvre. Il oppose au Baptiste qui doute ce que tout le
monde lui voit faire ; les signes des temps sont évidents,
comme l'aspect du ciel qui annonce le beau ou le mauvais

temps. La foi doit naître de l'évidence de l'œuvre de Jésus,

laquelle le montre dans sa bonté comme celui qui peut aider.
C'est pourquoi Jésus est surpris de l'incrédulité. (Marc VI, 6 ;

coll. Math. XVII, 17.) En lui en effet on possède pleinement les

conditions de la foi ; il suffit, pour la faire naître, d'observer
et de s'approprier sa parole et son œuvre.

La cause du manque de foi réside dans la sphère morale :

celui qui est méchant doit calomnier. (Math. XII, 34.) C'est

l'indice d'une génération méchante et adultère que cette
demande des signes du ciel ; il n'y a que les hypocrites qui ne
discernent pas les signes évidents des temps. (Math. XVI, 1 ss.)

A force de résister au commandement divin on perd la force
et la disposition à reconnaître le Boyaume et le Christ dans

leur présence et leur prix ; ils deviennent un trésor caché dans

un champ et un banquet auquel on est invité en vain. Aussi
Jésus s'étonne-t-il de la foi, surtout chez le païen, à cause des

obstacles intérieurs qu'elle rencontre, autant que de l'incrédulité.

(Math. VIII, 10.) En conséquence, il fait précéder l'exhortation

à la foi de l'appel à la repentance ; celle-ci ouvre la voie
à la première ; ce n'est qu'à la suite de la pzxi-joi« qu'on discerne
la bonté de Dieu au point de rendre un acte de désir et de
confiance possible. La dépendance de la foi à l'égard de la psmvot«

se manifeste déjà lorsqu'il s'agit de faire acte de foi dans les

rapports physiques de la vie. La polémique contre l'appel à

la foi (Math. VI) emprunte principalement sa force au fait

qu'elle se représente une volonté qui n'aurait pas renoncé à la

question: que mangerons-nous? qui veut au contraire jouir
aussi richement que possible du côté physique de la vie et qui
pourtant, à l'instar des oiseaux du ciel, ne se soucie ni de semer



LA FOI D'APRÈS LES SYNOPTIQUES 31

ni de récolter ; là-dessus cette polémique condamne une
pareille volonté comme moralement fausse, et elle le fait de plein
droit, car la foi se montre moralement inadmissible lorsque le
côté moral de la foi, c'est-à-dire le règlement du désir, est

négligé. Le « païen. » qui désire se nourrir et se vêtir, doit
travailler, épargner, se faire des soucis : sans cela il en est réduit
à voler ou à mendier.

De plus, cette polémique se représente une disposition qui
aurait renoncé à la pépipvx, mais sans y substituer une activité
nouvelle, et elle prononce de nouveau un jugement négatif sur
elle, et cela avec raison. La foi, en effet, devient moralement
fausse, du moment qu'on soustrait la vie physique à sa

subordination à la justice de Dieu et que la nourriture et le vêtement
deviennent l'intérêt suprême de la foi, en sorte que Dieu est

abaissé au rôle de simple dispensateur des biens extérieurs.
Toutefois ces jugements n'atteignent pas la parole de Jésus,

qui ne nie pas seulement le travail destiné à satisfaire le désir,
mais le désir lui-même, et qui n'écarte pas les soucis pour
autoriser une jouissance passive des biens physiques, mais pour
rendre possible une activité nouvelle, dirigée vers le royaume
de Dieu et sa justice et dominant absolument toute jouissance
physique, jusqu'à la conservation même de cette vie. Cet

affranchissement du désir physique, qui place le Boyaume et

sa justice au-dessus de tout, n'est pas seulement la condition
de la pureté morale de la foi, mais encore celle de sa naissance

et de sa durée. L'homme n'abandonne pas avec confiance à

Dieu l'objet auquel il est lié par ses désirs. Or, renoncer ainsi
à poursuivre les biens physiques, c'est la pzxx-mi«.

En ce qui concerne les biens spirituels du Boyaume, il en est

tout à fait de même. Jésus oppose les petits qui croient en Lui
(Math. XVIII, 6) aux présomptueux qui ne considèrent pas
seulement le Boyaume comme leur propriété incontestable, mais
s'estiment encore en état d'y occuper la première place. Les

premiers croient, parce qu'ils sont petits. La confiance
renonce à sa force propre et émane d'un besoin de secours qui
ne se suffit pas. Remarquez l'humble attitude qui sépare de

Jésus le centenier de Capernaum et la femme cananéenne.



32 F.-C.-J. VAN GOENS

Cette humilité pousse à une pleine et entière confiance ; elle

en assure l'intensité. En revanche, les biens du Boyaume n'existent

pas pour les sages et les justes parce que, satisfaits des

résultats de leur piété et n'ayant besoin d'aucun secours, ils
ne se soucient pas de s'unir à Jésus. Il faut une conversion, un
changement (axpeyzTBxi, Math. XVIII, 3), pour briser cette

présomption et convertir cette grandeur, qui ne sait que rendre
grâces à Dieu de sa justice, en une petitesse qui prie: c'est
cette conversion qui réalise les conditions intérieures de la
manifestation de la foi.

D'autre part, la foi, qui émane du secours et du don de

Jésus, s'empare aussi de la volonté de l'homme, comme motif de

conversion. Comme la reconnaissance de la vocation céleste

du Baptiste amène à subir le baptême de repentance, de

même l'attachement confiant à Jésus dispose à obéir à sa

sommation et à le suivre. Le bon, à qui la confiance s'attache, est
à la fois le saint, et la confiance qui saisit la bonté de Jésus

ouvre la volonté à la règle sainte exprimée dans son œuvre et
dans sa parole, d'autant plus que la bonté à laquelle la foi
s'attache est elle-même le principe et l'essence de la sainteté qu'il
réclame.

VIII

Gomme la pzximix et la foi se conditionnent dans leur origine,
elles aboutissent au même résultat. A côté de la promesse faite
à l'œuvre et de la promesse faite à la foi se place une troisième
promesse faite à l'amour. Celle-ci revient souvent dans les

paroles de Jésus. Celui qui exerce la miséricorde en obtient
(Math. V, 7). Celui qui ne juge pas n'est pas jugé (Math. VII,
1). Est pardonné quiconque pardonne (Math. VI, 14). Par

l'amour, on devient fils de Dieu (Math. V, 45), ainsi que par la

paix qu'on procure (vers. 9). Les bénis du Père sont ceux qui
exercent la charité, et ceux qui l'ont négligée sont exclus du

Boyaume. Il est injuste de rétrécir la promesse faite à l'amour
en suppléant tacitement la condition de la foi. Il faut dire que
cette promesse aussi est absolue ; la valeur inhérente à

l'amour en fait une cause de salut; l'amour est l'abrégé de la loi,



LA FOI D'APRÈS LES SYNOPTIQUES 33

le premier commandement, qui contient toute la volonté de

Dieu et fournit en conséquence au Juge la règle d'après
laquelle s'opère la séparation. La pzx&voi« et la foi ont également
leur but dans l'amour; c'est pourquoi les promesses faites à la
conversion et à la foi s'unissent dans celle qui est faite à

l'amour. C'est à l'amour absolu, qui loin d'être lié à la conduite
des autres les prévient spontanément par ses dons, que s'élève

l'expisition du vrai contenu de la loi (Math. V, 17 ss.), parce
qu'il constitue la perfection humaine, reflet de la perfection
divine (V, 48). Ainsi le contenu positif de l'appel à la repentance,

c'est le commandement de l'amour. L'exhortation à la

foi n'a pas d'autre but. Dans la sphère naturelle, la foi ne

réprime pas seulement négativement le désir égoïste, mais porte
aussi des fruits positifs. (Math. VI.) La sommation de s'amasser
des trésors dans le ciel et non surla terre (Math. VI, 19 sqq.)
a sa ;ondition dans la victoire obtenue sur le souci (Stà toûto

VI, 25.) C'est ce triomphe qui assure le véritable emploi des

biens naturels en en faisant des moyens d'acquérir des biens
céles'.es par la main de l'amour. (Luc XVI, 1 ss.) Ainsi la forme
la plus simple de la foi entre déjà dans un rapport intime avec
l'amour ; elle en détermine le développement comme bienfaisance.

On est disposé à donner quand on a renoncé à vouloir
prendre, et ce renoncement de l'homme naît de la confiance
dans le don de Dieu.

Quint à la place que la foi occupe à l'égard du péché dans le

pardcn, il faut citer cette parole du roi de la parabole à son
serviteur inhumain : je t'avais remis en entier ta dette, parce
que ti m'en avais supplié. (Math. XVIII, 32.) Il ne faut pas en

séparer cependant cette autre affirmation : je ne te pardonne
pas, parce que tu n'as pas pardonné. (Vers. 34.) La grâce
accordée à la prière est retirée si l'exercice de la charité manque

; c'est donc dans celle-ci que la possession de la grâce
trouve sa condition. Cependant la foi et l'amour ne se présentent

pas ici comme se succédant l'un à l'autre, mais dans un
rapport de causalité : ne devais-tu pas avoir pitié de ton com-
pagnm comme j'ai eu pitié de toi? (Math. XVIII, 33). Le pardon
accordé àia prière devient le motif du déploiement de l'amour.

THÉOL. ET PHIL. 1886. S



34 F.-G.-J. VAN GOENS

La parole dans laquelle Jésus exprime à Pierre le soin qu'il
prend de sa foi se termine ainsi : et toi, affermis tes frères. (Luc
XXII, 32.) Le but en vue duquel sa foi triomphera même de son
reniement n'est pas en lui ; le don qu'il reçoit concerne à la
fois ses frères et fait appel à une activité qui le rende profitable
à d'autres : c'est la lumière qu'on n'allume pas pour la mettre
sous le boisseau, mais pour éclairer tous ceux qui sont dans la
maison. (Math. V, 15.) En éprouvant combien Jésus répond à

toute foi par son pardon et par ses dons, Pierre est non seulement

rendu capable, mais encore obligé de déployer au milieu
de ses frères une activité salutaire.

Les paroles qui concernent le prix et la puissance de la foi
n'ont pas en vue le bonheur que le croyant puise pour lui-
même dans sa foi; elles nous la représentent comme la victoire
remportée sur le monde, comme une puissance royale, qui
met en état d'accomplir l'œuvre de la charité. Bemarquez
l'exhortation qui suit la promesse faite à la prière de la foi dans le

passage de Marc XI, 25. « Quand vous êtes debout, en prière,
si vous avez quelque chose contre quelqu'un, pardonnez. »

Cette parole est d'autant plus significative que l'acte d'où est

parti le discours de Jésus est le dessèchement du figuier, c'est-
à-dire une manifestation de jugement. L'action des disciples
n'a pas à se mouvoir dans cette direction ; ils n'ont pas à agir
en juges et en vengeurs; les forces promises à la foi ne se mettent

pas au service d'un sentiment hostile ; la prière ne les

obtient que si elle possède l'amour, vu que son exaucement, eu

égard aux fautes de celui qui prie, implique un acte de pardon
divin.

Le rapport intime entre la foi et l'amour se manifeste encore
clairement lorsque Jésus envisage l'œuvre d'amour sous le

point de vue de la fidélité. Celle-ci aussi est une condition du
don divin. Jésus énonce le principe : on donnera à celui qui a.

(Math. XIII, 12 ; XXV, 29.) Celui qui est fidèle dans les richesses,

source de malversations, sera reçu dans les tabernacles

éternels, et celui qui est fidèle dans les moindres circonstances
de la vie d'un disciple, reçoit les biens du Boyaume en
abondance. (Luc XVI. 9-12.) La béatitude des pauvres et des petits



LA FOI D'APRÈS LES SYNOPTIQUES 35

et la promesse accordée à la prière de la foi ne subissent pas
de restriction par le fait que le don céleste est rattaché à la

fidélité, parce que l'activité déployée par la fidélité est un don
de Dieu. La fidélité qui agit correspond à la confiance qui
reçoit. La fidélité s'applique au « Mamon inique» aussi bien que
la foi s'étend au pain et au vêtement. (Luc XVI, H). Et tout
comme la foi est encore nécessaire, quoiqu'avec un contenu
supérieur, dans la vie spirituelle des disciples, de même le
bien que Jésus leur confie et la place qu'il leur assigne constituent

pour eux un objet de la fidélité. (Math. XXV, 23; Luc
XIX, 17 ; Math. XXIV, 45 ; Luc XII, 42.) Si la foi consiste à

attendre le don, la fidélité le met en œuvre; elle est donc la
vérité de la foi qui demande et reçoit le don. Or cette mise en

œuvre consiste, pour les relations tant naturelles que
spirituelles, dans la communication du don aux autres, c'est-à-dire
dans le service de l'amour. Don de la bonté, elle s'oppose à un
emploi égoïste, de sorte que la volonté impliquée dans la foi,
qui veut recevoir le don de Dieu de la main de sa bonté, rompt
avec la fidélité, à moins qu'elle ne se poursuive dans l'amour.
La confiance dirigée vers la bonté de Dieu, et qui repose sur
la bonté qu'elle a éprouvée et épouve encore, a pour vraie
conséquence sa propre bonté, et les appels à la repentance et
à la foi poussent ainsi la volonté et l'action humaines dans une
même voie, qui est celle de l'amour.

La foi s'unit encore plus directement à l'amour ayant Dieu
et Jésus pour objet. Le pardon est accordé à la pécheresse à

cause de l'amour qu'elle témoigne à Jésus (Luc VII, 47), et à

côté de cette déclaration se trouve celle-ci : ta foi t'a sauvée

(50). Ainsi la foi et l'amour sont ici tout ensemble la cause d'un
même don. Ne nous en étonnons pas : une confiance qui saisit

en Jésus le Bon au sens le plus eminent, au point d'attendre
de lui le relèvement et la guérison d'une vie corrompue, ne
saurait être séparée de l'amour ; une pareille confiance est déjà

un amour naissant, elle s'élance déjà par-delà le moi vers
celui qu'elle saisit, et produit d'elle-même l'amour. De même

Jésus a fait de ses rapports avec ses disciples des rapports
d'amour et se refuse à celui qui ne l'aime pas au-dessus de tout



36 F.-C.-J. VAN GOENS

(Math. X, 37, ss). Cet amour-là ne se laisse pas isoler, comme
un acte separé, de la foi qui s'attache avec confiance au Christ,
comme celle dont il parle à Pierre; il a son principe en elle ;

mais l'amour est l'idée plus élevée et plus richequi caractérise

plus pleinement l'union avec Jésus en élevant celle-ci, par delà

les manquements et les besoins du disciple, jusqu'à être le

don de soi-même à la personne glorieuse de Jésus. L'amour
est donc le vrai nom, le nom complet de cet état où la foi
conduit, où elle persiste comme un élément essentiel et parvient
à sa maturité.

Sans doute, les rapports entre la foi et l'amour peuvent se

rompre, car ils ne sont pas d'une nature physique. Le
serviteur peut solliciter le pardon et en conséquence le posséder,
et néanmoins ne pas le posséder, parce qu'il condamne son

compagnon ; ou bien il peut recevoir le talent et le posséder

pour lui-même et cependant perdre le Boyaume, parce qu'il
se soustrait à son service. De même on trouve côte à côte la
foi et l'absence d'amour (Math. VII, 21-23), car le miracle fait
au nom de Jésus suppose la foi en lui, et l'iniquité, àvopla (vers.
23), est représentée dans le sermon de la montagne comme
une rupture avec le commandement de l'amour (V, 17, ss. VII,
12). Jésus suppose donc que la confiance en son nom peut aller
jusqu'à la prophétie et jusqu'au miracle et être accompagnée
en même temps d'une opposition intérieure au commandement
de Dieu. Dans ce cas la foi est nulle et n'établit aucun rapport
avec Jésus et avec Dieu. Ou bien la foi elle-même demeure-
t-elle ici intacte? peut-elle, dans son opposition intime à la loi
de Dieu et dans son manque d'amour, continuer d'exister
comme confiance absolue en Dieu? L'infidélité du serviteur
mis à la tête des gens du maître consiste précisément dans

l'exploitation égoïste et despotique de sa position (Math. XXIV,
49). Jésus dépeint la méchanceté de celui qui cache son talent
dans la terre en lui faisant dire que son travail se fait pour le

maître, que celui-ci en retire le profit, tandis qu'il n'en revient
rien à lui (Math. XXV, 24). Dans l'un et l'autre passages Jésus

a clairement signalé la rupture avec la confiance qui résulte
de l'absence d'amour. L'un se dit : mon maître tarde à venir ;



LA FOI DAPRÈS LES SYNOPTIQUES 37

l'autre le taxe de dureté, nxïnpii; chez l'un et l'autre, c'est la

fin et le contraire de la foi.
La promesse faite au croyant fait de lui le maître du monde,

non le maître de Dieu. Au contraire, en n'obtenant tout qu'à
l'aide de la foi et de la prière, il est vis-à-vis de Dieu dans la

plus parfaite dépendance, non seulement objectivement quant
à l'effet réel de la foi, mais encore subjectivement quant à ses

efforts et sa volonté. Celui qui veut commander aux montagnes
avec succès, veut opérer avec les forces de Dieu ; en les sollicitant

et en les obtenant par la foi, il agit dans la certitude que
les forces qui ébranlent les montagnes ne se trouvent qu'en
Dieu, sont la propriété exclusive de Dieu, non la sienne, et ne
deviennent son partage que parce que Dieu eat bon. La
prétention à disposer autocratiquement des forces de Dieu, à

s'assujettir non seulement le monde mais Dieu, attaque la foi

par la base et nie le zï; 6 âya66; (Math. XIX, 17), c'est-à-dire
qu'il n'y en a qu'un qui soit bon, à savoir Dieu et non l'homme
C'est pourquoi la prière de la foi faite dans des vues égoïstes
est une contradiction ; il n'y a plus de foi alors, mais un cœur
partagé. Aussi Jésus n'a pas apporté de restriction extérieure
à la puissance et à la liberté du croyant, comme si elles devaien t

être expressément soustraites à l'arbitraire et être soumises à

la norme de Dieu ; elles ont leurs bornes en elles-mêmes ;

liées à la foi, elles reposent en Dieu et par conséquent dans

la subordination des désirs à Dieu, dans la conformité de la

volonté propre à la volonté divine, en d'autres termes : elles

impliquent la conversion à Dieu et l'amour de Dieu.

Quoique la foi ait la repentance au dessous d'elle et l'amour
au dessus, lesquels ne déterminent pas moins le don de Dieu

que la foi elle-même, il n'en résulte pas une limitation de l'acte
de la foi ; celui-ci doit rester un tout qui n'est autre chose que
la pleine confiance en Dieu. Dans l'acte de foi consistant à dire
à la montagne: transporte-toi d'ici là, Jésus ne sousentend pas
des réflexions sur les péchés commis ni sur la fidélité observée

ou la charité déployée; il ne s'agit maintenant que de croire,
de croire pleinement; l'attente doit se détacher de toute force
et de toute vertu propres et s'unir uniquement à la puissance



38 F.-C-J. VAN GOENS

et à la bonté illimitées de Dieu. On demande si l'homme est
capable d'une confiance aussi entière, puisqu'il doit passer par
une conversion et porte ainsi en soi l'opposition morale à

Dieu ; on demande si, malgré cela, une volonté tournée
entièrement vers Dieu et unie à lui est possible. Il faut répondre
que Jésus n'a pas seulement considéré la foi comme un acte
de l'homme, mais aussi comme une opération divine en lui.
Il prie pour la foi de Pierre, car c'est Dieu qui la fonde et qui
l'entretient. Il répond à la confession de cet apôtre : c'est Dieu
qui te l'a révélé. Il se réjouit des petits qui croient en lui, car
Dieu leur a révélé ce qui est caché aux sages et aux intelligents.

Ainsi la foi est pour Jésus dans toutes ses périodes une

œuvre divine ; fondée sur la libre bonté de Dieu dont la

contemplation la fait naître ; suivie de l'action de Dieu à laquelle
appartient tout ce qui constitue son efficacité objective, la foi

repose aussi dans sa naissance sur une opération divine, par
laquelle seule se produit dans l'homme, qui ne connaît pas le

Père (Math. XI, 27), une conversion portant en elle une
véritable confiance. C'est dans son origine céleste que réside pour
la foi la garantie par excellence de sa force qui obtient tout
de Dieu.

IX

Pourquoi Jésus a-t-il concentré toute son œuvre à établir
la base de la foi sur la révélation de Dieu comme étant celui
qui donne?

Il implique contradiction d'admettre que l'homme puisse
traiter Dieu comme un objet accessible à sa connaissance et
lui procurant le bonheur par la voie de la pensée et du
sentiment, sans vouloir le reconnaître comme sujet dans sa propre
sagesse et sa propre perfection. C'est en définitive vouloir
s'élever au-dessus de Dieu. C'est pourquoi Jésus pose la foi
qui s'incline devant le savoir et le vouloir de Dieu, comme
condition de l'appropriation de la connaissance et de la vie
divines. En fondant l'Eglise sur la foi, Jésus rend témoignage
à la supériorité de Dieu sur l'homme et proclame Dieu comme
le Dieu qui est vivant, qui opère et qui est bon.



LA FOI D'APRÈS LES SYNOPTIQUES 39

Jésus n'a rien offert à ses disciples que de personnel et de

vivant, il ne voulait pas remplir le cœur de ce qui n'en a pas,
ni lier la personne à ce qui est impersonnel ; il voulait faire le
bonheur de l'homme par ses rapports personnels avec lui.
Celui qui pouvait dire : « je suis avec vous tous les jours
jusqu'à la fin du monde, » pouvait fonder l'Eglise sur la foi qui se

donne à lui, et cela avec une abondance de vie qui fait de lui
pour tous le vrai cep. En fondant l'Eglise sur la foi, Jésus a

donc rendu en même temps témoignage à son amour éternel,
à son pouvoir royal.

Jésus place la foi à la base de la vie normale de l'homme;
c'est que celle ci débute par ne pas savoir et ne pas vouloir,
par le renoncement à soi-même. En conséquence, l'élévation
a pour condition l'humiliation, l'enrichissement a pour condition

le dépouillement. Pour le pécheur qui a corrompu sa

faculté de produire, c'est l'unique bonne voie. En nous donnant
la foi comme moyen d'obtenir les dons de Dieu, Jésus les fait
descendre au niveau où ils deviennent accessibles au pécheur.

Jésus n'a pas substitué sa connaissance et son action à celles
de ses disciples pour les en dispenser. Il se les attacha et fit
de cet attachement une force créatrice ; c'est de cette racine
nouvelle que proviennent leur connaissance et leur action.
C'est son don, sans doute; mais il ne leur reste pas étranger;
il devient leur propre conquête et leur bien; fondé non par
eux mais en eux, ils l'acquièrent et le conservent par le
déploiement de leur liberté. La foi placée à la base de l'Eglise
est par conséquent un appel à la liberté et une aptitude à la

déployer, la fin de la minorité, la réalisation du rapport filial :

nous sommes constitués dans la dignité d'ouvriers avec Dieu.
Le motif de croire s'achève par cette considération que non
seulement la promesse faite à la foi, mais encore le commandement

même de la foi, est la révélation d'une bonté absolue.

Octobre 1885.


	La foi d'après les synoptiques

