
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1885)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN

THÉOLOGIE

Ed. Naville. — La ville de Pithom et la route de l'exode i.
Chacun a entendu parler des importantes découvertes faites, il

y a environ deux ans, dans le delta oriental du Nil, par M. Edouard

Naville, de Genève. Mais jusqu'à présent nous ne possédions que
fort peu de chose pour nous renseigner sur les résultats de ces

fouilles, les monuments retrouvés et les conclusions qu'on pouvait
tirer de leur étude. Les rapports, très concis, publiés par le comité
de Y Egypt exploration fund, qui avait envoyé M. Naville dans le

Delta; une conférence faite par lui à Genève et destinée au gros
public plutôt qu'aux savants; quelques articles de journaux ; et

c'était tout. Heureusement cette lacune vient d'être comblée. Il y a

quelques semaines est sorti de presse un mémoire rédigé par
l'explorateur lui-même. L'histoire des fouilles y est racontée en

détail ; les objets mis au jour sont décrits et, pour les plus importants

d'entre eux, reproduits par l'héliogravure ; M. Naville nous
donne encore la traduction des inscriptions nouvelles ; enfin
il expose brièvement, mais d'une façon très claire et vivante,
ce qu'était dans l'antiquité la ville de Pithom retrouvée par lui et

comment a dû se faire le voyage des Israélites sortant d'Egypte.
Nous voudrions maintenant résumer pour les lecteurs de la Revue
les conclusions de M. Naville, sur les points qui intéressent en

particulier les théologiens.

1 Egypt exploration fund : The store-city of Pithom and the route of the

Exodus, by Edouard Naville. London, Trübner and C°, 1886.



THÉOLOGIE 325

Sur les conseils de M. Maspero, directeur général des musées

d'Egypte, et avec l'autorisation du khédive, M. Naville avait choisi

comme champ d'opérations le village de Tell-el-Maskhutah, situé

dans le Wadi Tumîlat, à 15 kilomètres environ à l'est d'Ismaïlia.
Cette localité était appelée jadis Abu-Kashab ou Abu-Keysheyd ;

son nom de Tell-el-Maskhutah, butte de la statue, lui venait d'un
monument de granit qu'on y avait découvert à la fin du siècle

dernier; enfin, depuis vingt ans à peu près, on l'avait baptisée Ramses,

sur la proposition de Lepsius qui avait cru y retrouver les

ruines de la seconde ville bâtie par les Israélites sous l'oppression

égyptienne. Or les fouilles de M. Naville ont démontré que c'était
là une erreur et que c'était au contraire Pithom qui avait autrefois

occupé l'emplacement de Tell-el-Maskhutah. Il est vrai que le nom
de Pithom ne se retrouve pas une seule fois dans les monuments

connus antérieurement à M. Naville, mais ceux-ci étaient rares,
assez mal conservés ; la plupart de leurs inscriptions étaient

incomplètes ou illisibles. Parmi les objets mis au jour lors des

dernières fouilles, plusieurs prouvent l'identité de Pithom avec Tell-
el-Maskhutah. Les noms de Pi-Tum et de Ha-Tum se rencontrent

en effet à chaque instant, alternant l'un avec l'autre, mais signifiant

tous deux « la demeure de Tum ». Tum, dieu solaire, apparenté

avec Horemkhu, l'Harmachis des grecs, était le patron de la

ville ; c'était à lui qu'était dédié le sanctuaire, sous sa protection

que se plaçaient les autorités de Pithom ; son nom se rencontre

sans cesse dans les inscriptions et il y occupe même la place

d'honneur parmi les dieux. Une tablette importante, datant de

Ptolémée Philadelphe, le cite en première ligne avec ces épithètes :

« Tum, le grand dieu..., celui qui est aimé éternellement et pour
toujours, le Seigneur du ciel, le roi des dieux ; » Osiris ne vient

qu'en second rang. Nous avons donc bien à Tell-el-Maskhutah les

ruines de Pithom ; c'est ce que M. Naville a victorieusement prouvé
et tous les égyptologues l'ont reconnu après lui, sauf Lepsius qui,
jusqu'à ses derniers jours, a lutté pour l'identification proposée

par lui de Tell-el-Maskhutah avec Ramsès et n'a pas voulu se

laisser convaincre par l'évidence.
La ville de Pithom date de Ramsès II, le grand conquérant de la

dix-neuvième dynastie et l'oppresseur des Israélites. Avant lui il



326 BULLETIN

existait peut-être déjà en cet endroit un sanctuaire de Tum, mais

ce fut lui qui en fit une ville, y construisit un mur d'enceinte et

lui donna de l'importance. Nulle inscription ne permet de croire

qu'il se soit borné à restaurer ou à agrandir l'œuvre de rois plus
anciens. Aussi est-il souvent cité sur les monuments, et il y est

placé sous la protection de la divinité locale, car il est appelé à

plusieurs reprises l'ami de Tum ou d'Horemkhu. On comprend
d'ailleurs l'importance que Pithom devait avoir pour Ramsès II ;

il fit en Asie plusieurs campagnes importantes, l'orient du Delta

était la base de ses opérations et il prit grand soin de le fortifier et

de l'orner. — Son fils Ménephtah, le pharaon de l'exode, n'est pas
cité dans les inscriptions de Pithom ; nous savons pourtant par les

papyrus qu'une forteresse située dans les environs de la ville portait

son nom. Ses successeurs immédiats et les rois des deux
dynasties suivantes ne paraissent pas avoir séjourné à Pithom ni

s'être occupés de l'entretien et de l'embellissement de la ville. Au
contraire les rois bubastites de la 22° dynastie, Sheshonq et ses

successeurs, sont mentionnés quelquefois ; on pouvait s'y attendre

puisqu'ils étaient eux-mêmes originaires du Delta et qu'ils firent
quelques expéditions plus ou moins importantes en Orient. Plus
tard on rencontre le nom de Psammetik II (594-589), puis celui de

Ptolémée II Philadelphe (284-246), qui donna à Pithom une grande

importance à la fois comme sanctuaire religieux et comme ville de

commerce. Enfin les Romains établirent sur les ruines de Pithom

un camp fortifié qui semble avoir eu pour eux une grande valeur

stratégique.
Mais revenons à Ramsès II ; dans quel but fit-il construire

Pithom? Pour en faire, nous répond Ex. I, 11, une JH130D/2 "VJ)>

une ville à magasins, à entrepôts; et les fouilles de M. Naville
confirment en tous points ce renseignement. La plus grande partie
de la superficie de Pithom, en effet, était couverte par des salles de

dimensions diverses mais d'une forme invariable, carrées, avec des

murs de briques sans ouvertures, destinées à être remplies de

provisions qu'on y jetait par le haut et qu'on en retirait de même.

Delà nous pouvons conclure que ces provisions devaient consister

essentiellement en blé ; nous ne savons si d'autres denrées y étaient

conservées aussi, mais cela est fort possible. Ces amas énormes de



THÉOLOGIE 327

grain devaient servir à approvisionner les armées qui partaient

d'Egypte pour le désert et passaient forcément par Pithom ; peut-
être aussi eu fournissait-on aux caravanes privées et aux voyageurs.
Dans la suite, sous les Ptolémées, les magasins acquirent sans

doute de l'importance comme entrepôts de commerce, lorsque
Pithom devint un port fréquenté. Enfin nous savons que c'était là

qu'on versait une partie des tributs en nature payés par les

vassaux de l'Egypte. Les magasins formaient donc la partie principale
de la ville ; ils étaient appelés en égyptien ar, au pluriel aru. De

là vient le nom d'Héroopolis que Pithom reçut des géographes

grecs et latins; il est donc le synonyme exact de l'expression
anglaise employée par M. Naville, store-cily.

Mais en admettant l'identité de Pithom et d'Héroopolis, on se

heurte à une grosse difficulté, semble-t-il. Les auteurs anciens

placent Héroopolis sur les bords de la mer Rouge ; ils disent que
c'était de là que partaient les flottes égyptiennes à destination des

pays du sud ; il faut même remarquer — et c'est là un argument
irrésistible — que le bras occidental de la mer Rouge, celui que
nous appelons aujourd'hui golfe de Suez, se nommait jadis golfe

d'Héroopolis. Héroopolis devait donc être un port de la côte, et non

pas une ville éloignée de la mer de plus de 75 kilomètres en ligne
droite. Tout cela est très exact. Il n'en reste pas moins vrai que,
d'après les monuments découverts par M. Naville lui-même, le

Mare Rubrum des anciens devait baigner, ou à peu près, les murs
de Pithom. La seule conclusion à en tirer, et elle est des plus
importantes, c'est que le golfe de Suez allait jadis beaucoup plus
au nord qu'aujourd'hui et qu'à l'époque romaine il s'étendait sur
une bonne partie de l'isthme actuel. Ce fait a déjà été pressenti
depuis longtemps. En 1874, à l'académie des sciences, M. de Les-

seps affirmait que la mer Rouge, au temps de l'exode, devait occuper

tout l'emplacement des lacs Amers et s'arrêter seulement au

nord de ceux-ci, près de la localité aujourd'hui nommée Sérapéum.
Les études de M. Naville montrent qu'il faut aller plus loin encore :

sous les Ptolémées, le golfe s'étendait dans la direction du NNO,
jusqu'aux environs de la ville moderne d'Ismaïlia ; de là un
bras de mer allait vers l'ouest et aboutissait au port de Pithom-
Héroopolis. « Non seulement, dit M. Naville (pag. 21), les lacs



328 BULLETIN

Amers étaient couverts par les eaux, mais encore nous sommes

obligés, me semble-t-il, d'admettre avec Linant-bey, qui emprunte
ses arguments à la géologie, que le lac Timsah et les vallées de

Saba Biar et d'Abu Ballah faisaient partie de la mer Rouge au

temps des pharaons. On peut en retrouver des traces sur la carte
dressée par les ingénieurs de l'expédition française à la fin du

siècle dernier. On y remarque à l'ouest du lac Timsah une étroite

dépression de terrain, rappelant le commencement d'un golfe.
Ainsi la mer se serait étendue jusqu'à l'endroit appelé aujourd'hui
Magfar, à quatre kilomètres et demi d'Héroopolis. C'est là que se

terminait le canal qui, avant Nécho, arrosait le pays de Goscen,
Pithom et les autres villes du Wadi Tumîlat. » La topographie de

l'isthme de Suez a donc été profondément modifiée depuis le

commencement de notre ère : pour étudier avec fruit une question
géographique remontant aux temps antérieurs, il faut mettre de

côté toutes les idées préconçues et se laisser diriger, non par
l'état actuel des lieux, mais par les indications des monuments,
des papyrus et des auteurs anciens seulement. Encore faut-il prendre

bien garde de contrôler ceux-ci par ceux-là, les notions

topographiques des Grecs et des Latins n'étant pas toujours des plus
exactes, surtout en ce qui concerne les distances séparant les localités

les unes des autres.
C'est cette marche que M. Naville a suivie pour retrouver la

route de l'exode, et les résultats auxquels il est arrivé nous
semblent sur la plupart des points indéniables.

La première station des Israélites sortant de Goscen fut Sukkot,
ÎTO0- Or les monuments de Pithom mentionnent à chaque instant

le district de Thuket, qui environnait la ville de Tum : il était

d'ailleurs connu déjà, du moins de nom, par la citation qui en

était faite dans un papyrus, mais on ne savait trop où le placer.

Aujourd'hui l'hésitation n'est plus permise; Thuket était à l'orient
du Wadi Tumîlat, au bord du canal qui arrosait celui-ci, et en

même temps contigu au golfe héroopolitain ; il entourait Pithom,
était recouvert surtout de pâturages, habité par des nomades d'origine

sémitique et défendu à l'est, par plusieurs forteresses, contre

les incursions des Bédouins du désert. Or Thuket, transcrit en

hébreu, devait prendre la forme rOO- Il n'est pas étonnant que



THÉOLOGIE 329

les Israélites aient modifié légèrement cette forme pour en faire

JY13D. tentes. « Nous avons ici, dit M. Naville (p. 6), un exemple

d'un accident philologique qui n'est pas rare en mythologie et en

géographie : un nom, passant d'une langue dans une autre,
conserve presque la même prononciation et la même apparence
extérieure, mais il subit un changement qui suffit à lui donner un
sens dans la langue du peuple qui adopte ce mot. Ce nouveau sens

peut être totalement différent de l'ancien. » De même l'égyptien

mesti, enfant, est devenu en hébreu JlïJOi celui qui tire, et Pi-

Kerehet, demeure de Kerehet, JYlTniT^S, bouche des gouffres.

Puis vient Etam, DUX- Le Delta oriental comprenait aussi un
district nommé Atuma; il était contigu au désert, sur lequel
même il empiétait un peu, et s'étendait au nord et à l'est du lac

Timsah actuel ; ses habitants étaient de hardis aventuriers, qui
s'occupaient de brigandage au moins autant que d'élevage de

troupeaux et causaient maints soucis aux habitants du Wadi Tumîlat.
Le district d'Atuma était mentionné déjà dans plusieurs papyrus
connus avant les fouilles de M. Naville, mais on n'était pas au

clair sur sa situation, et on l'identifiait souvent avec le pays
d'Edom. M. Naville fait remarquer que la chose est impossible,
Atuma étant connu en Egypte déjà sous la douzième dynastie,
c'est-à-dire bien avant Jacob et Esaù. Il propose au contraire
de traduire Atuma par Etam et d'y voir la seconde station des

Israélites. Il est à remarquer pourtant que, philologiquement,
l'assimilation d'Atuma et d'Etam n'est pas très exacte et que, en

passant d'une langue dans l'autre, le nom aurait subi un
changement plus considérable que ce n'est le cas en général; mais sur
ce point le dernier mot restera aux égyptologues.

Enfin l'Exode parle de Pi-Hakhìròt, JTVnrVB- M. Naville y

voit la transcription très exacte, quoique avec une interversion de

deux consonnes et l'introduction d'un sens nouveau, de l'égyptien
Pi-Kerehet, demeure de Kerehet, nom d'un sanctuaire voisin de

Pithom. Kerehet était un serpent sacré, symbole d'Osiris, et son

culte dans le Delta oriental fut très développé sous les Ptolémées ;

la tablette de Ptolémée II Philadelphe, retrouvée par M. Naville,
en parle fréquemment et donne beaucoup de détails sur son orga-



330 BULLETIN

nisation, les revenus du temple et les prêtres qui le desservaient.

Il est vrai que ce sanctuaire n'est pas mentionné avant les Ptolémées,

mais ceux-ci ne bâtirent guère de temples nouveaux dans

des localités où il n'y en avait pas déjà auparavant ; ils restèrent
attachés aux anciennes traditions religieuses et se bornèrent à

restaurer el à agrandir les sanctuaires antérieurs. Il est donc fort
possible que Kerehet fût adoré déjà près de Pithom sous la dix-
neuvième dynastie, bien que les monuments ne nous en disent
rien. Onsaitquelestraducteursalexandrins ont rendu fHTin _l,5
par inevâm xf,; ênaulsût;; M. Naville y voit une allusion aux
domaines royaux voisins de Pi-Kerehet et aux fermes où l'on élevait
des chevaux pour les écuries du pharaon. — L'auteur de l'Exode

place Pi-Hakhîrôt « entre Migdol et la mer, vis-à-vis de Baal-
Çefon. » D'après M. Naville, Migdol serait une des nombreuses
maklal ou forteresses élevées dans les environs du Sérapéum
acluel pour interdire le passage du golfe, étroit et peu profond
sur ce point. Baal-Gefon serait au contraire un sanctuaire situé

sur quelqu'une des hauteurs de la rive orientale delà mer Rouge ;

les nomades du désert d'Etam devaient en avoir plusieurs,
d'importances diverses ; mais de celui-ci aucune trace n'a été
conservée.

Le passage de la mer Rouge aurait donc été effectué entre le

lac Timsah et l'extrémité septentrionale du grand lac Amer,
non loin de l'emplacement de Sérapéum, station du chemin
de fer d'Ismaïlia à Suez. M. Naville croit même qu'il y avait
là un point particulièrement étroit du bras de mer, connu des

anciens et facilement guéable ; il en voit une preuve dans les

forteresses construiles en cet endroit par les pharaons et destinées à

maintenir les Bédouins du désert de l'autre côté de la mer; c'est

aussi pour cela, à son avis, que l'auteur d'Ex. XIV, 1 indique
avec tant de précision la position des Israélites.

Si nous reprenons dans leur ensemble les résultats auxquels
arrive M. Naville, nous voyons les Israélites partis de Ramsès arriver

dans la contrée de Thuket, aux environs de la ville de Pithom,
puis de là aller au N.-E., du côté des steppes d'Etam, conti-
guës au désert ; ici ils reçoivent l'ordre de ne pas pousser plus loin
et d'abandonner la roule ordinaire que suivaient les caravanes



THÉOLOGIE 331

pour aller d'Egypte en Syrie ; ils inclinent du côté du sud,
traversent de nouveau Thuket et arrivent à Pi-Kerehet, près duquel
le passage s'opère. Deux choses sont à remarquer. D'abord les

étapes sont courtes et peuvent facilement être franchies chacune

en un jour, même en marchant lentement. En second lieu les

Israélites ne campent pas dans des villes, mais en rase campagne;
du moins l'auteur désigne-t-il leurs deux premières haltes par les

noms des districts, et la troisième par ceux des villes qui l'avoi-
sinaient. La chose est du reste bien compréhensible : les portes
des cités devaient être fermées aux fugitifs; d'ailleurs pour eux et

leurs troupeaux il fallait de vastes pâturages et non des enceintes

fermées de murs. S'il en est ainsi pour les trois dernières stations,

peut-on ajouter, il doit en être de même pour la première, pour
le point de départ de l'exode, et, dans Ex. XII, 37, Bamsès doit

désigner aussi un district.
Mais en même temps nous savons, soit par le passage Ex. 1,11,

soit par divers papyrus égyptiens, qu'il devait exister aussi une
ville de Bamsès, analogue à celle de Pithom et éloignée de cette

dernière de vingt ou trente kilomètres. Où la retrouver? La
discussion est ouverte. M. Naville opine pour Tell-Botab, village
du Wadi Tumîlat au sud-est deKassassin, non loin de Mahsamah,
station du chemin de fer d'Ismaïlia à Zagazig ; durant l'hiver dernier

il y a pratiqué des fouilles, mais sans succès. Evidemment
c'est une déception cruelle ; encouragé par l'heureuse réussite de

ses premières explorations, il doit regretter d'autant plus de ne

pouvoir découvrir la seconde ville de l'oppression aussi rapidement

que la première. Mais tout espoir n'est pas perdu et peut-
être la solution si ardemment désirée est-elle moins lointaine qu'on
ne le croit. D'ailleurs M. Naville ne pourrait pas se plaindre sans

être bien ingrat; il a obtenu déjà à Tell-el-Maskhutah des résultats

surprenants, qui ont fait faire à la science un grand pas. Nous

ne pouvons que l'en féliciter une fois de plus, et souhaiter que le

succès couronne ses nouvelles tentatives ; tous ceux qui
s'intéressent à l'histoire de l'exode le suivent des yeux — à distance,
hélas — et font des vœux pour lui.

Bodolphe Chatelanat.



332 BULLETIN

Dictionnaire biblique illustré de Calw1.

Nous sommes en retard avec la publication de M. le pasteur
Zeller à Waiblingen dont nous annoncions ici même la première
livraison en janvier 1884. L'œuvre a vaillamment marché depuis

lors, elle s'est terminée avec un complet succès.

Bien qu'il s'agisse avant tout de choses dans cet ouvrage, il est

très difficile de ne pas toucher aux idées. Aussi avons-nous remarqué

que l'éditeur, tout en aspirant à être populaire, ne se tient pas

trop loin en arrière du progrès de la science. Il signale les deux

récits de la chute et du déluge; il déclare que ces deux faits
appartiennent aux traditions générales de l'humanité. Une naïve gravure,
tirée d'un cylindre babylonien récemment découvert, nous présente
tout bonnement Adam et Eve assis sur un rustique escabeau sous

l'arbre de la connaissance. Quant au déluge, l'écrivain en aurait

présenté le récit emprunté à la Chaldée, en l'animant de l'esprr
religieux qui pénètre tout l'Ancien Testament. Au sujet du phénomène

de la Pentecôte deux interprétations sont données. Tandis que
dans l'une les langues de la Pentecôte sont interprétées dans le

sens du parler en langues de Corinthe, dans l'autre il est admis que
les premiers disciples, le jour de l'envoi du Saint-Esprit, auraient
réellement parlé des langues étrangères. L'article sur les miracles
est également caractéristique. Tout en maintenant leur réalité,
l'auteur leur conteste toute valeur apologétique. « La ferme
résolution de nier le miracle s'exprime dans le mot de Voltaire, déclarant

qu'il n'y croirait pas quand bien même il les verrait s'accomplir

sous ses yeux sur la place publique. Il ne faut pas croire se

tirer d'affaire par l'expédient du théologien Perrone déclarant qu'il
n'y a pas de lois de la nature et que tout événement est un

miracle. En effet si tout est miracle, rien n'est miracle. En second

lieu, l'action morale, pour être possible, réclame un monde de

la nature réglé par des lois. Seulement cet ordre naturel ne doit

pas être conçu comme celui d'une montre, mais comme celui d'un

organisme qui, malgré son indépendance relative, demeure tou-

1 Calwer Bibellexikon. Biblisches Handwörterbuch illustrirt. Seconde il
huitième livraison.



THÉOLOGIE 333

jours ouvert à l'action de son auteur qui !e dirige et le règle. Pour
admettre le miracle il faut partir de l'hypothèse de l'existence d'un
Dieu personnel et vivant. (Ps. LXXVII, 15 ; XXXIII, 9.) La crainte
d'admettre les miracles est aussi atténuée par la pensée qu'ils ne

sont pas des événements arbitraires venant troubler l'ordre naturel,
mais des actes de l'amour divin; en outre, dès qu'ils font leur

apparition dans le monde, ils se rangent aux lois de celui-ci. Le

fait du péché réclame aussi certains moyens comme indispensables

pour la révélation divine. Christ et le christianisme sont le miracle

par excellence de l'histoire humaine; ils ne sauraient être en effet

le fruit du développement antérieur, ils viennent d'en haut;...
L'importance qui dans les premiers temps a été attribuée aux
miracles pour la défense de la foi chrétienne diminue en ce que les

miracles bibliques étaient surtout probants pour ceux qui en étaient

les témoins oculaires et auriculaires. Ensuite, en lieu et place des

faits appartenant au passé, nous avons l'action constante du christianisme,

aussi la preuve décisive demeure toujours l'expérience
personnelle, la démonstration d'esprit et de puissance.

En Allemagne du moins on n'estime pas que le moyen le plus
efficace d'édifier le peuple chrétien consiste à lui laisser ignorer
les questions critiques qui surgissent de toutes parts. Le moyen
de faire aimer et respecter la Bible ne saurait consister à taire les

vérités les plus incontestables sur son compte au profit de certains

préjugés. Moïse est bien présenté par notre dictionnaire « comme
le plus ancien collecteur des antiques traditions de l'humanité et le

premier des historiens ; » mais on remarque que « le Pentateuque
ne se donne nullement comme l'œuvre exclusive de Moïse. » Il
n'est nullement admissible d'invoquer le témoignage de Jésus-
Christ pour soutenir le contraire. Pour risquer cette assertion

encore faudrait-il une déclaration expresse du Sauveur qui fait
entièrement défaut. Jésus en parle comme des livres de Moïse avec
le même droit avec lequel nous parlons aujourd'hui des livres de

Samuel, tout en sachant que, pour l'essentiel, ils ne sauraient

procéder de lui. Le Seigneur n'a ni occasion ni vocation pour nous
donner des connaissances littéraires sur l'auteur du Pentateuque.
Ensuite un fait demeure certain : le contenu du Pentateuque ne

peut procéder d'un seul et unique auteur. Il est reconnu que, à



334 BULLETIN

partir de Genèse II, 4, on se trouve en face d'un second récit de la

création qui trahit une autre main. On doit faire la même remarque

au sujet du récit du déluge. Rien d'étonnant donc que, parmi
les hommes experts dans la science de l'Ancien Testament, il ne se

trouve presque personne pour maintenir l'unité d'auteur. Franz
Delitzsch et Zöckler ont fini par fléchir récemment.

Voici comment se résument les résultats actuels de la critique.
Il faut d'abord séparer le cinquième livre, le Deutéronome, de

l'ensemble de l'œuvre, comme formant un écrit à part. Dans les

quatre livres restants (en y comprenant celui de Josué) se distinguent

deux grandes masses : un livre contenant la loi et l'histoire
ancienne (l'Elohiste, le livre des prêtres, A) et d'autres matériaux ne
rentrant pas dans ce cadre, en second lieu le Jehoviste. Il
comprend le Jehoviste proprement dit (le code prophétique procédant
de Juda, B) et ensuite relevant du royaume du nord, le code

prophétique d'Israël (C). Vient enfin le livre de l'alliance, 2 Moïse

XX-XXIII, qui contient les dix commandements et les lois les

plus anciennes s'y rattachant et dont il est dit que Moïse les

écrivit dans son livre. C'est là le livre primitif remontant à

Moïse, bien qu'il ne nous soit pas parvenu dans sa forme antique
primitive.

On est loin d'être d'accord sur l'époque de la composition de

ces livres. Tandis que les uns placent la composition des plus
anciens sous le règne de David, beaucoup d'autres descendent jusqu'à
l'exil et même en deçà. Cette dernière hypothèse nous paraît
insoutenable. Il faut plutôt reconnaître comme admis que B et C

remontent aux premiers temps des Rois, C au commencement,
.Bau milieu, ou tout à fait vers la fin du IXe siècle. Il doit être admis

presque sans conteste que le livre de la loi trouvé sous Josias

n'est autre que le Deutéronome. Est-ce à dire qu'il ait été arrêté à

cette date, ou que sa composition remonte beaucoup plus haut?
c'est un point sur lequel on n'est pas d'accord. Il est également
admis sans conteste qu'il y a des portions (particulièrement dans C)

remontante Moïse lui-même qui ne serait pas l'auteur d'une simple
législation orale, mais d'une législation écrite, beaucoup moins

volumineuse, il est vrai, qu'on ne se l'imagine ordinairement.
Quoi qu'il faille penser des résultats de la critique, ils sont déjà



THÉOLOGIE 335

suffisamment avancés pour modifier profondément la notion de

révélation. Nous sommes souvent surpris de voir les plus ardents

propagateurs des résultats de la critique parler et agir naïvement,

comme si la notion traditionnelle de la révélation pouvait
sortir indemne de toutes ces études. Il est vrai, les critiques ne

sont pas chargés de rédiger la dogmatique, mais encore faudrait-il

qu'ils voulussent bien ne pas désavouer avec éclat celle qu'ils
contribuent à préparer. Il est évident que l'élément humain joue
un fort grand rôle dans l'Ancien Testament ; on ne peut plus maintenir

l'opinion populaire qui voit dans la Bible une instruction
d'ordre divin sur toutes les choses imaginables concernant le ciel

et la terre. La notion de révélation ne doit être ni limitée ni, en

première ligne, rapportée à la Sainte Ecriture comme code des

documents normatifs de la foi chrétienne. Cette idée de la révélation

repose sur une confusion entre le contenu de la révélation et

les documents de la révélation. Elle repose surtout sur l'opinion
que dans le christianisme il s'agirait avant tout de la communication

d'une certaine somme de connaissances surnaturelles. Tout
aussi fausse, mais pourd'autres causes, est la notion de révélation
mise en avant par la philosophie moderne. On entend par là une
manifestation de l'esprit infini dans l'esprit fini. La chose a lieu
dans chaque acte de la conscience chrétienne. On prétend, il est

vrai, s'en tenir aux faits historiques de la révélation biblique, mais

cela est impraticable lorsque, d'autre part, les faits sont dissous

par la critique pour n'être plus que de simples symbolesou des idées.

Cette conception exclut le fait d'une révélation parfaite, à un point
donné de l'histoire. C'est là abandonner le terrain même du
christianisme. Aux yeux de la foi chrétienne la parfaite révélation de

Dieu a eu lieu en Christ. Tout le salut pour l'humanité pécheresse

se rattache à son apparition historique. (Tit. II, 1 ; Act. IV, 12.)
Ici il faut considérer sa vie tout entière^: les discours et les actes

s'y pénètrent intimement. La parole est un acte, ses actes parlent
comme des paroles; ils ne se comprennent pas les uns sans les

autres; aucun ne saurait être subordonné à l'autre quand il s'agit
de considérer sa vie du point de vue moral ; la vie entière, au

contraire, jusqu'à la mort, est l'élément correspondant à sa

prétention d'être le fondateur du royaume de Dieu, embrassant tous



336 BULLETIN

le3 croyants à titre de frères sous la main de Dieu, comme leur père,
et leur assurant la possession de la vie éternelle.

La sainte Ecrfture n'est donc pas une révélation, mais un
ensemble de documents contenant une révélation ou plutôt l'histoire

d'une révélation ; toutes les parties ne sauraient avoir la

même valeur ni la même autorité. Au premier rang, il faut placer
les documents procédant des prophètes et des apôtres, au tout
dernier les apocryphes. La valeur respective de chaque écrit est

déterminée par son rapport avec Christ, le centre de l'Ecriture.
Toutes ces questions-là, sur lesquelles le tact des chrétiens peut
avoir pris des décisions, demeurent constamment ouvertes pour la
science. II n'y a que le catholique, subordonnant l'Ecriture à

l'Eglise, qui puisse se contenter du témoignage de la tradition et

de ses arrêts. On connaît à la fois la grande liberté de Luther pour
tout ce qui touche au canon, et son témoignage vivant rendu à

Jésus-Christ; mais voici la plus précieuse conquête de la réformation

sur cet important sujet : en opposition avec toute l'ancienne

Eglise, elle insiste sur le sens grammatical des mots comme base

indispensable de l'exégèse. L'Ecriture n'a donc pas part à une

infaillibilité uniforme ; ce qui doit former la norme pour l'apprécier,

c'est ce qui en constitue le contenu intime, le contenu même
de la révélation tel qu'il se légitime à un examen impartial. Ce

n'est qu'au moyen de la foi qu'on peut s'assimiler la révélation ;

de sorte que l'unique preuve de la divinité de l'Ecriture c'est le

témoignage qu'elle rend au cœur des individus. (Jean XVIII, 36 et

suivants ; 2 Cor. IV, 2.) Ce témoignage participe au même degré
d'infaillibilité que le sens naturel quand il distingue la lumière
d'avec les ténèbres. Le témoignage du Saint-Esprit a aussi son

histoire, elle établit un fait inébranlable : les chrétiens vivants,

qui ont, par leur personnalité, contribué à en amener d'autres au

christianisme, sont redevables de leur vie chrétienne à leur
commerce constant avec la sainte Ecriture qui corrige par sa force

divine, éclaire, communique la vie divine et améliore moralement.

(1 Tim. Ill, 16 ; Jean XX, 31.) Aussi celui qui se sent atliré par quelque

écrivain sacré favori ne pénétrera dans la connaissance des

secrets divins que dans la mesure où il s'inclinera humblement
devant toute la sainte Ecriture. Voilà pourquoi l'Ecriture, sans



THÉOLOGIE 337

parler de la beauté inimitable de ses discours, demeure indispensable

pour tous les temps. Elle seule nous fait faire l'expérience
de la révélation de Dieu dans ce que celle-ci a de primitif. Et bien

que les apôtres constituent la première Eglise et que par conséquent

ils soient sur la même ligne que tous ceux qui croient
véritablement en Christ, ils sont cependant les témoins faisant

autorité pour la révélation chrétienne. Toute autre littérature
chrétienne, même la plus édifiante, procède, il est vrai, du même

esprit, mais elle en dépend aussi.

Jésus-Christ n'est donc pas seulement le centre de la révélation,
mais la révélation elle-même en personne. Peut-il être question de

distinguer chez lui entre l'élément primitif, l'objet de foi que la

conscience doit saisir, et l'élément métaphysique postérieur Le

dictionnaire de Calw ne paraît pas éloigné de répondre affirmativement

à cette question fort actuelle. Après avoir retracé la vie

humaine du Sauveur, l'auteur de l'article ajoute : « Quand la pensée

des apôtres en vint à réfléchir plus profondément sur l'essence

du Sauveur qui avait vécu au milieu d'eux et qui était maintenant
assis à la droite de Dieu, elle arriva à la conviction que son essence

la plus intime était d'ordre divin. Le cri enthousiaste de Thomas :

mon Seigneur et mon Dieu (Jean XX, 28) devint peu à peu la

confession de l'Eglise entière. C'est ainsi que se forma la doctrine

(und es bildete sich die Lehre aus) en vertu de laquelle Christ,
avant d'avoir vécu sur la terre, aurait existé en forme divine dans

le ciel auprès du Père, et aurait donné dans son abaissement, à sa

naissance terrestre, la première preuve de son amour désintéressé

pour nous, (Philip. II, 5-8; 2 Cor. VIII, 9) ; que celui au moyen
duquel Dieu, dans la plénitude des temps avait fondé son royaume
sur la terre, avait élé au commencement l'instrument de la création

de toutes choses (1 Cor. VIII, 6 ; Col. 1,16 ; Hébr. 1,2) ; Jean,

en particulier, prenant occasion d'un mot énigmatique, reposant

sur une mémoire fidèle (avant qu'Abraham fût, je suis, Jean VIII,
38), aurait mis à la base de tout son évangile l'idée que Jésus

aurait été la parole divine devenue chair. (Jean I, 1-18.) Le

rapport de Christ et de Dieu, l'unité et la différence d'essence des

deux, n'est nulle part dans l'Ecriture un objet d'enseignement :

ce point demeure un mystère auquel on ne touche pas. Plus tard,
THÉOL. ET PHIL. 1885. 22



338 BULLETIN

l'Eglise, dans la doctrine de la Trinité, a cherché à déterminer

ces rapports du Père et du Fils (et du Saint-Esprit) non pas tant

en vue de découvrir le mystère que pour s'opposer à des conceptions

venant du paganisme, en vertu desquelles Jésus n'aurait été

qu'un Dieu subordonné, de second rang (Arius). Les tentatives
des théologiens modernes de déterminer l'essence divine de Christ

en s'attachant de plus près au Nouveau Testament n'ont pas
encore trouvé d'écho dans l'Eglise chrétienne.

N'oublions pas que Jean, qui plus qu'un autre insiste sur la

divinité et la préexistence, a dénoncé expressément comme anté-
christ celui qui nie la venue de Jésus en chair.

Voici un mot caractéristique sur l'œuvre du Sauveur : « Il faut

repousser le malentendu en vertu duquel Jésus-Christ aurait dû

arracher à son Père, par son sacrifice, la disposition au pardon. Le
Nouveau Testament s'oppose à cette idée, en ce qu'il présente
souvent ce sacrifice comme établi par Dieu, qui a envoyé son Fils dans

ce but. (Rom. 111,25; V, 8; 2 Cor. V, 21.)

REVUES
Beweis des Glaubens.

Janvier 1885.

Graham : Luther comme homme. — R. Bendixen : Saint Paul
conquérant. — W. Buff : Remarques sur le récit biblique de la création.

— Du spiritisme. — Miscellanées de M. Zöckler.

Février.
F. W. Otto : Du mal comme puissance positive. — Buff : Remarques

sur le récit biblique de la création. (Suite.) — Bendixen : Saint Paul
conquérant. (Suite.) — Mélanges.

Mars.
Schädla : Du rôle des églises libres du temps présent dans le

développement du règne de Dieu sur la terre. — Buff : Suite des remarques

sur le récit biblique de la création. — Bendixen : Saint Paul
conquérant. (Fin.)— La science théologique et les besoins de l'Eglise.
— A. Müller : A propos du récit biblique du déluge. — Mélanges.


	Théologie

