
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1885)

Buchbesprechung: Philosophie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


236 BULLETIN

établir ce que Jésus pensait de lui-même et quelle avait été la

pensée inspiratrice de sa prédication. La tentative de M. Meyer est
donc justifiée, le but de ses efforts a été atteint. L. F.

PHILOSOPHIE

Henri Lecoultre. — Essai sur la psychologie des actions
HUMAINES, d'aFRÈS LES SYSTÈMES d'ArISTOTE ET DE SAINT
Thomas d'Aquin L

Il n'y a pas beaucoup d'hommes, parmi les théologiens et les
philosophes protestants, qui aient étudié avec autant de soin que
M. Henri Lecoultre les doctrines religieuses et morales d'Aristote
et Thomas d'Aquin. Il en faisait déjà l'objet spécial de ses travaux,
plusieurs années avant que l'encyclique ^Eterni palris du 4 août
1879 eût donné à l'aristolélisme catholique une nouvelle actualité.
Antérieurement même à la thèse académique dont M. Ph. Bridel
a rendu compte aux lecteurs de cette Bévue il y a six ans2, je
crois me rappeler une dissertation sur la morale d'Aristote, qui
obtint, il y a fort longtemps, une distinction très honorable dans
un concours de l'université de Genève.

C'est dire que, lorsque M. Lecoultre se prononce, après Luther,
contre la combinaison de l'aristotélisme avec le christianisme,
combinaison qui est l'essence de l'œuvre de Thomas d'Aquin,
il le fait avec une compétence particulière. Mais c'est dire en
même temps que, tout en repoussant l'aristotélisme au nom des

principes chrétiens, il rend justice aux mérites du grand penseur
grec et de son interprète catholique. Autrement, il n'aurait pas
consacré à leur étude d'aussi persévérants travaux. On verra qu'il
sait même prendre la défense du docteur angélique, contre les
écrivains qui ne veulent voir en lui qu'un serviteur de l'autorité
religieuse, et lui refusent la qualité de philosophe. Le réformateur
saxon aurait probablement trouvé M. Lecoultre bien modéré dans
sa polémique contre l'aristotélisme et le thomisme, et lui aurait

1 Essai sur la psychologie des actions humaines, d'après les systèmes
d'Aristote et de saint Thomas d'Aquin, par Henri Lecoultre. — Lausanne
Georges Bridel, 1883.

2 La doctrine de Dieu d'jtprès Aristote et saint Thomas d'Aquin. 1877.
(Voir Revue de théologie et de philosophie, 1879, pag. 201.)



PHILOSOPHIE 237

reproché de s'en montrer l'admirateur presque autant que
l'adversaire.

L'ouvrage qui se présente à nous sous le titre modesle d'Essai
est une analyse très savante et très ample, où la sûreté du jugement

s'allie à une minutieuse connaissance des textes. L'auteur
comprend fort bien les doctrines, souvent subtiles, dont il rend
compte, et sait mettre au premier plan ce qui est essentiel, au
second ce qui n'est qu'accessoire. Sans avoir en cette matière une bien
grande compétence je dirai que, dans ses discussions exégétiques
avec d'autres commentateurs d'Aristote et de Thomas. M.
Lecoultre me semble avoir généralement raison. S'il ne s'en était

pas accusé lui-même, j'ajouterais que l'exposition n'est pas
toujours à la hauteur de la compréhension, et que l'analyse y prédomine

trop sur la synthèse. Dans le détail tout est clair. Les

grandes lignes sont marquées aussi. Mais elles ne sont pas
suffisamment creusées, et le lecteur pourrait courir le risque de les

perdre de vue, si les thèses formulées à la fin du volume, et qu'on
ne doif pas négliger de consulter, n'étaient pas là pour diriger
le regard.

La conclusion de l'étude de M. Lecoultre, c'est que la psychologie

aristotélicienne n'est pas conciliable avec la morale évangélique.

Thomas, malgré la prodigieuse habileté qu'il a mise au
service d'une conviction sincère, a fait une œuvre artificielle et

manquée. Le christianisme doit chercher sa philosophie en lui-
même, et non dans des systèmes étrangers.

Parmi les thèses péripatéticiennes que critique M. Lecoultre, j'en
signalerai seulement une, qui est fort importante. D'après Arislote
l'homme ne délibère jamais sur le but de son activité, mais seulement

sur les moyens. Le but est posé par l'appétit et non par la
raison. L'objet des délibérations de la raison pratique et de
l'élection, c'est toujours la satisfaction de l'appétit. Si l'on prend
cette thèse dans un sens absolu, on doit certainement donner
raison à l'auteur, qui la trouve contradictoire à la morale
chrétienne. La morale chrétienne enjoint d'aimer Dieu et d'aimer le
prochain. Elle suppose donc en l'homme la capacité de modifier
ses propres sentiments et de choisir le but de son activité. Il faut
aller plus loin. Cette thèse, prise dans un sens absolu, est la
negation de toute morale. Une morale n'est autre chose qu'un
ensemble de préceptes relatifs aux buts de la volonté. Quel sens
peuvent avoir de pareils préceptes, si les buts s'imposent nécessairement

à l'homme, en vertu de sa nature et de l'éducation qu'il a

reçue? Le bien humain, pour Aristote, c'est ce que tout homme



23S BULLETIN

désire; la morale ne peut pas l'entendre ainsi ; elle enseigne que
le bien, c'est ce que tout homme doit vouloir. La morale postule
la liberté de la volonté elle-même, et ne peut pas se contenter de
cette liberté en quelque sorte technique qu'affirme l'aristotélisme,
et qui consiste dans la capacité de faire un choix entre divers
moyens pour atteindre un but posé par l'appétit.

Il faut remarquer toutefois, et nous le faisons à la suite de
M. Lecoultre, qu'Aristote n'est pas toujours en parfait accord avec
lui-même. Dans sa théorie de l'incontinence, par exemple, il lui
arrive de dire que l'homme peut être entraîné par la passion à

des actes contraires à sa volonté, ou d'affirmer dans la volonté elle-
même des contradictions et des luttes. Si, au lieu d'aller au principe

général, comme M. Lecoultre le fait avec beaucoup de raison,
on s'en tenait aux cas concrets, on serait tenté de considérer Aristote

comme un partisan décidé de la liberté morale. A vrai dire,
le but que, selon lui, l'homme poursuit nécessairement par un
effet de sa nature, ce n'est qu'un but général. Or qu'est-ce qu'un
but général? Les buts de l'activité réelle ne sont-ils pas toujours
particuliers?

Si Aristote avait développé avec une parfaite rigueur logique la
thèse que l'homme ne choisit pas le but de son activité, la morale
aristotélicienne ne serait qu'une psychologie. L'idée de la liberté
de la volonté fait la grande différence entre la morale et la
psychologie. M. Lecoultre ne voit peut-être pas assez clairement cetle
différence, et semble trop disposé à croire que ces deux sciences

peuvent parler le même langage et considérer les choses du même
point de vue. Il n'en est rien cependant. La psychologie est une
science naturelle. Elle doit, comme ses soeurs, expliquer autant
que possible le conséquent par l'antécédent, selon la méthode
déterministe. On a sans doute le droit de demander qu'elle reconnaisse

les limites de ses explications et ne prétende pas avoir dit
le dernier mot. Mais il ne faut pas exiger d'elle qu'elle établisse
d'une manière positive la liberté morale, pas plus qu'il ne faut
demander à la mécanique d'établir l'origine du mouvement. La
morale envisage l'homme d'un tout autre point de vue. Elle
n'explique pas. Elle commande. Son rôle n'est pas de montrer comment

le présent sort du passé, mais de préparer un avenir meilleur.

L'homme, pour elle, n'est pas un produit, mais un produc-
ducteur. Kant pensait, avec raison ce nous semble, que le point
de vue de la morale est le plus intime, le plus profond, que seul
il nous fait voir l'àme humaine dans son essence. Mais ni Kant
ni M. Secrétan, que je sache, n'ont eu la prétention d'établir un



REVUES 239

parfait accord entre la manière morale de considérer l'homme et
la manière plus extérieure, plus phénoménale de la psychologie.
La pensée moderne, n'en déplaise aux esprits systématiques, est
à cent lieues d'en avoir fini avec le dualisme. Par conséquent,
tout en pensant, avec M. Lecoultre, que la philosophie du monde
chrétien doit faire à l'idée de la liberté morale une place plus
grande que la philosophie du monde païen, je ne saurais admettre

que notre psychologie doive se façonner sur la prédication morale.
En terminant, et sans vouloir insister longuement sur une

question fort difficile, comme le sont d'ailleurs presque toutes
celles que soulève l'esprit vigoureux de M. Lecoultre, je dirai
qu'il me semble avoir été assez malheureux dans sa brève tentative

de caractériser la morale évangélique par opposition à celle
d'Aristote : « Le sacrifice de soi-même, toute la morale évangélique

est contenue dans ce mot1. » Pourquoi l'auteur ne dit-il
pas : toute la morale bouddhique? Que le sacrifice joue dans la
morale chrétienne un rôle considérable, plus considérable que
dans celle d'Aristote, cela est vrai, el cette différence est fort
importante. Mais le sacrifice, au point de vue chrétien, n'est cependant

qu'un moyen, jamais un but, et le moi que l'homme doit
sacrifier ce n'est pas le vrai moi. A celui-là, au contraire, l'Evangile

promet l'affranchissement, idée qui me paraît tout à fait
conforme aux principes aristotéliciens. Adrien Naville.

REVUES
Theologische Studien und Kritiken

Première livraison. 1885.
Benrath : Anabaptistes dans les terres de Venise au milieu du

XVIe siècle. — Meyer: La liberté de choix et la responsabilité
morale. — Koffmane: A propos des lettres et des propos de table de
Luther. — Bulletin.

Seconde livraison.

Hering: Les œuvres de charité de la réformation allemande III. —
von Soden: La Ie ép. aux Thessalonicieûs. — Bertheau: Eu quelle
année naquit Bugenhagen — Rösch: L'entrevue d'Abraham et de
Melchisédek. — Bulletin.

Zeitschrift fur Kirchengeschichte
Tome VII, première livraison.

Erbes: L'âge des sépulcres et églises de Paul et Pierre à Rome.
— Wüte: L'article relatif à la religion de la paix de Kadaa 1534. —

1 Pag. 287.


	Philosophie

