Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 18 (1885)

Buchbesprechung: Philosophie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

236 BULLETIN

établir ce que Jésus pensait de lui-méme et quelle avait été la
pensée inspirairice de sa prédication. La tentative de M. Meyer est

donc justifiée, le but de ses efforts a été atteint. fou Iy
PHILOSOPHIE
HENRI LECOULTRE. — ESSAI SUR LA PSYCHOLOGIE DES ACTIONS

HUMAINES, D'APRES LES SYSTEMES D ARISTOTE ET DE SAINT
Tromas p’Aquin 1.

Il n’y a pas beaucoup d’hommes, parmi les théologiens et les
philosophes protestants, qui aient étudié avec autant de soin que
M. Henri Lecoultre les doctrines religieuses et morales d’Aristote
et Thomas d’Aquin. 1] en faisait déja 'objet spécial de ses travaux,
plusieurs années avant que l'encyclique /Elerni palris du 4 aott
1879 elt donné a Paristotélisme catholique une nouvelle actualité.
Antérieurement méme & la thése académique dont M. Ph. Bridel
a rendu compte aux lecteurs de cette Revue il y a six ans2, je
crois me rappeler une dissertation sur la morale d’Aristote, qui
obtint, il y a fort longtemps, une distinction trés honorable dans
un concours de 'université de Genéve.

(Cest dire que, lorsque M. Lecoultre se prononce, aprés Luther,
contre la combinaison de Daristotélisme avec le christianisme,
combinaison qui est ’essence de I’ceuvre de Thomas d’Aquin,
il le fait avec une compétence particuliére. Mais c’est dire en
méme temps que, tout en repoussant I’aristotélisme au nom des
principes c hrétiens, il rend justice aux mérites du grand penseur
grec et de son interpréte catholique. Autrement, il n’aurait pas
consacré a leur étude d’aussi persévérants travaux. On verra qu'’il
sait méme prendre la défense du docteur angélique, contre les
écrivains qui ne veulent voir en lui qu’un serviteur de I’autorité
religieuse, et lui refusent la qualité de philosophe. Le réformateur
saxon aurait probablement trouvé M. Lecoultre bien modéré dans
sa polémique contre I’aristotélisme et le thomisme, et lui aurait

! Essai sur la psychologie des actions humaines, d'aprés les systémes
d’ Aristote et de saint Thomas d’ Aguin, par Henri Lecoultre. — Lausanne
Georges Bridel, 1883.

2 La doctrine de Dieu dlaprés Aristote et saint Thomas d Aguin. 1877.
(Voir Revue de théologie et de philosophie, 1879, pag. 201.)



PHILOSOPHIE 237

reproché de s’en montrer Padmirateur presque autant que 'ad-
versaire.

L’ouvrage qui se présente a nous sous le titre modeste d’Essal
est une analvse trés savante et trés ample, ou la streté du juge-
ment s’allie & une minutieuse connaissance des textes. L’auteur
comprend fort bien les doctrines, souvent subtiles, dont il rend
compte, etsait mettre au premier plan ce qui est essentiel, au se-
cond ce qnin’estqu’accessoire. Sans avoir en celte matiére une bien
grande compétence je diral que, dans ses discussions exégétiques
avec d’autres commentateurs d’Aristole et de Thomas, M. Le-
coultre me semble avoir généralement raison. S’il ne s’en était
pas accusé lui-méme, j'ajouterais que l’exposition n’est pas tou-
jours a la hauteur de la compréhension, et que I’analyse y prédo-
mine trop sur la synthése. Dans le détail tout est clair. Les
grandes lignes sont marquées aussi. Mais elles ne sont pas suffi-
samment creusées, et le lecteur pourrait courir le risque de les
perdre de vue, si les théses formulées a la fin du volume, et qu’on
ne doit pas négliger de consulter, n’étaient pas ld pour diriger
le regard.

La conclusion de 'étude de M. Lecoultre, c’est que la psycho-
logie aristotélicienne n’est pas conciliable avec la morale évangé-
lique. Thomas, malgré la prodigieuse habileté qu’il a mise au
service d’une conviction sincére, a fait une ceuvre artificielle et
manquée. Le christianisme doit chercher sa philosophie en lui-
méme, et non dans des systémes étrangers.

Parmi les théses péripatéticiennes que critique M. Lecoultre, j’en
signalerai seulement une, qui est fort importante. D’aprés Aristote
homme ne délibére jamais sur le but de son activité, mais seule-
ment sur les moyens. Le but est posé par I'appélit et non par la
raison. L'objet des délibérations de la raison pratique et de I’é-
lection, c’est toujours la satisfaction de lappétit. Si 1'on prend
cette thése dans un sens absolu, on doit certainement donner
raison 4 l'auteur, qui la trouve contradictoire a la morale chré-
tienne. La morale chrétienne enjoint d’aimer Dieu et d’aimer le
prochain. Elle suppose donc en 'homme la capacité de modifier
ses propres senliments et de choisir le but de son activité, 1l faut
aller plus loin, Cette thése, prise dans un sens absolu, est la né-
gation de toute morale, Une morale n’est autre chose qu’un en-
semble de préceptes relatifs aux buts de la volonté. Quel sens
peuvent avoir de pareils préceptes, si les buts s'imposent nécessai-
rement & 'homme, en vertu de sa nature et de I’éducation qu’il a
recue? Le bien humain, pour Aristote, c’est ce que tout homme



233 BULLETIN

désire ; la morale ne peut pas I'entendre amnsi; elle enseigne que
le bien, c’est ce que tout homme doit vouloir. La morale postule
la liberté de la volonté elle-méme, et ne peut pas se contenter de
cette liberté en quelque sorte technique qu’affirme I'aristotélisme,
et qui consiste dans la capacité de faire un choix entre divers
moyens pour atteindre un but posé par l'appétit.

Il faut remarquer toutefois, et nous le faisons a la suite de
M. Lecoultre, qu’Aristote n’est pas toujours en parfait accord avec
lui-méme. Dans sa théorie de I'incontinence, par exemple, il lui
arrive de dire que ’homme peut éire entrainé par la passion a
des actes contraires a sa volonté, ou d’affirmer dans la volonté elle-
méme des contradictions et des lutles. Si, au lieu d’aller au prin-
cipe général, comme M. Lecoultre le fait avec beaucoup de raison,
on s’en tenait aux cas concrets, on serait tenté de considérer Aris-
tote comme un partisan décidé de la liberté morale. A vrai dire,
le but que, selon lui, 'homme poursuit nécessairement par un
effet de sa nature, ce n’est qu'un but général. Or qu’est-ce qu'un
but général ? Les buts de activité réelle ne sont-ils pas toujours
particuliers ?

Si Aristote avait développé avec une parfaite rigueur logique la
thése que I’homme ne choisit pas le but de son activité, la morale
aristotélicienne ne serait qu’une psychologie. L’idée de la liberté
de la volonté fait la grande différence entre la morale et la psy-
chologie. M. Lecoultre ne voit peut-étre pas assez clairement cetlte
différence, et semble trop disposé & croire que ces deux sciences
peuvent parler le méme langage et considérer les choses du méme
point de vue. Il n’en est rien cependant. La psychologie est une
science naturelle, Elle doit, comme ses sceurs, expliquer autant
que possible le conséquent par I'antécédent, selon la méthode dé-
terministe. On a sans doute le droit de demander qu’elle recon-
naisse les limites de ses explications et ne prétende pas avoir dit
le dernier mot. Mais il ne faut pas exiger d’elle qu’elle établisse
d’une maniére positive la liberté morale, pas plus qu’il ne faut
demander & la mécanique d’établir 'origine du mouvement. La
morale envisage ’homme d’un tout autre point de vue. Elle n’ex-
plique pas. Elle commande. Son role n’est pas de montrer com-
ment le présent sort du passé, mais de préparer un avenir meil-
leur. L’homme, pour elle, n’est pas un produit, mais un produc-
ducteur. Kanl pensait, avec raison ce nous semble, que le point
de vue de la morale est le plus intime, le plus profond, que seul
il nous fait voir 'ame humaine dans son essence. Mais ni Kant
ni M. Secretan, que je sache, n’ont eu la prétention d’établir un



REVUES 239

parfait accord entre la maniére morale de considérer ’homme et
la maniére plus extérieure, plus phénoménale de la psychologie.
La pensée moderne, n’en déplaise aux esprits systématiques, est
4 cent lieues d’en avoir fini avec le dualisme. Par conséquent,
tout en pensant, avec M. Lecoultre, que la philosophie du monde
chrétien doit faire & I'idée de la liberté morale une place plus
grande que la philosophie du monde paien, je ne saurais admettre
que notre psychologie doive se faconner sur la prédication morale.
En terminant, et sans vouloir insister longuement sur une
question fort difficile, comme le sont d’ailleurs presque toutes
celles que souléve Pesprit vigoureux de M. Lecoultre, je dirai
qu’il me semble avoir été assez malheureux dans sa hréve tenta-
tive de caractériser la morale évangélique par opposition a celle
d’Aristote : « Le sacrifice de soi-méme, toute la morale évangé-
lique est contenue dans ce moti. » Pourquoi I'auteur ne dit-il
pas : toute la morale bouddhique ? Que le sacrifice joue dans la
morale chrétienne un role considérable, plus considérable que
dans celle d’Aristote, cela est vrai, el cette différence est fort im-
portante. Mais le sacrifice, au point de vue chrétien, n’est cepen-
dant qu’un moyen, jamais un but, et le moi que 'homme doit
sacrifier ce n’est pas le vral moi. A celui-la, au contraire, I’Evan-
gile promet I'affranchissement, idée qui me parait tout a fait con-
forme aux principes aristotéliciens. ADRIEN NaVILLE.

REVUES
THEOLOGISCHE STUDIEN UND KRITIKEN

Premiére livraison. 1885.

Benrath : Anabaptistes dans les terres de Venise au milieu du
XVIe siecle. — Meyer : La liberté de choix et la responsabilité mo-
rale. — Koffmane: A propos des lettres et des propos de table de
Luther. — Baulletin.

Seconde livraison,

Hering : Les cenvres de charité de la réformation allemande III. —
von Soden: La 1° ép. aux Thessaloniciens. — Bertheau: En quelle
année naquit Bugenhagen? — Rdsch: L’entrevue d’Abraham et de
Melchisédek. — Bulletin.

ZEITSCHRIFT FUR KIRCHENGESCHICHTE
Tome VII, premiére livraison.
Erbes: L’ige des sépulcres et églises de Paul et Pierre & Rome.
— Wille: L’article relatif a la religion de la paix de Kadan 1534. —

! Pag. 287.



	Philosophie

