
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1885)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN
THEOLOGIE

D.-H. Meyer. — Le christianisme du Christ1.

Ce beau livre est une œuvre de valeur. Les cinq cents pages qui
le composent ont coûté à leur auteur dix ans de travail. Il a

présenté son ouvrage à la faculté de Montauban pour obtenir le

grade de docteur en théologie.
Son but est celui-ci : arriver à une idée exacte de l'enseignement

du Seigneur dans son ensemble, au moyen du seul évangile
de Matthieu. Une brève introduction justifie la méthode employée
et l'évangile choisi ; puis viennent trois grandes parties, divisées

en sections, se subdivisant en chapitres, ceux-ci en paragraphes
et en alinéas ordinairement assez courts.

Introduction. Dans le but de circonscrire son sujet, comme aussi
d'éviter des groupements arbitraires et de substituer sa propre
pensée à celle de Jésus, M. H. Meyer ne soumet à son examen
qu'un seul évangile. Il a pris le premier, cet évangile ayant à sa
base deux documents très authentiques de l'époque des apôtres;
comprenant plus de discours que Marc; reproduisant les Logia
mieux que Luc ; renfermant bien des paroles caractéristiques
omises dans le troisième évangile, lequel, dans les morceaux qu'il
possède seul, ne fait que répéter les enseignements de Matthieu.
Celui-ci n'est en outre pas contesté comme Jean. Sur les points
fondamentaux d'ailleurs, nos quatre récits sont d'accord ; les trois
derniers nous fourniraient sans doute des éléments précieux pour
la pleine intelligence de la religion de Jésus, mais sans nous amener

à nous faire de sa personne et de son œuvre une idée différente

de celle à laquelle nous conduit l'étude de Matthieu.

1 Etude sur l'enseignement de Jésus d'après l'évangile selon saint
Matthieu, par D.-H. Meyer. — Paris, Fischbacher 1883.



232 BULLETIN

La première partie est exégélique. Elle étudie, chapitre après
chapitre, les discours de Jésus et ses paroles éparses dans les
récits. Chaque péricope est d'abord analysée avec soin ; l'auteur
explique aussi brièvement, le plus souvent en note, et uu moyen
de citations de Calvin, de Bengel, de Tholuck, de de Wette, les

passages soulevant quelque difficulté ; discute çà el là les interprétations

diverses, donne en passant une règle d'herméneulique, ou
fait, mais rarement, la critique du texte ; après quoi il groupe et
met en lumière les enseignements sur Dieu, son royaume, la foi,
la personne de Christ, l'état général de l'humanité, etc., du
discours qu'il vient d'étudier.

Ces enseignements du Seigneur recueillis dans l'ordre où l'évan-
géliste les rapporte, il s'agit maintenant d'en présenter l'exposition
systématique, d'en rechercher les réels rapports, tels qu'ils ont
existé dans la pensée de Jésus. C'est l'objet de la deuxième partie,
qui a pour titre : Le royaume des cieux. Le Seigneur rattachant
son enseignement tout entier à celte grande idée, c'est autour
d'elle aussi qu'il faut grouper les éléments de sa prédication.

Mais l'idée du royaume des cieux découle de l'idée de Dieu. Une
première section : Le Père céleste, étudie par conséquent ce que
Jésus enseigne sur Dieu et aussi sur les êtres en rapport avec lui.
De remarquables chapitres sont consacrés à l'homme, la liberté
humaine, le péché et à l'enseignement de Jésus sur lui-même. On
nous expose ensuite ce qu'il a dit de l'Esprit saint, et des rapports
du Père, du Fils el du Saint-Esprit.

Au royaume des cieux, objet immédiat des prédications du

Seigneur, est consacrée la seconde section. Elle nous décrit l'histoire
du royaume, les deux sortes de conditions, objectives et subjectives,

de son développement chez l'individu (notons ici d'originales
réflexions sur la parole du Fils de l'homme, semence du royaume),
le moyen d'en devenir membre, les conséquences de son acceptation,

le rôle de l'activité humaine dans le développement religieux
du croyant, la vie nouvelle qui devient le partage de ce dernier.
De l'individu, nous passons à la société des membres du royaume,
à l'Eglise, dont les droits, les devoirs, l'organisation, le culte, les
caractères sont retracés d'après les quelques paroles de Jésus sur
ce sujet ; puis aux rapports de l'Eglise et du monde, au jugement,
à la résurrection, au siècle à venir.

Pour que notre auteur ait atteint son but, il doit encore dégager

la pensée inspiratrice de l'enseignement de Jésus ; montrer
que cet enseignement forme un système admirablement enchaîné
et découlant tout entier de la conscience que le Fils de l'homme



THÉOLOGIE 233

avait de lui-même ; que de cet enseignement enfin se déduit toute
une philosophie ; il le fait dans les trois sections de sa troisième
partie, lesquelles il intitule : la bonne nouvelle, le système de FEvangile

ou la religion de la rédemption, la philosophie de l'Evangile.
Première section. Tout l'enseignement de Jésus aboutit à révéler

sa personne ; tout son enseignement sur sa personne aboutit à la

prédiction de sa mort rédemptrice. Cette mort abat les obstacles

qui fermaient au pécheur le royaume des cieux. Grâce au sacrifice
réparateur du Fils de l'homme, tout homme, quel qu'il soit, peut
désormais obtenir la rémission de ses péchés et être fait participant

de l'alliance de Dieu ici-bas et de son royaume éternel au
delà de cette vie, à la seule condition de croire en Jésus-Christ
crucifié et de rester jusqu'à la fin étroitement uni au Sauveur

par la foi. C'est bien là la bonne nouvelle apportée par Jésus et le

but dernier de son enseignement.
La seconde section nous parait un peu confuse dans son

ensemble, mais contient plusieurs déductions fermement conduites.

Notons-y la démonstration de celte thèse : « Jésus a bien été ce

qu'il prétendait être, le Fils unique qui participe à la divinité du
Père. » La sagesse de son enseignement, la pureté morale de sa

parole nous garantissent la validité du témoignage qu'il se rend à

lui-même. Lui qui prêche à l'homme l'absolue perfection morale,
qui distingue infailliblement le mal partout où il se trouve et jusque

dans le cœur de ses plus chers disciples, il n'a pu se tromper
sur son propre état moral. Or Jésus exprime la certitude d'être
entièrement saint. Est-il admissible que ce docteur si absolu dans

ses notions de bien et de mal se soit cru exempt de péché sans
l'être réellement? Or,toujours d'après les paroles du Seigneur, la
sainteté implique une relation normale avec le Père céleste.
Parfaitement normale a donc été la relation de Jésus avec Dieu. Il n'a
donc pu se méprendre quand il affirme être le Fils qui seul connaît

le Père et que le Père seul connaît. Cette prétention n'est
point celle de l'orgueil, puisque Jésus était sans péché; ni celle
d'un halluciné, la rectitude de son jugement s'y oppose. Sa

conscience d'être le Fils de Dieu n'étant point illusoire, il s'en suit
que Jésus nous révèle Dieu tel qu'il est ; nous puisions dans son

Evangile la certitude que Dieu n'est pas un idéal sans existence

réelle, ni les perspectives de l'avenir un décevant mirage ; l'Evangile

est la vraie révélation des réalités supraterrestres et
éternelles.

Troisième section. De l'enseignement de Jésus, et du fait en

particulier que le Fils de Dieu s'est fait homme pour accomplir



234 BULLETIN

par sa mort la rédemption des pécheurs, découle toute une
philosophie. Toute philosophie digne de ce nom doit remonter à la

cause première. Or, cette connaissance de la cause première nous
devient accessible par l'intermédiaire de la conscience que le Fils
de l'homme a eue de lui-même Suivent d'assez longs développements

sur Dieu, ses attributs, la liberté et la nécessité en Dieu.
Puis, toujours d'après la conscience de Jésus, on nous montre la
raison d'être de Thomme et du monde, on nous parle des lois de

l'univers, du surnaturel, de la Providence, de la liberté morale,
sur laquelle précédemment déjà l'auteur a beaucoup insisté ; du
mal moral, de la destinée humaine, de la fin de l'univers dans
leurs rapports avec la mission du Fils de l'homme.

Donnons de quelques-uns de ces points un court aperçu ; la loi
qui régit les créatures libres est seule inviolable et absolue ; les
lois de la nature n'ont qu'une valeur relative : Dieu peut intervenir

pour réparer le désordre introduit au sein de la création par
le mal moral, qui n'avait point de place dans le plan de l'univers.
Loin d'exclure l'idée des lois constantes de la nature, la notion du
surnaturel l'implique et la contient. — La liberté morale n'est pas
essentiellement le pouvoir de choisir entre le bien et le mal, mais
plutôt celui de s'attacher et de se subordonner de soi-même au
souverain bien ; le mal a pour effet d'altérer dans son essence
intime ce pouvoir : dès qu'il se détourne de Dieu, l'homme devient
l'esclave de toutes sortes d'idoles incapables de satisfaire ses
besoins les plus nobles, les plus profonds. — Offense à Dieu, le
mal moral ne peut rester impuni ; pour l'expier, le Fils de
l'homme a dû se livrer à la mort ; il a fait ainsi amende honorable
au nom de l'espèce humaine ; sa pleine acceptation du châtiment
du péché a éfé une satisfaction offerte au nom de l'humanité à ce
Dieu juste et saint que le péché offense, et les droits de la
souveraineté divine ont été de la sorte sauvegardés '. En s'attachant au
Sauveur l'homme redevient capable de réaliser sa destinée ; Dieu
pardonne au coupable en raison des liens qui par la foi s'établissent

entre lui et Jésus. Car tous sont solidaires et le fait qu'il n'a

pas fallu moins que l'incarnation du Fils de Dieu pour faire sur-

1 Mais M. Meyer rejette l'opinion se représentant la rémission des

péchés comme payée à Dieu au prix d'une somme de souffrances qui, en
raison de la dignité de Celui qui les a subies, auraient été l'équivalent de
toutes celles qu'améritées l'humanité. La théorie de l'équivalence, ajoute-
t-il, fausse l'Evangile. Ce n'est point en tant que quantité de souffrances
subies, que la mort du Fils de l'homme est la rançon de plusieurs, mais
en tant qu'acceptation volontaire et effective de la souffrance et de la mort,
ce salaire du péché, acceptation qui équivaut à une rétractation du péché.



THÉOLOGIE 235

gir au sein de l'humanité pécheresse une vie humaine parfaitement

normale, atteste tout ce qu'a d'immuable la loi de la solidarité.

— Jésus devient ainsi le chef d'une humanité nouvelle, de

l'Eglise, qui réalise ici-bas, quoique encore imparfaite, le royaume
de Dieu. Le monde, au sein duquel elle se recrute, demeurant un
monde pécheur, jamais elle ne pourra s'absorber dans l'Etat
vraiment chrétien. L'Eglise doit rester distincte de l'Etat; ces deux
pouvoirs, ayant des intérêts communs, pourront toutefois entrer
en rapport, mais ne chercheront pointa s'asservir réciproquement.

Les créatures libres peuvent se perdre, sans que la majesté de

Dieu reçoive de ce fait aucune atteinte ; car en appelant à l'existence

des êtres libres, il a posé lui-même la possibilité que ce

qu'il ne veut pas se réalise. Voulant que tous parviennent au salut
(volonté manifestée), il décidée quel moment et de quelle manière
chaque individu sera mis en demeure de croire au Sauveur; puis
si la créature, en raison de son attitude à l'égard du Fils de

l'homme et de la rédemption, entrera oui ou non dans le royaume
des cieux (volonté cachée). Quant aux réprouvés, les paroles de

Jésus laissent pressentir que leurs souffrances aboutiront à une
horrible et totale destruction de leur âme et de leur corps. — On

ne saurait prétendre que le sort de tout homme soit irrévocablement

fixé au moment où se termine sa carrière terrestre; il doit
subsister au delà de cette vie des moyens de salut pour les âmes

qui n'ont pu ici-bas entendre l'Evangile ; le Fils de l'homme a le

pouvoir de sauver les hommes pécheurs de tout temps et de tout
pays, et les païens qui pendant leur vie auront été pieux et droits
seront mis en demeure d'entrer dans le royaume des cieux. A la
fin les éléments hostiles seront détruits, le royaume sera pleinement

accompli et les rachetés réaliseront la libre unité des cœurs
dans la sainteté parfaite, au sein d'une éternelle félicité.

A la fois idéaliste et positive, pratique et renfermant toute une
philosophie, nullement subjective, mais individualiste et universelle,
profondément humaine et originale, telle est donc la religion de

Jésus, et c'est à en marquer ces divers caractères que l'auteur
consacre sa conclusion.

On lui a reproché : 1° de faire rentrer toute la dogmatique dans

l'évangile de saint Matthieu ; 2° de n'avoir consulté que cet évangile

pour établir l'enseignement du Christ. Nous ne dirons pas
que ces objections soient sans fondement aucun. Remarquons
toutefois que c'est de la conscience de Jésus que découlent les diverses
parties de son enseignement. Notre auteur le démontre et fait voir
comment les discours de Matthieu lui ont permis de clairement



236 BULLETIN

établir ce que Jésus pensait de lui-même et quelle avait été la

pensée inspiratrice de sa prédication. La tentative de M. Meyer est
donc justifiée, le but de ses efforts a été atteint. L. F.

PHILOSOPHIE

Henri Lecoultre. — Essai sur la psychologie des actions
HUMAINES, d'aFRÈS LES SYSTÈMES d'ArISTOTE ET DE SAINT
Thomas d'Aquin L

Il n'y a pas beaucoup d'hommes, parmi les théologiens et les
philosophes protestants, qui aient étudié avec autant de soin que
M. Henri Lecoultre les doctrines religieuses et morales d'Aristote
et Thomas d'Aquin. Il en faisait déjà l'objet spécial de ses travaux,
plusieurs années avant que l'encyclique ^Eterni palris du 4 août
1879 eût donné à l'aristolélisme catholique une nouvelle actualité.
Antérieurement même à la thèse académique dont M. Ph. Bridel
a rendu compte aux lecteurs de cette Bévue il y a six ans2, je
crois me rappeler une dissertation sur la morale d'Aristote, qui
obtint, il y a fort longtemps, une distinction très honorable dans
un concours de l'université de Genève.

C'est dire que, lorsque M. Lecoultre se prononce, après Luther,
contre la combinaison de l'aristotélisme avec le christianisme,
combinaison qui est l'essence de l'œuvre de Thomas d'Aquin,
il le fait avec une compétence particulière. Mais c'est dire en
même temps que, tout en repoussant l'aristotélisme au nom des

principes chrétiens, il rend justice aux mérites du grand penseur
grec et de son interprète catholique. Autrement, il n'aurait pas
consacré à leur étude d'aussi persévérants travaux. On verra qu'il
sait même prendre la défense du docteur angélique, contre les
écrivains qui ne veulent voir en lui qu'un serviteur de l'autorité
religieuse, et lui refusent la qualité de philosophe. Le réformateur
saxon aurait probablement trouvé M. Lecoultre bien modéré dans
sa polémique contre l'aristotélisme et le thomisme, et lui aurait

1 Essai sur la psychologie des actions humaines, d'après les systèmes
d'Aristote et de saint Thomas d'Aquin, par Henri Lecoultre. — Lausanne
Georges Bridel, 1883.

2 La doctrine de Dieu d'jtprès Aristote et saint Thomas d'Aquin. 1877.
(Voir Revue de théologie et de philosophie, 1879, pag. 201.)


	Théologie

