
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1885)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN

THEOLOGIE

Kautzsch. — Grammaire de l'Araméen biblique1.

Notre Revue n'est pas une revue de philologie et ses lecteurs

ne goûteraient point une dissertation purement linguistique à

l'occasion de la nouvelle grammaire araméenne de M. Kautzsch.
Nous n'en tenons pas moins à annoncer l'apparition de cette

importante publication, et nous sommes persuadé qu'on nous
permettra de lui consacrer quelques pages de recommandation
chaleureuse.

On sait que des fragments du livre d'Esdras (IV, 6-VI, 18;
VII, 12-26) et du livre de Daniel (II, 4b - VII, 28), ainsi qu'un
verset de Jérémie (X, 11) et deux mots dans la Genèse (XXXI,
47) ne sont pas en hébreu, la langue courante de l'Ancien Testament,

mais bien dans un idiome différent. C'est cet idiome que
l'on a appelé longtemps le chaldéen, et cette désignation inexacte

a enfanté beaucoup d'erreurs, tant il est vrai que les noms ont de

l'importance et qu'une terminologie précise et bien choisie est un
des plus importants apanages de la vraie science.

Il est dit dans le livre de Daniel (II, 4) que « les Chaldéens

dirent au roi ardmît : O roi... etc. » Ce qui peut s'interpréter par :

« ils dirent en langue araméenne. » Et effectivement ce qui suit est

en araméen et non plus en hébreu, comme ce qui précède. On

1 Grammatik des Biblisch-Aramäischen mit einer kritischen Erörterung
der aramäischen Wörter im Neuen Testament, von E. Kautzsch, ord.
Professor der Theologie in Tübingen. Leipzig 1884, Vogel; 181 pages.



THÉOLOGIE 87

pourrait aussi considérer le mot arâinîl comme une parenthèse,

ne faisant pas partie du récit et destinée seulement à prévenir le

lecteur qu'ici finit la partie hébraïque du livre et commence la

partie araméenne. En tout cas, il eût été convenable et naturel de

donner à l'idiome en cause le nom de langue araméenne. Au lieu
de cela, on se fonda sur le fait que les « Chaldéens s sont représentés

comme ayant employé ce langage, et on lui donna le nom
de chaldéen, ou encore (pour tenir compte de ses destinées

ultérieures) de syro-chaldéen, désignations tout à fait impropres et

fautives. Les Chaldéens ou Babyloniens du temps de Nebucad-

netsar parlaient babylonien, et non point araméen. Or nous possédons

actuellement, grâce au déchiffrement des inscriptions
cunéiformes, une connaissance suffisante de cette langue babylonienne

ou chaldéenne. Dans Jér. V, 15, il en est fait mention comme
d'une langue inintelligible pour les Israélites ; en effet, quoique

sémitique, elle est beaucoup moins proche parente de l'hébreu

que l'araméen.
L'étude des parties araméennes de l'Ancien Testament s'impose

aux théologiens au même degré que celle de n'importe quelle
autre portion de nos livres saints. Or quelles étaient jusqu'ici les

ressources grammaticales dont on disposait? La grammaire de

Winer1, datant d'il y a un demi-siècle environ, était décidément

dépassée, et quant à la nouvelle édition de cet ouvrage2, publiée

par le rabbin Fischer, on a pu en dire avec justice: ce qu'elle a

de bon n'est pas nouveau et ce qu'elle a de nouveau n'est pas bon.

La Grammatica Chaldaica (2e édition, Berlin, 1872) de J. H. Peter-

man et la petite grammaire du savant juif italien Luzzatto (dont il
existe aussi une traduction allemande3) étaient également insuffisantes.

Enfin l'excellente édition des livres de Daniel, d'Esdras et

de Néhémie qu'ont publiée MM. Baer et Delitzsch 4 renferme une
brève esquisse de la grammaire araméenne ; ce court aperçu est

1 Première édition, 1824; seconde édition, 1842.

- Leipzig 1882. J. A. Barth.
;i La traduction est due a M. S. Krüger et a paru à Breslau en 1873

chez Schletter.
4 S- Baer: Libri Danielis Ezrae et Nehemiae, cum proefatione Franeisci

Delitzsch. Leipzig 1882, Tauchnitz.



88 BULLETIN

sans doute précieux pour qui n'a rien d'autre, mais il ne peut
décidément pas suffire pour une étude approfondie. M. Kautzsch

a tenu à combler ce vide regrettable et il s'est acquitté de sa tâche
de la manière la plus distinguée. Ceci n'étonnera assurément

aucun de ceux qui ont pu apprécier la science, l'excellente
méthode et le sens pratique de M. Kautzsch dans maint autre ouvrage.
On peut dire qu'en rééditant la grammaire hébraïque de Gesenius '

M. Kautzsch a fait ses preuves, mais quiconque a lu et employé
ses autres publications sait qu'il a plus d'un titre à la reconnaissance

des théologiens.
La grammaire araméenne que le savant professeur de Tubingue

nous donne aujourd'hui ressemble beaucoup, non seulement

pour le format et le caractère typographique, mais aussi pour la

disposition et la méthode, aux dernières éditions de la grammaire
hébraïque de Gesenius-Katitzsch. Cela n'a rien d'étonnant et

constituera un avantage et une facilité pour quiconque abordera

l'un des ouvrages après s'être servi de l'autre. Toutefois le

manuel araméen, ayant affaire à un idiome dont les seuls spécimens

existants se réduisent à fort peu de chose, peut avoir et a

effectivement une prétention que la grammaire hébraïque ne

saurait avoir, sous peine d'atteindre à des dimensions exagérées.
Nous voulons dire que, dans la grammaire araméenne de M.

Kautzsch, lotis les mots, toutes les formes de mots qui se rencontrent
dans l'araméen biblique trouvent leur explication, chacun à son

tour, ce qui fait de celle grammaire en même temps une excellente

concordance. En revanche, on remarque l'absence presque
complète de paradigmes. Ce fait peut s'expliquer par la même

raison que nous venons d'indiquer et qui a permis à M. Kautzsch

d'être si complet. Il exisle si peu de documents en araméen

biblique que, pour composer des tableaux de paradigmes, il
faudrait, ou bien créer par analogie des formes qui ne se rencontrent

pas, ou bien laisser d'innombrables vides dans les colonnes des

conjugaisons, deux procédés auxquels il est dur de se résigner. La

petite esquisse grammaticale que nous mentionnions plus haut et

'Vingt-deuxième édition, 187^; vingt-troisième. 1881. La vingt-quatrième

est sous presse. Leipzig, F. G. W. Vogel. — Comp. Bévue de Théol.
et de Phil., XII (1879), p. 87-90.



THÉOLOGIE 89

qui accompagne le Daniel, etc. de MM. Baer et Delitzsch, a suivi

la première des deux voies ci-dessus, et on ne s'est pas fait faute

de le lui reprocher. Il est en effet toujours hasardeux de statuer
des formes qu'on ne peut pas documenter, et on charge ainsi en

pure perte la mémoire des commençants qui s'évertuent à

apprendre les tableaux par cœur.
Disons encore que la syntaxe a été l'objet de soins particuliers,

ce qui était d'autant plus nécessaire qu'elle présente de sérieuses

difficultés et qu'elle a été fort peu étudiée jusqu'ici. Il ne faudrait

pas croire que la syniaxe hébraïque, mieux connue, peut simplement

être prise comme guide pour l'élude des constructions ara-
méennes.

Puisque nous avons parlé tout à l'heure de l'édition que
MM. Baer et Delitzsch ont donnée des livres de Daniel, d'Esdras et

de Néhémie (comme, du reste, de plusieurs autres livres de

l'Ancien Testament) et que nous avons rappelé un reproche qui
leur a été adressé, disons aussi, pour être équitable,que M. Kautzsch

rend pleinement hommage à cette excellente édition des portions
araméennes de l'Ancien Testament, hommage auquel s'associeront

tous ceux qui ont eu l'occasion de s'en servir. Sans ce travail

remarquable et soigné, M. Kautzsch estime et proclame que les

bases nécessaires pour composer une grammaire araméenne

feraient complètement défaut. Et à supposer que la grammaire
existât, on ne saurait pas à quoi l'appliquer ni comment l'utiliser,
tant sont défectueuses les éditions ordinaires des textes araméens.

Nous n'insisterons pas davantage sur la grammaire de M. Kautzsch
et sur son utilité, mais nous ajouterons à notre compte rendu

quelques données extraites de son intéressante introduction et

relalives à l'histoire et aux caractères généraux de la langue
araméenne ; nous y joindrons quelques remarques.

M. Kautzsch consacre les vingt premières pages de son livre à

faire l'historique de l'idiome qu'il appelle araméen biblique, à

discuter sa place au sein des langues sémitiques, à énumérer
enfin les divers spécimens que nous possédons de ce dialecte et en

particulier les mots araméens du Nouveau Testament.
Dès les temps historiques les plus reculés que nous puissions

connaître, les Sémites fixés au nord du Liban, entre la Méditer-



90 BULLETIN

ranée à l'ouest et l'Euphrate à l'est, ont parlé la langue dont nous

nous occupons. Leurs voisins du côté de l'orient, en Mésopotamie,

entre l'Euphrate et le Tigre, parlaient un dialecte très analogue, et
si l'on appelle ce dernier araméen oriental *, on appellera araméen

occidental celui dont nous nous entretenons. On peut aussi sans

inconvénient le qualifier d'ararnéen biblique, parce que les

fragments de l'Ancien Testament que nous avons cités plus haut

constituent la plus ancienne et sans contredit la plus importante
fraction des monuments littéraires qui nous ont été conservés

dans cet idiome.
Dès l'époque des rois d'Israël et de Juda, l'araméen occidental

ou biblique se parlait dans les pays situés au nord de la Palestine

et bientôt il entreprit une marche conquérante du côté du sud. Il
semble avoir exercé une influence sur la langue des tribus
septentrionales2, puis il s'est peu à peu emparé de la Palestine tout
entière. Il a commencé par envahir complètement l'ancien lerri-
loire des dix tribus, après que la population eut été déportée et

eut été remplacée par des colons étrangers, en partie araméens 3.

En Judée on connaissait déjà l'araméen (du moins les gens lettrés)

au temps du roi Ezéchias (voy. 2 Rois XVIII, 26) *. mais la vieille

langue hébraïque résista vaillamment contre l'invasion de l'araméen

et cela jusque dans la période postexilique 5.

1 L'araméen oriental a plus tard donné naissance a ce qu'on appelle
le syriaque (la langue de la Peschitho et d'Ephrem). Il faut bien confesser

qu'ici encore nous avons une désignation impropre et regrettable
puisque ce n'est précisément pas en Syrie qu'on a parlé le « syriaque. »

'-' Comp, le Cantique des cantiques, le cantique de Débora et d'autres

morceaux du livre des Juges.
:i Les descendants de ces colous furent plus tard les Samaritains et le

dialecte samaritain doit effectivement être considéré comme une des

branches de l'araméen occidental.
1 II est permis de penser que l'araméen jouait dans le monde oriental

le rôle de langue diplomatique pour les relations internationales. A

preuve le fait cité ci-dessus et qui se rapporte à la fin du VIIIe siècle; a

preuve aussi les briques et les poids assyriens sur lesquels on trouve a

côté de l'inscription assyrienne sa traduction en araméen. Il en fut de

même sous la domination perse; comp. Esdras IV. 8-22; V, 6-17.
5 Les écrits de Jérémie et d'Ezéchiel sont assez fortement imprégnés

d'aramaïsmes ; mais les écrits plus tardifs des prophètes Aggée et Zacha-



THÉOLOGIE 91

On connaît l'opinion, trop répandue, d'après laquelle, dès le

retour de la déportation, sous Zorobabel, les Juifsauraient abandonné

la langue de leurs pères et n'auraient plus parlé qu'araméen. Cette

idée doit être définitivement rejetée, et en effet un passage comme
Néh. XIII, 24 suffit à la réfuter1. On comprend d'ailleurs qu'on
ait pu s'attacher à cette conception erronée lorsqu'on croyait que
les Babyloniens parlaient araméen ; mais les découvertes récentes

ont montré qu'il en était autrement. C'est seulement vers la fin du

IIIe siècle ou la première moitié du IIe siècle avant Jésus-Christ

que l'hébreu cessa d'être la langue courante à Jérusalem et que
l'araméen lui fut substitué définitivement2. Il importe grandement
de dissiper une erreur trop commune à ce sujet. Beaucoup de

gens se représentent l'araméen comme un hébreu dégénéré ou du

moins comme une langue fille de l'hébreu. L'araméen est au
contraire une langue sœur de l'hébreu, et au moins aussi ancienne

que lui.
L'hébreu demeura encore pendant quelque temps (un ou deux

siècles) la langue savante, la langue de l'école ; plus tard il resla

tout au moins la langue sacrée, la langue du culte. Un passage

comme Luc IV, 17 et suiv. semble indiquer que le peuple même

comprenait encore l'Ancien Testament hébreu tel qu'on le lisait
dans les synagogues, car il n'est pas fait la moindre allusion à une

traduction, orale ou écrite, du recueil sacré 3. Dans le Nouveau

rie, même ceux de Malachie et les mémoires de Néhémie, sont dans un
hébreu assez pur.

•11 est dit dans Néh. V1U, 8 que les Lévites lisaient dans le livre de la
loi de Dieu mephorasch, ce qu'on a quelquefois interprété par « en
traduisant. » Mais ce mot signifie bien plutôt « distinctement, clairement,

d'une façon intelligible. »

-M Kautzsch pense que pendant un certain temps les deux langues ont
pu exister côte à côte. Ce fait n'a rien d'insolite et d'inadmissible, et
M. Kautzsch rappelle qu'en Belgique et en Suisse, par exemple, on trouve
dans certains districts des populations parlant simultanément deux

langues, même plus différentes l'une de l'autre que l'hébreu et l'araméen.
3 Le Talmud nous apprend qu'on traduisait en araméen les livres

saints qu'on lisait dans la synagogue; le lecteur était flanqué d'un
traducteur. Pour la Loi, la traduction se faisait verset après verset ; pour
les prophètes, trois versets par trois versets. Mais il est extrêmement
douteux que cet usage fût déjà en vigueur au temps de Jésus-Christ.



92 BULLETIN

Testament (Jean V,2; XIX, 13, 17, par exemple) le terme èSpaïo-zi

s'applique parfois à l'idiome araméen, tandis qu'ailleurs il désigne

probablement la vieille langue hébraïque (Apoc. IX, 11) ; dans

quelques passages le sens est discutable: Jean XIX, 20; Actes

XXI, 40; XXII, 2; XXVI, 14; Apoc. XVI, 16. S'agit-il là d'hébreu

ou d'araméen on ne peut pas trancher la question. Josephe

présente les mêmes fluctuations : il emploie l'expression y~kâxx«. xô>v

këpaitùv pour désigner tantôt l'hébreu tantôt l'araméen.
C'est une question très délicate et très difficile à résoudre que

celle-ci : Jusqu'à quel point comprenait-on encore l'hébreu au

temps de Jésus-Christ? M. Kautzsch semble disposé à admettre

que la compréhension de l'hébreu se maintint plus longtemps

qu'on ne croit généralement, et de plus il cite dans une note un

passage fort important sur le même sujet, emprunté à l'un des

hommes de notre époque les plus compétents en ces matières, le

professeur Franz Delitzsch de Leipzig. M. Delitzsch ne croit pas

que l'original sémitique de l'évangile de saint Matthieu ait été en

araméen, mais bien en hébreu. « On parlait communément
araméen, mais l'hébreu était la langue dans laquelle Paul fut
apostrophé par le Seigneur sur le chemin de Damas, la langue dans

laquelle l'apôtre parla à la foule du haut des degrés de la

citadelle ; c'était la langue sainte, la langue du culte dans le temple,
la langue des prières dans les synagogues et dans les maisons, la

langue des bénédictions, des formules légales, etc » M. Delitzsch
l'admet même pour les proverbes populaires, du moins en partie.
Nous nous inclinons naturellement devant une semblable autorité,
mais nous ne pouvons nous empêcher de conserver quelques
doutes, motivés par les considérations suivantes :

1° Dans les livres du Nouveau Testament, les mots empruntés à

l'araméen abondent, tandis qu'il n'en est point ou presque point
qui procèdent directement de l'hébreu. Et pourtant, parmi ces

locutions, il en est plusieurs qui appartiennent précisément au

langage solennel et religieux. Par exemple, quand Jésus adresse

à la jeune fille morte les mots Talilha koumi, cet appel suprême
et efficace ne devrait-il pas être en hébreu, si M. Delitzsch avait

raison dans l'exposé ci-dessus? Il en est de même quand Jésus

prononce le mot Ephphala (Marc VII, 34) ; et quand Paul emploie



THÉOLOGIE 93

la formule solennelle Maran-atha, ne serait-ce pas aussi le cas

d'user de l'hébreu, surtout si, comme M. Kautzsch l'admet (page

174), ces mots constituaient eine geläufige Schlussformel in
Gebelen (une façon courante de terminer les prières)1?

2° Même en citant l'Ancien Testament, en prononçant les paroles

d'un psaume (XXII, 2) Jésus est représenté dans les évangiles

comme ayant employé l'araméen. (Math. XXVII, 46 ; comp.
Marc XV, 34.)

3° En maint passage du Nouveau Testament, les écrivains sacrés

citent l'Ancien Testament sous une forme qui n'est ni une traduction

littérale du texte hébreu ni une reproduction exacte de la

version des LXX. Ne serait-ce pas un indice que l'emploi de

l'araméen, même dans les usages religieux et dans l'étude de

l'Ecriture, était plus répandu au temps de Jésus-Christ que ne le

pense M. Kautzsch et surtout M. Delitzsch? Nous soumettons

simplement nos hésifations sur ce point à l'appréciation de

personnes plus compétentes que nous ne le sommes2.

M. Kautzsch ne s'est pas contenté de traiter d'une façon générale

de la langue araméenne au temps de Jésus-Christ. Il a dressé

une liste complète des mots et des phrases, pris dans cet idiome,
et qui figurent dans le Nouveau Testament. Il y a ajouté une

revue très intéressante des autres monuments que nous possédons

de la langue araméenne : les Targoum, certaines portions du

Talmud 3, le Targoum samaritain du Pentateuque, les inscriptions

et les papyrus araméens provenant des Juifs d'Egypte,
les inscriptions de Palmyre et celles des Nabatéens, enfin une

1 Le Maran-atha de 1 Cor. XVI, 22 se trouve dans la Didaché ton dôde-

ka apostolôn, a la fin de la prière qui suit la bénédiction du pain et de la

coupe et qui se termine par ces mots : Si quelqu'un est saint, qu'il vienne I

Si quelqu'un ne l'est pas, qu'il se repente! Maran-atha. Amen. M. Kautzsch
arrive à la conclusion qu'il faut traduire cette locution par: « Notre
Seigneur est venu » (au passé), avec Chrysostome, Théodoret, Jérôme,
etc., et qu'il ne faut par conséquent pas y voir une allusion a la parousie.

2M. Kautzsch ne cite nulle part l'ouvrage de M. Bœhl : Forschungen
nach einer Volksbibel zur Zeit Jesu (1873) qui nous semble pourtant en

rapport avec les questions traitées ci-dessus.
3 Certaines parties delà Mischna. la Guémarade Jérusalem et quelques

vestiges dans la Guémara de Babylone.



94 BULLETIN

traduction peu connue et pourtant très inléressante de la Bible,
dont il se trouve des fragments à Saint-Pétersbourg, à Londres et

au Vatican et qui date en partie déjà du IIIe siècle de notre ère.

Il faut enfin ajouter que dans quelques rares villages du Liban les
habitants modernes parlent encore de nos jours un dialecte
profondément dégénéré, mais qui n'en est pas moins directement issu
de l'araméen occidental. Ces restes ne tarderont pas à disparaître,
l'arabe tendant de plus en plus à s'y substituer.

Lucien Gautier.

Edouard Rabaud. — Histoire de la doctrine de
l'inspiration DES SAINTES ECRITURES L

Jean Bianquis. — Quelques vues sur l'inspiration des
saintes Ecritures 2.

Voici un pasteur qui nous offre un volume de plus de 345 pages

sur l'Histoire de la doctrine de l'inspiration. C'est certes là une
œuvre des plus méritoires. Les méchants prétendent que les

pasteurs ne s'occupent plus beaucoup de théologie ; il faut donc

encourager ceux qui en font. Il ne convient pas d'être trop exigeant
envers un auteur qui nous avertit qu'il a entrepris « un travail
hors de proportion avec les rares loisirs de notre tâche
quotidienne. » Notre reconnaissance et nos remerciements sont donc

acquis au laborieux pasteur des bords du Tarn.
Aussi est-ce plutôt par acquit de conscience, — pour ne pas

faillir à notre devoir au moment où nous félicitons un auteur
d'avoir entrepris une œuvre surérogatoire, — que nous signalons

quelques accrocs à l'exactitude historique. Nous ne parlerons pas

1 Histoire de la doctrine de l'inspiration des saintes Ecritures, dans les

pays de langue française de la Béforme à nos jours par Edouard Rabaud,

pasteur, président du consistoire de Montauban. (Couronné par la vénérable

compagnie des pasteurs de Genève.) — Paris, librairie Fischbacher,
1883.

- Quelques vues sur l'inspiration des saintes Ecritures, par Jean Bianquis.
Extrait de la Revue théotogique de Montauban. — Montauban, imprimerie
administrative et commerciale J- Granié et C°, boulevard de la Citadelle.
1883.



THÉOLOGIE 95

du nom de Semler écrit deux fois Semnler, ni des prophètes
Zwickau, alors qu'il aurait fallu dire de Zwickau.

Voici qui est plus grave. Schleiermacher est présenté comme
« le plus sérieux, le plus puissant adversaire du système Ihéolo-

gique de Strauss. » Or, Schleiermacher mourut en 1834 et

Strauss ne se fit connaître qu'en 1835 par sa Vie de Jésus et plus
tard par sa Dogmatique. Bien loin d'avoir été « le plus puissant
adversaire du système théologique de Strauss, » Schleiermacher

passe pour avoir préparé l'œuvre du célèbre critique, spécialement

par son cours sur la Vie de Jésus qui a été publié plus
tard.

Il est regrettable que M. Rabaud n'ait pas été mieux orienté.
Il y a ici plus qu'une question de date : c'est surtout quant au
mouvement des idées que notre auteur ne paraît pas bien orienté.
Nous lisons dès les premières pages de la Préface : « Fondement
de l'autorité de la Bible, la doctrine de l'inspiration est par suite
à la base de toutes les croyances et de tous les dogmes ecclésiastiques.

Dans un sujet, dont la gravité pour l'Eglise protestante
n'échappera à personne, elle forme la partie principale. » S'il en

est ainsi comment se fait-il que la plupart des confessions de foi
du XVIe siècle ne contiennent pas d'article sur l'inspiration?
Notre auteur spécialise ; il nous dit, page 55 : « L'une des bases

essentielles, sinon le point de départ même de la dogmatique de

Calvin, c'est la doctrine de l'inspiration, qui n'a pas encore été

distinguée de la révélation. » Calvin part si peu de l'inspiration
qu'il déclare expressément qu'on ne peut croire à l'inspiration
sans commencer par être chrétien. On jugera, après avoir lu le

passage suivant, s'il peut être présenté comme mettant la
doctrine de l'inspiration à la base de la science chrétienne. « Posons

donc, dit-il, comme une chose certaine et constante qu'il n'y a

que les disciples du Saint-Esprit, c'est-à-dire ceux qui sont éclairés

au dedans de sa divine lumière, qui puissent asseoir sur
l'Ecriture une confiance ferme et solide.... La certitude dicelle

(Ecriture) sera appuyée sur la persuasion intérieure du Saint-

Esprit. Les témoignages humains qui servent pour la confermer

(confirmer) lors ne seront point vains, quand ils suyvront ce

témoignage principal et souverain comme aides et moyens



96 BULLETIN

seconds pour subvenir à nostre imbécililé, mais ceux qui veulent

prouver par argument aux incrédules, que l'Ecriture est de Dieu,
sont inconsidérés. Or, cela ne se cognoist que par foi. » (Institution,

livre I, chap. VIII, 12, pag. 33, tome I.)
Le grand réformateur déclare clairement qu'on ne peut croire

à l'inspiration, à l'autorité, au canon des Ecritures, qu'à condition

d'être chrétien. Il veut qu'on aille de Christ à l'Ecriture et

non de l'Ecriture à Christ ; c'est le Seigneur qui prête son éclat

au recueil, bien loin de le recevoir de lui. Par conséquent, lorsqu'il

s'agit de convaincre un incrédule, on ne saurait débuter par
lui prouver l'autorité ou l'inspiration du recueil ; qu'on en fasse

avant tout un chrétien, en le portant à accepter, à savourer le

contenu de la Bible, et plus tard l'esprit qu'il aura reçu se chargera

de lui enseigner ce qu'il doit penser du livre.
On voit donc que bien loin d'être un des représentants de la

tendance intellectualiste, comme le veut M. Rabaud, Calvin est

un représentant bien authentique de la mystique chrétienne.
Notre historien ne paraît pas êlre bien au clair sur ce qu'il faut
entendre par la scolastique protestante : à la page 55, il la place

au XVIe siècle; à la page 57, il a la main plus heureuse, et la
retarde d'un siècle.

Arrivé aux temps modernes, à ce qu'il appelle « la grande lutte, »

M. Rabaud n'est pas complet, loin de là. Comprend-on qu'il ne

dise mot de l'ouvrage de M. Frédéric de Rougemont « Christ et aes

témoinsi1 » Il y aurait puisé les déclarations les plus énergiques
contre les idées populaires. Et, chose piquante! cette répudiation

de l'autorité extérieure de la Bible s'allie chez le théologien
de Neuchâtel à une orthodoxie bien prononcée en dogmatique.
M. Rabaud n'a-t-il donc jamais entendu parler de déclarations

comme celles-ci : « Ce qu'il y a de plus grave encore, si possible,
c'est que la Bible, qu'on croit relever en inventant en sa faveur

une inspiration extraordinaire, change de nalure : elle était cette

Parole de Dieu qui est esprit et vie, et (je puis bien le dire sans

qu'on m'accuse d'exagéralion) on en fait une table de logarithmes

qui a été imprimée dans les cieux, qui est tombée du ciel, on ne

1 2 vol. in-lî, 1856.



THÉOLOGIE 97

sait trop comment, et. qui doit être d'une absolue correction. C'est

Dieu lui-même qui l'a composée ; nul autre que lui n'y a mis la

main ; chaque chiffre est de lui. Si donc il y avait à la dixième, à

la vingtième, à la millième décimale, un deux au lieu d'un trois,
le livre n'est pas de Dieu. D'après ce déplorable système, à quelque

page qu'on ouvre la Bible, sur quelque verset et quelque mot que
le regard s'arrête, on doit être certain de trouver la vérité absolue.

Si deux historiens racontant le même fait se contredisent sur le

plus insignifiant détail, il faut que le oui et le non soient vrais

l'un comme l'autre et pour le prouver on tordra sa raison autant

que les textes et l'on autorisera les rationalistes à suspecter votre
bon sens ou votre bonne foi. En même temps on jette le trouble
dans l'esprit des simples fidèles qui, avec un tact parfait, n'avaient

jamais arrêté leur attention sur certaines inexactitudes qu'ils
sentaient instinctivement n'avoir aucune importance pour leur vie

spirituelle et leur salut. Mais désormais la moindre divergence
entre deux récits d'un même miracle deviendra une grave
difficulté, la plus petite inexactitude, une objection redoutable, l'ombre
même d'une erreur, une question de vie et de mort. Cependant

personne n'ignore que la Bible ne répond point à cette théorie ; il
suffit de jeter un regard sur une harmonie des évangiles ou de

lire simultanément les livres des Rois et des Chroniques pour
découvrir dans les détails des mêmes histoires de nombreux traits
qui ne semblent pas concordants et que l'étude la plus consciencieuse

ne parvient pas à concilier tous. Mais il suffirait d'une
contradition dûment constatée pour que ma foi dans l'origine
divine des saintes Ecritures s'abîmât, ou pour que l'incrédulité
fût plus logique que moi. Alors la peur me saisit, les ténèbres

m'enveloppent, ma poitrine est oppressée, j'étouffe dans l'air malsain

d'une sombre prison. Je ne reconnais plus dans cette Bible
le Dieu de la nature qui a fait le ciel si pur, l'espace si vaste, l'air
si léger, la lumière si douce

» Dans cette Bible l'inspiration s'étend sur tout au monde,
même sur ce qui n'a point été révélé et en bonne logique je dois

croire que la terre est au centre de notre système parce que je lis

que Josué a dit au soleil de s'arrêter (je sais des chrétiens très
instruits qui vont jusque-là.) »

THÉOL. ET PHIL. 1884. 7



9» BULLETIN

M. de Rougemont repousse ces idées-là tout simplement comme
antichrétiennes. « Cette Bible, dit-il, est une Bible Coran, une
Bible magique, la Bible des possédés de Dieu, de ses porte-voix et

de ses psychographes. » Voici la différence entre la révélation
chrétienne et celle de Mahomet. « Le Dieu de Mahomet a donné

aux hommes, pour leur révéler sa volonté et pour les sauver, un
livre, être inanimé ; le vrai Dieu leur a donné son Fils unique qui
est mort pour eux. » Le Coran est ainsi pour les mahométans la

vérité et l'objet de leur foi, tandis que pour nous la vérité c'est
Jésus-Christ. C'est lui seul qui est l'objet de notre foi, la source
de notre vie spirituelle, l'éternelle lumière des esprits, et la Bible

ne peut être pour nous que le moyen de connaître Jésus-Christ

ou la vérité. »

De la nature différente du livre résulte la façon différente d'en

concevoir l'origine. « Le Coran (c'est toujours M. de Rougemont

qui parle), étant censé l'unique révélation de Dieu, doit avoir été

écrit par Dieu lui-même et envoyé du ciel au monde par quelque

ange; il est de foi que Mahomet, n'a été absolument pour rien
dans la composition du livre ; tandis que la Rible a été écrite ici-
bas par des hommes que Dieu inspirait. Quand notre Sauveur est

un Dieu-homme, les Ecritures qui nous le font connaître ne peuvent

être toutes divines et n'avoir rien d'humain. »

De cette origine à divers égards humaine de la Bible résultent
des imperfections inévitables. « Nous ne voulons pas, poursuit
M. de Rougemont, mentant à notre conscience, nier l'existence
d'incorrections dans les récils historiques de la Bible, nous en

concluons, au contraire, qu'il a plu à Dieu de mettre certaines

limites à l'inspiration des prophètes ; que le nier c'est se rebeller
contre Dieu, lui imputer les préjugés de notre raison, et que le

reconnaître, c'est humilier sa raison devant le fait évident et

devant la volonté de Dieu. »

Encore une fois, comment négliger de tenir compte d'un pareil

ouvrage alors qu'on fait l'histoire de la doctrine de l'inspiration
Il faut que M. Rabaud n'en ait pas eu connaissance. Sans cela il
insisterait moins sur les inconséquences de ce qu'il appelle le tiers

parti dans notre monde théologique.
Mêmes lacunes quand l'auteur aborde le dernier épisode de la



THÉOLOGIE 99

lutte, ce qu'on appelait il y a quinze ans l'affaire Buisson. Encore

ici l'auteur est incomplet. Il laisse échapper, sans en rien dire,
une brochure représentant justement le point de vue et la tendance

qui n'a pas le privilège de lui plaire. Nous voulons parler d'un

opuscule la Bible et le libéralisme, lettres à un pasteur vaudois.
Lausanne, Meyer, 1869. Un vénérable patriarche, représentant
dans leur naïve pureté les idées supranaturalistes de la vieille
école de Tubingue, fit à cette publication l'honneur de la déclarer

plus dangereuse que tout ce qu'avait écrit M. Buisson. Tant il est

vrai qu'il y a incompatibilité absolue entre le spiritualisme chrétien,

représenté par cette brochure, et le supranaturalisme
vulgaire, exactement comme entre saint Paul et les judéo-chrétiens
des premiers jours de l'Eglise.

Enfin M. Rabaud ne tient nul compte du travail capital de

Rothe, Zur Dogmatik, qui a été longuement analysé à cette place.

Ici notre embarras est grand. Pour mettre au fait l'historien de

la doctrine de l'inspiration, il faudrait servir à nouveau à nos

lecteurs ce qui a passé déjà deux fois sous leurs yeux. Nous

n'avons pas, paraît-il, l'honneur de compter M. le président du

Consistoire de Montauban parmi nos lecteurs. Un de nos
cahiers paraît lui être tombé par aventure sous la main ; et voilà

qu'il signale aussitôt comme nouveautés très hardies, très réjouissantes,

des idées qui ont cours parmi nous depuis fort longtemps.
L'auteur conclut que le dogme de l'inspiration aurait aujourd'hui

beaucoup perdu de son importance : il serait absorbé dans

la grande question du surnaturel. « Voilà, dit-il, le dogme aujourd'hui

capital, le point central sur lequel se concentrent tous les

efforts, auquel toutes les controverses aboutissent. Désormais le

sort de la doctrine théopneustique est lié à celui de la doctrine

par excellence, point fondamental actuel, le surnaturel. » Nous

ne réussissons pas à comprendre comment le surnaturel, condition

sine quâ non de toutes les religions, peut être proclamé
«la doctrine par excellence, le point fondamental actuel. » M.
Rabaud paraît être un ardent adepte de la théologie du divin. « Au
sein de cette permanente et magnifique manifestation du divin

sur la terre, dit-il, la Bible reprend sa place supérieure et

légitime. » Pour répandre une vive lumière sur les questions qui



100 BULLETIN

nous divisent, il ne resterait donc plus qu'à se plonger sans

réserve dans le divin ; il y a quarante ans on disait couramment,
dans l'absolu, ce qui n'était pas plus clair. C'est ainsi que, tout en

prétendant avancer, on recule. Alors que de tous côtés, en

Allemagne, l'école de Ritschl, comme en France, l'école de Renouvier,
on s'efforce d'arracher la théologie aux lourdes chaînes de la

métaphysique, on nous prêche la plus obscure, la plus problématique,
la plus absolue de toutes les métaphysiques. Il serait pourtant bon
de s'expliquer, si tant est qu'on se comprenne soi-même, sur cette

répudiation de tout surnaturel. Il serait grand temps d'en finir
avec les querelles de mots, j'ai presque dit les querelles d'Allemand.

Que faut-il entendre par cette « suprême domination du

divin qui doit tout absorber? » L'univers est-il décidément une

grande machine incommensurable? Tout se passe-t-il dans son

sein d'après les lois d'un déterminisme inflexible? La sphère de

la nature et celle de l'esprit sont-elles coordonnées entre elles et

subordonnées à ce grand et unique principe du divin? En d'autres

termes, y a-t-il une sphère particulière pour l'esprit et la liberté

ou bien ce qu'on est convenu d'appeler le domaine d e la morale
et de la religion n'est-il, après tout, que le dernier échelon de ce

mécanisme universel appelé à tout broyer La conversion est-elle

un simple mot, tout au plus un symbole, ou bien une réalité
Passe-t-on de l'état d'homme naturel à celui d'homme spirituel,

exactement avec la même nécessité qui fait que l'enfant

passe à la jeunesse, à l'âge mùr et puis à la vieillesse Toute la

question est là. Il serait bon qu'on voulût répondre une bonne

fois, sans se payer de mots, de distinctions agaçantes et de faux-

fuyants. Quant à nous, nous tenons le monde matériel pour
subordonné à celui de la morale et de la liberté. Voilà pourquoi
nous admettons la vieille distinction entre le monde de la nature
et celui de la grâce. Dans le premier règne le mécanisme, le
déterminisme ; l'autre relève du devoir et de la liberté. Selon les

théologiens, qui nous prêchent le divin envahissant tout, il n'y
aurait pas de distinction entre les deux sphères. Ceux qui admettent,

au contraire, une différence fondamentale tiennent beaucoup
à ce mot de surnaturel qui, pour eux, signifie que Dieu n'agit pas
dans le monde de la grâce comme dans celui de la nature. Et



THÉOLOGIE 101

ceux qui le répudient sont vivement soupçonnés, qu'ils s'en rendent

compte ou non, de nager en plein dans les eaux du déterminisme.
Or le déterminisme, qui a pu être fort bien porté du temps
d'Augustin, de Calvin, des Jansénistes, alors qu'il était religieux, est

aujourd'hui très suspect, parce qu'il aboutit à bannir Dieu du

monde. Encore une fois il serait urgent, au lieu de perdre son

temps à épiloguer sur le surnaturel, de s'expliquer sur cette

unique question : y a-t-il un monde de la nature et un monde de

la grâce, ou si vous préférez, de la morale, du devoir, de la
conscience et de la liberté?

M. Rabaud nous a fait ses confessions dans son introduction.
« En entreprenant l'histoire du dogme de l'inspiration, dit-il,
ce n'est ni une œuvre de polémique, ni une œuvre de controverse

que nous poursuivons. Nous estimons que l'heure de la lutte est

passée ; aurait-elle jamais dû sonner Dans le sein de la famille

protestante, elles n'ont pas de raison d'être les luttes ardentes et

coupables qui aboutissent aux plus graves dissensions intestines,
jusqu'au schisme moral qui l'a brisée. C'est bien plutôt en vue de

l'union à cimenter et de la paix à rétablir que nous avons entrepris

ce travail. » Voilà donc encore une lance rompue en faveur de

la conciliation. Nous aussi nous sommes pour la conciliation la plus

étendue, pour une foule de bonnes raisons que nous avons laissé

entrevoir et que nous développerons longuement un jour ou

l'autre. Mais toujours est-il que la conciliation ne peut s'effectuer

qu'entre des éléments conciliables. Selon M. Rabaud, au contraire,
il ne saurait y « avoir d'abîmes entre les protestants. » Nous

venons cependant d'en signaler un qui nous paraît assez profond.
Notre auteur est convaincu que de bonnes et loyales définitions, une

pensée plus courageuse et plus précise, l'oubli désintéressé
d'intérêts ecclésiastiques inférieurs permettraient de reconnaître que
ces « abîmes n'existent pas. »

Nous estimons, au contraire, que ce n'est que par manque de

précision et de courage qu'on persiste à parler de conciliation à

tout prix. Dès qu'on s'expliquera une bonne fois sur la différence

entre le naturisme et le moralisme, entre la liberté et la nécessité,
entre le déterminisme et le devoir, nous craignons fort qu'il ne

faille rompre compagnie pour tout de bon. On a beau vouloir



102 bulletin

s'entendre, les hommes religieux ne consentiront jamais à se

mettre en dehors des conditions élémentaires de toute religion.
Encore une fois, la vie religieuse et morale circule-t-elle chez les

divers peuples et chez les divers individus d'après les mêmes lois

qui, au printemps, font monter la sève dans les arbres de nos forêts

et de nos vergers? Tout est là. Bien loin de renoncer à toute
distinction, on se déclarera plus d'accord avec les catholiques pieux
qu'avec les protestants confondant les deux domaines. La négation
du surnaturel moral blesse à tel point le sentiment religieux qu'on
est tout disposé à faire revivre le surnaturel fantastique. Les ardents
n'ont-ils pas déclaré dernièrement qu'il fallait que les protestants
eussent quelque chose comme Lourdes et la Salette, pour qu'il fût
manifeste à tous les yeux que Dieu se dispose à gouverner l'Eglise
et le monde par la méthode des miracles dont Jésus ne voulait

pas Il ne faut pas se le dissimuler, un extrême évoque l'autre, et,
chose curieuse, ce sont les ci-devant calvinistes qui se convertissent

à la liberté et se font franchement arminiens, tandis que les

représentants attitrés du progrès et de la liberté raisonnent, sans

s'en douter souvent, au point de vue du déterminisme et du
panthéisme. Voilà un fait significatif que nous recommandons aux
méditations de ceux qui savent se rendre compte des choses. Ce

chassé-croisé caractéristique montre bien où est le péril à l'heure

présente.
M. Scherer rappelait, il y a quelques semaines, le mot de la

situation. « La religion, disait-il, c'est le surnaturel. Et j'ajoute :

la morale de même, car la morale n'est rien si elle n'est
religieuse ; je l'écrivais, il y a plus de vingt-cinq ans. Le surnaturel
« est la sphère naturelle de l'âme, et je ne vois pas de raison pour
changer d'idée. »

Qu'en pense M. le président du consistoire de Montauban qui
dans tout son livre ne cesse de célébrer la logique, la rectitude

d'esprit, la conséquence de M. Scherer? Est-il disposé à le suivre

jusqu'au bout? Il faut choisir entre le pessimisme de M. Scherer
et l'optimisme badin, enjoué et volontiers égrillard de M. Renan.

M. Rabaud ne se surprendrait-il peut-être pas quelque faible
inatlendu pour ce tiers parti dont il parle à son aise dans son livre,
sans s'être même donné la peine suffisante pour apprendre à le



THÉOLOGIE 103

connaître? Il faut ou franchir avec M. Scherer ce Rubicon au delà

duquel il ne saurait y avoir ni religion ni morale, ou rester en deçà,

c'est-à-dire se résigner à prendre place dans ce tiers parti si conspué

dont les rangs vont pourtant grossissant de jour en jour,
« Je vois aujourd'hui disparaître, continue M. Scherer, une grande
partie de ce que l'humanité tenait jadis pour ses titres de

noblesse ; ce mouvement me paraît inévitable, les tentatives faites

pour l'éviter me semblent vaines, mais la fatalité avec laquelle il
s'accomplit ne fait pas que j'en éprouve plus de satisfaction. Affaire
de position peut-être. On appartient à deux civilisations, celle qui
vient et celle qui s'en va, et comme on a l'habitude de la première
on est mal placé pour juger et goûler la seconde. Ce qui ne veut

pas dire pourtant qu'il ne s'agisse, en somme, que d'accoutumances.
On croit trop facilement aujourd'hui que lout changement est une

amélioration; on confond l'évolution et le progrès, mais le déclin,
la sénilité, la mort même, c'est encore de l'évolution, et les
sociétés n'échappent pas plus que les individus à la loi de la
décadence. Après Rome, Bysance, de sorte que la queslionest desavoir
si la crise morale dont il a été question dans ces pages n'est pas

précisément l'un des éléments, un des agents d'une transformation

générale dans le sens de la médiocrité et de la vulgarité ; la religion
réduite à des rites passés en habitudes ou à des pratiques
superstitieuses, une morale à la Confucius, une littérature de mandarinat,
l'art tournant au japonisme, point de ciel au-dessus des têtes, point
d'héroïsme dans les cœurs, mais un certain niveau de bien-être,
de savoir-faire et d'instruction, l'égalité et l'uniformité d'un monde

où les forces en s'usant se sont équilibrées. « Toute vallée sera

»comblée, annonçaient déjà les prophètes d'Israël, et toute mon-
» tagne sera abaissée. » Ainsi soit-il I Le monde, de ce train,
ressemblera un jour à la plaine Saint-Denis. Et dire ce qu'il en aura
coûté de cris et d'écrits, d'encre et de sang, d'enthousiasme et de

sacrifices pour réaliser cet idéal » L'affaire est entendue. Voilà ce

que signifie aujourd'hui la négation du surnaturel, de l'avis d'un
homme qui s'y connaît et en la logique duquel M. Rabaud
professe dans son volume une confiance absolue. Est-ce vraiment
dans ce champ de repos de la plaine Saint-Denis qu'on se propose
d'ensevelir ce qui reste de la glorieuse Eglise réformée de France,



104 BULLETIN

sous prétexte d'amener la conciliation définitive de tous ses enfants?
Ce jour-là, l'Univers pourrait illuminer, il faudrait tendre de noir
la façade de l'Oratoire. — Je le sais, on proteste, on crie à la calomnie

; vous oubliez donc la théorie du divin appelée à tout sauver?
Quand j'entends, au nom du divin, proclamer le mal nécessaire,

prêcher le déterminisme, heurter à plaisir le sens moral le plus
élémentaire, en étalant des lambeaux de théories obscures dont

on ne saisit pas la portée, le tout dans un langage onctueux,
éloquent; quand je vois ces épigones naïfs d'un panthéisme inconscient,

inintelligent et démodé, parce que tout en se déclarant idéaliste

à outrance, il n'a été que le Jean-Baptiste du malérialisme le

plus grossier qu'il portait dans ses flancs ; lorsque je vois ces
retardataires ingénus se croire à la tète du progrès et célébrer sur tous

les tons et à tout propos l'idylle suave, enchanteresse du divin, genre
Renan, je me crois au théâtre français : mordu au cœur par le

dernier mot de la tragédie, je me sauve à toutes jambes pour échapper

à la petite pièce écœurante, chargée de rasséréner le bourgeois.
Ah combien nous préférons l'esprit qui anime la brave petite

brochure de M. le pasteur Jean Bianquis : Quelques vues sur
l'inspiration des saintes Ecritures Pas de science, pas d'érudition1,

mais un souffle, un courage qui font du bien : on est heureux

de le signaler comme une rareté. Se bornant à résumer les

résultats acquis, l'auteur indique en ces termes les rapports
nouveaux qui existent entre la Bible et la conscience religieuse : « Sans

doute, il y a des éléments légendaires dans ces essais de cosmologie,

dans ces récits des origines de l'humanité. Il y a dans ces

écrits historiques des erreurs de détail, dans ces livres de philosophie

ou de morale, des passages d'une élévation contestable, d'une

spiritualité peu avancée. Il y a des méprises, des erreurs
d'interprétation dans la manière dont le Nouveau Testament cite l'Ancien.
Il y a des contradictions irréductibles entre certains récits évangéliques.

L'exégèse de saint Paul est parfois subtile et rabbinique ; il

1 L'auteur est cependant au courant, il recommande « les excellents
articles publiés par M. H. Vuilleumier, dans la Revue de théologie et de

philosophie, sur la critique du Pentateuque dans sa phase actuelle. Nous

espérons, ajoute-t-il, que ces articles ne tarderont pas à paraître en un
volume, qui deviendrait rapidement classique en la matière. »



THÉOLOGIE 105

n'a pas une idée précise du développement ultérieur de l'humanité ;

il y a encore dans cet esprit d'une si large envergure, quelques
étroitesses judaïques. Mais, malgré tout cela, malgré tout ce qu'on

pourrait encore ajouter, il se dégage de ce volume une puissance

religieuse, une force d'édification, une autorité qui ne se retrouve
ni dans les livres sacrés des autres peuples, ni dans les ouvrages
des successeurs ou des imitateurs des apôtres. La science peut faire
des réserves; la conscience religieuse, mise en présence de la

Bible, est touchée ; elle donne son adhésion, elle reconnaît et elle

proclame dans l'Ecriture sainte l'autorité par excellence en matière
de foi.

» C'est là, messieurs, un fait qui, pourèlre du domaine purement
religieux, n'en est pas moins irrécusable. C'est un fait d'expérience
individuelle et d'expérience générale. Chacun de nous a éprouvé
dans sa vie la puissance incomparable de l'Ecriture sainte. El
l'humanité aussi l'a éprouvée; elle l'atteste. L'histoire de la Bible
est l'histoire de la civilisation et du progrès humain. Je n'insiste

pas sur ce point, qui prête à toutes sortes de développements, mais

que chacun de vous a journellement l'occasion d'exposer dans ses

instructions de catécumènes ou dans ses sermons.
» Je voudrais seulement que, pour démontrer l'inspiration de

l'Ecriture, on s'en tint à cette preuve-là. Toutes les autres me

paraissent chimériques ou dangereuses. Il est chimérique d'appuyer
l'inspiration de l'Ecriture sur ses propres déclarations, puisque
c'est s'enfermer dans un cercle vicieux. Et il est dangereux de la

fonder sur les miracles que la Bible raconte et sur les prophéties

qu'elle renferme, puisque dès lors un seul miracle controuvé, une
seule prophétie démentie par l'événement, suffirait à la renverser.
Il faut en revenir au principe posé par nos réformateurs, au

testimonium spiritus sancti, perçu par la conscience religieuse. »

M. Bianquis, lui, ne fait pas ft du surnaturel pour lui substituer,
sous le nom de divin, avec toutes les conséquences déterministes,
le fatum inexorable des anciens, une loi impersonnelle, inconsciente,

que personne ne saurait ni prier ni aimer, sous le joug irrésistible
de laquelle il n'y a qu'à courber la tète. « Pour nous, dit-il, le grand
fait du christianisme, c'est l'intervention surnaturelle de Dieu dans

l'humanité. La Bible est le document authentique de cette inter-



106 BULLETIN

vention. Elle renferme tout ce qui nous reste de la littérature du

peuple hébreu, antérieurement à l'apparition de Jésus-Christ et
les premiers monuments de la littérature chrétienne, tous ceux
du moins qui nous sont restés de la période créatrice. Lorsque
nous lisons ce livre, composé de tant d'éléments divers, nous y
découvrons une unité d'esprit merveilleuse. Tout y tend vers un
même but. Tout s'y concentre autour d'un même point, la vie de

Jésus-Christ, révélation suprême de Dieu et Sauveur de l'humanité.
Nous trouvons Jésus dans l'Ecriture et nous ne le trouvons que là.

Et, comme Jésus est notre maître, notre autorité suprême, nous
attachons notre foi au document qui nous parle de lui, qui est

tout rempli de sa présence. Mais nous croyons à l'Ecriture parce

que nous y trouvons Jésus-Christ, non pas en Jésus-Christ parce

que l'Ecriture nous l'enseigne. La vraie Parole de Dieu, c'est

Jésus-Christ. La Bible n'est la Parole de Dieu qu'autant qu'elle
prophétise, décrit, raconte, explique et applique à nos cœurs Jésus-

Christ. La vraie pierre de louche pour juger de tous les livres,
dit excellemment Luther, c'est de voir s'ils mènent au Christ ou

non Ce qui n'enseigne pas le Christ n'est pas apostolique, quand
même saint Pierre ou saint Paul l'aurait écrit. Mais ce qui prêche
le Christ est toujours apostolique, quand même ce serait l'œuvre
de Judas, d'Anne, de Pilate ou d'Hérode. » Et ailleurs : « Le

Christ est auctor et dominus scripturœ.... Vous invoquez le ser

vileur.... Je vous l'abandonne et j'en appelle à son maître, qui est

pour moi. »

« Bentrons, messieurs, d'une manière décisive dans cette
tradition large et raisonnable, qui est la vraie tradition protestante
et chrétienne. Ne laissons pas croire par nos paroles que nous
considérons l'Ecriture comme un code révélé de Dieu et dont les

moindres mots seraient infaillibles. Sans doute, l'Ecriture est

inspirée. Elle est supportée intérieurement et remplie par le

souffle de Dieu. Mais elle l'est parce que le doigt de Dieu apparaît
dans les événements qu'elle raconte, parce que l'Esprit de Dieu

animait les prophètes et les apôtres qui l'ont écrite. Ce même

Esprit nous est aussi donné, si nous savons le chercher avec une
foi humble et sincère, pour discerner dans l'Ecriture tout ce qu'il
y a de vraiment divin et pour en nourrir nos âmes. En présence



THÉOLOGIE 107

de la Bible, comme en présence de tout autre document, la science

garde tous ses droits. Elle peut en discuter la lettre, contester

l'authenticité de tel chapitre ou de tel livre, l'exactitude de telle

date, l'existence même de tel homme, comme Job ou comme les

premiers patriarches. La discussion sérieuse des textes réduira

ces prétentions à leur juste valeur. Mais quand les affirmations
les plus hardies, les plus téméraires des critiques de nos jours
devraient être vérifiées, — ce qu'à Dieu ne plaise — l'autorité

religieuse de la Bible n'en serait pas ébranlée pour nous, parce

que cette autorité ne réside pas là. Ce qu'on ne pourra jamais
enlever de l'Ecriture, c'est Jésus-Christ, c'est son enseignement,

sa sainteté, son amour, son sacrifice, sa mort et sa résurrection ;

c'est la Parole vivante, la Parole faite chair, qui anime et remplit
la Parole écrite, la Parole faite livre. Accoutumons de plus en

plus les âmes à placer l'autorité divine devant laquelle elles

s'inclinent, non dans la Bible, mais en Jésus-Christ. Montrons-leur
Jésus-Christ rayonnant à travers l'Ecriture et plaçons-les en face

de sa personne vivante. Ce sera là, si je ne me trompe, le résultat

béni du mouvement théologique de notre siècle, d'ailleurs si

douloureux à bien des égards. Nous avons du Sauveur une idée

plus historique, plus réaliste que nos devanciers. Nous le

dégageons mieux, dans son originalité puissante, des textes qui le

cachaient en le renfermant. Une telle conquête ne saurait être
être payée trop cher. Ne retournons pas en arrière, ni vers les

plates rives du rationalisme, ni vers les écueils perfides de

l'ancienne orthodoxie. Comprenons tout le prix du livre rempli de la

présence de Dieu ; mais plaçons toujours au-dessus du livre le seul

Maître infaillible, le grand Docteur et l'Evèque de nos âmes. »

Ne retournons pas en arrière dit M. Bianquis ; et nous nous

permettons d'ajouter : n'ayons pas honte de nos convictions ; ne
les renions pas sous prétexte de ménager les ignorants et les

faibles, qui doivent être supportés dans l'Eglise, puisqu'ils sont la

majorité, mais qui ne sauraient impunément la gouverner et la

conduire. En portant ces graves questions devant le peuple,
M. Bianquis a accompli un acte de courage et de foi. 11 a contribué

pour sa bonne part à dissiper le malentendu profond qui règne
entre les théologiens éclairés et les troupeaux.



108 BULLETIN

Cet acte de franchise et d'énergie nous a remis en mémoire les

exhortations de Rothe à l'usage de ceux qui ayant compris trouvent

prudent de se taire, prêts à renier à la première occasion,
les imprudents qui parlent. Quand on a un drapeau, qu'on parle,

qu'on prêche ou qu'on écrive, il n'est jamais permis de le mettre
dans sa poche.

Voici le passage de Rothe que nous recommandons à tous les

Nicodèmes.

«Aussi est-ce une des missions les plus importantes et les plus

pressantes de la théologie moderne de faire connaître à l'Eglise,
avec réflexion et prudence, mais en toute droiture et avec une
ingénuité pleine de confiance, comment les théologiens ont été amenés

consciencieusement à considérer la Bible dans son ensemble

et dans ses détails, en mettant à profit toutes les ressources que
la science a placées à leur disposition. Il est impossible, avant

tout, il est contraire à l'Èvangile, que les choses continuent
longtemps d'aller comme elles vont. D'un côté, nous avons la théologie

qui étudie la Bible au point de vue critique et qui, par suite
de ce travail, se fortifie toujours plus dans une opinion qui, tout

en préservant la dignité du livre, diffère du tout au tout de l'idée
traditionnelle ; d'un autre côté, l'Eglise qui persiste dans
l'ancienne manière de voir, dans une parfaite innocence que la théologie

ne vient en rien troubler. Cela ne saurait durer, de part et

d'autre il faut revenir à la vérité et à l'honnêteté ; c'est à la théologie

qu'il appartient de faire le premier pas. Il est de son devoir
de faire proclamer, au sein de l'Eglise, le droit et le devoir de

traiter la Bible comme elle le fait elle-même et de familiariser
les croyants avec les résultats critiques qui doivent être considérés

comme assurés. Le problème est difficile; mais il ne saurait

être insoluble, aussi sûr que le vrai Christ réel, celui de l'histoire
et non celui de la dogmatique, est la vérité absolue. Ce qui rend le

problème particulièrement épineux, c'est qu'il a été négligé
depuis longtemps par notre théologie et qu'aucune base n'a été

posée pour sa solution. Les théologiens qui jouissent de la pleine
confiance de l'Eglise doivent les premiers mettre la main à l'œuvre

; qu'ils le fassent donc avec joie car l'entreprise est assez

importante pour qu'ils ne craignent pas de compromettre pendant



THÉOLOGIE 109

quelque temps la confiance qu'ils inspirent. Il y a déjà des années

que l'un de nos théologiens les plus respectables, Tholuck, leur a

donné un exemple qu'ils devraient se hâter de suivre en foule.
C'est notre plus strict devoir de rectifier les idées des non-théologiens

qui s'imaginent naïvement qu'il faut être incrédule pour ne

pas considérer la Bible du même œil que l'ont fait jadis nos

pères. Il importe de leur faire comprendre que la critique
historique, bien loin d'être une invention de l'incrédulité ou du ratio-
tionalisme, hostile à la révélation divine, est une exigence à

laquelle l'Eglise évangélique ne pourra, sous aucun prétexte, se

soustraire en bonne conscience, aussi longtemps qu'elle demeure

fidèle à son principe. Bien qu'elle ne mette pas, le moins du

monde, en danger la foi en Jésus-Christ, elle arrive certainement
à des résultats divers, qui doivent effrayer ceux qui ne connaissent

pas d'autre manière de considérer la Bible que celle qu'ils ont.

apprise de l'ancienne dogmatique. Laisser ignorer aux laïques cet

état de la question et les difficultés réelles auxquelles vient se heurter

une critique sans préjugés, surtout quand il s'agit de l'Ancien
Testament et même aussi souvent du Nouveau, serait avant tout
un manque de droiture et de charité impardonnable, et de plus

une imprudence manifeste. Voici, en effet, ce qui ne manquerait
pas d'arriver. Le nombre de ceux qui ont des doutes à l'endroit
de la Bible étant incalculable, une complète défiance finirait par
s'établir au sujet de sa crédibilité. On se déciderait à la laisser de

côté, comme un livre n'offrant nulle part un fondement solide.

C'est le désir de contribuer, pour ma faible part, à prévenir ce

danger, qui m'a mis la plume à la main. Puisse ce modeste
avertissement recevoir un bon accueil ; tout froid qu'il est, il procède

cependant d'un cœur chaud ; c'est la parole d'un homme, s'il en

fut jamais, qui s'incline de bonne foi devant la Bible, pleinement
persuadé de posséder en elle un sanctuaire dans lequel il adore

en disant de tout son cœur ; avec le patriarche : « Certes l'Eternel

est en ce lieu-ci.... C'est ici la maison de Dieu, et c'est ici la

porte des cieux. »

M. Bianquis a d'autant plus de mérite d'avoir répondu à cet

appel à la conscience des théologiens, qu'il n'est pas théologien
lui-même et qu'il l'a probablement ignoré. Honneur à lui d'avoir



110 BULLETIN

rompu la conspiration du silence en proclamant hardiment ses

convictions. Il a pris rang parmi les pionniers de l'avenir. Quand

arrivera enfin le moment où ceux qui auront semé avec peine

rentreront les gerbes avec chant de triomphe, il ne pourra manquer

d'être loué aux portes.
Pertinax.

On annonce une nouvelle édition de l'histoire des trois premiers
siècles de l'Eglise chrétienne par M. de Pressensé. Le premier
volume de cet important ouvrage a paru en 1858, et le sixième en

1879. Depuis lors la science historique a accumulé de vastes

travaux en Allemagne, en Angleterre et en France.
De là la nécessité d'une nouvelle édition refondue. Ce sera

particulièrement le cas pour le premier volume, qui présentait une

esquisse de l'histoire des religions anciennes ; il sera refait presque
intégralement.

L'ouvrage définitif sera ainsi divisé :

Premier volume : L'ancien monde et le christianisme.
Second volume : Le siècle apostolique.
Troisième et quatrième volumes : La lulle du christianisme

contre le paganisme ; les martyrs et les apologistes.

Cinquième volume : L'histoire des dogmes.

Sixième volume : La vie religieuse, ecclésiastique et sociale des

chrétiens au IIe et au IIIe siècle.

Le premier volume paraîtra dans le courant de l'année 1886. Il
sera possible ensuite de publier deux volumes par an.

La librairie Fischbacber ouvre dès aujourd'hui une souscription

pour celte publication. Les souscripteurs s'engagent à acheter

les six volumes de cette nouvelle édition au prix de 6 francs le

volume, payable après réception franco. Pour les non-souscripteurs,

le prix sera porté à 7 fr. 50.

Ajoutons que le succès des éditions précédentes permet de

compter sur celui de la nouvelle ; les précédentes éditions des

premières séries sont épuisées. Les ouvrages sur ces matières sont

trop rares pour qu'on ne s'efforce pas de favoriser une publication
comme celle-là, qui a déjà fait ses preuves et qui s'est formé un

public.


	Théologie

