
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1885)

Artikel: Les deux jéhovistes [suite]

Autor: Bruston, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379372

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379372
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES DEUX JEHOVISTES

C. BRUSTON

TROISIÈME ARTICLE1

VIII

Les deux jéhovistes dans le second livre de Samuel.

1° L'avènement de David, d'après le premier jehoviste.

Le récit de l'élévation et de la chute d'Ishboshet (ou plutôt
Ishbaal), fils de Saul (2 Sam. II, 8-IV), ne peut appartenir au
second jehoviste, qui a fait mourir Saul et ses trois fils dans la
bataille contre les Philistins (cf. 1 Sam. XXXI, 2, 5, 8, 12). Le

premier jehoviste, qui n'a parlé que de la mort de Saul et de

Jonathan, peut au contraire sans difficulté être considéré comme
l'auteur de ce récit, qui nous paraît se composer des éléments
suivants : II, 8-40, 12-32; 111,1, 6 fin; IV, V, 3. Pour abréger,
nous nous abstenons de le résumer.

Quelques détails le rattachent intimement au document
premier jehoviste. Quand les deux officiers qui ont assassiné

Ishboshet apportent sa tête à David à Hebron, David indigné
s'écrie : Par la vie de Jéhovah celui qui vint m'annoncer que
Saul était mort,... je le fis périr à Tsiklag, etc. (IV, 10). Il y est

question aussi de la mort de Saul et de Jonathan (IV, 4). Ces

deux allusions à des textes premier-jéhovistes montrent que
ce récit est bien du même auteur.

'Voir les livraisons de janvier et de septembre.



LES DEUX JÉHOVISTES 603

Nous devons avouer cependant qu'il y a aussi une allusion à

un récit du second jehoviste (III, 14; cf. 1 Sam. XVIII, 25 ss.),
mais les six derniers mots du verset où. se trouve cette allusion
peuvent être considérés comme une de ces légères additions
du rédacteur que nous avons déjà si souvent constatées.

2° Le règne de David d'après le second jehoviste.

Le second jehoviste raconte beaucoup plus brièvement que
le premier le règne de David. Il condense les événements
politiques qui ne l'intéressaient pas particulièrement, et passe
entièrement sous silence, nous l'avons déjà dit, la royauté
d'Ishboshet de l'autre côté du Jourdain. Il se borne à dire que
lorsque David eut régné sept ans et demi sur la maison de Juda

(II, 11), toutes les tribus d'Israël vinrent à lui et reconnurent
son pouvoir. Il avait alors trente ans et il régna (encore)
quarante ans (V, 1, 2 et 4)1. Ainsi reconnu par toutes les tribus,
David s'empare de la forteresse de Sion sur les Jébusiens, s'y
établit et s'y fait bâtir un palais par des ouvriers phéniciens
(V, 6-12). A ce récit se rattache directement le chap. VII :

quand le roi fut établi dans son palais, il voulut bâtir un temple
à Jéhovah, mais le prophète Nathan s'y opposa, en lui promettant

toutefois qu'un de ses successeurs le bâtirait et que la

dynastie de David serait éternelle. Cet auteur racontera donc

plus loin la construction du temple.
Il résume ensuite brièvement, au chap. VIII, l'histoire des

guerres de David contre les peuples voisins et termine par quelques

indications sur ses officiers. Il est clair que toutes ces

guerres sont identiques à celles que le premier jehoviste a déjà
racontées ou va raconter bientôt beaucoup plus en détail. La
conclusion de l'histoire du règne de David, dans le premier
jehoviste, ne se trouve qu'au chap. XX.

Nous avons déjà signalé le rapport intime qui existe entre
2 Sam. VII et la menace de l'homme de Dieu au sacrificateur
Eli (1 Sam. II, 27-36), rapport qui prouve que ces deux textes
sont du même auteur. Le prophète anonyme avait déclaré qu'à

1 Nous dirons plus loin pourquoi nous ne lui attribuons pas le v. 5.



604 C BRUSTON

la place d'Eli et de sa famille Jéhovah élèverait un sacrificateur

fidèle, auquel il ferait une maison (famille) durable, qui
marcherait toujours devant son oint et devant lequel les descendants

de la maison d'Eli seraient réduits à venir se prosterner
pour obtenir quelqu'une des charges sacerdotales. 2 Sam. VII
montre la réalisation définitive de cette prédiction. Ce sacrificateur

fidèle substitué à la race sacerdotale issue d'Aharon, ce fut
d'abord Samuel, ce fut ensuite et surtout David. C'est à David

que Dieu accorde (2 Sam. VII, 16) la maison durable promise
dans 1 Sam. II, 35. C'est à David et aux rois de sa dynastie que
les membres du sacerdoce devront venir demander humblement

une charge sacerdotale ; devant quel autre mortel auraient-
ils donc pu se prosterner que devant le roi de Jérusalem

Mais, dira-t-on, David pouvait-il être appelé sacrificateur? Il
est appelé ainsi par l'auteur du psaume CX. Lors du transport de

l'arche il bénit le peuple et porte l'éphod. Salomon bénit aussi

le peuple, à la dédicace du temple. Le roi idéal de l'avenir, le

Messie, doit être sacrificateur aussi bien que roi (Zach. VI, 13).

Bref, la royauté davidique a un certain caractère sacerdotal,
qui justifie suffisamment une telle expression.

On nous dira peut-être encore: Mais comment le roi de
Jérusalem pourrait-il marcher toujours devant l'oint de l'Eternel
(1 Sam. II, 35), puisque l'oint de l'Eternel désigne habituellement

le roi lui-même? Le roi ne peut pas marcher devant le

roi Assurément. Mais nous ferons observer qu'au moment
où l'homme de Dieu parlait à Eli, l'oint de l'Eternel ne pouvait
désigner un roi qui n'existait pas encore ; avant la royauté cette
expression ne pouvait s'appliquer raisonnablement qu'au seul

personnage qui reçût l'onction sacrée, c'est-à-dire au sacrificateur

(cf. Lév. IV, 3 ss.; Dan. IX, 26). Le prophète anonyme
veut donc dire que ce sacrificateur futur marchera devant l'oint
actuel de Jéhovah, c'est-à-dire devant ses descendants, que le
roi aura le pas, la prééminence (cf. 1 Sam. XII, 2) sur le grand
prêtre. En un mot, l'homme de Dieu annonce à Eli l'abaissement
du sacerdoce aharonique et l'élévation d'un sacerdoce nouveau,
auquel le premier sera subordonné. Le fondateur de ce sacerdoce

nouveau ne peut être que David, l'homme selon le cœur



LES DEUX JÉHOVISTES 605

de l'Eternel ; et l'auteur nous donne lui-même dans 2 Sam. VII
la meilleure explication de la prédiction si diversement
interprétée du prophète inconnu.

3° Le règne de David d'après le premier jehoviste.

Le premier jehoviste raconte beaucoup plus au long le règne
de David. Quand les Philistins apprirent qu'il avait été oint roi
sur Israël (cf. V, 3), ils montèrent pour l'attaquer. David descend

lui-même (d'Hébron) à la forteresse; il s'agit sans doute de

Sion (cf. v. 7 et 9) ou Jérusalem, où Saul habitait déjà, d'après
cet auteur, lors du combat de David contre Goliat (cf. 1 Sam.

XVII, 54). Il interroge l'Eternel et bat les Philistins deux fois
dans la vallée des Rephaïm (V, 17-25).

La seconde fois il les battit depuis Guèba jusqu'à Guézer. Ce

Guèba était sans doute celui où avait été déposée l'arche, près
de Kiryat-yeârîm, qui se nommait aussi Kiryat-Baal (Jos. XV,
60; XVIII, 14) et Baalah (XV, 9 ss). Il est donc tout naturel
qu'au chapitre suivant David et tout le peuple qui était avec lui
partent de Baalé de Juda, c'est-à-dire de l'endroit même où ils
venaient de battre les Philistins, pour amener l'arche de Dieu
de là à Jérusalem (VI, 2). Il faut supposer seulement que David
ne rentra à Jérusalem qu'avec l'arche. On ne voit pas en effet
dans quel but il y serait rentré pour repartir aussitôt avec 30 000

hommes à la recherche de l'arche, comme semble le dire le

v. 1. Comme le récit delà translation de l'arche présente l'alternance

de Jéhovah et d'Elohim que nous avons souvent remarquée

dans des textes mélangés, nous en concluons que ce verset

1 doit être du second élohiste. Mais nous n'essaierons pas
de déterminer ce qui revient à chacun des deux auteurs dans le

récit de la translation de l'arche. Nous constatons seulement

qu'ils devaient raconter essentiellement la même chose ; et nous
attribuons au premier jehoviste les versets 2-12 du chapitre VI
en partie et les versels 13-23 en entier. L'épisode de Mical se

moquant de David parce qu'il a dansé devant l'arche (v. 13-23)
rentre fort bien dans le document qui a raconté le retour de

cette fille de Saul auprès de son époux (III, 14-16).



606 C. BRUSTON

Nous avons vu que les deux chapitres suivants (VII et VIII)
sont du second jehoviste. Au récit où apparaît la fille de Saul se

rattache donc naturellement celui du chapitre IX, où David
accorde sa faveur au fils de Jonathan Mephiboshet (Meri-Baal,
dans les Chroniques) à cause de son père. Cette allusion à

l'alliance de David et de Jonathan convient fort bien au premier
jehoviste, qui en a fait mention si fréquemment.

Les chapitres IX-XX forment un récit continu dont toutes les

parties s'enchaînent les unes aux autres. Ils renferment le récit
relatif à Mephiboshet dont nous venons de parler (IX), celui
de la guerre contre les Ammonites et les Araméens (X), évidemment

parallèle à celui du second jehoviste (VIII, 3 ss.), l'adultère
de David et le meurtre d'Urie (XI, sauf une légère addition :

v. 21«, emprunté à Jug. IX, 53), l'intervention du prophète
Nathan, la mort de l'enfant de Bathshéba, la naissance de

Salomon, la prise de la capitale des Ammonites (XII), toute l'histoire
d'Absalom (XIII-XIX), la révolte de Shéba, le meurtre d'Amasa

par Joab et la mort de Shéba, et enfin une conclusion (XX),
parallèle à 3elle de la fin du chapitre VIII et un peu différente.
On voit que ces douze chapitres ont nécessairement un autre
auteur que le chapitre VIII. Il en est de même du récit des

guerres contre les Philistins (V, 17-25), qui est manifestement
parallèle à VIII, 1. Le rôle de Joab et de son frère Abishaï, celui
d'Àbiathar, celui de Mephiboshet, tout rattache les chapitres
IX-XX au livre du premier jehoviste.

La suite naturelle de ces chapitres se trouve au commencement

du livre des Rois. David étant devenu vieux, son fils
Àdoniyah, soutenu par Joab et Abiathar, essaie de s'emparer
de la royauté. Mais Tsadoq, Benayah et Nathan font proclamer
Salomon. (1 Rois I.) David adresse ses dernières recommandations

à Salomon ; après sa mort, le nouveau roi fait périr
son frère Adoniyah, exile Abiathar à Anathôth, fait périr Joab

et Shimeï et affermit ainsi son trône. (II, 1, 5-fin.) Les versets
2-4 sont sans doute une addition du dernier rédacteur, dans le

genre deutéronomique ; mais il n'y a pas les mêmes motifs

pour y joindre les versets 5-9.
Dans le premier chapitre la mention de Joab, d'Abiathar, de



LES DEUX JÉHOVISTES 607

Tsadoq, de Nathan, de Bathshéba, — dans le second celle de

Joab, de Barzillaï, de Shimeï, etc., relient intimement ces deux

chapitres à 2 Sam. II, 8 - IV et IX-XX. L'allusion à la vie errante
de David, à laquelle Abiathar avait participé (II, 26), les relie
aussi à ceux du premier livre de Samuel où le premier jehoviste
a raconté la fuite et le séjour d'Abiathar auprès de David. Et
l'allusion à la prédiction de la ruine de la maison d'Eli (II, 27)

s'explique mieux par 1 Sam. III (premier jehoviste) que par
1 Sam. II, 27-36 (second jehoviste).

4° Le règne de David d'après le second élohiste.

Le second élohiste, qui a fait battre par Saul les Moabites,
les Ammonites, les Edomites, les rois de Tsoba et les Philistins

(1 Sam. XIV, 47 s.), n'a pas grand'chose, naturellement, à

raconter du règne de David. Aussi se borne-t-il, dans les
fragments qui peuvent lui être attribués, à énumérer les fils qui lui
naquirent à Hebron et à Jérusalem (2 Sam. III, 2-5; V, 13-16)
et au récit du transport de l'arche. (VI, 1-4, 6, 7, 12.) Nous

verrons plus loin qu'il raconte un peu plus longuement le
règne de Salomon.

5° La fin du règne de David d'après le second jehoviste.

Nous avons dit que le second jehoviste racontait beaucoup
plus brièvement que le premier le règne de David. Il faut
ajouter cependant, je crois, aux textes que nous lui avons
attribués précédemment la plus grande partie des quatre
derniers chapitres du livre de Samuel. Ces quatre chapitres
renferment six morceaux très distincts, dont le premier (XXI, 1-14)
raconte le supplice des descendants de Saul exigé par les habitants

de Gabaon et accordé par David, parce que Saul avait
ordonné un massacre dans cette ville. Ce récit fait allusion
(v. 12 ss.) à la sépulture donnée à Saul et à ses fils par les
habitants de Jabesh de Galaad et au mariage de la fille aînée
de Saul, Mérab (le texte, v. 8, porte par erreur Mical), avec
Adriel de Mehola, c'est-à-dire à deux événements racontés pré-



608 C. BRUSTON

cédemment par le second jehoviste (1 Sam. XXXI ; 2 Sam. II,
4b-6 ; 1 Sam. XVIII, 19) ; il est donc vraisemblement du même

auteur.
Nous ne pensons pas que la liste des quatre géants philistins,

— dont l'un est Goliat, — tués par quatre guerriers de

David, qui vient immédiatement après (XXI, 15-22), ni celle
des trente-sept principaux guerriers de David (XXIII, 8-39)

puissent être attribuées à l'une ou l'autre de nos trois sources.
Mais il nous paraît très vraisemblable que le psaume contenu
au chapitre XXII Ps. XVIII), les dernières paroles de David

(XXIII, 1-7) et le récit du dénombrement qui causa une peste,
à la suite de laquelle David construisit un autel sur l'emplacement

de l'aire du jébusien Aravna (XXIV), faisaient aussi partie
du livre du second jehoviste. Les deux morceaux poétiques,
surtout le second, font allusion à la promesse d'une dynastie
éternelle faite par Nathan à David d'après le même auteur
(2 Sam. VII) ; et le début du dernier récit suppose le premier.
Au reste, on a déjà remarqué l'analogie qui existe entre ces

deux récits et supposé qu'ils étaient d'un seul et même auteur
(Thenius). Le dernier a pour but de préparer le récit de la
construction du temple, qui appartient, nous le verrons, au
second jehoviste ; et la mention du jébusien Aravna se
comprend fort bien dans le document qui a raconté précédemment
la prise de la forteresse de Sion sur les Jébusiens. (V, 6 ss.*)

Le massacre des Gabaonites, attribué à Saul dans le premier
de ces récits, nous paraît identique à celui dont le premier
jehoviste a placé la scène à Guèba (non à Nob), c'est-à-dire à

celui des prêtres de Jéhovah. Je suppose que, comme l'auteur
des Chroniques, le second jehoviste appelait Gabaon, au lieu
de Guèba ou Guibea, la ville sacerdotale où l'arche avait été

déposée. Plus tard, un copiste, croyant qu'il s'agissait de la
ville bien connue de Gabaon, ajouta sans doute la glose du
verset 26, qui interrompt fort maladroitement le fil du récit et
trahit ainsi son origine postérieure. Mais ce qui indique qu'il
s'agit de la ville où était l'arche (ou du moins le tabernacle),
c'est que les sept descendants de Saul furent pendus sur la

1 Cf. aussi XXIV, 17 à VII, 14 et a 1 Sam. II, 30 s.



LES DEUX JÉHOVISTES 609

colline, devant Jéhovah (v. 9). Il est vrai qu'au verset 6 les

Gabaonites disent qu'ils les pendront à Guibea de Saul, l'élu(l)
de Jéhovah. Mais le verset 9 montre qu'il doit y avoir là quelque

erreur de texte. D'autant plus que, comme le dit fort bien
Wellhausen *, « il n'y avait vraiment pas de raison d'irriter
ainsi à l'extrême les habitants de Guibea. » Remarquez aussi

combien il est invraisemblable que les Gabaonites aient appelé
Saul, l'élu de Jéhovah, au moment même où ils demandaient à

mettre à mort ses descendants. Il est bien plus naturel qu'ils
aient supplicié sur le lieu du crime les gens qui leur avaient
été livrés. Je suppose qu'au lieu de « ci Guibea de Saiily>, etc.,
le verset 6 portait primitivement : « au coteau du tabernacle, sut-

la colline de Jéhovah. » L'erreur manifeste de Mical au lieu de

Mérab (v. 8) et bien d'autres ne permettent pas de s'étonner
d'une telle altération.

Si le massacre des Gabaonites, mentionné ici, est réellement
identique à celui que le premier jehoviste a raconté dans

1 Sam. XXII, il est encore plus évident que cet auteur ne l'a

pas placé à Nob, mais à Guibea ou Guèba, comme nous l'avons
dit plus haut. Ces deux suppositions se confirment l'une l'autre.

IX

Les deux jéhovistes dans le premier livre des Rois.

1° Le règne de Salomon d'après le second élohiste.

Nous avons déjà montré que les deux premiers chapitres du
livre des Rois proviennent, sauf une petite addition, du premier
jehoviste.

Le récit du songe, dans lequel Salomon demande à Dieu la

sagesse, et du jugement par lequel il la manifeste peu après

(III, 4-28), sont du second élohiste, comme le montrent le songe
lui-même, l'emploi d'Elohim (v. 5, 11, 28), de âmâh, servante
(v. 20), etc. L'emploi de Jéhovah aux versets 5 et 15 provient
probablement de quelque modification due à un rédacteur ou
à un copiste.

1 Text der Bücher Samuels, ad loc.



610 C. BRUSTON

Le chapitre IV (v. 2-19), qui énumère les officiers de Salomon,

et les versets 2 et 3, 7 et 8 du chapitre V, qui en sont la

suite, me paraissent aussi provenir du second élohiste1. Mais
la suite naturelle du récit précédent se trouve au chapitre V,
9-14 (dans nos versions, IV, 29-34), où la sagesse de Salomon
est décrite et qui se distinguent aussi par l'emploi d'Elohîm.
La dernière phrase de ce fragment : « On venait de tous les
peuples pour entendre la sagesse de Salomon, de la part de
tous les rois... » a manifestement pour but de préparer le récit
de la visite de la reine de Sheba. (X, 1-10 et 13.) Le nom de
Jéhovah qui s'y trouve quelquefois tient sans doute à quelques
additions ou remaniements postérieurs.

Enfin les versets 23-25 du même chapitre et le verset 27, qui
parlent encore de la sagesse de Salomon et de l'opulence dont
elle fut cause, où l'on retrouve le nom d'Elohim (v. 24) et qui
se détachent nettement du contexte, me paraissent avoir formé
la conclusion du livre du second élohiste.

Le premier de ces fragments présente une difficulté qu'il est
bon de signaler et, si possible, d'élucider. Nous avons dit
souvent que, d'après le second élohiste et le premier jehoviste,
l'arche, du temps de Saul, se trouvait à Guibea et que David
au commencement de son règne la transporta à Jérusalem.
Comment se fait-il donc qu'au début du règne de Salomon le

grand haut-lieu fût à Gabaon (III, 4.) Et pourquoi le nouveau
roi a-t-il eu l'idée d'aller sacrifier là plutôt qu'à Jérusalem, où
était l'arche, ou bien à Guibea, où devait se trouver encore
le tabernacle? Nous ne doutons pas qu'il n'y ait encore là,
comme ailleurs, une faute de copiste et que le second élohiste
n'eût écrit à Guibea (comme dans l Sam. X, 10), au lieu de

à Gabaon. D'autant plus que, dans 1 Sam. X, 5, il appelle aussi

le lieu de culte de Guibea le haut-lieu. Quant àl Rois III, 5« et

IX, 2b, où se retrouve le nom de Gabaon, ce sont des additions
évidentes du compilateur.

On comprend que, malgré le transport de l'arche à Jéru-

1 A cause de /OPD (IV, 7; V, 7). Les mots pays de Sihon, etc. (IV, 19)

sont sans doute une addition du compilateur.



LES DEUX JÉHOVISTES 611

salem, le tabernacle de Guibea attirât encore de nombreux
adorateurs et fût encore considéré, surtout dans les tribus du

nord, comme le centre principal du culte de Jéhovah. Si le
second élohiste y plaçait la scène du songe de Salomon, le

premier jehoviste y plaçait vraisemblement celle de l'onction
du successeur de David ; car il dit que «. Tsadoq prit la corne
d'huile du tabernacle et oignit Salomon. » (1 Rois I, 39.) Or ce

tabernacle est évidemment identique à celui où David avait

déposé les armes de Goliat (1 Sam. XVII, 52) et qui, d'après
1 Sam. XXI, 10, se trouvait (non à Nob, mais) à Guibea. Et puisque

David n'avait transporté que l'arche à Jérusalem, il se

trouvait donc encore à Guibea au moment de l'avènement de

Salomon. —¦ Il est vrai que d'après le texte actuel du livre des

Rois (I, 33, 38, 45) le sacre de Salomon eut lieu à Guikhon
Mais on se demande en vain comment le tabernacle et l'huile
sainte auraient pu se trouver là, dans une sorte de faubourg
de Jérusalem. Thenius a supposé depuis longtemps que le texte

primitif portait Gabaon, au lieu de Guikhon. Nous pensons,
quant à nous, qu'il portait Guèba ou Guibea.

S'est-on demandé quelquefois pourquoi il y avait deux
souverains sacrificateurs du temps de David : Abiathar et Tsadoq
Abiathar avait suivi David après le massacre de sa famille par
Saul ; il était tout naturel que David lui rendît l'arche, une
fois établi à Jérusalem. Mais Tsadoq? Tsadoq avait dû être
choisi par Saul, à la suite du massacre de Guibea, pour remplir
les fonctions sacrées à la place d'Akhimélek ou Akhiyah. Quand
David emporta l'arche à Sion, Tsadoq n'en demeura pas moins

grand prêtre du tabernacle de Guibea et il est tout naturel

qu'il se soit rendu là pour le sacre de Salomon, surtout en

présence de l'opposition d'Abiathar, qui n'aurait pas laissé

s'accomplir librement une telle cérémonie dans le temple
provisoire établi en Sion.

Les diverses corrections et interprétations que nous avons

exposées à ce sujet ont pour effet de simplifier singulièrement
l'histoire jusqu'ici si obscure de l'arche et du tabernacle. Mais

nous ne pouvons qu'indiquer ce résultat sans y insister.



612 C. BRUSTON

2° Le règne de Salomon d'après le second jehoviste.

Nous avons déjà dit que, d'après le contenu de 2 Sam. VII
et XXIV, le second jehoviste devait raconter la construction
du temple. Nous lui attribuons 1 Rois IV, 1, 20; V, 1, 61,

15-32; VI; VII, 2-51. Ces textes renferment de nombreuses
allusions à des passages antérieurs du second jehoviste, surtout

à la promesse faite à David (2 Sam. VII; cf. 1 Rois V,
16-19 ; VI, 11-13), mais aussi à l'ambassade qu'il avait reçue
du roi de Tyr Hiram (2 Sam. V, 11 ; cf. 1 Rois V, 15) et aux
trésors qu'il avait consacrés à l'Eternel. (2 Sam. VIII, 10 ; cf.
1 Rois VII, 51.) — La mention des chevaux de Salomon (V, 6)
faisant double emploi avec X, 26. 28 et 29, qui nous paraît du

premier jehoviste, doit être du second.
Nous lui attribuons VII, 2-12, malgré le verset 8 b qui

mentionne la fille de Pharaon, car cette description de la maison
de la forêt du Liban ressemble beaucoup à celle du temple et

pourrait difficilement être sortie de la plume d'un auteur différent.

Nous considérons donc le verset 8 b comme une addition.
Au récit de la construction du temple se rattache naturellement

celui de sa dédicace (chap. Vili), qui fait allusion aussi à

2 Sam. VII (cf. 1 Rois VIII, 15 ss., 24 ss.) et à d'autres textes
du second jehoviste. (Cf. VIII, 9 à Ex. XXXIV, 1 ; et VIII, 21 à

Ex. XXXIV, 27.) Le dernier rédacteur y a seulement ajouté
quelques amplifications en style deutéronomique (v. 44-51, 53,
56 b, 57b-61).

Le récit de la dédicace se poursuit par celui de la vision dans

laquelle Jéhovah déclare à Salomon qu'il a exaucé sa prière, que
le temple sera éternel et que, si Salomon est fidèle, sa dynastie
sera éternelle, comme l'Eternel l'a promis à David (IX, 1-5).
Cette allusion à 2 Sam. VII, ainsi que le lien intime qui
rattache ce fragment au chapitre précédent, montre qu'il est bien
du second jehoviste. Seulement il y a là aussi quelques addi-

1 Les versets 4 et 5 proviennent manifestement du dernier rédacteur,
qui vivait en Babylonie (« au delà du fleuve!»). — Le verset 26a est une
addition empruntée au verset 9a.



LES DEUX JÉHOVISTES 013

tions et amplifications (v. 2 b et « une seconde fois », et

probablement aussi les v. 6-9).
Je crois qu'il faut ajouter à cette série de textes IX, 25a :

« Salomon offrait trois fois par an des holocaustes, etc. »

N'est-ce pas là ce sacrificateur fidèle (1 Sam. II, 35) qui devait
être substitué à la race sacerdotale et avoir la prééminence
sur l'ancien oint de l'Eternel? Le fait est que lors de la dédicace

Salomon prie et bénit le peuple et qu'il n'est nullement
question de Tsadoq.

Je suis porté à attribuer aussi au second jehoviste X, 16-22

(fabrication de deux cents boucliers d'or, d'un trône d'ivoire,
etc.), à cause de la mention de la maison de la forêt du Liban
(v. 17 et 21), parce que l'expression « une flotte de Tarsis »

(v. 22) est certainement d'un autre auteur que celui qui a déjà
parlé (IX, 26-28) des entreprises maritimes de Salomon, enfin

parce que XIV, 25 ss., qui fait allusion à X, 16 ss., me paraît
appartenir aussi au second jehoviste et ne peut guère, en tout
cas, être attribué au premier.

Notre division des sources nous donne la clé d'un problème
chronologique fort épineux, dont la solution confirme à son

tour, de la manière la plus heureuse, cette division elle-même.
Le livre des Rois évalue à 480 ans le temps écoulé de la sortie
d'Egypte jusqu'au début de la construction du temple, la 4e

année du règne de Salomon. (1 Rois VI, 1.) Nous venons
d'attribuer ce texte au second jehoviste, et nous lui avons attribué
précédemment la plupart des indications chronologiques du

livre des Juges et des livres de Samuel. Si notre division est

juste, il est probable que l'addition de tous ces chiffres donnera

pour total 480.

Rappelons-nous que le même auteur a évalué à 300 ans le

temps écoulé de la conquête de la Palestine jusqu'à Jephté
(Jug. XI, 26) et qu'en effet les chiffres antérieurs donnent pour
total 316. En y ajoutant les 40 ans du séjour au désert, il s'était
donc écoulé, d'après notre auteur, 356 ans de la sortie d'Egypte
jusqu'à Jephté. Les chiffres suivants : 6 + 7+10 + 8 + 40

(Jug. XII, 7-15; XIII, 1) donnent un total de 71 ans, qui,
ajoutés à 356, font en tout 427. Ajoutez à cela 2 ans pour Saul

THÉOL. ET PHIL. 1885. 40



614 C. BRUSTON

(1 Sam. XIII, 1) jusqu'à l'onction de David par Samuel, 7 ans j/2

pour David depuis son onction jusqu'au moment où il fut
reconnu roi par tout le peuple (2 Sam. II, 11), 40 ans pour son

règne à partir de ce moment (V, 4) et les 3 premières années
du règne de Salomon (en tout 5272), et nous obtenons précisément

479Va- La fondation du temple eut donc bien lieu, d'après
notre auteur, en la 480e année depuis la sortie d'Egypte.

On nous dira sans doute : Pourquoi attribuez-vous à David
47 ans d/2 de règne total, quand il est dit qu'il régna 40 ans :

7 ansd/2à Hebron et 33à Jérusalem? (2Sam. V, 5.) Je réponds:
Parce que cette interprétation du compilateur est tout à fait
inadmissible, et cela pour plusieurs raisons. Sans ce
malencontreux verset 5, jamais personne n'aurait eu l'idée de donner
un tel sens au verset 4 : « David était âgé de 30 ans à son
avènement ; il régna 40 ans. » Cet avènement est naturellement,
d'après le contexte et d'après le sens même du mot, le moment
où il fut reconnu roi partout le peuple. A ce moment-là il avait
30 ans, et il régna 40 ans (à partir de ce moment-là). Il s'agit
donc bien de 40 ans de règne à Jérusalem (et non de 33

seulement). C'est-à-dire que David mourut à l'âge de 70 ans ; ce qui
correspond bien avec le récit (premier jehoviste) 1 Rois I. Que
si au contraire il n'avait régné que 33 ans à Jérusalem, il serait
mort à l'âge de 63 ans, ce qui n'est guère admissible en
présence de ce récit.

Au reste, David ne peut pas avoir régné 7 ans d/2à Hebron ',
puisque, d'après le premier jehoviste, son compétiteur Ish-
boshet ne régna que 2 ans (2 Sam. II, 10) et que toutes les

tribus reconnurent David immédiatement après sa mort. Ces

7ans1/2 comprennent donc les 5 dernières années J/2 du règne
de Saul et les deux d'Ishboshet. Il en résulte que Saul régna
aussi 7 ans */â, à savoir 2 ans jusqu'à la guerre contre les
Amalékites et 5 ans d/2 depuis sa rejection jusqu'à sa mort.

Il résulte de cette explication du chiffre 480 que le livre du

1 Dans 2 Sam. II, 11, «a Hébron» me paraît aussi une addition du
compilateur. Le second jehoviste donnait à David 7 ans i/.2 de règne sur la
tribu de Juda; mais d'après le premier il ne résida que deus ans à
Hébron. (2 Sam. H, 1-4, 8-10.)



LES DEUX JÉHOVISTES 615

second jehoviste s'étendait au moins de la sortie d'Egypte à la
construction du temple.

Quant à l'historicité de ce chiffre, c'est une question que
nous ne pouvons discuter en ce moment. Il nous suffit d'avoir
montré qu'il est le résultat de l'addition des chiffres antérieurs
du document auquel il appartient.

3° Le règne de Salomon d'après le premier jehoviste.

Le reste de l'histoire de Salomon doit provenir en majeure
partie du premier jehoviste, auquel nous avons déjà attribué
les deux premiers chapitres du livre des Rois.

Salomon épousa une fille de Pharaon et l'amena à la ville de

David jusqu'à ce qu'il eût achevé de bâtir le palais, (le temple?)
et le rempart de Jérusalem (1 Rois III, l)1. A cette notice se
rattache le récit de la construction du palais (VII, 1). Le
premier jehoviste racontait peut-être ensuite la construction du

temple. S'il en était ainsi, son récit a cédé la place à celui du
second jehoviste, qui était sans doute plus complet. Mais les

quelques mentions du temple qui se trouvent dans son récit
pourraient aussi être des additions du rédacteur, car la
plupart ne cadrent guère avec le contexte2.

Quoi qu'il en soit, IX, 11-283 est la suite naturelle de VII, 1,

comme le montrent en particulier les allusions au mariage de

Salomon avec une princesse égyptienne. La cession de vingt
villes au roi de Tyr ne se comprendrait guère chez le second

jehoviste, qui a raconté qu'en échange de ses fournitures Salomon

donnait annuellement à Hiram de grandes quantités de

blé et d'huile (V, 23 ss.) *.

1 Les versets 2 et 3 sont une addition du rédacteur définitif destinée a

préparer et à expliquer en quelque mesure le récit du sacrifice de Salomon

a Gabaon ou plutôt à Guibea.
- Dans III, 1; IX, 10, 15; X, 12. — IX, 10 en particulier a tout l'air d'une

addition. Ces 20 ans résultent de l'addition des 13 ans de la construction
du palais (VII, 1 : premier jehoviste) et des 7 ans de celle du temple
CVI, 37 s. : second jehoviste.)

3 11 faut en retrancher vers. 25, qui nous paraît être du second jehoviste.
1 On pourrait alléguer aussi le rapport intime qui existe entre IX, 21

et Jug. 1 (servage des Cananéens). Mais les vers. 20-22 sont peut-être



616 O. BRUSTON

A la mention de la flotte d'Ophir (IX, 26-28) se rattachent
naturellement les vers. 11 et 12, 14 et 15 du chap. X, qui
racontent ce qu'elle en rapporta. Les vers. 26, 28 et 29 du même

chapitre (cavalerie de Salomon) me semblent aussi du même

auteur. Nous avons attribué le reste de ce chapitre au second

élohiste et au second jehoviste.

4. Le schisme d'après les deux jéhovistes.

Le second élohiste s'arrêtait vraisemblablement au règne de

Salomon; mais les deux jéhovistes racontaient encore au moins
le schisme, car les chap. XI et XII renferment deux récits
distincts et complets l'un et l'autre des égarements de Salomon
et de la défection qui en fut la conséquence. 11 est facile de voir,
en effet, que les versets 4-6 du chap. XI font double emploi
avec les versets 1-3 (faiblesse de Salomon à l'égard de ses

nombreuses femmes), et les versets 29-39 avec les versets 11-13

(menace du schisme). Et ce qui montre encore plus clairement
qu'il y a là deux récits distincts, c'est que d'après les versets
11-13 (cf. aussi XII, 20) Jéhovah ne laissera à la dynastie de

David qu'une tribu, — celle de Juda, — tandis que le

prophète Akhiyah donne dix morceaux de son manteau à Jéroboam
mais en garde deux, — Juda et Benjamin, — pour la race de

David (v. 29 ss.). Le rédacteur du livre des Rois a bien essayé
de voiler cette divergence en ajoutant les versets 32 et 36-39, où

il est question d'une tribu seulement; maison voit combien
une telle explication cadre mal avec l'acte symbolique du
prophète. Au reste, XII, 21 ss. montre que les deux morceaux
représentent bien les deux tribus de Juda et de Benjamin.

De même, au chap. XII, il y a deux récits divergents du

retour de Jéroboam. D'après l'un, il revint d'Egypte où il s'était
réfugié, quand il eut appris la mort de Salomon (v. 2) ; et les
Israélites le proclamèrent roi (v. 20). D'après l'autre, ils
l'envoyèrent chercher en Egypte etil présenta leurs revendications

plutôt une addition du rédacteur, car le même auteur p irle plus loin des

corvées de la maison de .Joseph (XI, 2*/) et dit que Salomon avait écrasé
son peuple de travaux (XII, 4 as.) ; cf. aussi IX, 2,3.



LES DEUX JÉHOVISTES 617

à Roboam (v. 3 ss.) Ce sont là deux manières de présenter la

chose qui ne sauraient être sorties de la même plume.
Essayons de reconstituer chacun de ces deux récits. Voici

celui qui ne parle que d'une tribu :

Dans sa vieillesse Salomon se laissa entraîner par ses femmes

au polythéisme et fil ce qui est mal aux yeux de Jéhovah

(XI, 4-6). — Cette locution est familière au second jehoviste. —

Jéhovah irrité lui déclara qu'il ôterait le royaume à son fils et

ne lui laisserait qu'une tribu. (9ay, 11-13) L Jéroboam, serviteur
de Salomon (cf. v. 11), homme puissant, se révolta contre lui;
Salomon voulut le faire mourir, mais il s'enfuit en Egypte et

n'en revint qu'après sa mort. Salomon régna quarante ans et

tut remplacé par Roboam (v. 26, 28a, 40-42). Quand Jéroboam

apprit cette nouvelle, il revint d'Egypte (XII, 2)2 et fut
proclamé roi ; il ne resta à la maison de David que la tribu de Juda

(v. 20). Jéroboam établit sa résidence à Sikem et institua dans

son royaume le culle du veau d'or (v. 25-33). Ce dernier
fragment convient très bien au document second jehoviste, qui
a raconté l'histoire de l'adoration du veau d'or dans le désert.

Voici le récit du premier jehoviste : Salomon se laissa
entraîner à l'idolâtrie par ses nombreuses femmes étrangères
(XI, 1-3). 11 construisit un haut-lieu à Camos et à Molok
(v. 7 et 8). Jéhovah irrité lui suscita deux adversaires: Hadad,

fiduméen, et Rezon, qui s'empara de Damas (v. 9a, 14-25).
Jéroboam, fils d'une veuve, que Salomon, quand il construisait
Millo, avait établi surveillant pour les corvées de la maison de

Joseph, fut aussi encouragé à la révolte par une action symbolique

du prophète Akhiyah : ce prophète déchira son manteau
en douze morceaux et lui en donna dix (v. 20«, 27b:i, 28b-31. Les

versets 32-39 sont, au moins en très grande partie, une addition

du rédacteur). Après la mort de Salomon (v. 43) Roboam
se rendit à Sikem pour se faire proclamer roi (XII, 1). Jéroboam
et tout Israël lui demandent d'alléger les travaux et le joug que

1 9° et 10, addition du rédacteur.
- Je suppose que le texte primitif du second jehoviste était vayyûshob

mint Mitsraïm. Cf. v. 20.
3 27«, addition explicative.



618 C. BKUSTON

leur a imposés son prédécesseur (allusion aux nombreux
travaux de construction dont a parlé précédemment le premier
jehoviste, tandis que le second n'a parlé que du temple et de

la maison de la forêt du Liban) Roboam leur répond durement,
car l'Eternel voulait réaliser la parole du prophète Akhiyah.
Israël se révolte. Roboam envoie Adoram, ministre des travaux
publics (depuis la fin du règne de David, cf. 2 Sam. XX, 24 ;

le second élohiste le nomme Adoniram : 1 Rois, IV, 6) ; il est

lapidé et Roboam s'enfuit à Jérusalem (XII, 3(3-19) L II
rassemble une grande armée de Juda et de Benjamin pour faire
la guerre à Israël, mais le prophète Shemayah le lui défend,
car cela est venu de Jéhovah (allusion à la prédiction d'Akhiyah),
et l'on obéit (v. 21-24).

Nous pensons que le livre du premier jehoviste s'arrêtait ici ;

celui du second devait embrasser encore une bonne partie des

chapitres suivants, mais nous ne voulons pas rechercher
maintenant jusqu'où il pouvait s'étendre. Il nous suffit d'avoir
montré qu'il s'étendait au moins de la sortie d'Egypte jusqu'au
schisme. Mais s'il en est ainsi, qui ne comprend qu'il doit aussi,
suivant toute vraisemblance, se retrouver dans la Genèse?
C'est ce que nous allons essayer d'établir en terminant.

X

Les deux jéhovistes dans la Genèse.

1° Les chapitres II ci IX.

Déjà Wellhausen, M. Reuss et Budde2 ont reconnu que
certains récits jéhovistes de la Genèse ne pouvaient pas être du
même auteur que les autres. Ainsi le récit jehoviste du déluge
ne peut pas avoir primitivement fait partie du même document

qui racontait la création, la chute et l'histoire de Caïn et de ses

descendants (Gen. II, 4b- IV, 24). En effet, qu'a voulu l'auteur

1 3« me paraît une addition empruntée au vers. 20. Le premier jehoviste

ne parlait pas de la fuite de Jéroboam en Egypte, mais seulement
de celle de l'Iduméen Hadad.

- Budde, Biblische Urgeschichte, 1883.



LES DEUX JÉHOVISTES 619

du chapitre IV Faire connaître à ses lecteurs l'origine d'une
tribu, celle de Caïn, qui existait encore de son temps, et des

arts qui avaient pris naissance au milieu d'elle. Nous croyons
que les Caïnites ne sont autres que les Kéniens, dont une
partie se joignit aux Hébreux lors de la conquête du pays de

Canaan 4, car il est dit que Caïn alla s'établir devant l'Eden,
et non à l'orient de l'Eden, comme on traduit habituellement,
par conséquent à l'ouest de l'Euphrate, dans le grand désert
où erraient les Kéniens.

Mais quand même cette identification serait contestée, il n'en
demeure pas moins que, dans la pensée de l'auteur du chapitre
IV, les Caïnites existaient encore de son temps et que leurs
inventions s'étaient perpétuées jusqu'alors sans interruption.
Si elles avaient péri dans le déluge, à quoi bon en raconter
l'origine? Comment les fils de Lémek auraient-ils été appelés

pères, l'un des bergers, l'autre des musiciens, le troisième
des forgerons (IV, 20-22), si leurs descendants avaient tous été

détruits par le déluge? L'auteur de ce récit ne peut donc pas
avoir raconté le déluge universel. S'il avait raconté quelque
cataclysme de ce genre, il aurait dû dire expressément qu'il ne
s'étendit pas jusqu'au pays de Nod. Or l'auteur jehoviste du

déluge représente le déluge comme universel (VIII, 21), aussi

bien que l'élohiste.
Voici un second argument tendant au même but. Il est facile

de voir que le verset V, 29 est du même auteur que le récit de

!a chute, auquel il fait clairement allusion. Après avoir donné
la généalogie des Caïnites, cet auteur devait raconter qu'Adam
eut un autre fils, Seth, et énumérer ses descendants jusqu'à
Noé. Cette généalogie a été remplacée par celle du premier
élohiste (chap. V); il n'en reste que le début (IV, 25 et 26)2

1 Jug. I, 16; IV, 11; Nomb. X,29 ss.; XXIV, 21 s. La tribu portait
précisément le nom de Kaïn ou Caïn.

- On pourrait croire au premier abord que 26 b, qui place au temps
d'Enosh l'origine de l'invocation du nom de Jéhovah, est d'un autre
auteur que celui qui a raconté les oblations de Caïn et d'Abel. Mais la
prière a pu avoir une origine postérieure à celle des oblations. Il n'est

pas dit, en effet, que les oblations de Caïn et d'Abel aient été
accompagnées de prières. 11 n'y a donc pas incompatibilité entre ces deux textes.



620 C. BRUSTON

et la fin; mais la fin (V,29) est clairement du même auteur que
le premier fragment jehoviste.

Or, qu'a voulu dire le père de Noé par ces mots : « Celui-ci
(Noé) nous consolera de notre ouvrage et du travail de nos

mains, provenant du sol que l'Eternel a maudit » Qu'a donc
fait Noé pour consoler l'humanité de ses maux Bœhmer et

Budde font parfaitement compris: cette parole ne peut
s'expliquer que comme une allusion à la plantation de la vigne
(IX, 20-27). C'est le vin qui console l'homme de tous ses

maux1. Mais s'il en est ainsi, il en résulte 1° que IX, 20-27 est

du jehoviste qui raconte la chute, 2° que ce récit de

l'accomplissement de la prédiction énoncée en V, 29, devait se

trouver primitivement peu après ce texte et ne pas en être
séparé par tout le récit jehoviste du déluge.

11 y a donc là deux séries de textes jéhovistes. Nous pensons
qu'il faut joindre à la première VI, 3, qui se détache aisément
du contexte (probablement second élohiste) où il se trouve ;

et nous la reconstituons ainsi : II, 4b - IV, 26; V, 29; VI, 3; IX,
20-27-.Création, chute, Caïn et Abel, descendants de Caïn,
descendants de Seth jusqu'à Noé. Jéhovah, irrité de l'audace des

hommes (shaggâm VI, 3), de celle des Caïnites (IV, 23 s.) et de

celle de la race même de Seth (V, 29), abaisse la vie humaine
à cent vingt ans. Noé plante la vigne, bénit Sem et Japhet et
maudit Canaan.

La seconde série comprend les textes jéhovistes qui racontent

le déluge : VI, 5-8 ; VII, 1-5,10, 12,16b, 17, 22, 23 ; VIII,
2b, 6-12, 13b, 20-23; IX, 18a, 19.

2° Les chapitres X et XI.

Le récit de la tour de Babel (XI, 1-9) est aussi incompatible
avec la portion de la table des peuples qui se distingue par le

nom de Jéhovah (X, 8-19). En effet, 1° d'après XI, 1-9, les

hommes arrivent dans le pays de Shinear et s'y établissent
dans une plaine. Cela indique évidemment que ce pays était

1 Cf. Prov. XXXI, 6, 7; Ps. C1V,15; Jér. XVI, 7 (la coupe de consolation) ;

Ester I, 10, etc. Voy. Budde, Urgesch. pag. 308.



LES DEUX JÉHOVISTES 621

auparavant inhabité. Or d'après le chapitre précédent (X, 8 ss.)
Nemrod y avait déjà fondé plusieurs villes et un grand empire.
Le même auteur ne peut raconter d'abord la fondation de

« Babylone, Erek, Accad et Calné dans le pays de Shinear », et
puis dire un peu plus loin que les premiers hommes arrivèrent
dans le pays de Shinear.

Pour échapper à celte difficulté, Hupfeld supposait que ces
deux fragments jéhovistes avaient été intervertis par le rédacteur,

mais que primitivement l'auteur jehoviste unique
racontait (à la suite du déluge) l'arrivée des hommes dans le

pays de Shinear et la construction de la tour de Babel (XI, 1-9),
et seulement après cela la fondation du royaume de Nemrod
(X, 8 ss.). Mais cette supposition est inadmissible pour
plusieurs raisons. D'abord les hommes qui bâtissent la tour sont
très nombreux. Si l'auteur de ce récit avait précédemment
raconté le déluge, il n'aurait pu placer la construction de la

tour de Babel que longtemps après le déluge. Il n'est donc pas
possible de supposer que XI, 1-9 se trouvât primitivement
presque immédiatement après le récit du déluge. De plus, la
table jehoviste des peuples est, suivant toute vraisemblance,
la continuation du récit jehoviste du déluge et se rattache
intimement à IX, 18 et 19. Après avoir dit que toute la terre fut
peuplée par les trois fils de Noé (IX, 19), l'auteur devait
naturellement donner la liste des peuples issus d'eux. Cela est d'autant

plus clair que nous avons déjà reconnu que le récit jehoviste

suivant (IX, 20-27), ne saurait avoir fait partie du livre
jehoviste qui racontait le déluge. X,8-19serattachantdirectement
au récit jehoviste du déluge (sauf les omissions que le rédacteur

doit avoir faites dans la table jehoviste des peuples, pour
ne pas répéter deux fois les mêmes choses), il en résulte

que XI, 1-9 ne peut pas s'être trouvé primitivement avant le

chapitre X.
Au reste, voici d'autres arguments qui prouvent que X, 8-19

et XI, 1-9 ne peuvent avoir fait partie primitivement du même

livre :

2° En réalité, ces deux fragments jéhovistes racontent la

même chose, l'origine de Babylone. L'orgueil, l'esprit de



6.22 C. BRUSTON

révolte contre Dieu des hommes qui bâtissent la tour de Babel
est le même que celui de Nemrod (le rebelle. R. 1^53), le puissant

chasseur en face de Jéhovah. Les juifs postérieurs l'ont
bien senti : aussi ont-ils associé le nom de Nemrod à la

construction de la tour de Babel. Mais deux récits différents
d'un même fait ne peuvent être attribués à un seul et même

auteur.
3° Ces deux fragments font double emploi, non seulement

en ce qu'ils racontent l'un et l'autre l'origine de Babylone,
mais aussi en ce qu'ils ont l'un et l'autre pour but d'expliquer
la dispersion des peuples. Seulement ils la présentent sous un

jour assez différent. Le premier la conçoit comme un événement

naturel, qui s'accomplit graduellement (IX, 18 et 19;
X, 8 ss.) ; le second, comme un événement subit, comme une
punition de l'orgueil humain. D'après l'un, les hommes se

dispersera (IX, 19); d'après l'autre, c'est Jéhovah qui les disperse
(XI, 9). Le même auteur n'aurait pas parlé deux fois du même

fait, et il ne se serait pas exprimé de deux manières si

différentes.

4° Le récit de la tour de Babel appartient à un cycle de

traditions, sur les origines de l'humanité, d'où le déluge était
absent. En effet, au chapitre XI, les hommes sont encore en

Orient (v. 2) comme à l'origine (II, 8) ; et rien n'indique qu'ils
aient subi un tel cataclysme. Au contraire, ils sont assez
nombreux pour essayer d'élever une tour jusqu'au ciel. La
construction de la tour de Babel (XI, 1-9) se rattache donc fort
bien à notre première série de textes, qui, nous l'avons
montré précédemment, est incompatible, elle aussi, avec le

récit du déluge.
La table jehoviste des peuples se relie au contraire de très

près, nous l'avons déjà dit, au récit du déluge. Seulement elle
offre de grandes lacunes, parce qu'elle a été combinée avec
celle du premier élohiste. Outre les versets 8-19, les versets
21 et 24-30 lui appartiennent aussi.

Elle énumérait les peuples khamites, [japhétiques] et
sémitiques, puis donnait la liste des descendants d'Arpakshad,
fils de Sem, jusqu'à Abraham. Mais pour ne pas faire double



LES DEUX JÉHOVISTES 623

emploi avec les généalogies élohistes (XI, 10-32), le rédacteur
s'est arrêté à Péleg.

Il y a donc dans les onze premiers chapitres de la Genèse

une double série de textes jéhovistes. La première se compose
des passages suivants : II, 4b-IV, 26...; V, 29, VI, 3; IX.20-27;
XI, 1-9. La seconde se compose de ceux-ci : VI, 5-8...: VII,1-5,
10,12,16b, 17, 22, 23; VIII,2b,6-12, 13b, 20-23; IX, 18a, 19...;
X, 8-19..., 21 et 24-30.

Ces deux séries de textes sont indépendantes l'une de

l'autre et offrent entre elles de nombreuses divergences. Nous

en avons déjà énuméré plusieurs.En voici encore une. D'après
la seconde, les fils de Noé étaient Sem, Kham et Japhet
(IX, 18 et 19). ce qui signifie évidemment que Sem était
l'aîné, Kham le second et Japhet le plus jeune. D'après la

première, au contraire, Sem et Japhet étaient les deux
premiers et Kham (ou plutôt Canaan) le dernier (IX, 23, 24). La

divergence était même plus grande primitivement. En effet,
dans le texte actuel, les trois fils de Noé sont Sem, Japhet et

Kham, père de Canaan, et ce dernier est le plus jeune. Mais

pourquoi Noé, apprenant ce qu'a fait son plus jeune fils
(Kham), maudit il Canaan? Si on répond qu'il maudit Kham
dans la personne de son fils, nous demanderons pourquoi il
ne maudit qu'un seul des fils de Kham, et le dernier
(cf. X, 6). Jamais l'exégèse la plus subtile n'a pu ni ne pourra
expliquer cela.

11 y a plus encore. L'acte du plus jeune des fils de Noé
est celui d'un enfant ou d'un jeune garçon irrespectueux,
et non celui d'un père de famille. Toute la famille de Noé est

encore réunie clans la même tente. Rien n'indique qu'aucun
de ses fils fût déjà marié, et pour le dernier, en particulier,
cela est tout à fait invraisemblable. Noé ne peut donc avoir maudit

un fils de Kham qui n'était pas encore né.
Tout se réunit donc pour montrer que, comme l'a le

premier compris Wellhausen, le texte primitif de IX, 20-27, donnait

en réalité pour fils à Noè : Sem, Japhet et Canaan. Alors
tout s'explique : un fils n'est pas maudit pour la faute de son

père, à l'exclusion des autres enfants ; et rien n'empêche de



624 C. BRUSTON

considérer les trois fils de Noé comme de jeunes garçons
jouant à la porte de la tente.

Mais le rédacteur, celui qui a réuni en un seul récit les

quatre sources de la Genèse, a essayé de rattacher l'un à

l'autre et de concilier tant bien que mal les divers documents

qu'il transcrivait ainsi l'un à la suite de l'autre. Après avoir
donné pour fils à Noè Sem. Kham et Japhet (VI, 10; IX, 18 s.),
il ne pouvait pas, sans transition, sans explication, parler de

Sem, Japhet et Canaan. Qu'a-t-il donc fait? Il a d'abord ajouté
verset 18b: « Or Kham est le père de Canaan, » pour
préparer le récit suivant où il est question de Canaan. Puis,
comme d'après VI, 10, IX, 18 et X, 1 et suiv. ; Noé était le

père, et Sem et Japhet les frères de Kham, et non de Canaan,
le rédacteur a cru bien faire en substituant Kham à Canaan,

au verset 22, et au lieu de « Canaan... » il a écrit hardiment :

[« Kham, père de] Canaan, vit la nudité de son père. »

Addition légère en apparence, mais qui a eu pour effet de

rendre incompréhensible un récit déjà assez obscur par lui-
même. Voilà les tours que joue parfois l'harmonistique appliquée

mal à propos.
Nous avons ici encore une autre preuve que l'auteur de ce

récit ne peut être celui du récit du déluge. Car, d'après celui-
ci, les fils de Noé étaient déjà mariés au moment du déluge et
leurs femmes entrèrent avec eux dans l'arche (sans cela,
comment la terre aurait-elle été repeuplée tandis que, comme
nous venons de le dire, le récit de la bénédiction de Sem et de

Japhet et de la malédiction de Canaan supposait, sous sa forme
primitive, que les fils de Noé étaient encore de jeunes
garçons. Pour maintenir l'hypothèse d'un seul jehoviste, il
faudrait donc supposer encore ici une interversion. Mais il est

impossible de placer la plantation de la vigne et la malédiction
de Canaan avant le déluge. L'auteur de IX, 20-27 ne racontait
donc pas le déluge.

3° Les chapitres XII à XX VI.

Dans l'histoire des patriarches, du moins dans celle d'Abraham

et d'Isaac, on peut aussi constater une double série de

textes jéhovistes.



LES DEUX JÉHOVISTES 625

Ceux du chapitre XV (v. 1, 3-7, 18-21), où Jéhovah promet
à Abraham une race aussi nombreuse que les étoiles et qui
possédera le pays de Canaan depuis le fleuve d'Egypte jusqu'à
l'Euphrate, ne peuvent être de l'auteur des chapitres XII et

XIII, car 1° ils ne font que répéter en termes différents la
promesse déjà faite au patriarche dans ces deux chapitres ; 2° ils
font venir Abraham d'Our-Kasdim (XV, 7) tandis que le

chapitre XXIV, qui est évidemment du même auteur que le XIIe,
le fait venir d'Aram-Naharaïm (Aram des deux fleuves ou
Mésopotamie). (XXIV, 4, 7, 10; cf. XII, 1.)

Au chapitre XVIII, l'apparition de Jéhovah fait double emploi

avec celle des trois hommes et trahit l'existence d'une
seconde source, jehoviste comme la source principale. Les

versets 1, 3 et 10-15 nous paraissent appartenir à cette source
secondaire.

Mais l'existence d'une seconde source jehoviste me paraît
surtout incontestable dans les chapitres XXII et XXVI, et l'hypothèse

de deux jéhovistes rend ici à l'exégèse un service signalé.
Comment expliquer, dans la supposition d'un seul jehoviste,

que la promesse adressée aux patriarches, que toutes les
nations seront bénies en leur postérité, soit exprimée tantôt par le

niphal^ et tantôt par le hithpaël^l Dans notre hypothèse la
chose s'explique facilement : les fragments jéhovistes des

chapitres XXII et XXVI, où se trouve le hithpaël, sont du même

auteur, et cet auteur est différent de celui qui a écrit les

passages des chapitres XII, XVIII et XXVIII, où se trouve le

niphal. Quand on compare XXII, 15-18, et XXVI, 3-5, on ne
peut méconnaître l'origine commune de ces deux textes. —
De plus, ils placent l'un et l'autre le séjour d'Abraham et
d'Isaac à Guerar et à Beershéba, tandis que, d'après le jehoviste

principal, les patriarches demeuraient à Mamré. (XIII, 18;
XVIII, 1.)

Et ce qui prouve que, selon la principale source jehoviste,
Abraham ou Isaac n'avait pas quitté Mamré pour se rendre à

Guerar et à Beershéba, c'est que Jacob, à son retour de Méso-

' XII, 3; XVlIt, 18; XXVIII, 14.
2 XXII, 18; XXVI, 4.



626 C. BRUSTON

potamie, va retrouver son père à Mamré (XXXV, 21 ; cf. v. 27)
ou dans le voisinage, dans une région d'où l'on pouvait
descendre à Adoullam (XXXVffl, 1 ss.), ce qui n'était pas le cas

pour Beershéba.
Dans l'hypothèse d'un seul jehoviste, il faudrait donc

admettre qu'il disait qu'Abraham et Isaac s'étaient transportés à

Guerar et à Beershéba, puis qu'Isaac était revenu de nouveau
à Mamré. Or on comprend assez aisément que le rédacteur ait
omis la première de ces notices comme faisant double emploi
avec les récits du second élohiste (chap. XX et XXI) sur le

séjour d'Abraham dans la région du sud. Mais comment
expliquer l'omission de la seconde, si elle s'était trouvée dans la

source jehoviste?
Pour défendre cette opinion, il faut soutenir aussi que le

même auteur, rapportant la même promesse, s'est servi de

termes différents, de formes verbales différentes, d'images
différentes et qu'il l'a placée en plusieurs lieux différents. Tout
cela est-il vraisemblable?

La source jehoviste secondaire est si intimement mêlée

au second élohiste dans le chapitre XXVI qu'il est difficile
de l'en distinguer nettement. L'aventure de Rebecca et
l'alliance d'Isaac avec Abimélek et Picot sont certainement du

second élohiste (XXVI, 1 b, 7-12a, 16, 23, 26-31 ; cf. XXI, 22).
Mais les versets 2-6 sont évidemment du même auteur que
XXII, 15-18, c'est-à-dire du jehoviste secondaire. Les versets

17-25, 32 et 33 (creusement de puits dans la vallée de Guerar
et apparition de Jéhovah à Isaac à Beershéba) ne peuvent être
du second élohiste, d'abord à cause de l'emploi de Jéiiovah,
ensuite parce qu'ils se terminent par une étymologie du nom de

Beer-shéba et que le second élohiste en a déjà donné une
différente. (XXI, 31.) Ces versets sont donc vraisemblement la

continuation des versets 2-6.

Or, d'après le verset 18, Abraham avait déjà creusé des

puits dans le voisinage de la ville de Guerar. Le jehoviste
secondaire devait donc raconter cela dans quelque fragment
omis par le rédacteur (car il n'en est question nulle part
ailleurs), et il faisait demeurer Abraham non loin de Guerar.



LES DEUX JÉHOVISTES 627

La liste des descendants d'Abraham et de Ketoura (XXV,
1-6, 18 a) me paraît aussi provenir du jehoviste secondaire.
Diverses raisons, en particulier l'emploi du kal yàlad (v. 3),
ne permettent pas de l'attribuer au premier élohiste. Elle ne

rentre aisément ni dans le livre du second élohiste, ni dans

celui du jehoviste principal. A y regarder de près, ce récit offre

une grande analogie avec ceux de la fuite et de l'expulsion
d'Hagar (chap. XVI et XXI), qui sont, le premier, du jehoviste
principal, le second, du second élohiste. Il y a entre lui et les

deux autres un rapport du même genre que celui qui existe

entre X, 8-12, et XI, 1-9 : il s'agit, au fond, de la même chose.

Ketoura est, comme Hagar, la mère de tribus orientales plus
ou moins apparentées aux Hébreux. Il est vrai que les noms de

ses fils et descendants sont différents de ceux des fils d'Ismaël

d'après le premier élohiste. (XXV, 12-17.) Mais on voit par
XXXVII, 28 et 36, que les Madianites et les Medanites (fils de

Ketoura ; cf. XXV, 2) étaient à peu près identiques aux Ismaélites,

puisque l'une des deux sources appelle Ismaélites les

mêmes personnes que l'autre appelle Madianites ou
Medanites1. Le second jehoviste nomme Mitspa le même lieu de

culte que le premier jehoviste et le second élohiste nomment
Guibea. Les deux listes des chefs d'Edom (XXXVI, 15-19 et

40-43) présentent aussi des noms tout différents2. La

différence qui nous occupe peut s'expliquer d'une manière
analogue : par la différence de la situation politique au moment
où furent composés ces deux ouvrages. Mais il s'agit dans les

deux cas de populations apparentées aux Hébreux, au sud et à

l'est des Edomites, des Moabites et des Ammonites3. Or le

premier élohiste raconte l'origine de ces populations dans les

thôledôth d'Ismaël, le principal jehoviste au chapitre XVI et le

1 Cf. aussi Jug. VIII, 24, où les Madianites vaincus par Gédéon sont

appelés aussi Ismaélites.
-Les noms des femmes d'Esaü sont aussi différents. Cf. XXVI, 34, et

XXVII, 9, a XXXVI, 2-5.
3 Le rédacteur autorise lui-même notre interprétation en plaçant a la

suite des thôledôth d'Ismaël le verset 18a, qui ne peut guère être que la
continuation des versets 1-6.



628 C. BRUSTON

second élohiste au chapitre XXI. Le récit XXV, 1-6, 18a, ne

peut donc guère provenir que du jehoviste secondaire. Ajoutons

que plusieurs formes de langage rappellent la table jehoviste

des peuples : cf. XXV, 4b à X, 29 b ; XXV, 18 a à X, 19

et 30. La ressemblance des noms Joqtan (X, 25-29) et Joqshan
(XXV, 2 et 3) indique peut-être aussi un même auteur.

D'après tout cela, voici comment l'histoire d'Abraham et
d'Isaac d'après le jehoviste secondaire nous paraît pouvoir être
reconstituée: [Abram vient d'Our-Kasdim en Canaan; cf.

XV, 7.] Jéhovah lui promet que sa race sera aussi nombreuse

que les étoiles et qu'elle possédera le pays de Canaan depuis le

Nil jusqu'à l'Euphrate (XV, la7, 3-7, 18-21). — Jéhovah lui
apparaît et lui annonce la naissance d'un fils de Sara (XVIII,
1, 3, 10-15...). Naissance d'Isaac (XXI, 1 b). [Abraham se rend

près de Guerar et y creuse trois puits. Cf. XXVI, 15, 18-22, 32

et 33. — Sacrifice d'Isaac] Jéhovah jure à Abraham qu'en
récompense de son obéissance, sa postérité sera comme les

étoiles et que toutes les nations de la terre seront bénies, ou

plutôt se béniront, se féliciteront, s'estimeront heureuses en

elle (hithpaël. XX, 15-18). Abraham épouse Ketoura qui lui
donne plusieurs fils, qu'il envoie vers l'Orient (XXV, 1-6,18a)1.
[Après la mort d'Abraham] Jéhovah apparaît à Isaac et lui
ordonne de rester dans le pays où il est, lui promettant d'être
avec lui, d'accomplir le serment fait à Abraham, de rendre sa

postérité aussi nombreuse que les étoiles, et de faire que toutes
les nations s'estimeront heureuses en elle (hithpaël). Isaac reste
à Guerar et Jéhovah le bénit. Mais les Philistins, jaloux de sa

prospérité, comblent les puits creusés par Abraham. Isaac les

recreuse et en creuse trois nouveaux. Puis il monte à

Beershéba, où Jéhovah lui apparaît encore et lui dit : IVe crains
point, car je suis avec toi, etc. Il lui bâtit un autel. Ses serviteurs

creusent encore un puits ; Isaac le nomme shibea, sept;
de là le nom de Beer-shéba (XXVI, 2-6, 12 6-15, 17-25, 32 et

1 Dans XXV, 6, il faut traduire: Aux fils de concubine (au singulier,
malgré le pluriel pMagshim), car il ne s'agit que des fils de Ketoura. Le

second jehoviste écrit de même loukhôth abânim, tables de pierre. (Ex.

XXXIV, 1.) - XXV, 18ft, addition d'après XVI, 12.



LES DEUX JÉHOVISTES 629

33). — Ce chiffre sept montre qu'Abraham en avait creusé trois
dans le voisinage de Guerar, puisque ce puits est le quatrième
creusé par Isaac. Je ne vois pas d'autre moyen d'expliquer
cette étymologie.

Dégagé de ces fragments jéhovistes secondaires, le récit jehoviste

principal devient beaucoup plus clair : Jéhovah ordonne
à Abram de quitter son pays et sa parenté, lui promettant de

faire de lui une grande nation et que toutes les familles de la
terre seront bénies en lui (niphal). Il vient en Canaan,
descend en Egypte, revient à Béthel. Lot se sépare de lui et va à

Sodome ; Abram va s'établir aux chênes de Mamré (XII et XIII).
Hagar enceinte s'enfuit (XVI). Trois hommes apparaissent à

Abram à Mamré et lui promettent un fils. Ruine de Sodome.

Origine des Moabites et des Ammonites (XVIII et XIX, excepté
XVIII, 1, 3, 10-15 et XIX, 29). Naissance d'Isaac (XXI, la...).
Abraham, ayant appris que son frère Nakhor a aussi des

enfants (XXII, 20-24), envoie son serviteur de confiance (Eliézer
chercher une femme pour Isaac (XXIV, 1-61...). Naissance
d'Esaü et de Jacob. Esaù vend son droit d'aînesse (XXV,
21-34). Jacob obtient par ruse la bénédiction de son père et

s'enfuit en Mésopotamie (XXVII, 1-45). Jéhovah lui parle en

songe à Béthel (...XXVIII, 13-16). Il arrive chez Laban. Son

double mariage et naissance de ses premiers enfants (XXIX).
Naissance de ses autres enfants, excepté Benjamin (XXX, 1, 4,

9-16, 20 6, 21, 24-30, 43). [Son départ. Laban le poursuit et

l'atteint.] Leur réconciliation (XXXI, 45,49, 54). Rencontre de

Jacob et d'Esaü (XXXII, 4-7 en partie, 8-14a, 23). Jacob arrive
à Sikem (XXXIII, 18 a). Massacre des Sikémites (XXXIV). Jacob

fuit avec sa famille. En route Rachel meurt en mettant au

monde Benjamin. Arrivée à Migdal-éder (dans le voisinage de

Mamré) (XXXV, 5a, 8,16-22). Juda descend à Adoullam, etc.

(XXXVIII). [Joseph est emmené en Egypte.] Il résiste aux
séductions de la femme de son maître (qui n'était pas Puli-
phar) ; il est jeté en prison (XXXIX, 2-20) L II en est délivré

grâce à l'échanson de Pharaon (XL, 1, 3/3 b, 14 b, 15). Il con-

1 Les versets 21-23 sont une addition destinée à relier ce récit à celui
du second élohiste.

THÉOL. ET PHIL. 1885. 41



630 C BRUSTON

seule à Pharaon de faire des provisions de blé (XLI, 14(3, 35 y,

49,55). Il vend ce blé aux Egyptiens. Jacob, qui est venu s'établir

en Egypte, fait jurer à Joseph de l'enterrer dans le tombeau

de ses pères (XLVII, 15(3.16 a, 17-26, 29-31). Bénédiction
de Jacob à ses enfants (.XLLX, l-28y). Joseph accomplit la

promesse qu'il avait faite à son père (L, 4(3-11, 14).

Nous ne pouvons justifier ici en détail cette division des

sources. La plupart des textes que nous venons de citer se

distinguent par l'emploi du nom de Jéhovah. Plusieurs d'entre
eux font allusion à des textes antérieurs ou renferment des

expressions semblables. Cette série de récits nous parait
cohérente en toutes ses parties. Tandis que nous avons distingué
deux jéhovistes dans l'histoire d'Abraham et d'Isaac, nous ne

voyons pas de raison décisive de faire la même distinction dans

celle de Jacob et de Joseph, dont les portions jéhovistes nous

paraissent appartenir à peu près toutes au jehoviste principal.
Dans cette partie de son livre, le jehoviste secondaire ne racontait

sans doute rien de particulier et qui ne se trouvât dans les

trois autres sources. Il se pourrait cependant qu'un fragmen;
d'origine incertaine (jehoviste ou second élohiste), mais qui
ne rentre facilement ni dans le livre du premier jehoviste ni
dans celui du second élohiste, lui appartînt : XXXVI, 2-5, 12

(femmes et descendants d'Esaü). Cet auteur avait, en effet, un
intérêt tout particulier à donner l'origine d'Amaleq (XXXVI,
12; cf. Ex. XVII, 8-16; 1 Sam. XV)1.

1 On pourrait objecter à cette supposition qu'une des trois femmes
d'Esaü est appelée « fille d'Ismaël, sœur de XTebâyôth» (v. 3), tandis que
nous avons dit précédemment, a propos de XXV, 1-6, que le jehoviste
secondaire ne devait pas parler d'Ismaël. Mais ces mots doivent être une
addition du rédacteur, empruntée a XXVIII, 9. L'identification des trois
femmes d'Esaü mentionnées dans ce texte avec les trois noms différents
que leur donne le premier élohiste (XXVI, 34; XXVU, 9) est une question
extrêmement difficile, peut-être insoluble, et nous n'avons nullement
l'intention de nous y engager. Mais il me paraît clair, d'après XXXVI, 2, que
les femmes d'Esaü. dans ce texte, étaient toutes trois cananéennes: « Esaü
prit ses femmes d'entre les filles de Canaan. » La troisième ne pouvait
donc primitivement être appelée « fille d'Ismaël ». Cette qualification doit
lui venir du rédacteur, qui a voulu l'identifier avec la troisième de celles
du premier élohiste.



LES DEUX JÉHOVISTES 631

4° Le principal jehoviste de la Genèse est identique
au premier jehoviste et le secondaire au second.

Reste à savoir quel rapport nous devons établir entre les deux

séries de textes jéhovistes que nous venons de constater dans

les chapitres II à XI et dans le reste de la Genèse. Nous avons
établi que le déluge et la table jehoviste des peuples
appartiennent à un autre document que les autres fragments
jéhovistes des chapitres II à XL Nous avons montré ensuite qu'il y
a dans le reste de la Genèse un jehoviste principal et un secondaire.

Mais le jehoviste principal des chapitres XII et suivants
est-il identique à l'auteur qui a raconté la création, la chute,
l'histoire de Caïn, etc., ou à celui qui a raconté le déluge? Nous

pensons qu'il faut l'identifier avec le premier et qu'on ne doit

pas, en tout cas, l'identifier avec le second. Voici pourquoi :

la table jehoviste des peuples donne à Outs et à Aram (X, 23)

une origine différente de celle qui leur est donnée dans XXII,
21. Nous ne voulons pas examiner si ces deux notices sont
conciliables ou non. Il nous suffit de constater qu'un seul et
même auteur ne se serait certainement pas exprimé de la sorte.
Le déluge et la table jehoviste des peuples ne faisaient donc pas
partie du livre du jehoviste principal.

Mais rien ne s'oppose à ce que l'autre série de textes en fît
partie, et certains indices me semblent montrer qu'il en était
réellement ainsi. Par exemple, l'emploi du mot hâbâh (IX, 3,

4, 7; XXXVIII, 16; XLVII, 15, 16; Exod. I, 10) et celui du
suffixe archaïque de la troisième personne masculin singulier
(IX. 21 ; XII, 8 ; XIII, 3 ; XXXV, 21 ; XLIX, 11).

De plus, le principal jehoviste de la Genèse est, suivant toute
vraisemblance, identique à l'auteur que, dans notre étude des

livres suivants, nous avons appelé le premier jehoviste. Or c'est
le premier jehoviste qui raconte l'entrée des Kéniens en Canaan

en même temps que les Hébreux '. N'est-il pas vraisemblable
qu'il avait précédemment parlé de l'origine de ce peuple comme
de celle des Cananéens, des Moabites, des Ammonites, des

'.Nomb. X, 29-32; Jug. 1,16.



632 C. BRUSTON

Ismaélites, eie. C'est donc au premier jehoviste qu'appartient
le récit de l'origine des Caïnites ou Kéniens (chap. IV).

Dans XI, 5, Jéhovah descend pour voir ce qui se passe sur
terre, comme dans Exod. III, 8. Et le mot qidmat, devant (II, 14 ;

IV, 16), ne se retrouve, dans les livres historiques, que dans
1 Sam. XIII, 5. Or ces deux textes (Ex. III. 8 et 1 Sam. XIII, 5)
appartiennent au premier jehoviste. La série des textes de la
Genèse qui commence par la création, la chute, l'histoire de

Caïn et d'Abel, etc., lui appartient donc vraisemblablement
aussi.

XI

Résumé dos deux documents élohistes dans la Genèse.

Nous pourrions nous arrêter ici. Nous avons montré que
depuis la création jusqu'au schisme il y a deux séries de textes
jéhovistes indépendantes l'une de l'autre. Mais comme nous
avons donné plus haut le résumé des sources à partir de l'Exode,
il sera peut-être utile de le compléter par celui des sources de

la Genèse. Nous venons de donner celui des deux jéhovistes ;

nous n'y reviendrons pas ; nous nous bornerons à celui des

deux élohistes.

Premier élohiste1.

On sait qu'à ce document appartiennent toutes les thôledôtli

(généalogies) de la Genèse : celles des cieux et de la terre
(I-II, 4a), d'Adam (chap. V, excepté v. 29), de Noé (VI, 9-22,
VII, 6-9, 11, 13-16a, 18-21, 24; VIII, 1, 2a, 36-5, 13a, 14-19;
IX, 1-17, 28 et 29), des fils de Noé fX, 1-7, 20, 22 et 23, 31 et 32),
de Sem, par la ligne d'Arpakshad (XI, 10-26), de Tareh (v. 27-

32), [de Nakhor], d'Abraham (XII,4b,5a; XIII, 6,116,12,18(3;
XVI,3,15etl6; XVII; XIX, 29; XXI,... 4et5; XXIII; XXV, 7-11«)

d'Ismaël (XXV, 12-17), d'Isaac (XXV, 19,20,266; XXVI, 34 et 35 ;

XXVII, 46-XXVIII, 9; XXXI, 17 et 18; XXXV, 9-15, 226-29;

XXXVI, 6-8a; XXXVII, 1), d'Esaü (XXXVI, 9-43, sauf diverses

1 Pour plus de détails voyez notre étude sur le Document élohiste (Revue

théologique de Montauban, 1882).



LES DEUX JÉHOVISTES 633

additions et modifications1) et de Jacob (XXXVII, 2, 188, 22a8,

24, 25«, 28«6, 29 et 30, 36a; XLI, 41, 46, 565, 57 ; XLII, 5,6a, 8,

206, 25, 35; XLV, 3, 19, 21, 256, 27? XLVI, 56, 6, 8-27, sauf

quelques modifications2, XLVII, 7-11, 276, 28 ; XLVIII, 3-6 ;

XLIX, la, 288-33; L, 12 et 13).
Il faut y joindre aussi, à notre avis, les thôledôth des fils de

Jacob, dont un fragment s'est conservé dans l'Exode (VI,
14-25).

Les thôledôth de Nakhor, frère d'Abraham, étaient aussi

indispensables dans ce document que celles d'Ismaël et d'Esaü. Il
en résulte qu'il débutait par 13 thôledôth. Mais la première, celle
des cieux et de la terre, se détache nettement des suivantes. On

doit donc la considérer comme une sorte d'introduction, suivie
de 12 thôledôth racontant les origines de l'humanité depuis
Adam jusqu'à la sortie d'Egypte.

Second élohiste.

C'est Hupfeld qui a eu le mérite (après Ilgen) de découvrir
l'existence de ce document dans la Genèse et de déterminer
quelques-uns des récits qui lui appartiennent, dans son étude sur
les sources de la Genèse (1853). Nous renvoyons le lecteur à

cet ouvrage capital.
Il me parait probable que ce document débutait par un récit

de la création et de la chute, dont quelques fragments se sont
peut-être conservés au milieu du récit du premier jehoviste
(II, 46-chap. III), mais qu'il est impossible d'en dégager avec une
certitude suffisante. Ainsi s'explique, à mon avis, le double nom
de Dieu, Jéhovah-Elohîm, particulier à ce fragment.

1Nous avons eu la satisfaction de voir notre opinion sur ce point
complètement adoptée par M. Dillmann dans la seconde édition de soc
commentaire sur la Genèse, 1882.

2 Les 66 enfants d'Israël qui allèrent s'établir en Egypte (XLVI, 26) sont
Jacob, 31 (non 33) descendants de Léa, 16 deZilpa, 11 de Rachel (Benjamin
et ses dix fils) et 7 de Bilha. Le rédacteur me paraît avoir ajouté Dîna
(v. 15) et fait quelques autres additions ou modifications qu'il serait trop
long d'indiquer ici en détail.

*



634 C. BRUSTON

Il continuait par le récit de l'union des fils de Dieu, c'est-à-

dire des anges, avec les filles des hommes, union d'où naquirent
les géants (VI, 1,2, 4). C'est dire qu'il ne parlait pas du déluge.
Cf. verset 4.

Guerre des rois d'Orient contre les rois de Sodome, Go-

morrhe, etc. Abram délivre Lot; à son retour il est béni par
Melkisédeq (chap. XIV). Dieu lui révèle que sa race sera

captive (en Egypte) pendant 400 ans, mais qu'elle en sortira
avec de grandes richesses et reviendra en Canaan (XV, 13, 2,
9-17).

Abraham se rend à Guerar, où le roi Abimélek enlève Sara.
Mais Dieu lui révèle en songe qu'elle est mariée, et il la rend à

son mari avec de grands présents (chap. XX). [Abraham s'établit

dans le pays des Philistins, à Beershéba ; cf. XX, 15; XXI, 14,
31-34. Naissance d'Ismaël; cf. XXI, 9 ss.] Naissance d'Isaac et

expulsion d'Hagar. Alliance d'Abimélek et de son générai Picol
avec Abraham à Beershéba (XXI, 2a, 6-34). Sacrifice d'Isaac

(XXII, 1-13, 19).

[Mort de Sara.] Mariage d'Isaac avec Rébecca (XXIV, 62-67).

[Mort d'Abraham.] A l'occasion d'une famine, Isaac se rend à

Guerar, puis revient à Beershéba, où Abimélek et Picol traitent
encore alliance avec lui (XXVI, la6, 7-12«, 13 et 14 16, 17«,

23, 26-31).

[Naissance d'Esaü et de Jacob. Jacob trompe son frère et
s'enfuit pour se soustraire à sa vengeance. Cf. chap. XXXII.]
Il part de Beershéba et s'arrête à Béthel, où il voit en songe
une échelle sur laquelle des anges de Dieu montent et descendent.

Au matin il élève la pierre qui lui avait servi de chevet
et fait vœu, s'il revient sain et sauf, d'en faire une maison de

Dieu (XXVIII, 10-12, 17-22).
Arrivé en Mésopotamie, il épouse les deux filles de Laban.

Naissance de ses enfants ; sa ruse pour accroître ses troupeaux
(XXX, 2, 3, 5, 6, 8, 17-20«, 22, 23, 31-42). Sa fuite ; il arrive à

Makhanaïm (XXXI-XXXII, 3, excepté XXXI, 45, 49, 54). Là il
envoie des messagers à son frère au pays de Séir ; ils reviennent

et lui apprennent qu'Esaü s'avance à sa rencontre avec 400

hommes. Il lui envoie un présent. Pendant la nuit, Jacob effrayé



LES DEUX JÉHOVISTES 635

lutte avec un personnage mystérieux jusqu'à l'aurore (XXXII,
4-7, 146-22, 25-33) L Esaù accepte le présent et retourne à

Séir. Jacob va à Succôth, puis à Sikem (chap. XXXIII). Il
s'empare de Sikem (XXXIV, 27-29, cf. XLVIII, 22), puis il va,
ensuite d'une révélation, s'établir à Béthel (XXXV, 1-4, 6 et 7),

comme il en avait fait vœu à son départ de Palestine (cf. XXVIII,
20-22).

C'est de là2 qu'il envoie Joseph du côté de Sikem pour voir
ce que font ses frères. Ceux-ci le vendent à des Ismaélites, qui
l'emmènent en Egypte (XXXVII, 3-21, 227, 23, 25-27, 28(3,

31-35). Il est acheté par Potiphar, eunuque, chef des exécuteurs

(XXXIX, 1, 4(3). Il prend soin des prisonniers. Songes des deux
officiers de Pharaon, songes de Pharaon lui-même; élévation
de Joseph, double venue de ses frères en Egypte, départ de
Jacob (de Béthel), son arrivée à Beershéba, où Dieu se révèle
à lui ; son départ de Beershéba (XL-XLVI, 5«, 7). Son arrivée
en Goshen. Joseph présente cinq de ses frères à Pharaon et

obtient pour eux l'autorisation de s'établir dans le pays de

Goshen (XLVI, 28-XLVII, 6). Avec le blé qu'il vendit, Joseph

ramassa tout l'argent de l'Egypte et du pays de Canaan (XLVII,
12-15«, 27a). Jacob étant près de mourir, Joseph lui amène ses

deux fils. Jacob place Ephraim au-dessus de Manasse ; il prédit
que Dieu ramènera ses descendants dans le pays de leurs pères

(XLVIII, 1 et 2, 8-22). Joseph pleure son père et fait embaumer
son corps. Il rassure ses frères. Au moment de sa mort, il
recommande qu'on emporte ses os quand on retournera en
Canaan (L, 1-5«, 14-26 ; cf. Ex. XIII, 17-19).

1 Le verset 24 me paraît une addition destinée a concilier les deux récits:
celui du jehoviste, d'après lequel Jacob passe le gué du Jabboq, c'est-à-dire
le gué du Jourdain le plus rapproché du Jabboq, et échappe ainsi à Esaii

(v. 23), et celui du second jehoviste, d'après lequel il s'avance au contraire
à la rencontre de son frère.

2Malgré XXXVII, 14, «de la vallée d'Hébron », qui doit être une addition

du rédacteur, d'après XXXV, 27 et 21 s., où Jacob est allé a Hebron.
L'envoi d'un jeune garçon a Sikem est beaucoup plus vraisemblable de

Béthel que d'Hébron.



636 C. BRUSTON

Conclusion.

Le grand ouvrage historique qui s'étend de la Genèse

jusqu'au livre des Rois a donc été formé de la compilation de

cinq documents principaux et de quelques documents
secondaires. Ces cinq principaux documents sont :

1° le premier élohiste ou le livre sacerdotal, qui va jusqu'à
la conquête de Canaan ;

2° le second élohiste, qui s'étend jusqu'au règne de

Salomon ;

3° le premier jehoviste, qui paraît s'arrêter au schisme ;

4° le second jehoviste, qui se poursuit vraisemblablement
au delà du schisme ;

5° le Deutéronome primitif, qui embrasse la plus grande
partie du Deutéronome et quelques fragments du livre de

Josué.

Les quatre premiers ont été réunis par un compilateur.
Plus tard, le cinquième y a été intercalé, probablement par le

rédacteur définitif du livre des Rois.

Il resterait à déterminer l'époque de la composition de chacun

de ces documents, celle de la réunion des quatre
premiers et celle de l'adjonction du cinquième. Pour cela il
faudrait d'abord achever l'étude du livre des Rois et déterminer
les portions qui peuvent encore en être attribuées au second

jehoviste. Mais nous craignons d'avoir depuis longtemps
abusé de la patience de nos lecteurs. Nous nous arrêtons
donc ici.

Si quelques-unes de nos affirmations ou de nos opinions ont
étonné quelqu'un de nos lecteurs, nous le prions d'abord de

considérer que, pour pouvoir traiter brièvement une aussi

vaste matière, il nous a fallu supposer connus beaucoup de

faits ou de résultats critiques qui ne sont peut-être pas également

familiers à tous ceux qui liront ces pages ; nous avons
dû aussi réduire très souvent au strict nécessaire les
arguments que nous aurions pu alléguer ou les développements
dans lesquels on pourrait entrer. Au reste, nous avouons sans



LES DEUX JÉHOVISTES 637

difficulté que les résultats exposés ou plutôt condensés ici ne
sont pas tous également certains et qu'il eût été sage
d'employer plus fréquemment encore que nous ne l'avons fait les

probablement, les peut-être et les points d'interrogation. Mais

des incertitudes ou des obscurités de détail ne sauraient
ébranler le fait capital que nous avons voulu mettre en

lumière : la réalité de cinq sources principales, au lieu de

quatre, dans l'Hexateuque et la continuation de trois d'entre
elles dans les livres suivants.


	Les deux jéhovistes [suite]

