Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 18 (1885)

Artikel: Les deux jéhovistes [suite]

Autor: Bruston, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379372

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379372
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES DEUX JEHOVISTES

PAR

CG. BRUSTON

TROISIEME ARTICLE!

VIII

Les deux jéhovistes dans le second livre de Samuel.
1o LD’avenement de David, d’apres le premier jéhoviste.

Le récit de I'élévation et de la chute d’Ishboshet (ou plutét
Ishbaal), fils de Saiil (2 Sam. II, 8-IV), ne peut appartenir au
second jéhoviste, qui a fait mourir Saiil et ses trois fils dans la
bataille contre les Philistins (cf. 1 Sam. XXXI, 2, 5, 8, 12). Le
premier jéhoviste, qui n’a parlé que de la mort de Saiil et de
Jonathan, peut au contraire sans difficulté étre considéré comme
lauteur de ce récit, qui nous parait se composer des éléments
suivants : II, 8-10, 12-32; II1, 1, 6 fin; IV, V, 3. Pour abréger,
nous nous abstenons de le résumer.

Quelques détails le rattachent intimement au document
premier jéhoviste. Quand les deux officiers qui ont assassiné
Ishboshet apportent sa téte & David & Hébron, David indigné
s’écrie: Par la vie de Jéhovah .. celul qui vint m’annoncer que
Sail était mort,... je le fis périr a Tsiklag, etc. (IV,10). Il y est
question aussi de la mort de Sail et de Jonathan (IV, 4). Ces
deux allusions & des textes premier-jéhovistes montrent que
ce récit est bien du méme auteur.

!'Voir les livraisons de janvier et de septembre.



LES DEUX JEHOVISTES 603

Nous devons avouer cependant qu’il y a aussi une allusion &
un récit du second jéhoviste (III, 14 ; cf. 1 Sam. XVIII, 25 ss.),
mais les six derniers mots du verset ol se trouve cette allusion
peuvent étre considérés comme une de ces légéres additions
du rédacteur que nous avons déja si souvent constatées.

20 Le réegne de David d’apreés le second jéhoviste.

Le second jéhoviste raconte beaucoup plus brievement que
le premier le régne de David. Il condense les événements poli-
tiques, qui ne lintéressaient pas particuliérement, et passe
entierement sous silence, nous l'avons déja dit, la royauté
d’'Ishboshet de I'autre coté du Jourdain. Il se borne & dire que
lorsque David eut régné sept ans et demi sur la maison de Juda
(II, 11), toutes les tribus d’Israél vinrent a lui et reconnurent
son pouvoir. Il avait alors trente ans et il régna (encore) qua-
rante ans (V, 1, 2 et 4)1. Ainsi reconnu par toutes les tribus,
David s’empare de la forteresse de Sion sur les Jébusiens, s’y
établit et s’y fait batir un palais par des ouvriers phéniciens
(V, 6-12). A ce récit se rattache directement le chap. VII:
quand le roi fut établi dans son palais, il voulut batir un temple
a Jéhovah, mais le prophéte Nathan s’y opposa, en lui promet-
tant toutefois qu’'un de ses successeurs le batirait et que la
dynastie de David serait éternelle. Cet auteur racontera donc
plus loin la construction du temple.

Il résume ensuite brievement, au chap. VIII, I'histoire des
guerres de David contre les peuples voisins et termine par quel-
ques indications sur ses officiers. Il est clair que toutes ces
guerres sont identiques & celles que le premier jéhoviste a déja
racontées ou va raconter bientdt beaucoup plus en détail. La
conclusion de I'histoire du régne de David, dans le premier
jéhoviste, ne se trouve qu’au chap. XX.

Nous avons déja signalé le rapport intime qui existe entre
2 Sam. VII et la menace de I'’homme de Dieu au sacrificateur
Eli (1 Sam. II, 27-36), rapport qui prouve que ces deux textes
sont du méme auteur. Le prophéte anonyme avait déclaré qu’a

1 Nous dirons plus loin pourquoi nous ne lui attribuons pas le v. 5.



604 C. BRUSTON

la place d’Eli et de sa famille Jéhovah éléverait un sacrificateur
fidele, auquel il ferait une maison (famille) durable, qui mar-
cherait toujours devant son oint et devant lequel les descen-
dants de la maison d’Eli seraient réduits & venir se prosterner
pour obtenir quelqu’une des charges sacerdotales. 2 Sam. VII
montre la réalisation définitive de cette prédiction. Ce sacrifi-
cateur fidéle substitué a la race sacerdotale issue d’Aharon, ce fut
d’abord Samuel, ce fut ensuite et surtout David. C’est & David
que Dieu accorde (2 Sam. VII, 16) la maison durable promise
dans 1 Sam. 1I, 35. C'est & David et aux rois de sa dynastie que
les membres du sacerdoce devront venir demander humble-
ment une charge sacerdotale; devant quel autre mortel auraient-
ils donc pu se prosterner que devant le roi de Jérusalem ?

Mais, dira-t-on, David pouvait-il étre appelé sacrificateur ? Il
est appelé ainsipar I’auteur du psaume CX. Lors du transport de
I’arche il bénit le peuple et porte I'’éphod. Salomon bénit aussi
le peuple, & la dédicace du temple. Le roi idéal de ’avenir, le
Messie, doit étre sacrificateur aussi bien que roi (Zach. VI, 13).
Bref, la royauté davidique a un certain caractére sacerdotal,
qui justifie suffisamment une telle expression.

On nous dira peut-étre encore : Mais comrent le roi de Jéru-
salem pourrait-il marcher toujours devant Uoint de I'Eternel
(1 Sam. II, 35), puisque l'oint de I’Eternel désigne habituelle-
ment le roi lui-méme? Le roi ne peut pas marcher devant le
roil.. Assurément. Mais nous ferons observer gqu’au moment
ol I’homme de Dieu parlait a Eli, ’oint de I’Eternel ne pouvait
désigner un roi qui n’existait pas encore ; avant la royauté cette
expression ne pouvait s’appliquer raisonnablement qu’au seul
personnage qui recht 'onction sacrée, c’est-2-dire au sacrifi-
cateur (cf. Lév. IV, 3 ss.; Dan. IX, 26). Le prophéte anonyme
veul donc dire que ce sacrificateur futur marchera devant I'oint
actuel de Jéhovah, c’est-a-dire devant ses descendants, que le
roi aura le pas, la prééminence (cf. 1 Sam. XII, 2) sur le grand
prétre. En un mot, ’homme de Dieu annonce a Eli I’abaissement
du sacerdoce aharonique et I’élévation d’un sacerdoce nouveau,
auquel le premier sera subordonné. Le fondateur de ce sacer-
doce nouveau ne peut étre que David, 'homme selon le cceur



LES DEUX JEHOVISTES 605

de I’Eternel; et auteur nous donne lui-méme dans 2 Sam. VII
la meilleure explication de la prédiction si diversement inter-
prétée du prophéte inconnu.

3° Le régne de David d’apres le premier jéhoviste.

Le premier jéhoviste raconte beaucoup plus au long le régne
de David. Quand les Philistins apprirent qu’il avait été oint roi
sur Israél (cf. V, 3), ils monteérent pour 'attaquer. David descend
lui-méme (d’Hébron) & la forteresse; il s’agit sans doute de
Sion (cf. v. 7 et 9) ou Jérusalem, ou Saiil habitait déja, d’apres
cet auteur, lors du combat de David contre Goliat (cf. 1 Sam.
XVII, 54). Il interroge I'Eternel et bat les Philistins deux fois
dans la vallée des Rephaim (V, 17-25).

La seconde fois il les battit depuis Guéba jusqu’a Guézer. Ce
Guéba était sans doute celui ol avait été déposée I'arche, prés
de Kiryat-yedrim, qui se nommait aussi Kiryat-Baal (Jos. XV,
60 ; XVIII, 14) et Baalah (XV, 9 ss). Il est donc tout naturel
qu’au chapitre suivant David et tout le peuple qui était avec lui
partent de Baalé de Juda, c’est-a-dire de I’endroit méme ou ils
venalent de battre les Philistins, pour amener I’'arche de Dieu
de lg & Jérusalem (VI, 2). Il faut supposer seulement que David
ne rentra & Jérusalem qu’avec I’arche. On ne voit pas en effet
dans quel but il y serait rentré pour repartir aussitot avec 30 000
hommes & la recherche de I’arche, comme semble le dire le
v.1. Comme le récit de la translation de I’arche présente l'alter-
nance de Jéhovah et d’Elohim que nous avons souvent remar-
quée dans des textes mélangés, nous en concluons que ce ver-
set 1 doit étre du second élohiste. Mais nous n’essaierons pas
de déterminer ce qui revient & chacun des deux auteurs dans le
récit de la translation de I’arche. Nous constatons seulement
qu’ils devaient raconter essentiellement la méme chose ; et nous
attribuons au premier jéhoviste les versets 2-12 du chapitre VI
en partie et les versels 13-23 en entier. L’épisode de Mical se
moquant de David parce gqu’il a dansé devant I’arche (v. 13-23)
rentre fort bien dans le document qui a raconté le retour de
cette fille de Saiil auprés de son époux (III, 14-16).



606 C. BRUSTON

Nous avons vu que les deux chapitres suivants (VII et VIIL)
sont du second jéhoviste. Au récit ol apparait la fille de Saiil se
rattache donc naturellement celui du chapitre IX, ol David
accorde sa faveur au fils de Jonathan Mephiboshet (Meri-Baal,
dans les Chroniques) a cause de son pere. Cette allusion &
I’alliance de David et de Jonathan convient fort bien au premier
Jéhoviste, qui en a fait mention si fréquemment.

Les chapitres IX-XX forment un récit continu dont toutes les
parties s’enchainent les unes aux autres. Ils renferment le récit
relatif & Mephiboshet dont nous venons de parler (IX), celui
de la guerre contre les Ammonites et les Araméens (X), évidem-
ment parallele & celui du second jéhoviste (VIII, 3 ss.),’adultére
de David et le meurtre d’Urie (XI, sauf une légére addition:
v. 21«, emprunté a Jug. IX, 53), lintervention du prophéte
Nathan, la mort de I’enfant de Bathshéba, la naissance de Salo-
mon, la prise de la capitale des Ammonites (XII), toute I’histoire
d’Absalom (XIII-XIX), la révolte de Shéba, le meurtre d’Amasa
par Joab et la mort de Shéba, et enfin une conclusion (XX),
paralléle & celle de la fin du chapitre VIII et un peu différente.
On voit que ces douze chapitres ont nécessairement un autre
auteur que le chapitre VIII. Il en est de méme du récit des
guerres contre les Philistins (V, 17-25), qui est manifestement
parallele & VIII, 1. Le role de Joab et de son frére Abishai, celui
d’Abiathar, celui de Mephiboshet, tout rattache les chapitres
IX-XX au livre du premier jéhoviste.

La suite naturelle de ces chapitres se trouve au commence-
ment du livre des Rois. David étant devenu vieux, son fils
Adoniyah, soutenu par Joab et Abiathar, essaie de s’emparer
de la royauté. Mais Tsadoq, Benayah et Nathan font proclamer
Salomon. (1 Rois I.) David adresse ses derniéres recomman-
dations & Salomon ; aprés sa mort, le nouveau roi fait périr
son frere Adoniyah, exile Abiathar & Anathoth, fait périr Joab
et Shimei et affermit ainsi son trone. (II, 1, 5-fin.) Les versets
2-4 sont sans doute une addition du dernier rédacteur, dans le
genre deutéronomique ; mais il n'y a pas les mémes motifs
pour y joindre les versets 5-9.

Dans le premier chapitre la mention de Joab, d’Abiathar, de



LES DEUX JEHOVISTES 607

Tsadoq, de Nathan, de Bathshéba, — dans le second celle de
Joab, de Barzillai, de Shimei, etc., relient intimement ces deux
chapitres 4 2 Sam. II, 8-1IV et IX-XX. L’allusion & la vie errante
de David, & laquelle Abiathar avait participé (II, 26), les relie
aussi & ceux du premier livre de Samuel ou le premier jéhoviste
a raconté la fuite et le séjour d’Abiathar aupres de David. Et
I’allusion & la prédiction de la ruine de la maison d’'Eli (II, 27)
s’explique mieux par 1 Sam. IIT (premier jéhoviste) que par
1 Sam. II, 27-36 (second jéhoviste).

40 Le régne de David d’apres le second élohiste.

Le second élohiste, qui a fait battre par Sail les Moabites,
les Ammonites, les Edomites, les rois de Tsoba (!) et les Philis-
tins (1 Sam. X1V, 47 s.), n’a pas grand’chose, naturellement, &
raconter du régne de David. Aussi se borne-t-il, dans les frag-
ments qui peuvent lui étre attribués, & énumérer les fils qui lui
naquirent & Hébron et & Jérusalem (2 Sam. III, 2-5; V, 13-16)
et au récit du transport de Varche. (VI, 1-4, 6, 7, 12.) Nous
verrons plus loin qu’il raconte un peu plus longuement le
regne de Salomon.

5° La fin du réegne de David d’apres le second jéhoviste.

Nous avons dit que le second jéhoviste racontait beaucoup
plus briévement que le premier le régne de David. Il faut
ajouter cependant, je crois, aux textes que nous lui avons
attribués précédemment la plus grande partie des quatre der-
niers chapitres du livre de Samuel. Ces quatre chapitres ren-
ferment six morceaux trés distincts, dont le premier (XXI, 1-14)
raconte le supplice des descendants de Saiil exigé par les habi-
tants de Gabaon et accordé par David, parce que Sail avait
ordonné un massacre dans cette ville. Ce récit fait allusion
(v.12 ss.) & la sépulture donnée a Sail et a ses fils par les
habitants de Jabesh de Galaad et au mariage de la fille ainée
de Sauil, Mérab (le texte, v. 8, porte par erreur Mical), avec
Adriel de Mehola, c’est-a-dire & deux événementis racontés pré-



608 C. BRUSTON

cédemment par le second jéhoviste (1 Sam. XXXI; 2 Sam. II,
4b-6 ;1 Sam. XVIII, 19) ; 1l est donc vraisemblement du méme
auteur.

Nous ne pensons pas que la liste des quatre géants philis-
tins, — dont l'un est Goliat, — tués par quatre guerriers de
David, qui vient immédiatement aprés (XXI, 15-22), ni celle
des trente-sept principaux guerriers de David (XXIII, 8-39)
puissent étre attribuées & 'une ou l'autre de nos trois sources.
Mais il nous parait trés vraisemblable que le psaume contenu
au chapitre XXII (= Ps. XVIII), les derniéres paroles de David
(XXIII, 1-7) et le récit du dénombrement qui causa une peste,
a la suite de laquelle David construisit un autel sur 'emplace-
ment de l'aire du jébusien Aravna (XXIV), faisaient aussi partie
du livre du second jéhoviste. Les deux morceaux poétiques,
surtout le second, font allusion & la promesse d’une dynastie
éternelle faite par Nathan & David d’aprés le méme auteur
(2 Sam. VII); et le début du dernier récit suppose le premier.
Au reste, on a déja remarqué ’analogie qui existe entre ces
deux récits et supposé qu’ils étaient d’'un seul et méme auteur
(Thenius). Le dernier a pour but de préparer le récit de la
construction du temple, qui appartient, nous le verrons, au
second jéhoviste; et la mention du jébusien Aravna se com-
prend fort bien dans le document qui a raconté précédemment
la prise de la forteresse de Sion sur les Jébusiens. (V, 6 ss. 1)

Le massacre des Gabaonites, attribué a Saiil dans le premier
de ces récits, nous parait identique & celui dont le premier
jéhoviste a placé la scene & Gueba (non a Nob), c’est-a-dire &
celui des prétres de Jéhovah. Je suppose que, comme ’auteur
des Chroniques, le second jéhoviste appelait Gabaon, au lieu
de Guéba ou Guibea, la ville sacerdotale ou I’arche avait été
déposée. Plus tard, un copiste, croyant qu’il s’agissait de la
ville bien connue de Gabaon, ajouta sans doute la glose du
verset 2b, qui interrompt fort maladroitement le fil du récit et
trahit ainsi son origine postérieure. Mais ce qui indique qu’il
s’agit de la ville ou était ’arche (ou du moins le tabernacle),
c’est que les sept descendants de Saul furent pendus sur la

1 Cf. aussi XXIV,17% VII, 14 et 3 1 Sam. II, 30 s.



LES DEUX JEHOVISTES 609

colline, devant Jéhovah (v.9). Il est vral qu'au verset 6 les
Gabaonites disent qu'ils les pendront & Guibea de Saiil, I"élwu (1)
de Jehovah. Mais le verset 9 montre qu’il doit y avoir 1a quelque
erreur de texte. D’autant plus que, comme le dit fort bien
‘Wellhausen!, « il n’y avait vraiment pas de raison d’irriter
ainsi 4 l'extréme les habitants de Guibea. » Remarquez aussi
combien il est invraisemblable que les Gabaonites aient appelé
Saiil, I'élu de Jéhovah, au moment méme ou ils demandaient a
mettre & mort ses descendants. Il est bien plus naturel qu’ils
aient supplicié sur le lieu du crime les gens qui leur avaient
été livrés. Je suppose qu’au lieu de « & Guibea de Saiil », etc.,
le verset 6 portait primitivement : « au coteau du tabernacle, sur
la colline de Jéhovah. » L’erreur manifeste de Mical au lieu de
Mérab (v. 8) et bien d’autres ne permettent pas de s’étonner
d’une telle altération.

Si le massacre des Gabaonites, mentionné ici, est réellement
identique a celui que le premier jéhoviste a raconté dans
4 Sam. XXII, il est encore plus évident que cet auteur ne I’a
pas placé a Nob, mais & Guibea ou Guéba, comme nous ’avons
dit plus haut. Ces deux suppositions se confirment I'une I'autre.

IX

Les deux jéhovistes dans le premier livre des Rois.

1o Le regne de Salomon d’apres le second élohiste.

Nous avons déja montré que les deux premiers chapitres du
livre des Rois proviennent, sauf une petite addition, du premier
jéhoviste.

Le récit du songe, dans lequel Salomon demande & Dieu la
sagesse, et du jugement par lequel il la manifeste peu aprés
(111, 4-28), sont du second élohiste, comme le montrent le songe
lui-méme, 'emplol d’Elohim (v. 5, 11, 28), de dmah, servante
(v. 20), etc. L'emploi de Jéhovah aux versets 5 et 15 provient

probablement de quelque modification due & un rédacteur ou
a un copiste.

! Text der Biicher Samuels, ad loc.



610 C. BRUSTON

Le chapitre IV (v. 2-19), qui énumeére les officiers de Salo-
mon, et les versets 2 et 3, 7 et 8 du chapitre V, qui en sont la
suite, me paraissent aussi provenir du second élohiste!. Mais
la suite naturelle du récit précédent se trouve au chapitre V,
9-14 (dans nos versions, 1V, 29-34), ol la sagesse de Salomon
est décrite et qui se distinguent aussi par 'emploi d’Eléhim.
La derniere phrase de ce fragment: « On venait de tous les
peuples pour entendre la sagesse de Salomon, de la part de
tous les rois... » a manifestement pour but de préparer le récit
de la visite de la reine de Sheba. (X, 1-10 et 13.) Le nom de
Jéhovah qui s’y trouve quelquefois tient sans doute & quelques
additions ou remaniements postérieurs.

Enfin les versets 23-25 du méme chapitre et le verset 27, qui
parlent encore de la sagesse de Salomon et de 'opulence dont
elle fut cause, olt 'on retrouve le nom d’Elohim (v. 24) et qui
se détachent nettement du contexte, me paraissent avoir formeé
la conclusion du livre du second élohiste.

Le premier de ces fragments présente une difficulté qu’il est
bon de signaler et, si possible, d’¢lucider. Nous avons dit
souvent que, d’apres le second élohiste et le premier jéhoviste,
larche, du temps de Saiil, se trouvait & Guibea et que David
au commencement de son régne la transporta & Jérusalem.
Comment se fait-il donc qu’au début du régne de Salomon le
grand haut-liew fut & Gabaon ? (111, 4.) Et pourquoi le nouveau
roi a-t-il eu l'idée d’aller sacrifier 1a plutdt qu’a Jérusalem, ol
était I’arche, ou bien a Guibea, oli devait se trouver encore
le tabernacle? Nous ne doutons pas qu’il n’y ait encore la,
comme ailleurs, une faute de copiste et que le second élohiste
n'etit écrit ¢ Guibea (comme dans 1 Sam. X, 10), au lieu de
a Gabaon. D’autant plus que, dans 1 Sam. X, 5, il appelle aussi
le lieu de culte de Guibea le haut-liew. Quant &1 Rois III, D« et
IX, 2b, ol se retrouve le nom de Gabaon, ce sont des additions
évidentes du compilateur.

On comprend que, malgré le transport de I'arche & Jéru-

t A cause de ‘7:53 (1V, 7; V, 7). Les mots pays de Sihon, ete. (LV, 19)
sont sans doute une addition du compilateur.



LES DEUX JEHOVISTES 611

salem, le tabernacle de Guibea attirdt encore de nombreux
adorateurs et fut encore considéré, surtout dans les tribus du
nord, comme le centre principal du culte de Jéhovah. Sile
second élohiste y plagait la scéne du songe de Salomon, le
premier jéhoviste y placait vraisemblement celle de l'onction
du successeur de David; car il dit que « Tsadoq prit la corne
d’huile du tabernacle et oignit Salomon. » (1 Rois I, 39.) Or ce
tabernacle est évidemment identique & celui ol David avait
déposé les armes de Goliat (1 Sam. XVII, 52) et qui, d’aprés
1 Sam. XXI, 10, se trouvait (non & Nob, mais) & Guibea. Et puis-
que David n’avait transporté que larche & Jérusalem, il se
trouvait donc encore & Guibea au moment de I’'avénement de
Salomon. — Il est vrai que d’aprés le texte actuel du livre des
Rois (I, 33, 38, 45) le sacre de Salomon eut lieu & Guikhon !
Mais on se demande en vain comment le tabernacle et ’huile
sainte auraient pu se trouver la, dans une sorte de faubourg
de Jérusalem. Thenius a supposé depuis longtemps que le texte
primitif portait Gabaon, au lieu de Guikhon. Nous pensons,
quant & nous, qu’ll portait Gueba ou Guibea.

S'est-on demandé quelquefois pourquoi il y avait deux sou-
verains sacrificateurs du temps de David : Abiathar et Tsadoq ?
Abiathar avait suivi David aprés le massacre de sa famille par
Saul ; il était tout naturel que David lui rendit ’arche, une
fois établi & Jérusalem. Mais Tsadoq? Tsadoq avait da étre
choisi par Saiil, a la suite du massacre de Guibea, pour remplir
les fonctions sacrées ala place d’Akhimélek ou Akhiyah. Quand
David emporta I'arche a Sion, Tsadoq n’en demeura pas moins
grand prétre du tabernacle de Guibea et il est tout naturel
qu’il se soit rendu 14 pour le sacre de Salomon, surtout en
présence de l'opposition d’Abiathar, qui n’aurait pas laissé
s'accomplir librement une telle cérémonie dans le temple
provisoire établi en Sion.

Les diverses corrections et interprétations que nous avons
exposées a ce sujet ont pour effet de simplifier singulierement
Ihistoire jusqu’ici si obscure de 'arche et du tabernacle. Mais
nous ne pouvons qu’indiquer ce résultat sans y insister.



612 C. BRUSTON

20 Le regne de Salomon d’apres le second jéhoviste.

Nous avons déja dit que, d’aprés le contenu de 2 Sam. VII
et XXIV, le second jéhoviste devait raconter la construction
du temple. Nous lui attribuons 1 Rois IV, 1, 20; V, 1, 61,
15-32; VI; VII, 2-51. Ces textes renferment de nombreuses
allusions & des passages antérieurs du second jéhoviste, sur-
tout & la promesse faite 2 David (2 Sam. VII; cf. 1 Rois V,
16-19; VI, 11-13), mais aussi & 'ambassade qu’il avait recue
du roi de 1yr Hiram (2 Sam. V,11; cf. 1 Rois V, 15) et aux
trésors qu’il avait consacrés a ’Eternel. (2 Sam. VIII, 10 ; cf.
1 Rois VII, 51.) — La mention des chevaux de Salomon (V, 6)
faisant double emploi avec X, 26, 28 et 29, qui nous parait du
premier jéhoviste, doit étre du second.

Nous lui attribuons VII, 2-12, malgré le verset 8b qui men-
tionne la fille de Pharaon, car cette description de la maison
de la forét du Liban ressemble beaucoup a celie du temple et
pourrait difficilement étre sortie de la plume d’un auteur difté-
rent. Nous considérons donc le verset 8b comme une addition.

Au récit de la construction du temple se rattache naturelle-
ment celui de sa dédicace (chap. VIII), qui fait allusion aussi a
2 Sam. VII (cf. 1 Rois VIII, 15 ss., 24 ss.) et & d’autres textes
du second jéhoviste. (Cf. VIII, 9 & Ex. XXXIV, 1; et VIII, 21 &
Ex. XXXIV, 27.) Le dernier rédacteur y a seulement ajouté
quelques amplifications en style deutéronomique (v. 4%4-51, 53,
96b, 57 b-61).

Le récit de la dédicace se poursuit par celui de la vision dans
laquelle Jéhovah déclare a Salomon qu’il a exaucé sa priere, que
le temple sera éternel et que, si Salomon est fidéle, sa dynastie
sera éternelle, comme U'Eternel 'a promis 4 David (IX, 1-5).
Cette allusion a 2 Sam. VII, ainsi que le lien intime qui rat-
tache ce fragment au chapitre précédent, montre qu’il est bien
du second jéhoviste. Seulement il y a la aussi quelques addi-

! Les versets 4 et 5 proviennent manifestement du dernier rédacteur,
qul vivait en Babylonie (< au deld du flewve!»). — Le verset 26a est une
addition empruntée au verset 9a.



LES DEUX JEHOVISTES 613

tions et amplifications (v. 2b et « une seconde fois », et pro-
bablement aussi les v. 6-9).

Je crois qu’il faut ajouter a cette série de textes IX, 25a :
« Salomon offrait trois fois par an des holocaustes, etc.»
N’est-ce pas 1A ce sacrificateur fidele (1 Sam. II, 35) qui devait
étre substitué & la race sacerdotale et avoir la prééminence
sur 'ancien oint de I'Eternel ? Le fait est que lors de la dédi-
cace Salomon prie et bénit le peuple et qu’il n’est nullement
question de Tsadoq.

Je suis porté a attribuer aussi au second jéhoviste X, 16-22
(fabrication de deux cents boucliers d’or, d’'un trone d’ivoire,
etc.), a cause de la mention de la maison de la forét du Liban
(v.17 et 21), parce que l'expression « une flotte de Tarsis»
(v. 22) est certainement d’un autre auteur que celui qui a déja
pavlé (IX, 26-28) des entreprises maritimes de Salomon, enfin
parce que XIV, 25 ss., qui fait allusion & X, 16 ss., me parait
appartenir aussi au second jéhoviste et ne peut guére, en tout
cas, étre attribué au premier.

Notre division des sources nous donne la clé d'un probléme
chronologique fort épineux, dont la solution confirme a son
tour, de la maniére la plus heureuse, cette division elle-méme.
Le livre des Rois évalue & 480 ans le temps écoulé de ia sortie
d’Egypte jusqu’au début de la construction du temple, la 4¢
année du régne de Salomon. (1 Rois VI, 1.) Nous venons d’at-
tribuer ce texte au second jéhoviste, et nous lui avons attribué
précédemment la plupart des indications chronologiques du
livre des Juges et des livres de Samuel. Si notre division est
juste, il est probable que 'addition de tous ces chiffres donnera
pour total 480.

Rappelons-nous que le méme auteur a évalué a 300 ans le
temps ecoulé de la conquéte de la Palestine jusqu’a Jephté
(Jug. XI, 26) et qu’en effet les chiffres antérieurs donnent pour
total 316. En y ajoutant les 40 ans du séjour au désert, 1l s’était
donc écoulé, d’aprés notre auteur, 356 ans de la sortie d'Egypte
jusqu’a Jephté. Les chiffres suivants: 6 4+ 7 4+ 10 + 8 + 40
(Jug. XII, 7-15; XIII, 1) donnent un total de 71 ans, qui,
ajoutés & 356, font en tout 427. Ajoutez & cela 2 ans pour Saiil

THEOL. ET PHIL. 1885. 40



614 C. BRUSTON

(1 Sam. XIII, 1) jusqu’a 'onction de David par Samuel, 7 ans 1/,
pour David depuis son onction jusqu’au moment ou il fut re-
connu roi par tout le peuple (2 Sam. II, 11), 40 ans pour son
regne a partir de ce moment (V, 4) et les 3 premiéres années
du régne de Salomon (en tout 521/;), et nous obtenons précisé-
ment 4791/,. La fondation du temple eut donc bien lieu, d’aprés
notre auteur, en la 480° année depuis la sortie d’Egypte.

On nous dira sans doute: Pourquoi attribuez-vous & David
47 ans 1/, de régne total, quand 11 est dit qu’il régna 40 ans:
7ans 1/, & Hébron et 33 &4 Jérusalem ? (2 Sam. V, 5.) Je réponds:
Parce que cette interprétation du compilateur est tout & fait
inadmissible, et cela pour plusieurs raisons. Sans ce malen-
contreux verset 5, jarnais personne n’aurait eu l'idée de donner
un tel sens au verset 4: « David était 4gé de 30 ans a son ave-
nement ; il régna 40 ans. » Cet avénement est naturellement,
d’aprés le contexte el d’apres le sens méme du mot, le moment
ou il fut reconnu roi par tout le peuple. A ce moment-la il avait
30 ans, et il régna 40 ans (4 partir de ce moment-la). Il s’agit
donc bien de 40 ans de regne a Jérusalem (et non de 33 seule-
ment). (’est-a-dire que David mourut & I’Age de 70 ans ; ce qui
correspond bien avec le récit (premier jéhoviste) 1 Rois I. Que
si au contraire il n’avait régné que 33 ans a Jérusalem, il serait
mort & dge de 63 ans, ce quil n’est guére admissible en pré-
sence de ce récit.

Au reste, David ne peut pas avoir régné 7 ans 1/, 4 Hébron1,
puisque, d’aprés le premier jéhoviste, son compétiteur Ish-
boshet ne régna que 2 ans (2 Sam. II, 10) et que toutes les
tribus reconnurent David immédiatement aprés sa mort. Ces
7 ans 1/, comprennent donc les 5 dernieres années 1/, du regne
de Saill et les deux d'Ishboshet. Il en résulte que Saiil régna
aussi 7 ans 1/,, & savoir 2 ans jusqu’a la guerre contre les Ama-
lékites et 5 ans 1/, depuis sa réjection jusqu’a sa mort.

Il résulte de cette explication du chiffre 480 que le livre du

1 Dans 2 Sam. Il, 11, « 4 Hébron » me parait aussi une addition du com-
pilateur. Le second jéhoviste donnait & David 7 ans !/, de réegne sur la
tribu de Juda; mais d'apres le premier il ne résida que deux ans & Hé-
bron. (2 Sam. 11, 1-4, 8-10.)



LKS DEUX JEHOVISTES 615

second jéhoviste s’étendait au moins de la sortie d’Egypte a la
construction du temple.

Quant & Phistoricité de ce chiffre, c’est une question que
nous ne pouvons discuter en ce moment. Il nous suffit d’avoir
montré qu’il est le résultat de I’addition des chiffres antérieurs
du document auquel il appartient.

30 Le réegne de Salomon d’apres le premier jéhoviste.

Le reste de ’histoire de Salomon doit provenir en majeure
partie du premier jéhoviste, auquel nous avons déja attribué
les deux premiers chapitres du livre des Rois.

Salomon épousa une fille de Pharaon et 'amena & la ville de
David jusqu’a ce qu’il eiit achevé de batir le palais, (le temple?)
et le rempart de Jérusalem (1 Rois III, 1)!. A cette notice se
rattache le récit de la construction du palais (VII, 1). Le pre-
mier jéhoviste racontait peut-étre ensuite la construction du
temple. S’il en était ainsi, son récit a cédé la place a celul du
second jéhoviste, qui était sans doute plus complet. Mais les
gquelques mentions du temple qui se trouvent dans son récit
pourraient aussi étre des additions du rédacteur, car la plu-
part ne cadrent guere avec le contexte 2.

Quoi qu'il en soit, IX, 11-283 est la suite naturelle de VII, 1,
comme le montrent en particulier les allusions au mariage de
Salomon avec une princesse égyptienne. La cession de vingt
villes au roi de Tyr ne se comprendrait gueére chez le second
j¢hoviste, qui a raconté qu’en échange de ses fournitures Salo-
mon donnait annuellement & Hiram de grandes quantités de
blé et d’huile (V, 23 ss.) &

t Les versets 2 et 3 sont une addition du rédacteur définitif destinée &
préparer et a expliquer en quelque mesure le récit du sacrifice de Salo-
mon & Gabaon ou plutdt a Guibea.

2 DansIII,1;1X, 10, 15; X, 12. — IX, 10 en particuliera tout I'air d’une
addition. Ces 20 ans résultent de I'addition des 13 ans de la construction
du palais (VII, 1: premier jéhoviste) et des 7 ans de celle du temple
(VI, 37 s.: second jéhoviste.)

% 11 faut en retrancher vers. 25, qui nous parait étre du second jéhoviste.

i On pourrait alléguer aussi le rapport mtime qui existe entre 1X, 21
et Jug. 1 (servage des Canandens). Mais les vers. 20-22 sont peunt-8tre



616 . BRUSTON

A la mention de la flotte d’Ophir (IX, 26-28) se ratlachent
naturellement les vers. 11 et 12, 14 et 15 du chap. X, qui ra-
content ce qu’elle en rapporta. Les vers. 26, 28 et 29 du méme
chapitre (cavalerie de Salomon) me semblent aussi du méme
auteur. Nous avons attribué le reste de ce chapitre au second
élohiste et au second jéhoviste.

4. Le schisme d’apres les deux jéhovistes.

Le second élohiste s’arrétait vraisemblablement au régne de
Salomon ; mais les deux jéhovistes racontalent encore au moins
le schisme, car les chap. X1 et X1I renferment deux récits dis-
tincts et complets l'un et autre des égarements de Salomon
et de la défection «ui en fut la conséquence. 1l est facile de voir,
en effet, que les versets 4-6 du chap. XI font double emploi
avec les versets 1-3 (faiblesse de Salomon aI’ézard de ses nom-
breuses femmes), et les versets 29-39 avec les versets 11-13
(menace du schisme). Et ce qui montre encore plus clairement
quily a la deux récits distincts, c’est que d’apres les versets
11-13 (cf. aussi XII, 20) Jéhovah ne laissera & la dynastie de
David qu’une tribu, — celle de Juda, — tandis que le pro-
phéete Akhivah donne dix morceaux de son manteau a Jéroboam
mais en garde deux, — Juda et Benjamin, — pour la race de
David (v. 29 ss.). Le rédacteur du livre des Rois a bien essayé
de voiler cette divergence en ajoutant les versets 32 et 36-39, ol
il est question d’'une tribu seulement; mais on voit combien
une telle explication cadre mal avec I'acte symbolique du pro-
phete. Au reste, XII, 21 ss. montre que les deux morceaux re-
présentent bien les deux tribus de Juda et de Benjamin.

De méme, au chap. XII, il y a deux récits divergents du
retour de Jéroboam. D’apres I’un, il revint d’Egypte ou il s’était
réfugié, quand il eut appris la mort de Salomon (v. 2); et les
Israélites le proclamcérent roi (v. 20). D’apres lautre, ils 'en-
voyerent chercher en Egypte etil présenta leurs revendications
plutot une addition du rédacteur, car le méme auteur parle plus loin des

corvées de la maison de Joseph (X1, 27) et dit que Salomon avait éerasé
son peuple de travaux (XII, 4 ss.) ; cf. aussi [X, 23.



LES DEUX JEHOVISTES 617

a Roboam (v. 3 ss.) Ce sont la deux manieres de présenter la
chose qui ne sauraient étre sorties de la méme plume.

Essayons de reconstituer chacun de ces deux récits. Voici
celui qui ne parle que d’une tribu :

Dans sa vieillesse Salomon se laissa entrainer par ses femmes
au polythéisme et fit ce qui est mal aux yeux de Jeéhovah
(XI, 4-6). — Cette locution est familiére au second jéhoviste. —
Jéhovah irrité lui déclara qu’il oterait le royaume & son fils et
ne lui laisserait qu’une tribu. (9ay, 11-13) 1. Jéroboam, serviteur
de Salomon (cf. v. 11), homme puissant, se révolta contre lui;
Salomon voulut le faire mourir, mais il s’enfuit en Egypte et
n’en revint qu’apres sa mort. Salomon régna quarante ans et
fut remplacé par Roboam (v. 26, 28a, 40-42). Quand Jéroboam
apprit cette nouvelle, il revint d’Egypte (XII, 2)2 et fut pro-
clamé roi; il ne resta ala maison de David que la tribu de Juda
(v. 20). Jéroboam établit sa résidence a Sikem et instlitua dans
son royaume le culte du veau d’or (v. 25-33). Ce dernier
fragment convient trés bien au document second jéhoviste, qui
a raconté 'histoire de 'adoration du veau d’or dans le désert.

Voici le récit du premier jéehoviste : Salomon se laissa en-
trainer a l'idolatrie par ses nombreuses femmes élrangeres
(XI, 1-3). 1l construisit un haut-lieu a Camos et a Molok
(v. T et 8). Jéhovah irrité lui suscita deux adversaires: Hadad,
I'iduméen, et Rezon, qui s’empara de Damas (v. 9a, 14-25).
Jéroboam, fils d’'une veuve, que Salomon, quand il construisait
Millo, avait établi surveillant pour les corvées de la maison de
Joseph, fut aussi encouragé a la révolte par une action symbo-
lique du prophete Akhiyah: ce prophéte déchira son manteau
en douze morceaux et lui en donna dix (v. 26«, 2703, 28b-31. Les
versets 32-39 sont, au moins en trés grande partie, une addi-
tion du rédacteur). Aprés la mort de Salomon (v. 43) Roboam
se rendit & Sikem pour se faire proclamer roi (XII, 1). Jéroboam
et tout Israél lui demandent d’alléger les travaux et le joug que

199 et 10, addition du rédacteur.

* Je suppose que le texte primitif du second jéhoviste était vayydshol
mem Mitsraim. Cf. v, 20. "

3 27a, addition explicative.



618 C. BRUSTON

leur a imposés son prédécesseur (allusion aux nombreux tra-
vaux de construction dont a parlé précédemment le premier
jéhoviste, tandis que le second n’a parlé que du temple et de
la maison de la forét du Liban). Roboam leur répond durement,
car ’Eternel voulait réaliser la parole du prophéte Akhiyah.
Israél se révolte. Roboam envoie Adoram, ministre des travaux
publics (depuis la fin du régne de David, cf. 2 Sam. XX, 24 ;
le second élohiste le nomme Adoniram : 1 Rois, IV, 6); il est
lapidé et Roboam s’enfuit & Jérusalem (XII, 38-19)1. Il ras-
semble une grande armée de Juda et de Benjamin pour faire
la guerre & Israél, mais le prophéte Shemayah le lui défend,
car cela est venu de Jéhovah (allusion & la prédiction d’Akhiyah),
et 'on obéit (v. 21-24).

Nous pensons que le livie du premier jéhoviste s’arrétait ici;
celui du second devait embrasser encore une bonne partie des
chapitres suivants, mais nous ne voulons pas rechercher main-
tenant jusqu’ou il pouvait s’étendre. Il nous suffit d’avoir
montré qu’il s'étendait au moins de la sortie d’Egypte jusqu’au
schisme. Mais s’il en est ainsi, quine comprend qu’il doit aussi,
suivant toute vraisemblance, se retrouver dans la Genése ?
C’est ce que nous allons essayer d’établir en terminant.

X

Les deux jéhovistes dans la Genése.

1o Les chapitres 1I a IX.

Déja Wellihausen, M. Reuss et Budde 2 ont reconnu que cer-
tains récits jéhovistes de la Genése ne pouvaient pas étre du
meéme auteur que les autres. Ainsi le récit jéhoviste du deéluge
ne peut pas avoir primitivement fait partie du méme document
qul racontait la création, la chute et I’histoire de Cain et de ses
descendants (Gen. II, 4b - IV, 24). En effet, qu’a voulu I'auteur

! 3« me parait une addition empruntée au vers. 20. Le premier jého-
viste ne parlait pas de la fuite de Jéroboam en Egypte, mais senlement
de celle de I'lduméen Hadad.

2 Budde, Biblische Urgeschichte, 1833,



LES DEUX JEHOVISTES 619

du chapitre IV ? Faire connaitre a ses lecteurs 'origine d’une
tribu, celle de Cain, qui existait encore de son temps, et des
arts qui avaient pris naissance au milieu d’elle. Nous croyons
que les Cainites ne sont autres que les Kéniens, dont une
partie se joignit aux Hébreux lors de la conquéte du pays de
Canaan ', car il est dit que Cain alla s’établir devant I'Eden,
et non a lorient de ’Eden, comme on traduit habituellement,
par conséquent & 'ouest de ’Euphrate, dans le grand désert
ou erralent les Kéniens.

Mais quand méme cette identification serait contestée, il n’en
demeure pas moins que, dans la pensée de I’auteur du chapitre
1V, les Cainites existaient encore de son temps et que leurs
inventions g’étaient perpétuées jusqu’alors sans interruption.
Si elles avaient péri dans le déluge, & quoi bon en raconter
Iorigine ? Comment les fils de Lémek auraient-ils été appelés
péres, l'un des bergers, 'autre des musiciens, le troisiéme
des forgerons (IV, 20-22), si leurs descendants avaient tous été
détruits par le déluge? L’auteur de ce récit ne peut donc pas
avoir raconté le déluge universel. S’il avait raconté quelque
cataclysme de ce genre, il aurait da dire expressément qu’il ne
s’étendit pas jusqu’au pays de Nod. Or l'auteur jéhoviste du
déluge représente le déluge comme universel (VII1, 21), aussi
bien que l'élohiste.

Voici un second argument tendant au méme but. 1l est facile
de voir que le verset V, 29 est du méme auteur que le récit de
la chute, auquel 1l fait clairement allusion. Aprés avoir donné
la généalogie des Cainites, cetauteur devait raconter qu'Adam
eut un autre fils, Seth, et énumérer ses descendants jusqu’a
Noé. Cette généalogie a été remplacée par celle du premier
¢lohiste (chap. V); il n’en reste que le début (IV, 25 et 26)2

! Jug. 1, 16; 1V, 11; Nomb. X, 29 ss.; XXIV, 21 s. La tribu portait pré-
cisément le nom de Kain ou Cain.

2 On pourrait croire an premier abord que 26, qui place au temps
d’Enosh l'origine de l'invocation du nom de Jéhovah, est d'un autre
auteur que celui qui a raconté les oblations de Cain et d’Abel. Mais la
priére a pu avoir une origine postérieure a celle des oblations. Il n’est
pas dit, en effet, que les oblations de Cain et d’Abel aient été accom-
pagnées de prieres. Iln'y a donc pasincompatibilité entre ces deux textes.



620 C. BRUSTON

et la fin; mais la fin (V, 29) est clairement du méme auteur que
le premier fragment jéhoviste.

Or, qu’a voulu dire le pére de Noé par ces mots: « Celui-ct
(Noé) nous consolera de notre ouvrage et du travail de nos
mains, provenant du sol que ’Eternel a maudit » 2 Qu’a donc
fait Noé pour consoler I'humanité de ses maux ? Beehmer et
Budde l'ont parfaitement compris: cette parole ne peut s’ex-
pliquer que comme une allusion a la plantation de la vigne
(IX, 20-27). Cest le vin qui console 'homme de tous ses
maux !. Mais s’il en est ainsi, il en vésulte 1° que 1X, 20-27 est
du jéhoviste qui raconte la chute, 2° que ce récit de 'accomn-
plissement de la prédiction énoncée en V, 29, devait se
trouver primitivement peu aprés ce texte et ne pas en étre
séparé par tout le récit jéhoviste du déluge.

11 y a donc 14 deux séries de textes jéhovistes. Nous pensons
qu’il faut joindre & la premiere VI, 3, qui se détache aisément
du contexte (probablement second élohiste) ol il se trouve ;
et nous la reconstituons ainsi : II, 4b - 1V, 26; V,29; VI, 3; IX,
20-27 : Création, chute, Cain et Abel, descendants de Cain, des-
cendants de Seth jusqu’a Noé. Jéhovah, irrité de I'audace des
hommes (shaggdam VI, 3), de celle des Cainites (IV, 23 s.) et de
celle de la race méme de Seth (V, 29), abaisse la vie humaine
a cent vingt ans. Noé plante la vigne, bénit Sem et Japhet et
maudit Canaan.

La seconde série comprend les textes jéhovistes qui racon-
tent le déluge : VI, 5-8: VII, 1-5, 10, 12, 16b, 17, 22, 23 ; VIII,
2b, 6-12, 13b, 20-23; IX, 18a, 19.

20 Les chapitres X et XI.

Le récit de la tour de Babel (XI, 1-9) est aussi incompatible
avec la portion de la table des peuples qui se distingue par le
nom de Jéhovah (X, 8-19). En effet, 1° d’apres XI, 1-9, les
hommes arrivent dans le pays de Shinear et s’y établissent
dans une plaine. Cela indique évidemment que ce pays élait

1 Cf. Prov. XXXI, 6, 7; Ps. CLV,15; Jér. XVI,7(la coupe de consolation);
Ester 1, 10, etc. Voy. Budde, Urgesch. pag. 308.



LES DEUX JEHOVISTES 621

auparavant inhabité. Or d’aprés le chapitre précédent (X, 8 ss.)
Nemrod y avait déja fondé plusieurs villes et un grand empire.
Le méme auteur ne peut raconter d’abord la fondation de
« Babylone, Erek, Accad et Calné dans le pays de Shinear », et
puis dire un peu plus loin que les premiers hommes arrivérent
dans le pays de Shinear.

Pour échapper a cette difficulté, Hupfeld supposait que ces
deux fragments jéhovistes avaient été intervertis par le rédac-
teur, mais que primitivement l’auteur jéhoviste unique ra-
contait (& la suite du déluge) l'arrivée des hommes dans le
pays de Shinear et la construction de la tour de Babel (XI, 1-9),
et seulement aprés cela la fondation du royaume de Nemrod
(X, 8 ss.). Mais cette supposition est inadmissible pour plu-
sieurs raisons. D’abord les hommes qui béatissent la tour sont
trés nombreux. Si 'auteur de ce récit avait précédemment
raconté le déluge, il n’aurait pu placer la construction de la
tour de Babel que longtemps aprés le déluge. 1l n’est donc pas
possible de supposer que XI, 1-9 se trouvat primitivement
presque immeédiatement aprés le récit du déluge. De plus, la
table jéhoviste des peuples est, suivant toute vraisemblance,
la continuation du récit jéhoviste du déluge et se rattache inti-
mement a IX, 18 et 19. Apres avoir dit que toute la terre fut
peuplée par les trois fils de Noé (IX, 19), 'auteur devait natu-
rellement donner la liste des peuples issus d’eux. Cela est d’au-
tant plus clair que nous avons déja reconnu que le récit jého-
viste suivant (IX, 20-27), ne saurait avoir fait partie du livre jé-
hoviste qui racontaitle déluge. X, 8-19 serattachant directement
au récit jéhoviste du déluge (sauf les omissions que le rédac-
teur doit avoir faites dans la table jéhoviste des peuples, pour
ne pas répéter deux fois les mémes choses), il en résulte
que XIJ, 1-9 ne peut pas s’étre trouvé primitivement avant le
chapitre X.

Au reste, voici d’autres arguments qui prouvent que X, 8-19
et XI, 1-9 ne peuvent avoir fait partie primitivement du méme
livre :

2° En réalité, ces deux fragments jéhovistes racontent la
méme chose, l'origine de Babylone. L’orgueil, I'esprit de



622 C. BRUSTON

révolte contre Dieu des hommes qui batissent la tour de Babel
est le méme que celui de Nemrod (le rebelle. R. T71), le puis-
sant chasseur en face de Jéhovah. Les juifs postérieurs 'ont
bien senti: aussi ont-ils associé le nom de Nemrod a la
construction de la tour de Babel. Mais deux récits différents
d’un méme fait ne peuvent étre attribués & un seul et méme
auteur.

3° Ces deux fragments font double emploi, non seulement
en ce (u’ils racontent I'un et l'autre l'origine de Babylone,
mais aussi en ce qu’ils ont 'un et 'autre pour but d’expliquer
la dispersion des peuples. Seulement 1ils la présentent sous un
jour assez différent. Le premier la conc¢oit comme un événe-
ment naturel, qui s’accomplit graduellement (IX, 18 et 19;
X, 8ss.); le second, comme un événement subit, comme une
punition de ’orgueil humain. D’aprés 'un, les hommes se dis-
persent (IX, 19); d’aprés autre, c’est Jéhovah qui les disperse
(XI, 9). Le méme auteur n’aurait pas parlé deux fois du méme
fait, et il ne se serait pas éxprimé de deux maniéres si diffé-
rentes.

4°c Le récit de la tour de Babel apparlient & un cycle de ira-
ditions, sur les origines de I’humanité, d’ou le déluge était
ahsent. En effet, au chapitre XI, les hommes sont encore en
Orient (v. 2) comme a 'origine (II, 8); et rien n’indique qu’ils
aient subi un tel cataclysme. Au contraire, ils sont assez nom-
breux pour essayer d’élever une tour jusqu’au ciel. La con-
struction de la tour de Babel (XI, 1-9) se rattache donc fort
bien & notre premiere série de textes, qui, nous l’avons
montré précédemment, est incompatible, elle aussi, avec le
récit du déluge.

La table jéhoviste des peuples se relie au contraire de trés
prés, nous ’avons déja dit, au récit du déluge. Seulement elle
offre de grandes lacunes, parce qu'elle a été combinée avec
celle du premier élohiste. Outre les versets 8-19, les versets
21 et 24-30 lui appartiennent aussi.

Elle énumérait les peuples khamites, [japhétiques] et sémi-
tiques, puis donnait la liste des descendants d’Arpakshad,
fils de Sem, jusqu’a Abraham. Mais pour ne pas faire double



LES DEUX JEHOVISTES 623

emploi avec les généalogies élohistes (XI, 10-32), le rédacteur
s’est arrété a Péleg.

Il y a donc dans les onze premiers chapitres de la Genése
une double série de textes jéhovistes. La premiére se compose
des passages suivants : II, 4b-IV, 26...; V, 29, VI, 3; IX,20-27;
XI, 1-9. La seconde se compose de ceux-ci: VI, 5-8...; VII,1-5,
10,12, 16b, 17, 22, 28; VIIL, 25,6-12, 13b, 2023 1X 184.19,..}
X, 8-19..., 21 et 24-30.

Ces deux séries de textes sont indépendantes l'une de
I’autre et offrent entre elles de nombreuses divergences. Nous
en avons déja énumeéré plusieurs. En voici encore une. D’apres
la seconde, les fils de Noé étaient Sem, Kham et Japhet
(IX, 18 et 19), ce qui signifie évidemment que Sem était
I'ainé, Kham le second et Japhet le plus jeune. D’aprés la
premiere, au contraire, Sem et Japhet étaient les deux pre-
miers et Kham (ou plutot Canaan) le dernier (IX, 23, 24). La
divergence était méme plus grande primilivement. En effet,
dans Je texte actuel, les trois fils de Noé sont Sem, Japhet et
Kham, pere de Canaan, et ce dernier est le plus jeune. Mais
pourquoi Noé, apprenant ce qu’a fait son plus jeune fils
(Kham), maudit-il Canaan? Si on répond qu’il maudit Kham
dans la personne de son fils, nous demanderons pourquoi il
ne maudit quun seul des fils de Kham, et le dernier
(cf. X, 6). Jamais I’exégese la plus subtile n’a pu ni ne pourra
expliquer cela.

Il y a plus encore. L’acte du plus jeune des fils de Noé
est celul d’'un enfant ou d’un jeune garcon irrespectueux,
et non celui d’'un pére de famille. Toute la famille de Noé est
encore réunie dans la méme tente. Rien n’indique qu’aucun
de ses fils fat déja marié, et pour le dernier, en particulier,
cela est touta fait invraisemblable. Noé ne peut donc avoir mau-
dit un fils de Kham qui n’était pas encore né.

Tout se réunit donc pour montrer que, comme 1'a le pre-
mier compris Wellhausen, le texte primitif de IX, 20-27, don-
nait en réealité pour fils & Noé: Sem, Japhet et Canaan. Alors
tout s’explique : un fils n’est pas maudit pour la faute de son
pere, a I'exclusion des autres enfants; et rien n’empéche de



624 C. BRUSTON

considérer les trois fils de Noé comme de jeunes garcons
jouant a la porte de la tente.

Mais le rédacteur, celui qui a réuni en un seul récit les
quatre sources de la Geneése, a essayé de rattacher l'un &
I'autre et de concilier tant bien que mal les divers documents
qu’il transcrivait ainsi 'un a la suite de l'autre. Apres avoir
donné pour fils & Noé Sem, Kham et Japhet (VI,10; IX, 18 s.),
1l ne pouvait pas, sans trausition, sans explicatlion, parler de
Sem, Japhet et Canaan. Qu’a-t-il donc fait? Il a d’abord ajouté
verset 180 : « Or Kham est le péere de Canaan, » pour pre-
parer le récit suivant ou il est question de Canaan. Puis,
comme d’apres VI, 10, IX, 18 et X, 1 et suiv.; Noé était le
peére, et Sem et Japhet les fréres de Kham, et non de Canaan,
le rédacteur a cru bien faire en substituant Kham a Canaan,
au verset 22, et au lieu de « Canaan... » il a écrit hardiment :
'« Kham, pére de] Canaan, vit la nudité de son pere. » Ad-
dition légére en apparence, mais qui a eu pour effet de
rendre incompréhensible un récit déja assez obscur par lui-
méme. Voila les tours que joue parfois I'harmonistique appli-
quée mal a propos.

Nous avons ici encore une autre preuve que l'auteur de ce
récit ne peut étre celui du récit du déluge. Car, d’apres celui-
ci, les fils de Noé étaient déjd mariés au moment du déluge et
leurs femmes entrérent avec eux dans I’arche (sans cela, com-
ment la terre aurait-elle été repeuplée ?), tandis que, comme
nous venons de le dire, le récit de la bénédiction de Sem et de
Japhet et de la malédiction de Canaan supposait, sous sa forme
primitive, que les fils de Noé étaient encore de jeunes gar-
cons. Pour maintenir I’hypothese d’un seul jéhoviste, il fau-
drait donc supposer encore icl une interversion. Mais il est
impossible de placer la plantation de la vigne et la malédiction
de Canaan avant le déluge. L’auteur de IX, 20-27 ne racontait
donc pas le deluge.

3° Les chapitres XII a XX VI.
Dans l'histoire des patriarches, du moins dans celle d’Abra-

ham et d’Isaac, on peut aussi constater une double série de
textes jéhovistes.



LES DEUX JEHOVISTES 625

Ceux du chapitre XV (v. 1, 3-7, 18-21), ou Jéhovah promet
a2 Abraham une race aussi nombreuse que les étoiles et qui
possédera le pays de Canaan depuis le fleuve d’Egypte jusqu’a
I’Euphrate, ne peuvent étre de 'auteur des chapitres XII et
XIII, car 1° ils ne font que répéter en termes différents la pro-
messe déja faite au patriarche dans ces deux chapitres; 2° ils
font venir Abraham d’Our-Kasdim (XV, 7) tandis que le cha-
pitre XXIV, qui est évidemment du méme auteur que le XIIe,
le fait venir d’Aram-Naharaim (Aram des deux fleuves ou Méso-
potamie). (XXIV, 4, 7, 10; cf. XII, 1.)

Au chapitre XVIII, l'apparition de Jéhovah fait double em-
ploi avec celle des trois hommes et trahit ’existence d’une
seconde source, jéhoviste comme la source principale. Les
versets 1, 3 et 10-15 nous paraissent appartenir & cette source
secondaire.

Mais l'existence d’une seconde source jéhoviste me parait
surtout incontestable dans les chapitres XXII et XX VI, et I’hypo-
these de deux jéhovistes rend ici a I’exégése un service signalé.
Comment expliqrer, dans la supposition d’un seul jéhoviste,
que la promesse adressée aux patriarches, que toutes les na-
tions seront bénies en leur postérité, soit exprimée tantdt par le
niphal ! et tantot par le hithpaél2? Dans notre hypothese la
chose s’explique facilement : les fragments jéhovistes des cha-
pitres XXII et XXVI, ou se trouve le hithpaél, sont du méme
auteur, et cet auteur est différent de celui qui a écrit les
passages des chapitres XII, XVIII et XXVIII, ou se trouve le
niphal. Quand on compare XXII, 15-18, et XXVI, 3-5, on ne
peut méconnaitre l'origine commune de ces deux textes. —
De plus, ils placent 'un et 'autre le séjour d’Abraham et
d’Isaac & Guerar et & Beershéba, tandis que, d’apreés le jého-
viste principal, les patriarches demeuraient &8 Mamré. (XIII, 18;
XVII, 1))

Et ce qui prouve que, selon la principale source jéhoviste,
Abraham ou Isaac n’avait pas quitlé Mamré pour se rendre &
Guerar et a Beershéba, c’est que Jacob, a son retour de Méso-

t X11, 3; XVIII, 18; XXVIII, 14.
2 XXI11, 18; XXV], 4.



626 C. BRUSTON

potamie, va retrouver son pere & Mamré (XXXV, 21 ; cf. v. 27)
ou dans le voisinage, dans une région d’ou l’on pouvait des-
cendre & Adoullam (XXXVIIL, 1 ss.), ce qui n’était pas le cas
pour Beershéba.

Dans I’hypothése d’un seul jéhoviste, il faudrait donc ad-
mettre qu’il disait qu’Abraham et Isaac s’étaient transportés a
Guerar et & Beershéba, puis qu’lsaac était revenu de nouveaun
a Mamré. Or on comprend assez aisément que le rédacteur ait
omis la premiere de ces notices comme faisant double emploi
avec les récits du second ¢lohiste (chap. XX et XXI) sur le
séjour d’Abraham dans la région du sud. Mais comment ex-
pliquer I'omission de la seconde, si elle s’était trouvée dans la
source jéhoviste ?

Pour défendre cette opinion, il faut soutenir aussi que le
méme auteur, rapportant la méme promesse, s’est servi de
termes différents, de formes verbales différentes, d’images
différentes et qu’il ’a placée en plusieurs lieux différents. Tout
cela est-il vraisemblable ?

La source jéhoviste secondaire est s1 intimement mélée
au second ¢lohiste dans le chapitre XXVI qu’il est difficile
de l'en distinguer nettement. L’aventure de Rebecca et l'al-
liance d’Isaac avec Abimélek et Picol sont certainement du
second élohiste (XXVI, 10, 712a, 16, 23, 26-31 ; cf. XXI, 22).
Mais les versets 2-6 sont évidemment du méme auteur que
NN\II, 15-18, c’est-a-dire du jéhoviste secondaire. Les versets
17-25, 32 et 33 (creusement de puits dans la vallée de Guerar
et apparition de Jéhovah & Isaac & Beershéba) ne peuvent étre
du second élohiste, d’abord a cause de I’emploi de Jéliovah, en-
suite parce qu’ils se terminent par une étymologie du nom de
Beer-shéba et que le second élohiste en a déja donné une diffé-
rente. (XXI, 31.) Ces versets sont donc vraiserablement la con-
tinuation des versets 2-6.

Or, d’aprés le verset 18, Abraham avait déjd creusé des
puits dans le voisinage de la ville de Guerar. Le jéhoviste
secondaire devait donc raconter cela dans quelque fragment
omis par le rédacteur (car il n’en est question nulle part ail-
leurs), et il faisait demeurer Abraham non loin de Guerar.



LES DEUX JEHOVISTES 627

La liste des descendants d’Abraham et de Ketoura (XXV,
1-6, 18 @) me parait aussi provenir du jéhoviste secondaire.
Diverses raisons, en particulier I'emploi du kal yalad (v. 3),
ne permettent pas de I'attribuer au premier élohiste. Elle ne
rentre aisément ni dans le livre du second élohiste, ni dans
celui du jéhoviste principal. A y regarder de pres, ce récit offre
une grande analogie avec ceux de la fuite et de 'expulsion
d’Hagar (chap. XVI et XXI), qui sont, le premier, du jéhoviste
principal, le second, du second élohiste. Il y a entre lui et les
deux autres un rapport du méme genre que celui qui existe
entre X, 8-12, et XI, 1-9 : il s’agit, au fond, de la méme chose.
Ketoura est, comme Hagar, la meére de tribus orientales plus
ou moins apparentées aux Hébreux. Il est vrai que les noms de
ses fils et descendants sont différents de ceux des fils d’Ismaél
d’aprés le premier élohiste. (XXV, 12-17.) Mais on voit par
XXXVII, 28 et 36, que les Madianites et les Medanites (fils de
Ketoura ; cf. XXV, 2) étaient & peu prés identiques aux Ismae-
lites, puisque I'une des deux sources appelle Ismaélites les
mémes personnes que lautre appelle Madianites ou Meda-
nites!. Le second jéhoviste nomme Mitspa le méme lieu de
culte que le premier jéhoviste et le second élohiste nomment
Guibea. Les deux listes des chefs d’Edom (XXXVI, 15-19 et
40-43) présentent aussi des noms tout différents?. La diffé-
rence qui nous occupe peut s’expliquer d’une maniére ana-
logue : par la différence de la situation politique au moment
ol furent composés ces deux ouvrages. Mais il s’agit dans les
deux cas de populations apparentées aux Hébreux, au sud et &
I'est des Edomites, des Moabites et des Ammonites3. Or le
premier élohiste raconte 'origine de ces populations dans les
tholedoth d’Ismaél, le principal jéhoviste au chapitre XVI et le

t Cf. aussi Jug. VIII, 24, ou les Madianites vaincus par Gédéon sont
appelés aussi Ismaélites.

2 Les noms des femmes d'Esaii sont aussi différents. Cf. XX VI, 34, et
XXVII, 9, & XXXVI, 2-5.

3 Le rédacteur autorise lui-méme notre interprétation en plagant a la
suite des tholedoth d’'lsmaél le verset 18a, qui ne peut guere étre que la
continuation des versets 1-6.



628 C. BRUSTON

second élohiste au chapitre XXI. Le récit XXV, 1-6, 18«, ne
peut donc guere provenir que du jéhoviste secondaire. Ajou-
tons que plusieurs formes de langage rappellent la table jého-
viste des peuples: cf. XXV, 4b a X, 29b; XXV, 18a 2 X, 19
et 30. La ressemblance des noms Joqtan (X, 25-29) et Jogshan
(XXV, 2 et 3) indique peut-étre aussi un méme auteur.
D’apres tout cela, voici comment ['histoire d’Abraham et
d’Isaac d’aprés le jéhoviste secondaire nous parait pouvoir étre
reconstituée: [Abram vient d'Our-Kasdim en Canaan ; cf.
XV, 7.] Jéhovah lui promet que sa race sera aussi nombreuse
que les étoiles et qu’elle possédera le pays de Canaan depuis le
Nil jusqu’a I'Euphrate (XV, 1ay, 3-7, 18-21). — Jéhovah lui
apparait et lul annonce la naissance d’un fils de Sara (XVIII,
1, 3, 10-15...). Naissance d’Isaac (XXI, 1b). [Abraham se rend
prés de Guerar et y creuse trois puits. Cf. XXVI, 15, 18-22, 32
et 33. — Sacrifice d’Isaac.] Jéhovah jure a Abraham qu’en
récompense de son obéissance, sa postérité sera comme les
étotles et que toutes les nations de la terre seront bénies, ou
plutdt se béniront, se féliciteront, s'estimeront heureuses en
elle (hithpael. XX, 15-18). Abraham épouse Ketoura qui lui
donne plusieurs fils, qu’il envoie vers 'Orient (XXV, 1-6,18a)".
[Aprés la mort d’Abraham| Jéhovah apparait a Isaac et lui or-
donne de rester dans le pays ou il est, lul promettant d’étre
avec lui, d’accomplir le serment fait & Abraham, de rendre sa
postérité aussi nombreuse que les étoiles, et de faire que toutes
les nations s’estimeront heureuses en elle (hithpaél). Isaac reste
a Guerar et Jehovah le bénit. Mais les Philistins, jaloux de sa
prospérité, comblent les puits creusés par Abraham. Isaac les
recreuse et en creuse trois nouveaux. Puls il monte & Beer-
shéba, ou Jéhovak lui apparait encore et lui dit: Ne crains
point, car je suis avec toi, etc. Il lui batit un autel. Ses servi-
teurs creusent encore un puits ; Isaac le nomme shibea, sept;
de la le nom de Beer-shéba (XXVI, 2-6, 12b-15, 17-25, 32 et

t Dans XXV, 6, il faut traduire: Aux fils de concubine (au singulier,
malgré le pluriel pilagshim), car il ne s'agit que des fils de Ketoura. Le
second jéhoviste écrit de méme loukhéth abdnim, tables de pierre. (Ex.
XXXIV, 1.) — XXV, 18, addition d’apres XVI, 12.



LES DEUX JEHOVISTES 629

33). — Ce chiffre sept montre qu’Abraham en avait creusé trois
dans le voisinage de Guerar, puisque ce puits est le quatriéme
creusé par Isaac. Je ne vois pas d’autre moyen d’expliquer
cette étymologie.

Dégagé de ces fragments jéhovistes secondaires, le récit jého-
viste principal devient beaucoup plus clair : Jéhovah ordonne
a Abram de quitter son pays et sa parenté, lui promettant de
faire de lui une grande nation et que toutes les familles de la
terre seront bénies en lui (niphal). Il vient en Canaan, des-
cend en Egypte, revient & Béthel. Lot se sépare de lui et va a
Sodome ; Abram va s’établir aux chénes de Mamré (X1I et XIII).
Hagar enceinte s’enfuit (XVI). Trois hommes apparaissent a
Abram a Mamré et lui promettent un fils. Ruine de Sodome.
Origine des Moabites et des Ammonites (XVIII et XIX, excepté
XVIII, 1, 3, 10-15 et XIX, 29). Naissance d’Isaac (XXI, 1¢...).
Abraham, ayant appris que son frére Nakhor a aussi des en-
fants (XXII, 20-24), envoie son serviteur de confiance (Eliézer ?)
chercher une femme pour Isaac (XXIV, 1-61...). Naissance
d’Esati et de Jacob. Esaii vend son droit d’ainesse (XXV,
21-34). Jacob obtient par ruse la bénédiction de son pére et
s’enfuit en Mésopotamie (XXVII, 1-45). Jéhovah lui parle en
songe & Béthel (...XXVIII, 13-16). Il arrive chez Laban. Son
double mariage et naissance de ses premiers enfants (XXIX).
Naissance de ses autres enfants, excepté Benjamin (XXX, 1, 4,
9-16, 20b, 21, 24-30, 43). [Son départ. Laban le poursuit et
l'atteint.] Leur réconciliation (XXXI, 45, 49, 54). Rencontre de
Jacob et d’Esaii (XXXII, 4-7 en partie, 8-14 a, 23). Jacob arrive
a Sikem (XXXIII, 18 z). Massacre des Sikémites (XXXIV). Jacob
fuit avec sa famille. En route Rachel meurt en mettant au
monde Benjamin. Arrivée & Migdal-éder (dans le voisinage de
Mamré) (XXXV, 5a, 8, 16-22). Juda descend & Adoullam, etc.
(XXXVIII). [Joseph est emmené en Egypte.| Il résiste aux
séductions de la femme de son maitre (qui n’était pas Puli-
phar) ; il est jeté en prison (XXXIX, 2-20)'. Il en est délivré
grice & I’échanson de Pharaon (XL, 1, 38D, 14b, 15). Il con-

! Les versets 21-23 sont une addition destinée & relier ce récit & celui
du second élohiste.

THEOL. ET PHIL. 1885. 41



630 C. BRUSTON

seille & Pharaon de faire des provisions de blé (XLI, 148, 35+,
49, 55). 1l vend ce blé aux Egyptiens. Jacob, qui est venu s’éta-
blir en Egypte, fait jurer & Joseph de I’enterrer dans le tom-
beau de ses péeres (XLVIL, 158, 16 a, 17-26, 29-31). Bénédiction
de Jacob a ses enfants (XLIX, 1-28y). Joseph accomplit la pro-
messe qu’il avait faite & son pére (L, 48-11, 14).

Nous ne pouvons justifier ici en détail cette division des
sources. La plupart des textes que nous venons de citer se
distinguent par I’emploi du nom de Jéhovah. Plusieurs d’entre
eux font allusion 4 des textes antérieurs ou renferment des
expressions semblables. Cette série de récits nous parait cohé-
rente en toutes ses parties. Tandis que nous avons distingué
deux jéhovistes dans I’histoire d’Abraharn et d’lsaac, nous ne
voyons pas de raison décisive de faire la méme distinction dans
celle de Jacob et de Joseph, dont les portions jéhovistes nous
paraissent appartenir & peu pres toutes au jéhoviste principal.
Dans cette partie de son livre, le jéhoviste secondaire ne racon-
tait sans doute rien de particulier et qui ne se trouvat dans les
trois autres sources. Il se pourrait cependant qu’un fragmeny
d’origine incertaine (jéhoviste ou second élohiste), mais qui
ne rentre facilement ni dans le livre du premier jéhoviste ni
dans celui du second élohiste, lui appartint : XXXVI, 2-5, 12
(femmes et descendants d’Esail). Cet auteur avait, en effet, un
intérét tout particulier 2 donner l'origine d’Amaleq (XXXVI,
12; cf. Ex. XVII, 8-16; 1 Sam. XV)1.

1 On pourrait objecter & cette supposition gu'une des trois femmes
d’Esaii est appelée « fille d'Ismaél, sceur de Nebayoth » (v. 3), tandis que
nous avons dit précédemment, & propos de XXV, 1-6, que le jéhoviste
secondaire ne devait pas parler d'lsmaél. Mais ces mots doivent étre une
addition du rédacteur, empruntée i XXVIII, 9. L'identification des trois
femmes d’Esaii mentionnées dans ce texte avec les trois noms différents
que leur donne le premier élohiste (XXVI, 34; XXVII, 9) est une question
extrémement difficile, peut-étre insolnble, et nous n’avons nullement 'in-
tention de nous y engager. Mais il me parait clair, d’apres XXXVI, 2, que
les femmes d’'Esaii, dans ce texte, étaient toutes trois cananéennes: « Esaii
prit ses femmes d'entre les filles de Canaan.» La troisitme ne pouvait
donc primitivement &tre appelée « fille d’lsmaél ». Cette qualification doit
lui venir du rédacteur, qui a voulu I'identifier avec la troisieme de celles
du premier élohiste.



LES DEUX JEHOVISTES 631

4 Le principal jéhoviste de la Genese est identique
au premier jéhoviste et le secondaire au second.

Reste 4 savoir quel rapport nous devons établir entre les deux
séries de textes jéhovistes que nous venons de constater dans
les chapitres I & XI et dans le reste de la Genése. Nous avons
établi que le déluge et la table jéhoviste des peuples appar-
tiennent & un autre document que les autres fragments jého-
vistes des chapitres 1T & XI. Nous avons montré ensuite qu’il y
a dans le reste de la Genése un jéhoviste principal et un secon-
daire. Mais le jéhoviste principal des chapitres XII et suivants
est-il identique a Pauteur qui a raconté la création, la chute,
I'histoire de Cain, etc., ou a celui qui a raconté le déluge ? Nous
pensons qu’il faut 'identifier avec le premier et qu'on ne doit
pas, en tout cas, 'identifier avec le second. Voici pourquoi :
la table jéhoviste des peuples donne & Outs et & Aram (X, 23)
une origine différente de celle qui leur est donnée dans XXII,
21. Nous ne voulons pas examiner si ces deux notices sont
conciliables ou non. Il nous suffit de constater qu’'un seul et
méme auteur ne se serait certainement pas exprimé de la sorte.
Le déluge et la table jéhoviste des peuples ne faisaient donc pas
partie du livre du jéhoviste principal.

Mais rien ne s’oppose a ce que l'autre série de textes en fit
partie, et certains indices me semblent montrer qu’il en était
réellement ainsi. Par exemple, 'emploi du mot habdh (IX, 3,
4, T; XXXVIII, 16 ; XLVII, 15, 16; Exod. I, 10) et celui du
suffixe archaique de la troisieme personne masculin singulier
(IX, 21 ; XII, 8 XIII, 3; XXXV, 21 ; XLIX, 11).

De plus, le principal jéhoviste de la Genése est, suivant toute
vraisemblance, identique & I'auteur que, dans notre étude des
livres suivants, nous avons appelé le premier jéhoviste. Or c’est
le premier jéhoviste qui raconte I’entrée des Kéniens en Canaan
en méme temps que les Hébreux!. N’est-il pas vraisemblable
qu’il avait précédemment parlé de ’origine de ce peuple comme
de celle des Cananéens, des Moabites, des Ammonites, des

t Nomb. X, 29-32; Jug. 1, 16.



652 C. BRUSTON

Ismaélites, etc. ? C’est donc au premier jéhoviste qu’appartient
le récit de l'origine des Cainites ou Kéniens (chap. IV).

Dans X1, 5, Jéhovah descend pour voir ce qui se passe sur
terre, comme dans Exod. I1I, 8. Et le mot gidmat, devant (11, 14 ;
1V, 16), ne se retrouve, dans les livres historiques, que dans
1 Sam. XIII, 5. Or ces deux textes (Ex. III. 8 et 1 Sam. XIII, 5)
appartiennent au premier jéhoviste. La série des textes de la
Genese qui commence par la création, la chute, 'histoire de
Cain et d’Abel, etc., lui appartient donc vraisemblablement
aussi.

X1

Résume des deux decuments élohistes dans la Genése.

Nous pourrions nous arréter ici. Nous avons montré que
depuis la création jusqu’au schisme il y a deux séries de textes
jéhovistes indépendantes 'une de lautre. Mais comme nous
avons donné plus haut lerésumé des sources & partir de I'Exode,
il sera peut-étre utile de le compléter par celui des sources de
la Genése. Nous venons de donner celui des deux jéhovistes;
nous n’y reviendrons pas; nous nous bornerons & celui des
deux élohistes.

Premier élohiste .

On sait qu’a ce document appartiennent toutes les tholeddoth
généalogies) de la Genese: celles des cieux et de la terre
(I-II, 4a), d’Adam (chap. V, excepté v. 29), de Noé (VI, 9-22,
VII, 6-9, 11, 13-16a, 18-21, 24; VIII, 1, 2a, 3b-5, 13a, 14-19;
IX, 1-17, 28 et 29), des fils de Noé (X, 1-7, 20, 22 et 23, 31 et 32),
de Sem, par la ligne d’Arpakshad (XI, 10-26), de Tareh (v. 27-
32), [de Nakhor], d’Abraham (XII, 4b, 5a; XIII, 6, 110, 12, 138 ;
XVI, 3,15et16; XVII; XIX, 29; XXI.... 4et5; XXIII; XXV, 711a)
d’Ismaél (XXV,12-17), d’Isaac (XXV, 19,20,26b; XXVI, 34 et 35,
XXVII, 46-XXVIII, 9; XXXI, 17 et 18; XXXV, 9-15, 22b-29;
XXXVI, 6-8a; XXXVII, 1), d’Esatt (XXXVI, 9-43, sauf diverses

' Pour plus de détails voyez notre étude sur le Document élohiste (Revue
théologique de Montauban, 1882).



LES DEUX JEHOVISTES 633

additions et modifications?) et de Jacob (XXXVII, 2, 185, 22a3,
24, 25a, 28ab, 29 et 30, 36a; XLI, 41, 46, 563, 57; XLII, 5, 6«, 8,
200, 25, 35; XLV, 3, 19, 21, 25b, 277 XLVI, 5b, 6, 8-27, sauf
quelques modifications 2, XLVII, 7-11, 27b, 28 ; XLVIII, 3-6;
XLIX, 1a, 283-33; L, 12 et 13).

Il faut y joindre aussi, & notre avis, les théledéth des fils de
Jacob, dont un fragment s’est conservé dans I'Exode (VI,
14-25),

Les tholedoth de Nakhor, frére d’Abraham, étaient aussi indis-
pensables dans ce document que celles d’Ismaél et d’Esai. Il
en résulte qu’il débutait par 13 théleddth. Mais la premieére, celle
des cieux et de la terre, se détache nettement des suivantes. On
doit donc la considérer comme une sorte d’introduction, suivie
de 12 thileddith racontant les origines de I’humanité depuis
Adam jusqu’a la sortie d’Egypte.

Second élohiste.

C’est Hupfeld qui a eu le mérite (apres Ilgen) de découvrir
Iexistence de ce document dans la Genese et de déterminer
quelques-uns des récits qui lui appartiennent, dans son étude sur
les sources de la Genése (1853). Nous renvoyons le lecteur a
cet ouvrage capital.

Il me parait probable que ce document débutait par un récit
de la création et de la chute, dont quelques fragments se sont
peut-étre conservés au milieu du récit du premier jéhoviste
(II, 4b-chap. III), mais qu’il est impossible d’en dégager avec une
certitude suftisante. Ainsi s’explique, & mon avis, le double nom
de Dieu, Jéhovah-Elohim, particulier & ce fragment.

! Nous avons eu la satisfaction de voir notre opinion sur ce point com-
pletement adoptée par M. Dillmann dans la seconde édition de sor com-
mentaire sur la Genese, 1882,

2 Les 66 enfants d'Israél qui allerent s'établir en Egypte (XLVI, 26) sont
Jacob, 31 (non 33) descendants de Léa, 16 de Zilpa, 11de Rachel (Benjamin
et ses dix fils) et 7de Bilha. Le rédacteur me parait avoir ajouté Dina
(v. 15) et fait quelques autres additions ou modifications qu'il serait trop
long d'indiquer ici en détail.



634 C. BRUSTON

Il continuait par le récit de 'union des fils de Dieu, c’est-a-
dire des anges, avec les filles des hommes, union d’ol1 naquirent
les géants (VI, 1, 2, 4). C’est dire qu’il ne parlait pas du déluge.
Cf. verset 4.

Guerre des rois d’Orient contre les rois de Sodome, Go-
morrhe, etc. Abram délivre Lot; & son retour il est béni par
Melkisédeq (chap. XIV). Dieu lui révéle que sa race sera
captive (en Egypte) pendant 400 ans, mais qu’elle en sortira
avec de grandes richesses et reviendra en Canaan (XV, 13, 2,
9-17).

Abraham se rend & Guerar, ou le roi Abimélek enleve Sara.
Mais Diew lui révele en songe qu’elle est mariée, et il larend &
son mari avec de grands présents (chap. XX). [Abraham s’éta-
blit dans le pays des Philislins, & Beershéba ; cf. XX, 15; XXI, 14,
31-34. Naissance d’Ismaél; cf. XXI, 9 ss.]| Naissance d’'Isaac et
expulsion d’Hagar. Alliance d’Abimélek et de son général Picol
avec Abraham & Beershéba (XXI, 2a, 6-34). Sacrifice d’Isaac
(XXII, 1-13, 19).

[Mort de Sara.]Mariage d’Isaac avec Rébecca (XXIV, 62-67).
[Mort d’Abraham.] A l'occasion d’une famine, Isaac se rend a
Guerar, puis revient & Beershéba, ol Abimélek et Picol traitent
encore alliance avec lul (XXVI, 1ab, 7-12a, 13 et 14 (?) 16, 17a,
23, 26-31).

[Naissance d’Esaii et de Jacob. Jacob trompe son frére et
s’enfuit pour se soustraire & sa vengeance. Cf. chap. XXXII.]
Il part de Beershéba et s’arréte & Béthel, ou il voit en songe
une échelle sur laquelle des anges de Dieuw montent et descen-
dent. Au matin il éléve la pierre qui lui avait servi de chevet
et fait veeu, s’il revient sain et sauf, d’en faire une maison de
Diew (XXVIII, 10-12, 17-22).

Arrivé en Mésopotamie, il épouse les deux filles de Laban.
Naissance de ses enfants ; sa ruse pour accroitre ses troupeaux
(XXX, 2, 3, 5, 6, 8, 17-20a, 22, 23, 31-42). Sa fuite ; il arrive &
Makhanaim (XXXI-XXXII, 3, exceptée XXXI, 45, 49, 54). La il
envoie des messagers a son frére au pays de Séir ; ils revien-
nent etlui apprennent qu’Esail s’avance & sa rencontre avec 400
hommes. Il lui envoie un présent. Pendant la nuit, Jacob effrayé



LES DEUX JEHOVISTES 635

lutte avec un personnage mystérieux jusqu'a l'aurore (XXXII,
4-T7, 14b-22, 25-33)'. Esait accepte le présent et retourne a
Séir. Jacob va & SuccoOth, puis & Sikem (chap. XXXIII). II
s’empare de Sikem (XXXIV, 27-29, cf. XLVIII, 22), puis il va,
ensuite d’'une révélation, s’établir & Béthel (XXXV,1-4, 6 et 7),
comme il en avait fait veeu & son départ de Palestine (cf. XXVIII,
20-22).

(est de 122 qu’il envoie Joseph du coté de Sikem pour voir
ce que font ses fréres. Ceux-ci le vendent & des Ismaélites, qui
I'emmeénent en Egypte (XXXVII, 3-21, 224, 23, 25-27, 285,
31-35). Il est acheté par Potiphar, eunuque, chef des exécuteurs
(XXXIX, 1, 48). Il prend soin des prisonniers. Songes des deux
officiers de Pharaon, songes de Pharaon lui-méme ; élévation
de Joseph, double venue de ses fréres en Egypte, départ de
Jacob (de Béthel), son arrivée a Beershéba, ou Dieu se révele
a lui; son départ de Beershéba (XL-XLVI, 5a, 7). Son arrivée
en Goshen. Joseph présente cinq de ses freres & Pharaon et
obtient pour eux l'autorisation de s’établir dans le pays de
Goshen (XLVI, 28-XLVII, 6). Avec le blé qu’il vendit, Joseph
ramassa tout I’argent de 'Egypte et du pays de Canaan (XLVII,
12-15a, 27a). Jacob étant prés de mourir, Joseph lul améne ses
deux fils. Jacob place Ephraim au-dessus de Manassé ; il prédit
que Diew raménera ses descendants dans le pays de leurs péres
(XLVIIL, 1 et 2, 8-22). Joseph pleure son pere et fait embaumer
son corps. Il rassure ses fréres. Au moment de sa mort, il
recommande qu’'on emporte ses os quand on retournera en
Canaan (L, 1-5«, 14-26 ; cf. Ex. XIII, 17-19).

! Le verset 24 me parait une addition destinée i concilier les deux récits:
celui du jéhoviste, d'apres lequel Jacob passe le gué du Jabboq, c’est-a-dire
le gué du Jourdain le plus rapproché du Jabbog, et échappeainsi a Esati
(v. 23), et celui du second jéhoviste, d’apres lequel il s’avance au contraire
a la rencontre de son frere.

2Malgré XXXVII, 14, «<de la vallée d’'Hébron », qui doit &étre une addi-
tion du rédacteur, d'apres XXXV, 27 et 21 s., ol Jacob est allé & Hébron.
L’envoi d'un jeune gargon & Sikem est beaucoup plus vraisemblable de
Béthel que d'Hébron.



636 C. BRUSTON

Conclusion.

Le grand ouvrage historique qui s’étend de la Genese jus-
qu’au livre des Rois a donc été formé de la compilation de
cing documents principaux et de quelques documents secon-
daires. Ces cing principaux documents sont :

1° le premier élohiste ou le livre sacerdotal, qui va jusqu’a
la conquéte de Canaan;

20 le second élohiste, qui s’étend jusqu’au regne de
Salomon ;

3° le premier jéhoviste, qui parait s’arréter au schisme;

40 le second jéhoviste, qui se poursuit vraisemblablement
au deld du schisme ;

5° le Deutéronome primitif, qui embrasse la plus grande
partie du Deutéronome et quelques fragments du livre de
Josué.

Les quatre premiers ont été réunis par un compilateur.
Plus tard, le cinquieme y a été intercalé, probablement par le
rédacteur définitif du livre des Rois.

Il resterait & déterminer I'époque de la composition de cha-
cun de ces documents, celle de la réunion des quatre pre-
miers et celle de I'adjonction du cinquiéme. Pour celail fau-
drait d’abord achever I’étude du livre des Rois et déterminer
les portions qui peuvent encore en étre attribuées au second
jéhoviste. Mais nous craignons d’avoir depuis longtemps
abusé de la patience de nos lecteurs. Nous nous arrétons
donc ici.

Si quelques-unes de nos affirmations ou de nos opinions ont
étonné quelqu’un de nos lecteurs, nous le prions d’abord de
considérer que, pour pouvoir traiter brievement une aussi
vaste matiére, il nous a fallu supposer connus beaucoup de
faits ou de résultats critiques qui ne sont peut-étre pas égale-
ment familiers & tous ceux qui liront ces pages; nous avons
dh aussi reduire trés souvent au stricl nécessaire les argu-
ments que nous aurions pu alléguer ou les développements
dans lesquels on pourrait entrer. Au reste, nous avouons sans



LES DEUX JEHOVISTES 637

difficulté que les résultats exposés ou plutot condensés ici ne
sont pas tous également certains et qu’il et été sage d’em-
ployer plus fréquemment encore que nous ne l'avons fait les
probablement, les peut-étre et les points d’interrogation. Mais
des incertitudes ou des obscurités de détail ne sauraient
ébranler le fait capital que nous avons voulu mettre en
lumiére : la réalité de cing sources principales, au lieu de
quatre, dans ’Hexateuque et la continuation de trois d’entre
elles dans les livres suivants.




	Les deux jéhovistes [suite]

