Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1885)

Artikel: Etudes sur la méthode de la dogmatique protestante. Seconde étude,
La question christologique [suite]

Autor: Lobstein, P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379371

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379371
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDES

SUR LA

METHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE

PAR

P. LOBSTEIN

SECONDE ETUDE

La question christologique!. (Suite.)

Qu’il me so0it permis de reprendre la notion de la préexis-
tence du Fils de Dieu en me plagant au point de vue spécial
de la méthode christologique.

« Il est impossible d’établir la divinité de Jésus-Christ si I'on
n’a d’abord établi ’éternité du Verbe et la réalité de sa préexis-
tence. » Cette déclaration si catégorique de M. de Pressensé

!Voy. les numéros de juillet et de septembre.—Lire la forte et substan-
tielle étude de M. Astié, consacrée & 'analyse de la derniere partie de
l'ouvrage de M. Herrmann, Die Metaphysik in der Theologie, 1876. (Revue
de théologie et de philosophie, mars 1885, pag. 195-230.) Cette étude traite
de la davinité de Jésus-Christ.— J'ai cherché surtout a orienter le lecteur
dans la littérature issue de 1'école de Geettingue et & lui fournir des ren-
seignements sur la méthode suivie par cette école; il pourra, en se repor-
tant aux textes que jindique. contrdler mes assertions et conclure au
besoin contre moi. Je tiens & répéter ici ce que j’ai dit dans la premiere
de ces études (pag. 380-381) : cet essai de faire connaitre aux lecteurs
frangais les principes de la nouvelle école n'est pas éerit dans 'intention
de la glorifier sans réserve et d'en imposer les solutions comme le dernier
mot de la science théologique. Un examen sérieux, une critique indépen-
dante, une polémique féconde et consciencieuse seraient, pour l'auteur
de ces lignes, la récompense la plus précieuse, et il espere qu'il saurait



572 P. LOBSTEIN

(Etude sur la divinité de Jésus-Christ, Revue chrétienne, 1856,
pag. 713) indique avec une netteté parfaite la marche suivie
par la christologie traditionnelle. Non seulement les restaura-
teurs de I'orthodoxie confessionnelle, mais aussi les théologiens
qui, dans le camp conservaleur ou soi-disant tel, se sont
rendus coupables d’hérésies plus ou moins graves, en parti-
culier les partisans de la doctrine de la Kénose, s’attachent
d’abord a développer leur théorie du Verbe, soit qu’ils I’expo-
sent en traitant de la doctrine de la Trinité, soit qu’ils con-
sacrent un chapitre spécial & la notion du Logos préexistant.
Ce probléeme résolu, ils nous expliquent le mode de 'incarna-
tion, ou la maniére dont s’est effectué le passage du Verbe
preexistant sous forme divine au Jésus terrestre et vraiment
homme. Enfin, aprés avoir porté leurs investigations sur les
natures ou la nature du Christ terrestre, ils completent leur
enquéte dogmatique par des renseignements sur le status
exaltutionis, sur le Christ glorifié, rentré en possession de ses
attributs divins. Telle est la méthode universellement adoptée
par les représentants de I’école qui se dit I'interprete fidéle de
I'enseignement biblique et 'héritiere légitime de la théologie
de nos réformateurs!. Le chapitre consacré a la doctrine de 1a

en recueillir quelque profit. Si I’école en venait jamais & substituer I'auto-
rité incontestée du Maitre & I’étude sans cesse renouvelée des problemes
en litige, si1 elle se bornait & mettre & la place de la tradition orthodoxe
une nouvelle tradition acceptée sans contrdle, si un engouement aveugle,
une complaisance irréfléchie, une ignorance dédaigneuse et systématique
des ouvrages éclos ailleurs que dans son sein, en un mot si le fétichisme
ou Ja routine allaient prévaloir parmi les disciples de M. Ritschl, 11s com-
mettralent un suicide intellectuel, dont 1'école de Geettingue ne se rele-
veralt pas, et celle-ci tomberait sous le coup des critiques séveres que
des voix autorisées ont cru devoir formuler contre elle. (M. Nippold,
Riickblick auf das innere Leben der rheinpreussischen Kirche,dans le Volks-
blatt fiir die reformirte Kirche der Schweiz, 1884, pag. 410. M. Lipsius,
Theologischer Jahresbericht, Band 1V, enthaltend die Literatur des Jahres
1834, pag. 34.)

! YVoy. par exemple Thomasius, Christi Person und Werk, tom. 1I (2¢éd.
1857), pag. 48 et suiv.; Martensen, Die christliche Dogmatik, 1856, pag. 221
et suiv.; M. Frank, System der christlichen Wahrheit, tom. 11 (1880), pag. 73
et suiv.; Dorner, System der christlichen Glaubenslehre, tom.. II, (1881), pag.
334 et suiv.



ETUDES SUR LA METHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE D73

personne du Christ est ainsi achevé sans qu’on ait eu besoin
de parler de I'ceuvre de la rédemption ; celle-ci est exposée &
part, dans un nouveau chapitre, dont le lien avec le chapitre
précédent est parfois des plus difficiles a saisir. Rien de plus
caractéristique & cet égard que les indications et les dévelop-
pements de M. Wennagel. Sa théorie de la Kénose, on s’en
souviendra, est absolument indépendante de sa doctrine de la
rédemption; en outre, il fait de la notion de la préexistence le
point de départ de sa christologie : « La préexistence, dit-il,
n’étant pas une condition indispensable pour la conception
d’'un Sauveur, ce n’est pas parce que le Christ devait étre le
Sauveur des hommes, qu’il a eu une préexistence éternelle.
Demander quel intérét religieux il y a & ce que le Sauveur ait
préexisté a sa vie terrestre, ce serait entiérement fausser la
question. Il faut parler ici de I'idée fondamentale commune &
tous les défenseurs de la préexistence : ¢’est que, indépendain-
ment du but spécial de la rédemption, de toute éternilé Diew
avait aupres de lut un étre divin, un second lui-méme, un Fils
unique et bien-aimde !, »

Aux yeux de M. Ritschl et de ses disciples, — je crois pou-
voir affirmer que Fécole tout entiére est d’accord sur ce point2,
— la christologie traditionnelle, en suivant la marche dont j’ai
rappelé les principales étapes, fait completement fausse route.
Elle méconnait les conditions essentielles de la connaissance
religieuse et de la science dogmatique; elle est contraire aux
intentions les plus manifestes de la révélation chrétienne;
enfin elle ne s’accorde qu’avec la lettre, non avec l'esprit de
la théologie de nos réformateurs. C’est ce que je voudrais
essayer de montrer.

1 C’est M. Wennagel qui souligne. Voyez la Logique des disciples de
M. Ritschl et la logique de la Kénose, pag. 70-71. Comp. pag. 53: 81 Jésus (?)
de toute éternité, a vécu d'une vie céleste aupres de son Pere, est-il pos-
sible de concevoir le passage du Jésus préexistant sous forme divine au
Jésus terrestre et vraiment homme? Comp. pag. 56, 67-69.

2 On trouvera plus loin, & l'occasion des principaux points sur lesquels
porteront nos recherches, des textes empruntés aux plus éminents repré-
sentants de 1'école de Geettingue : ils établiront facilement que I'accord
indiqué plus haut est tres réel et tres sérieux.



574 P. LOBSTEIN

I

La théorie de la connaissance sur laquelle repose l'argu-
mentation de la christologie vulgaire est entachée d’un vice
capital qui la frappe d’une incurable stérilité; elle est dominée
par la conception platonicienne dont il a été question dans la
premiere de nos études?!, je veux dire par la fiction de la
réalilé objective des idées générales. De méme que ’orthodoxie
courante, affirmant ’existence du péché originel indépendam-
ment des péchés actuels, veut déterminer I’étre pur, abstrac-
tion faite de ses manifestations positives, ainsi la christologie
traditionneile a la prétention de définir la personne du Christ
prise en elle-méme et isolée de ’ensemble des activités par
lesquelles cette personne se réalise et se révéle. Le résultat
de cette opération logique a été fixé par 'ancienne orthodoxie
dans la formule des deux natures de ’'Homme-Dieu 2. Les parti-
sans de la Kénose, je le sais, écartent avec dédain cette for-
mule, et quelques-uns d’entre eux font sonner bien haut leur
indépendance & I'égard de la tradition des anciens conciles;
mais 1l n’en est pas moins vrai que leur conception de la divi-
nité ou de ’humanité, de la nature divine ou de la nature
humaine du Christ, ne difféere en rien de celle de I'ancienne
métaphysique. De part et d’autre, en effet, il s’agit du substra-
tum qui supporte les attributs et détermine 'activité du Logos
divin ou du Christ terrestre. Or, qu’on y réfléchisse : que vaut
cette idée abstraite de la divinité ou de 'humanité, dépouillées
de toutes leurs déterminations précises? Qu’est-ce que cette

! Voy. dans la présente Revue, pag. 383 et suiv.

2 Ai-je besoin de dire que je ne parle pas ici de la genese et du déve-
loppement historique de la doctrine des deux natures du Christ? La
compréhension exacte et l'appréciation impartiale des facteurs qui ont
concouru a la formation de cette doctrine jettent une vive lumiere sur la
valeur et la portée qu'il faut lui attribuer dans I'exposition et la critique
de la dogmatique traditionnelle; mais cette étude d’histoire des dogmes
ne saurait étre entreprise ici; elle sortirait des limites que nous impose
I'objet spécial de nos recherches. Voy. M. Schultz, Die Lehre von der Gott-
heit Christi, 1881.



ETUDES SUR LA METHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 575

essence divine ou humaine que la réflexion dogmatique a
découverte sous les actes particuliers du Sauveur? Quel est
le contenu positif qu’elle a pu dégager par son analyse qui
¢limine toutes les relations concretes de P'ceuvre du Christ
pour ne retenir qu'une formule générale definissant sa per-
sonne ? Qu’est-ce que cette divinité ou cette humanité en
quelque sorte latente, et qu'on cherche & déterminer avant
gqu'elle se soit réalisée sous la forme de la vocation historique
du Rédempteur? Cette virtualité qui se trouve a la base du
ministére terrestre de Jésus ou de l'activité céleste du Logos
et de 'Homme-Dieu, qu’est-elle autre chose qu'une pure
abstraction, un simple schéma logique, un cadre qui reste vide
aussi longtemps qu’on ne le remplit pas a l'aide des données
que fournit la révélation positive de I’Evangile, c¢’est-a-dire
I’ceuvre du salut accomplie par Jésus-Christ? Quoi de plus
stérile qu'une exposition qui se meut au milieu de pareils
fantomes! Quoi de plus faux qu’une métaphysique qui, opérant
avec des ombres et vivifiant des abstractions, confond les caté-
gories formelles de l'intelligence avec les données de la vie
réelle ! M. Gretillat, qui en veut beaucoup & M. Ritschl parce
celui-c1 repousse I'idéologie de Platont, vient de publier d’ex-
cellentes observations sur l'inanité de la méthode idéaliste 2;
il rappelle fort judicieusement quelques paroles de M. Vacherot,
qu’ll approuve sans réserve bien que le philosophe francais se
rencontre ici avec le professeur de Gottingue : « La conception
de I’étre pur n’est qu’une abstraction. C’est la perpétuelle illu-
sion des écoles idéalistes qui, en faisant le vide par1’abstraction
logique, dans la notion de I’étre concret,n’ont embrassé qu’une
ombre en croyant saisir I’absolu. Qu’est-ce que l’étre un et
immuable de Parménide, I'idée supréme de Platon, I'unité

! Ritschl et sa théorie de la connaissance, Revue de théologie et de philo-
sophie (Lausanne), 1834, 261-277 ; 344-367.

2 Exposé de théologie systématique, 1885. Tom. I, Propédeutique. I. Métho-
dologie. Voy. pag. 63-123. A c¢6té de remarques critiques d'une incontes-
table justesse, I'exposé et l'appréciation de M. Gretillat renferme des
analyses et des jugements qui me semblent singulitrement sujets &
caution.



D76 P. LOBSTEIN

inintelligible et ineffable de Plotin? de pures abstractions?. »

Cette illusion est partagée par les théologiens de I'ancienne
orthodoxie et par les partisans de la théorie moderne de la
Kénose?. Le dogmatiste qui prend son point de départ dans la
notion de la préexistence éternelle du Fils de Dieu, dans l'idée
du Verbe incréé, du Logos antérieur a 'incarnation et & la ré-
demption, tombe a juste titre sous le coup de la sentence qui
condamne scns appel la méthode purement formelle de I'idéa-
lisme spéculatif. En faisant disparaitre les conditions réelles
sous lesquelles se présente & nous la personnalité historique
du Sauveur, en cherchant & extraire du fait concret qui tombe
sous le regard de ’expérience je ne sais quelle entité méta-

1 M. Vacherot, le Nouwveau spiritualisme, 1884, pag. 80. Voyez M. Gre-
tillat. ouvrage cité, pag. 7. M. Gretillat est « porté  admettre que 1'em-
pirisme de M. Ritschl n'est qu'une piece rapportée dans son systeme
théologique; » 1l ne « se charge pas d'accorder des prémisses logiques et
psychologiques qui tendent directement, au positivisme et au scepticisine
philosophique, avec I'ensemble d’un systéeme théologique qu'on prétend
déduire de la révélation historique de Dieu en Jésus-Christ. » (ouvr. cité,
pag- 63.) Plus loin il considere M. Ritschl comme le représentant principal
de « la méthode subjectiviste dite expérimentale, » préconisée aussi par
M. Kattan, M. Lipsius, M. Bouvier, M. Vacherot. Ce chapitre (pag. 140-151),
auquel j'aural sans doute encore I'occasion de revenir, prouve ¢ .e
M. Gretillat n’a pas cherché i compléter et, au besoin, & rectifier ses
informations sur la théologie de M. Ritschl, depuis son discours d’ouver-
ture inséré dans la présente Revue. 1l est & regretter que M. Gretillat,
dans son dernier ouvrage comme dans le discours cité, apporte souvent
a la discussion des questions scientifigues un ton et des allures peu en
harmonie avec la gravité des matitres qu'il traite et avec la valeur des
adversaires qu'il combat. Un théologien qui, dans les études dogmatiques
si remarquables de M. Lipsius et dans son instructive et féconde contro-
verse avec Biedermann, ne sait voir qu'un « duel au logogriphe » et « un
galimatias » (voy. pag. 98, 99), risque fort de n'étre pas pris lui-méme
au sérieux. Heureusement que M. Gretillat peut alléguer en sa faveur le
bénéfice de circonstances atténuantes. Ses propres déclarations, comme
celles que renferme son étude sur la théorie de la connaissance de
M. Ritschl, nous autorisent & affirmer qu'au lieu de traduire ses auteurs
il les a travestis.

2 Jose appeler cette théorie une théorie moderne, n'en déplaise a I’affir-
mation de M. Godet, qui revendique pour la doctrine de la Kénose 1'au-
torité du témoignage biblique. Revue chrétienne, 1884, pag. 758-759.



ETUDES SUR LA METHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE D77

physique, on obtient, pour tout résultat de cette dissolution
aussi laboriense que téméraire, le pauvre et pile résidu d’'une
abstraction inféconde : « On n’embrasse qu'une ombre en
croyant saisir ’absolul!. »

Mais il y a plus. Ce procédé d’une logique et d’une métaphy-
sique surannées souffre d’un autre défaut, non moins grave que
celui que je viens de signaler.

En effet, la méthode traditionnelle part d’une thése spécula-
tive et non d’un fait historique; elle fait reposer tout I’édifice
christologique sur un a priori métaphysique, et non sur une
donnée directe et positive de la révélation évangélique et de
I’expérience chrétienne ; elle est 'application conséquente et
hardie de la déduction rationnelle & la religion chrétienne. Or,
un procédé pareil est de nature a exciter la défiance de tout
esprit qui ne veut pas se faire illusion sur les limites imposées
4 la connaissance humaine et sur les ressources dont dispose
la foi chrétienne. Car enfin, cette substitution incessante de
I'idée au lait, de la métaphysique a I'histoire, des spéculations
les plus téméraires et les plus ambitieuses & 'observation
exacte et paticnte, cette méthode de la déduction spéculative
se concoit chez les platoniciens, qui estiment que l'idée géné-
rale est la réalité supréme et le principe de tous les phéno-
menes particuliers; elle s’explique chez les hégéliens, qui
identifient les lois de la pensée et les lois de I'étre?; muais peut-
elle paruitre légitime & ceux qui ont reconnu le néant des ima-
ginations platoniciennes et des prétentions de 'hégélianisme?
Quel que soit lattrait qu'exerce sur bien des intelligences la
tentation d’énoncer des affirmations « prior: sur les choses
divines3 il faut reconnaitre qu’il est a la fois plus modeste et

U M. Ratschl, Theologie und Metaphysil. Zar Verstindigung und Abwehr,
1831, pag. 39. — M. Herrmann, Die christologischen Arbeiten der newesten
Zeit. (Theologische Literaturzeituny, 1876, N°¥ 4 et 5, surt. pag. 117.)

* De la la sympathie de Biedermann pour Rothe. Christl. Dogmatil:,
Ire édit., pag.12 (note). Conf. les obhservations de M. Gretillat, ouvrage
cité, pag.S1 et suiv.

* M. Ritschl, Theologie und Metaphysik, pag. 13 et suiv. — Conf. M. Gre-
tillat, ouvrage cité, pag. 91-92: « Considérée en elle-méme, cette méthode
(de l'idéalisme spéculatif) fait constwmment l'eftet d'un jen puissant de



578 P. LOBSTEIN

plus prudent de résister & cette séduction dangereuse, pour
suivre une voie plus siire, au risque de paraitre bien terre i
terre. Et de fait, c’est bien 14 le sentiment qui tend a prévaloir
de plus en plus chez ceux-la méme qui se refusent encore &
tirer les conséquences que suppose et qu’exige ce point de
vue. Reconnaitre et observer la réalité, la constater et la dé-
crire, mais renoncer a la prétention de la construire; suivre
Pordonnance intime des données de l'expérience; reproduire
par la pensée le nexus rerum, mais non le produire en faisant
dériver les faits qui tombent sous l'observation externe ou
interne d’une quantité primitive qu’on pose au moyen d’une
opération qui néglige les données de I'expérience; rompre
avec I'illusion qui transforme en faits objectifs et en éléments
constitutifs de ’étre les abstractions & l'aide desquelles notre
intelligence essaie de définir ou de grouper les caractéres dis-
tinctifs des choses réelles, des phénomeénes particuliers, des
faits concrets, n’est-ce pas la un point de vue auquel se rallie-
ront volontiers, méme au sein des écoles concervatrices, la
plupart des théologiens contemporains, j'entends ceux qui
pensent ? Eh bien, c’est la préciszment 'un des principes es-
sentiels de M. Ritschl, et son mérite est moins d’avoir exprimé
ce principe dans toute sa rigueur que de l'aveir appliqué d’une
maniére énergique et conséquente a toutes les doctrines du
systéme chrétien?. C’est au nom de ce programme, en vertu

I’esprit s'évertuant a faire ce qui n'est pas possible i 'intelligence hu-
maine, inventer I'univers, le tont reposant sur la prémisse aussi impro-
bable que peu prouvée que les schématismes de ma pensée subjective re-
pondent i la réalité objective des choses. Mais c'est précisément cette
confusion ou cette identification de I'idée et de 1'étre qui a été dans tous
les temps une des causes les plus efficaces de fascination pour lesprit
humain. Passer de l'idée au fait, jeter le pont par-dessus l'abime qui sé-
pare ces deux mondes, telle a été de Platon & Descartes, de Descartes a
Hegel et de Hegel & Rothe I'ambition constante de la pensée philo-
sophique. »

t 1] est curieux d'étudier i cet égard les ddéclarations de M. Gretillat,
pour les rapprocher ensuite de I'attitude militante et aggressive qu'il a
prise vis-a-vis de M. Ritschl et de son école. [l y a, dans le dernier ouvrage
déja cité de M. Gretillat, sur apriorisme spéculatif de Rothe, des obser-
vations que ne désavouerait pas le disciple le plus fidele de M. Ritschl.



ETUDES SUR LA METHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE H7Y

de cette méthode, acceptée en théorie par la grande majorité
des théologiens de nos jours, que I'école de Geettingue combat
la christologie courante et sa méthode déductive, qui s’inspire
de la métaphysique plalonicienne et alexandrine au lieu de se
soumettre franchement & l’autorité religieuse sainement com-
prise de la révélation évangélique’.

Que dis-je ? M. Gretillat affirme (Revue de théologie et de philosophie, 1834,
pag. 345-46; Exposé de théologie systématique, 1, pag. 80) qu’il souscrit sans
réserve aux paroles de la métaphysique de Lotze (Metaphysik, pag. 163), que
M. Ritschl cite comme résumant ses propres idées sur I'ontologie et dont
j'al reproduit la substance dans la page qui précede ( T%eologie und Mete-
physik, pag. 37-38). Et cependant M. Gretillat se constitue le défenseur de
la métaphysique formellement condamnée par ces mémes paroles de
Lotze; il se prononce hautement pour I'idéologie platonicienne que com-
bat M. Ritschl; il est le partisan résolu de « I'espece pomine, substance
réelle, quoique latente et mystérieuse, derriere les choses particulieres
appelées pommes. » (Revue, juillet 1834, pag. 354.) — Conf. les observations
de M. Thikeetter (trad. de M. Aguiléra), pag. 46-47, 62-63, et le commen-
taire du traducteur, pag. 116 et suiv.

t Les paroles suivantes de M. le professeur Bovon, que je demande la
permission de citer in extenso, prouveront facilement que la méthode et
les principes de M. Ritschl ne sauraient manquer de rencontrer, parmi
les théologiens évangéliques des paysde langue francaise, desesprits bien
préparés et disposés a rompre avec les errements de la christologie ortho-
doxe. « 11 suffit, dit M. Bovon (Clrétien évangélique, XX VI¢ année, N° 1X,
20 septembre 1883, pag. 422-423), 1l suffit de lire avec quelque attention un
manuel de dogmatique pour étre frappé des ditficultés que souleve la
christologie traditionnelle. On part d’ine théorie minutieuse sur le Verbe,
seconde personne de la Trinité divine; on établit une doctrine non moins
arrétée sur 'homme et sur sa nature morale, et I'on affirme I'unité per-
sonnelle de 'homme et de Dieu en Jésus-Christ. Le Verbe divin, pris a lui
seul, est un #tre personnel, capable de penser et de vouloir. L’homme, de
son cdté, est une créature raisonnable et libre. Muis que deux étres doués
chacun pour soi d'intelligence et de volonté puissent en venir a ne plus
former qu'une seule personne, c’est ce qu’il est plus facile d’atfirmer que
Q’expliquer. Aussi comprend-on que la christologie ecclésiastique ne par-
vienne pas i s'établir sur une base solide, et qu'elle oscille fatalement
entre les deux hérésies contraires qu’elle ne cesse de condamner : le docé-
tisme, qui supprime la difficulté en écartant l'un des termes, et le nesto-
rianisme dualiste, qui, renongant a 'unité personnelle, se borne & juxta-
poser les deux éléments.

» (et insucces de la christologie traditionnelle ne serait-il pas I'indice



580 P. LOBSTEIN

La méthode christologique de M. Ritschl est dominée par la
conception essenliellement pratique et religieuse qui s’ex-
prime, sous des formes diverses, dans tous les documents du
Nouveau Testament. Elle n’opére pas avec des entités méta-
physiques ; elle ne cherche pas a définir la nature d'une per-
sonne dont on ne connait pas encore 'activité, ou 4 déterminer
« I'essence » d’une individualité qu’on a commencé par affran-
chir de toutes les conditions de la vie individuelle; elle ne
prend pas son point de départ et sa base d’opération sur un
terrain choisi en dehors de I'Eglise chrétienne, sur les som-
mels abrupts et arides d’une spéculation d’origine étrangére;
elle n’essaie pas d’établir la divinité de Christ par des raison-
nements a priori, au moyen de spéculations transcendantes et
de déductions rationnelles, i 'aide de formules qui font abso-
lument abstraction de la vie historique de Jésus, de sa vocation
terrestre, de sa mission rédemptrice ; elle ne rompt pas le lien
qui rattache la sotériologie & la christologie. Elle conclut de
I'ceuvre positive du salut & la valeur personnelle du Sauveur;
elle s’enquiert du témoignage que Jésus s’est rendu a lui-méme,
éclairant ce témoignage par celui que lui rend son auvre; elle
analyse les expériences des premiers croyants au contact de

d'un vice fondamental de méthode? Voiliv ce que bon nombre de théolo-
giens modernes se sont demandé. Les docteurs de 'ancienne Eglise par-
tairnt d’en hant, c'est-a-dire de théories spéculatives sur I'essence divine,
systemes subtils dans lesquels I'influence de la philosophie paienne n’est
que trop manifeste. Ne serait-il pas plus logique et plus conforme i 'es-
prit de I'Evangile de commencer par le bas, de s’occuper tout d’abord du
connu, c'est-a-dire de P'activitd du Sauvenr telle qu'elle nous est présen-
tée dans les documents bibliques, de rechercher comment les apotres ont
compris 'ceuvre et la perzonne de leur Maitre, et par quelle voie ils sont
arrivés o la conception (u'ils nous en donnent dans leurs écrits 7 Détroner
la métaphysique pour mettre i sa place la psychologie et Phistoive, ap-
pliquer it la théologie la méthode expirimentale, tel est le programme
indiqué déja dans plusieurs passages des écrits des réformateurs, mis en
lumikre. avec un incomparable éclat. quoique non sans de graves incon-
séquences, par Schleiermacher an commencement de ce siecle, et repris
de nos jours par Ritschl et ses disciples. » C'est bien aussi la méthode
que recommande M. le professeur Asti¢ dans son dtude surle probleme
christologique. (Revue de théologie et de philosophie, 1874, pag. 161-245.)



ETUDES SUR LA METHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 581

Celui qu'ils reconnaissent comme leur Seigneur; elle trouve
dans ces expériences une appréciation religieuse et un juge-
ment moral, suggérés par les effets moraux et religieux de la
révélation et de 'ccuvre du Christ ; elle dégage ces expériences,
ces appréciations, ces jugements des formules auxiliaires et des
corollaires explicatifs dont les a revétus la réflexion théolo-
gique des auteurs sacrés; en un mot, elle statue P'indépen-
dance souveraine et le primat absolu de l'intérét religieux et
éthique, qui doit I’emporter sans partage sur les préoccupa-
tions intellectuelles, sur les fantaisies spéculatives et sur les
réveries théosophiques et mystiques.

II

J'exposais dernierement & un théologien étranger, désireux
d’étre initié a la méthode de I'école de Geettingue, quelques-
unes des idées que je viens de développer dans les pages qui
précédent. Mon interlocuteur, que des informations puisées
surtout chez les adversaires de M. Rilschl avaient sérieuse-
ment prévenu contre « 'empirisme sceptique et le moralisme
rationaliste » du maitre incriminé, paraissait surpris d’entendre
préesenter de cette maniere les idées d’un théologien qu’on lui
avait dénoncé comme 'un des adversaires les plus redoutables
du christianisme positif. Cependant la satisfaction visible que
lul inspirait la rectification, sincérement désirée, de ses opi-
nions préconcues n’était pas complete ; il s’y mélait une préoc-
cupation u’il ne cherchait pas & dissimuler. Finalement il re-
prit, aprés un moment de silence et de réflexion : « J’applaudis
de grand cceur a cette généreuse et bienfaisante tentative de
résoudre le dogme traditionnel dans ses éléments religieux et
éthiques; ces efforts d’alfranchir le christianisme d’une spécu-
lation d’emprunt et d’'une métaphysique stérile finiront certai-
nement par conquérir 'assentiment de tous les esprits soucieux
des intéréts de la vie religieuse et jaloux de I'indépendance de
la science dogmatique. Mais n’est-ce pas faire trop d’honneur a
M. Ritschl et & son école que de leur attribuer l'initiative ou le
monopole de cette réforme que vous semblez revendiquer

THEOL. ET PHIL. 18835, 38



H82 P. LOBSTEIN

pour eux seuls? Car enfin, sans parler de Schleiermacher,
MM. A. Schweizer et Lipsius n’ont-ils pas marché dans cette
voie et agi dans ce sens avant la publication de 'ouvrage capi-
tal de M. Ritschl1? Laissons toutefois cette question de pré-
séance, qui n’a qu'une importance secondaire au point de vue
scientifique, et abordons directement ce qui me parait le coté
faible de toute votre argumentation. Vous voulez ramener la
christologie, comme toutes les doctrines chrétiennes, a 'intérét
religieux et éthique qui lul a donné naissance; cet intérét, vous
le trouvez exprimé dans le témoignage apostolique, qui a com-
menté et expliqué la parole et l’ceuvre du Seigneur; voila le
cercle dans lequel vous prétendez vous renfermer. Vous faites
ainsi profession de vous soumettre & ce que vous appelez la
révélation chrétienne, que vous érigez en norme de la science
dogmatique. Mais quoi? Ces doctrines que vous proscrivez ne
sont-elles pas des éléments indéniables du témoignage aposto-
lique ? Votre procédé d’élimination s’accorde-t-il vraiment avec
votre désir de vous soumettre & la révélation chrétienne ? Mé-
taphysique, dites-vous en écartant la notion de la préexistence
et celle de I'incarnation, métaphysique ! D’accord, mais avouez
que cette métaphysique n’a pas été inventée par Justin Martyr
ou les péres alexandrins. N’est-elle pas indiquée dans ’Apoca-
lypse comme dans les plus anciennes épitres de Paul, plus net-
tement accusée dans les épitres de la captivité, enfin largement

1 M. Gretillat, Exposé de théol. syst., pag, 146-147, en associant au nom
de MM. Ritschl et Kaftan ceux de MM. Lipsius et Bouvier, méconnait la
différence essentielle qui regne entre ces deux courants théologiques.
MM. Lipsius et Bouvier attribuent & I'expérience religieuse une 1mpor-
tance et font & l'analyse psychologique une part que leur contestent
M. Ritschl et la plupart de ses disciples. Pour saisir d'une maniere pré-
cise et pour apprécier & leur juste valeur les rapports qu'il y a entre le
point de vue de M. Ritschl et celul de M. Lipsius, 1l faut lire les remar-
quables études dogmatiques que celui-ci a publiées pour expliqueret jus-
tifier son Manuel de dogmatique protestante. (1¢ édit., 1876; 2° édit., 1879).
Voy. Dogmatische Beitrige zur Vertheidigung und Erlduterung meines
Lehrbuchs. (Jahrbiicher fiir prot. Theologie, 1378.) La nouvelle série qui
vient de paraitre dans la méme revue et qui, comme la premiere, a été
publiée & part, se distingue par les mémes qualités d’analyse profonde et
pénétrante, de discussion vigoureuse et serrée, de compréhension philoso-
phique et religieuse.



ETUDES SUR LA METHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 533

développée dans les écrits johanniques ? Comment concilier ces
faits que vous ne songez pas & contester avec le caractére nor-
matif que vous attribuez & la révélation évangélique ? Ne voyez-
vous pas que vous défendez une position intenable ou que vous
vous arrétez & mi-chemin ? Car vous ne sauriez échapper au
dilemme suivant : Si vous faites de la révélation chrétienne la
norme de votre dogmatique, vous n’avez pas le droit de mu-
tiler le dogme traditionnel en écartant des doctrines (ui font
partie de l'enseignement du Nouveau Testament; ou si vous
ecartez ces doctrines, cessez de vous prévaloir de votre pré-
tendue soumission & la révélation, car cette soumission n’est
plus qu’illusoire. »

L’objection soulevée par mon contradicteur n’est pas nou-
velle ; elle a été reproduite & maintes reprises, et elle peut pa-
raitre spécieuse et plausible. Elle n’en est pas moins faible, et
il est facile d’en dévoiler le point vulnérable et d’ébranler la
base sur laquelle elle opere. Elle revient, en définitive, & iden-
tifier la révélation chrétienne avec le Nouveau Testament et &
conférer & celui-ci 'autorité de celle-la. En prenant ce point de
vue, il est évident qu’on en arrive a la conception d’'une méta-
physique révélée, fondement nécessaire de la métaphysique
ecclésiastique et de I'orthodoxie traditionnelle.

Or la plupart des représentants de la théologie dite conser-
vatrice ont abandonné, au moins en théorie, la doctrine de la
théopneustie absolue; ils admettent en principe que, dans le
Nouveau Testament, il se méle des éléments humains aux fac-
teurs divins qui ont présidé a sa formation; ils consentent & ce
qu’on procéde au triage « non moins difficile que nécessaire
entre le fond permanent et essentiel de la vérité chrétienne et
la forme passageére et variable de I’explication théologique?. »

! La notion de la préexistence du Fils de Dieu, pag. 134, Comp. les décla-
rationsde M. Wennagel, qui souscrit & ces principes, la Logique des dis-
ciples de M. Ritschl et la logique de la Kénose, pag. 1-2. — M. Gretillat, qui,
dans les pages consacrées au role de la critique biblique, est trop dominé
par les idées de Beck pour que le sens historique n’en souffre pas chez lui,
fait lui-méme des concessions qu'eussent certainement désavouées les
Gaussen et les hommes du Réveil. Exposé de théologie systématique, tom. I,
pag. 230 sq. 241.



o84 P. LOBSTEIN

Dés lors la question se précise davantage, et, réduite & sa plus
simple expression, elle peut se formuler dans les termes sui-
vants : La notion de la préexistence du Fils de Dieu est-elle un
élément constitutif et intégrant de la révélation chrétienne? ou
ne faut-il y voir qu’un produit secondaire de la réflexion des
auteurs sacrés, essayant de traduire dans le langage dérivé de
la spéculation théologique Ulaffirmation primitive de la foi
religieuse ?

J'imagine que les adversaires eux-mémes accepteront cette
maniere de poser la question. Ils n’hésiteront pas & la tran-
cher dans le sens de la premiére alternative, et, affirmant le
caractére révélé et divin de la doctrine de la préexistence, ils
se hateront d’en conclure la légitimité de la christologie tradi-
tionnelle, ou du moins de la méthode vulgaire, qui pose d’em-
blée la thése de la préexistence du Verbe et passe ensuite au
probléme de I'incarnation et & la doctrine de I'ceuvre du Christ.
Il semble, en effet, que leur triomphe soit incontestable et
absolument justifié. La préexistence du Fils de Dieu, ainsi
concue, n’est plus une notion métaphysique, elle est un fait,
une reéalité positive attestée par une autorité qui s’impose a la
foi chrétienne et a la pensée dogmalique, une base assez forte-
ment assurée pour supporter tout le poids de I'édifice christo-
logique laborieusement construit par le cortége imposant des
péres, des docteurs, des réformateurs et de leurs épigones.

Pour discuter a fond et avec fruit la solution de l'orthodoxie
courante, il faudrait s’entendre d’abord sur le sens que, de
part et d’autre, 'on attache au terme de révélation chrétienne.
Il'y ala un probléme qui g'impose nécessairement 4 ceux qui
ont cessé d’adhérer & la doctrine de I'inspiration littérale des
Ecriturest. Sans vouloir éluder cette question, dont je ne mé-

! Rappelons ici les paroles de M. le professeur Stapfer, qui montre fort
bien le probleme qu'impose i la théologie ’abandon de la doctrine de
I'inspiration; quoique la maniere dont l'auteur indique la solution ne
me semble pas heureuse, je ne puis résister i citer le passage entier,
puisqu’il formule nettement la question & laquelle la dogmatique con-
temporaine ne saurait se dispenser de chercher une réponse : « La dispa-
rition de ce dogme (de la théopneustie) porte-t-elle la moindre atteinte &
la révélation elle-méme ? Certainement non. « La Bible renferme la révé-



ETUDES SUR LA METHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 585

connais ni 'importance ni la difficulté!, je crains qu’elle ne
rompe le fil de notre argumentation présente en nous entrai-
nant trop loin de I'objet spécial de nos recherches. Aussi bien
sera-t-il possible de fixer avec précision les conditions et les

lation de Dieu, c'est & nous de 'y reconnaitre. On peut la définir:la
collection des documents de la révélation avec toutes les chances d’er-
reurs attachées & un canon qui n’est point infaillible, puisque c’est une
Eglise faillible qui 1'a fixé. L’autorité doit étre placée dans le témoignage
que notre esprit rend & I'esprit de Dien dans VEeriture. — Mais tout
n'est pas dit pour cela. Il reste une grosse question a résoudre. En mon-
trant que le dogme d’une inspiration distincte de la révélation a fait son
temps, on ne fait que reculer re probleme. Ou est la révélation? Quel
est son critere? A quels signes distinguerons-nous le faux prophete du
vrai prophete, la fausse révélation de la vraie révélation ? Quand 1'éeri-
vain biblique nous dit: « La parole de Dieu m'a été adressee, » a-t-il
extériorisé ce que sa conscience lui dictait ? Peut-étre; mais dans quelle
mesure Dieu parlait-il par cette conscience, et dans quelle mesure I'écri-
vain lui-méme ? Ou commence l'action de Dieu, ou 'action de I'homme ?
A quels signes reconnaitrons-nous que l'une se substitue a l'autre et
dirons-nous : lci Dieu parle, ici 'homme? — Quand saint Paul, apres
avoir dit: « Celui qui marie sa fille fait bien; celui qui ne la marie pas
» fait mieux, » ajoute : « Je crois que moi aussi j'ai I'Esprit de Dieu,» 1l
est parfaitement convaincu, n’est-ce pas, qu'il nous apporte une révéla-
tion divine; dans quelle mesure devons-nons accepter sa parole comme
telle? — Nous croyons que cette question: quel est le critere de la révéla-
tion? est la plus grave que la théologie ait & se poser dans ce moment.
Mais la résoudra-t-on jamais ? Il nous semble que la limite entre l'ac-
tion de Dieu et I'action de 'homme est impossible & fixer avee certitude.
De méme qu'un naturaliste ne peut dire ot le bras finit et o1 lJa main
commence, qu'un physiologiste ne sait pas distinguer entre le tissu mus-
culaire et le tissu osseux, de méme la limite entre I'action de Dieu d'une
part et l'action de I'homme de l'autre, dans les livres bibliques, n’est-
elle pas impossible & établir ? L'essentiel est de sentir et de reconnaitre
cette action de Dieu, et la vraie preuve de la révélation sera toujours la
preuve morale. Elle consiste i mettre I'homme pécheur, 'homme qui a
soif de pardon, de justice et de vérité, en face de Celui quia dit: « Je
» suis le chemin, la vérité et la vie, » pour qu'il s’écrie : « Voila le Sau-
> veur que j'attendais!» (M. Stapfer, Revue chrétienne, 10 juillet 1834,
pag. 429-430.)

! M. Heer (Der Religionsbegriff Albrecht Ritschls dargestellt und beur-
theilt, Zurich 1834, pag. 14) déclare qu’il n'a pas trouvé, dans les ouvrages
du professeur de Geettingue, une définition de la révélation. Il est vrai
que M. Ritschl n’a traité nulle part ex professo cet important sujet ; ce-



586 P. LOBSTEIN

lois de la méthode christologique, sans soulever pour le mo-
ment ce nouveau probléme. Il suffira, & cet effet, de se placer
sur le terrain de 'adversaire et d’accepter, sous bénéfice d’in-
ventaire, la définition qul a cours dans la dogmatique usuelle.

Les partisans de la préexistence admettent que Jésus « a
enseigné lui-méme cette doctrine, » et ils « croient fermement,
pour saint Paul (et les apotres en général) 4 une révélation
divine, directe et infaillible, sur cette question!. » — « Jen-
tends par 1a, continue M. Wennagel2, non une révélation ou
une inspiration qui aurait aidé simplement 'apoOtre & déduire
de ses axiomes religieux des conséquences vrales a son point

pendant maintes indications de ses ouvrages, et notamment sa critique
des différentes formes du piétisme, permettent an lecteur de se rendre
compte de la signification que 'anteur attache au terme de révélation.
Voy., par exemple, les observations que renferme la conférence de
M. Ritschl sur la conscience (Ucber das Gewissen, 1376, pag. 9); en outre,
Die christliche Lehre von der Rechtfertiqung et Versehnung, tom. 111
(2¢ édit.), pag. 5-6, 26-27, 183-189, 198-200, 304-306, 361, 403-406, 512-513,
580-581. — La notion de la révélation a ¢té discutée & plusieurs reprises
par quelques-uns des disciples de M Ritschl. Voy. surtout M. Herrmann,
Die Religion im Verheeltniss zum Welterkennen und zur Sittlichkeit, 1879,
pag. 364 et suiv.; le méme, Stud. u. Krit. 1877, pag. 538, 540, 541 ; id., Die
Bedeutung der Inspirationslehre fiir die evangelische Kirche, Vortrag, 1882,
pag. 7-8;1d., Theolog. Litztg. 1831, pag. 360-361; 1882, pag. 183 ; 1834,
pag. 199, 200, 203. — M. Kaftan, Das Wesen der christlichen Religion, 1881,
pag. 171 et suiv., 295 et suiv. — M. Kattenbusch, Theol. Litzty. 1832,
pag. 620-622; 184, pag. 67. — M. Wendt, Stud. u. Krit. 1879, pag. 165-166.
— M. Gottschick, Theol. Litztg. 1878, pag, 419; 1830, pag. 410; 1334,
pag. 144. — M. Gider, Theologische Zeitschrift aus der Schweiz, 1834.
pag. 163 et suiv.; id., Volksblatt fir die reformirte Kirche der Schiceiz,
1883, pag. 201-203. — Voy. les observations critiques de M. Lipsius, Dog-
matische Beitreege, 1878, pag. 69-13; Theologischer Jahresbericht (Ueber die
Literatur vom Jahve 1882) 290-291, conf. 286-287. La monographie de M. le
professeur Krauss (Die Lehre von der Offenbarung, 1868). ajoute de riches et
lumineux développements aux idées bien connues de Rothe; mais publiée
avant les ouvrages dogmatiques de MM. Ritschl, Biedermenn, Lipsius,
Pfleiderer, elle ne pouvait intervenir dans les débats soulevés par ces
théologiens.

t M. Wennagel, La Logique des disciples de M. Ritschl et la logique de la
Kénose, pag. 23-24.

2 Ibid., pag. 24, en note. C'est M. Wennagel qui souligne.



ETUDES SUR LA METHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 087

de vue, et fausses peut-étre aux yeux de Dieu, mais un acte
révélateur par lequel il a été initié directement d’en haut a la
connaissance de certaines vérités capitales absolument vraies
aux yeux de Dieu lui-méme, et auxquelles il n’elit pas pu
s’élever sans cet acte révélateur. Cette révélation interne au-
rait accompagné ou suivi de pres (durant les trois jours de
Damas) la conversion de l'apotre. »

J’admets provisoirement, sans les discuter, ces assertions
qui expriment 'opinion commune aux théologiens de toutes les
nuances de l'orthodoxie régnante, et je voudrais me borner &
soutenir la thése suivante : « Quand méme il serait vrai que
Jésus a enseigné sa préexistence et que celle-ci a été révélée a
Paul, il n’en est pas moins incontestable qu’il faudrait con-
damner absolument la marche suivie par la christologie vul-
gaire, la méthode qu’elle applique au dogme de la personne du
Christ, la maniére dont elle formule et résout le probléme que
la foi chrétienne propose & la science dogmatique. »

Empruntons autant qu’il est possible les termes de nos con-
tradicteurs et partons des prémisses qu’ils nous fournissent
eux-mémes : « Dans saint Jean lui-méme, dit M. Wennagel!, ce
n’est que fort rarement, — quatre ou cing fois tout au plus, —
que nous rencontrons des témoignages directs de cette cate-
gorie. D’habitude, Jésus se tait sur ce sujet mystérieux, et il
faut des moments particuliérement poignants ou solennels
pour qu'il jette i ses adversaires des mots tels que ceux-ci,
qui jaillissent comme 1'éclair des profondeurs de sa conscience
intime : « Que sera-ce, quand vous verrez le Fils de I'homme
remonter 14 ou il était auparavant? » — « Avant qu’Abraham
fat, je suis, » ou pour qu’il s’écrie, épanchant son ame filiale
dans sa derniére priére avec les siens : « Pére, rends-moi la
gloire que je possédais auprés de tol avant que le monde fat...
car tu m’as aimé avant la fondation du monde ! » Ainsi « Jésus
a cru a sa préexistence, » mais « il n’en a parlé qu’'un fort petit
nombre de fois, de telle sorte que ses quatre ou cing paroles,
— d’autres circonstances aidant, — ont pu rester en dehors
du cadre de l'évangélisation primitive, telle qu’elle se refléte

1 Ouvrage cité, pag. 15.



588 P. LOBSTEIN

dans les synoptiques!. » — « On comprend, dit & son tour
M. le professeur Chapuis2?, que ces questions d’une nature
intime, personnelle, occupent dans la tradition évangélique
une place restreinte. Ce sont quelques traits de lumiére, quel-
ques paroles éclatantes jetées dans le cceur des disciples.
Sainte semence, que fécondera ’Esprit de Dieu et qui, dans
les jours de l'activité évangélisatrice et des riches expériences,
se développera et montrera & I’Eglise toute la grandeur de son
Chef divin. Comment s’étonner dés lors du silence des Synop-
tiques ! »

Nous prenons acte de ces déclarations des partisans de la
préexistence : ils reconnaissent avec une bonne grice et une
franchise parfaites que cette doctrine n’a été ni le theme habi-
tuel, n1 méme l'objet direct de 'enseignement de Jésus. Et, en
effet, Jésus se présente & son peuple et se révéle & ses croyants
comme [’élu de Dieu, 1nitié pleinement & la connaissance des
desseins d’amour du Pere céleste et appelé a les réaliser par
la fondation du royaume de Dieu : telle est sa vocation histo-
rique, attestant sa dignité unique et insurpassable3. Dés lors
le dogmatiste, jaloux de reproduire la pensée dominante du
Maitre et désireux de se soumettre a I’autorité de sa parole, ne
devra-t-il pas s’attacher en premiére ligne au témoignage ha-

1 Ibid., pag. 15, 16.

2 Evangile et Liberté, 1884, N° §, pag. 43. M. Chapuis fait rentrer « dans
la méme catégorie des sujets rarement abordés tout ce qui touche direc-
tement & la messianité de Jésus, » Il serait facile de montrer que I'ana-
logie entre les deux séries de déclarations, celles qui concernent la préexi-
tence et celles qui se rapportent & la messianité du Christ, est purement
apparente,

3 Conf. M. Aguiléra, la Théologie de Vavenir, pag. 48-63. Le traducteur
a fort bien formulé, dans sa troisieme note, les points essentiels de la
méthode christologique de M. Ritschl, pag. 116-118; il a indiqué aussi
les textes les plus importants de 'ouvrage sur la Doctrine de la justifica-
tion et de la réconciliation consacrés a I'exposition du dogme christolo-
gique. Les réserves et les critiques de M. Aguiléra (pag. 118-119), sou-
Ievent des problemes intéressants et dignes d’'un examen sérieux; mais
cette discussion dépasse le cadre de 1'étude & laquelle nous nous livrons
ici.



ETUDES SUR LA METHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 589

bituel et direct de Jésus et placer au centre de la christolo-
gie les affirmations aussi claires que multiples qui portent sur
sa vocation tout entiére? Est-ce la la méthode qu’adopte la
théologie traditionnelle ? Nullement: au lieu de partir des don-
nées les plus immédiatement accessibles & la foi du fidéle et &
la pensée du théologien, la christologie s’oriente de prime
abord, dans sa marche ambitieuse, d’aprés « ces rares et mys-
térieuses paroles, ces quatre ou cinqg déclarations qui ne ren-
trent pas dans le cadre de I’évangélisation primitive et qul occu-
pent dans la tradition apostolique une place sirestreinte! » Que
dis-je 7 Ces paroles elles-mémes, dont on fait, dans le camp
traditionnel, la base du dogme christologique, on les accom-
pagne de commentaires complétement étrangers 4 la pensée
qui les a inspirées d’abord, on les assied sur je ne sais quelles
prémisses métaphysiques, spéculations aventureuses touchant
I’essence divine, le rapport immanent et éternel du Pere et du
Fils, I'essence du Verbe antérieur a4 son apparition terrestre,
dépouillé de ses altributs humains, indépendant de sa mission
historique. N’est-ce pas la prendre le contre-pied de l'ensei-
gnement positif et catégorique de Jésus, porter les regards d’une
curiosité indiscréte sur des sujets que le Seigneur ne fait
gu’indiquer « dans des moments particuliéerement poignants
ou solennels, » et sacrifier ainsi & la recherche de questions
sagement voilées a notre connaissance |’étude pratique et
féconde des vérités si riches et si simples qui forment la sub-
stance du témoignage et de I'ceuvre du Sauveur?

La théologie apostolique, sainement comprise et impartiale-
ment consultée, nous donne la méme lecon, et renferme des
avertissements identiques & ceux que nous pouvons recueillir
de la bouche de Jésus. Les rares indications du Seigneur con-
cernant sa préexistence ont été, assure-t-on, une « sainte
semence que féconda I'Esprit de Dieu et qui, dans les jours de
Pactivité évangélisatrice et des riches expériences se développa
et montra & I'Eglise toute la grandeur de son chef divin. » —
« Les affirmations du Christ, d’abord incomprises ou momenta-
nement oubliées, ont peu a peu repris vie dans la conscience
chrétienne, rappelées &4 la mémoire des croyants par 1’Esprit



590 P. LOBSTEIN

qui devait continuer et glorifier 'ceuvre du Seigneur 1. » (Jean
X1V, 26; XVI, 12-15.) Telle est la solution qui a été défendue
avec un grand talent par M. le professeur Weiss dans son
excellent manuel de théologie biblique 2. Mais le méme auteur
ne se lasse pas d’insister sur ce fait essentiel & ses yeux, c’est
que l'objet et le centre de la foi apostolique a été le Seigneur,
le Christ ressuscité et glorifié, assis a la droite du Pére, appelé
par Dieu & amener, au grand jour de la Parousie, la réalisation
compléte et définitive de ’ceuvre du salut. La marche de la
pensée de Paul? est d’'une clarté que ne saurait obscurcir aucun
raisonnement et aucune prévention dogmatique. « S’élevant
de I'ceuvre du Christ a la personne du Fils de Dieu, saisissant
toujours la divinité de cette personne dans les effets de son
action, 'apdtre trouve dans le Seigneur non seulement la clef
des destinées de ’humanité, mais le dernier mot de 'explica-
tion religieuse du monde*. » La théorie plus développée des
écrits johanniques est, elle aussi, issue, en derniere analyse,
d’un besoin religieux et non d’une préoccupation spéculative,
quoique la foi chrétienne s’y exprime dans un langage plus
philosophique que celui de I'apotre Paul. Aussi bien oserai-je
reproduire les questions que je posais & I'occasion de la chris-
tologie johannique, et auxquelles je ne vois pas qu’aucun de
mes contradicteurs ait donné de réponse. Que de lacunes dans
cette doctrine du Logos, dés qu’on I'aborde avec des préoccu-
pations spéculatives et qu’on lui demande la solution des pro-
blémes métaphysiques qui ont agité I’Eglise chrétienne pendant
des siécles! Dans quel état et sous quelle forme le Logos divin
existait-il avant l'incarnation? Comment expliquer le rapport
de ce Logos éternel avec la personne historique de Jésus de
Nazareth? Dans quelle relation le Logos se trouve-t-il avec

! M. Chapuis, article cité; M. Wennagel, ouvrage cité, pag. 61. Conf.
encore M. Chapuis, Evangile et Liberté, 1884, N° 10, pag. 56.

2 M. Weiss, Lehrbuch der biblischen Theologie des Neuen Testamentes,
§ 17, c., note 3, § 79, § 103, § 118, c. d.

3 « Concentrons, dit M®* Wennagel, concentrons le débat sur le seul cas
vraiment important, celui de 'apdtre Paul. » Quvrage cité, pag. 24.

4 La notion de la préexistence du Fils de Dieu, pag. 41.



ETUDES SUR LA METHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE H91

Dieu? Toutes ces questions, il est impossible de les résoudre
au moyen des seules données que nous fournit ’Evangile : tant
il est vrai que le centre de gravité de sa pensée reposait non
dans la sphére de 'idée pure, mais dans le sanctuaire de la foi
chrétienne !

Que résulte-t-il de ce rapide examen de la christologie scrip-
taraire? Le voici. Alors méme que les indications métaphy-
siques qui se rencontrent dans les écrits du Nouveau Testa-
ment devraient étre considérées comme des éléments de la
révélation chrétienne, il serait contraire & la pensée biblique
d’en faire la norme du dogme christologique et de construire,
a I'aide de ces données indécises ou fragmentaires, I’angle sous
lequel il convient d’envisager la personne et I'ceuvre du Christ.
Ce coup d’ceil d'un moment qu’il est permis aux auteurs inspi-
rés de jeter dans un domaine qui se dérobe a leurs regards et
qu’ils s’interdisent de sonder, ces éclairs soudains et fugitifs
qui traversent leur conscience religieuse, ne répandent pas
dans le monde de leur pensée une lumiere assez vive et assez
constante, pour qu’il soit possible et permis d’élever, & la clarté
d’une vérité a peine entrevue, une construction solide et com-
pléte, reposant sur des assises stires et fortes, et offrant les
garanties de certitude que la science dogmatique a le droit de
demander a la foi chrétienne.

La méthode recommandée et pratiquée par M. Ritschl et ses
disciples n’exclut pas nécessairement la notion de la préexis-
tence de Christ2; mais ceux des théologiens de 1'école de Gmet-
tingue, qui 'admettent sans difficulté, sont tous d’accord & don-
ner a I'idée de la préexistence, dans’organisme du dogme chris-
tologique, une place complétement différente de celle que lui
assignent les défenseurs de la tradition orthodoxe: ils fondent

! Ouvrage cité, pag. 71, comp. pag. 51-52. — M. Beyschlag, Zur johan-
neischen Frage, 1376, pag. 230 et passim.

2 Cont. notamment les réflexions de M. Herrmann, Die Religion im Ver-
heeltniss zum Welterkennen und zur Sittlichkeit, 1379, pag. 438, 439, et les
observations de M. Aguiléra. La théologie de Uavenir, pag. 118. — Conf.
M. Kafttan, Theologische Literaturzeitung, 1833, N 24, col. 570,571, 1d.,
Das Wesen der christlichen Religion, 315-317.



O P. LOBSTEIN

la divinite religieuse et éthique du Seigneur sur une base
sotériologique et expérimentale ; 1ls ne franchissent pas, dans
leurs affirmations dogmatiques, la ligne qui leur est tracée par
I’étude de l'activité rédemptrice du Sauveur; ils n’embrassent
dans le rayon de leurs recherches théologiques que les fac-
teurs qui initient le croyant & l'intelligence claire et positive
de 'ceuvre divine réalisée par le Christ. Tout ce qui dépasse
cet horizon, tout ce qul ne rentre pas dans la sphére direcle-
ment accessible a la foi, tout ce qui s’élance au deld des faits
de la révélation historique et pénetre dans les profondeurs de
I’étre divin, la méthode ritschlienne ne le considére plus comme
ressortissant du domaine de la dogmatique chrétienne : libre
au théologien de se livrer & toutes sortes d’hypotheses, de ré-
veries mystiques, d’opérations dialectiques et spéculatives,
mais qu’il se garde bien d’attribuer & ses réflerions person-
nelles le caractére de vérités révélées, d’abriter ses fantaisies
métaphysiques sous lautorité de la parole divine, de transfor-
mer ses conjectures en articles de foi, et de faire de ses théo-
ries, souvent inintelligibles, des dogmes proposés i la vénéra-
tion des fideles et imposés & la conscience relicieuse de
IEglise!.
111

J’al argumenté jusqu’ici en partant des prémisses adoptées
par nos adversaires, et j’al essayé de montrer que leur point
de vue lui-méme implique et entraine des conséquences mé-
thodologiques et dogmatiques sensiblement différentes de celles
qu’ils en déduisent. Mais ces prémisses sont-elles justes? Ce
point de vue est-il démontré? L’interprétation scripturaire
qu’ils pratiquent est-elle correcte et rigoureuse ? Ont-ils réussi
a prouver que les éléments métaphysiques de ’enseignement
biblique ont absolument la méme valeur et la méme portée
que les notions religieuses et morales qui forment la substance
de cet enseignement? Je ne le pense pas.

1 Lire les excellentes observations de M. Herrmann (Theologische Lite-
raturzeitung, 1882, N° 17, col. 398-399) et de M. Schlosser (Ibid., 1883, N° 5,
col. 113-114). — Comp. surtout M. Ritschl, Rechtfertigung und Versehnung
(2¢ édit.) L1, 371 et suiv., 435-437.



ETUDES SUR LA METHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 593

Il importe d’éviter ici tout équivoque et tout malentendu.
Je n’éprouve aucun embarras a avouer que la réaction légi-
time contre les errements de l’exégése scolastique du passé a
parfois entrainé la nouvelle école au deld du but qu’il lui im-
porte d’atteindre ; I'effort tenté par elle pour affranchir le con-
tenu religieux et moral du Nouveau Testament des additions
métaphysiques dont la tradition orthodoxe I’a surchargé, cet
effort I'a portée en plus d’'une occasion & négliger telle donnée
biblique pour mettre en lumiére d’autres éléments trop mé-
connus jusqu’ici ; elle n’a pas non plus su résister toujours 4 la
tentation d’éclairer les textes sacrés en yrépandant le jourqu’elle
aemprunté a ses propres conceptions au lieu de le faire jaillir
des textes eux-mémes?!. En cherchant & nier, dans la christolo-
gie du Nouveau Testament, les formules d’interprétation méta-
physiques et les expressions qui sont comme le germe des spécu-
lations postérieures, ’exégése donnerait dans le défaut opposé
a celui qu’a commis trop souvent la dogmatique vulgaire. Mais
quelles que soient les critiques qu’ait pu s’attirer, & juste titre,
I’exégese de Geettingue, il est permis d’affirmer que la these
fondamentale qu’elle a cherché a établir subsistera et obtien-
dra de plus en plus droit de cité dans la théologie scientifique :
c’est que les indications métaphysiques qui se rencontrent
dans le Nouveau Testament sont toujours directement au ser-
vice de la pensée chrétienne, dominées par des préoccupations
essentiellement pratiques, par I'intérét religieux et moral qui
est 'inspiration constante et 'Ame immortelle de I’enseigne-
ment des écrivains sacrés.

La tache de la science dogmatique est clairement tracée par
ces résultats irréfutables de la théologie biblique. Si I’historien
constate que la pensée des auteurs apostoliques a dit nécessai-
rement revétir des formes empruntées au patrimoine intellec-
tuel de I'époque, si I'exégeéte n’a pas le droit de contester le
caractére spéculatif d’une série de notions destinées a expli-
quer ou & développer le contenu de la foi chrétienne, le dog-

! Les partisans de I'école de Geettingue fevont bien de méditer les im-
portantes paroles de M.le professeur Holtzmann, Zeitschrift fiir wissen~
schaftliche Theologie. 1834, pag. 133-159.



594 P. LOBSTEIN

matiste est autorisé, que dis-je, il est obligé a distinguer nette-
ment entre le fond de I'expérience religieuse et la forme de
Pargumentation théologique : I'expérience affirmée par la foi
cessera pour lui d’étre solidaire de I’explication fournie par la
théologie .

Dans le cas spécial qui fait I'objet de cette étude, il n’est pas
difficile de montrer la genése historique et le caractére relatif
de la formule de la préexistence appliquée & la personne du
Christ. C’est ce que j’ai essayé d’établir dans le travail que j’ai
da plusieurs fois mentionner ici, et je n’ai pas trouvé, dans les
répliques de mes adversaires, d’objection qui entame cette par-
tie de mon argumentation. Il me semble que la discussion ou-
verte sur cette questjon n’a mis en lumiere qu'un point qu’il
importe de préciser et d’éclaircir davantage.

1 Qu'il me soit permis de rappeler une remarque de mon opuscule
(pag. 136), que l’éminent critique cité tout a I'heure accepte sans ré-
serve (Protestantische Kirchenzeitung, 1833, N°* 48, 1077-1078) : « Il n’'est
pas plus légitime d’élever la formule métaphysique de la préexistence du
Fils de Dieu & la hauteur d'un dogme absolu que de canoniser 'exégese
des apoOtres, exégese aussi intéressante au point de vue religieux qu’arbi-
traire aux yeux de I'historien. L’analogie est frappante entre le procédé
d’'interprétation scripturaire par 1'exégese et le procédé de justification
métaphysique par la spéculation;il y a une inconséquence & faire bon
marché de 'herméneutique de Matthieu, de Paul ou des Hébreux, et
retenir & tout prix les formules spéculatives du quatrieme évangile; la
gnose alexandrine, de méme que I'exégese rabbinique et ’herméneutique
populaire, n’est qu'un appui extérieur que s’est donné la foi chrétienne. »
M. Gretillat, tout en se réservant le droit de revoir et au besoin de revi-
ser les interprétations de I’Ancien Testament faites par les auteurs du
Nouveaun, maintient en méme temps, « d’ane maniere générale, que nous
avons dans le Nouveau Testament les types et les modeles éternels de la
véritable herméneutique des Ecritures,...et que dans la mesure ol I'inter-
prétation des Ecritures s’éloigne ou se rapproche de ce type, elle s’éloigne
ou se rapproche de l'ildée méme de I'exégese. » Exposé de théologie systé-
matique, 1,237. 1] est évident qu'en prenant ce point de vue, on ne pourra
voir aussi dans les développements spéculatifs du quatrieme évangile
que le dernier mot et la plus haute expression des révélations infaillibles
de Dien lui-méme; il est facile de deviner I'influence d’'une conception
pareille sur 1'élaboration de la christologie et de la dogmatique en gé-

néral.



ETUDES SUR LA METHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 9595

En parlant de la conscience religieuse et du témoignage per-
sonnel de Jésus, J’ai cherché & prouver que, pour atteindre et
exprimer le fond religieux de la pensée de Jésus, il faut ré-
soudre la notion abstraite de la préexistence dans la conception
positive et essentiellement religieuse de I'élection éternelle du
Fils choisi par le Pére céleste en vue de la fondation du royaume
des cieux 1.

« Préexistence et élection éternelle, répond M. Chapuis, ne
sont pas deux expressions différentes pour désigner un seul et
meme fait. Cette identification, que M. Lobstein cherche &
rendre plausible, ne me parait pas du tout démontrée. Si elle
ctait réelle, les facteurs qui ont transformé Jésus, I’élu éternel
du Pére, en un Fils préexistant, auraient produit les mémes
effets dans un autre domaine encore. Le Nouveau Testament
parle des élus, prédestinés au salut dés avant la fondation du
monde. Pourquoi ces objets d’une élection éternelle, comme
Christ lui-méme, ne sont-ils pas devenus des étres préexistants,
en vertu de la tendance du génie sémitique & personnifier les
idées, a remplacer la catégorie de la force par celle de la subs-
tance 27 »

Je rappellerai & mon critique que je ne me suis pas borné a
I’explication qu’il indique; j’ai cité une série de faits qui ont
assurément plus de valeur probante que n’en aurait une vague
hypothése; j’al eu recours surtout & l'interprétation fournie
par le judaisme rabbinique et la gnose alexandrine®. La con-
ception de la téléologie religieuse familiére & ’Ancien Testa-
ment ne suffit pas, en effet, pour faire comprendre la marche
suivie par la réflexion théologique des écrivains sacrés. Il faut
tenir compte, — plus séricusement peut-étre que je ne I'ai fait
dans mon étude, — du role considérable que l'idée de la

! Quvrage cité, pag. 110 et suiv., 143 et suiv.

2 M. Chapuis, La divinité de Jésus-Christ, 3¢ article. (Evangile et Liberté,
1834, N° 8, pag. 43.) Conf. M. Bovon, le Chrétien évangélique, 1883, N° 9.
Voy. d’ailleurs les observatisns de M. Holtzmann, Prot. Kztg., 1883,
pag. 1050-1051.

* Ouvrage cité, pag. 36 et suiv., 57, 61 et suiv. 74, 113.



596 P. LOBSTEIN

préexistence joue dans la spéculation de la théologie rabbi-
nique et dans 'hellénisme alexandrin 1.

L’idée d’une prééminence dans 'ordre logique ou métaphy-
sique, éthique ou religieux, se traduisait souvent, dans la théo-
logie juive, sous la forme de 'antériorité, de la priorité chro-
nologique ; pour exprimer un jugement sur la valeur éternelle
d’une institution ou d’une personne, la spéculation rabbinique
aimait & attribuer a cette personne ou a cette institution une
origine célesle et antérieure & l’existence terrestre2. Rien de
plus intéressant que 1'usage de cette notion de la préexistence
appliquée a la Torah, & la loi3. La conscience religieuse du
judaisme, qui en était venue & concentrer toute la destination
de 'homme dans I'observation de la loi, avait finl par résumer
toute la révélation de Dieu dans la promulgation de la loi: la
Torah, couronnement et but supréme de toutes les dispensa-
tions divines, est seule éternelle, tandis que les prophétes et
les hagiographes ne forment qu'un moment passager et transi-
toire dans le développement de la révélation*. Cette loi, qui
existe de toute éternité devant Dieu, s’est transformée, dans la
théologie juive, en une hypostase divine’, organe médiateur
entre I'Eternel et son peuple : la Torah est la fille unique de
Dieu; le don de la loi a été un sacrifice que Dieu a fait an
monde inférieur ; il n’a pas épargné l'objet de son amour, il
Pa livré pour le bien de son peuple.

1 On consultera avec fruit les observations de M. le professeur Holtz-
mann, qui devront servir de compléments et de correctifs aux trop rares
indications de mon travail. Protestantische Kirchenzeitung fiir das evan-
gelische Deutschland, 1883, N° 47, pag. 1047-1051. Zeitschrift fiir wissen-
schafiliche Theologie, 1884, pag. 131, sq.

2 M. Schiirer, Theologische Literaturzeitung. 1878, pag. 135.

3 Weber, System der altsynagogalen palistinensischen Theologie, 1830,
pag. 14 et suiv., 18, 46, 153, 259, 263, 295.

4 L'apotre Paul a modifié sur ce point la théologie juive et sa concep-
tion traditionnelle de la loi: & ses yeux, ¢’est ’économie 1égale qui, inter-
venue entre la promesse et 'accomplissement (wupeis7rfey Rom. V, 20), n'a
pas en elle-méme de valeur permanente et éternelle.

» Conf. Baruch 3, 27-4,2 : la spéculation alexandrine confere des attri-
buts analogues & la Sagesse.



ETUDES SUR LA METHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 597

Qu'y a-t-il d’étonnant & ce que le Messie, le restaurateur de
la théocratie, I'inaugurateur d’'une ére nouvelle, du régne glo-
rieux de la loi désormais scrupuleusement accomplie, le Mes-
sie, dont certains passages de I’Ancien Testament semblaient
impliquer la préexistence, ait été, lul aussi, concu et repré-
senté comme existant, soit dans la pensée divine, soit person-
nellement avant son apparition sur la terre!? Ainsi préparée
par la théologie du temps, 'application de la formule de la
préexistence a la personne de Jésus ne présentait plus les dif-
ficultés que signale M. Chapuis. Le raisonnement de la pensée
théologique, raisonnement & la fois instinctif et réfléchi, pour-
rait étre exprimé sous forme de syllogisme : la majeure, « le
Messie est préexistant » était suggérée par la spéculation rab-
binique et alexandrine ; la mineure « Jésus est le Messie » était
Inspirée par la foi de la communauté chrétienne ; dés lors, la
conclusion s'imposait d’elle-méme, et elle fut nécessairement
tirée par la théologie apostolique : « Jésus, le Christ, a
préexisté 2, » Mais ce travail intellectuel n’a pu se produire
que sous l'inspiration permanente de facteurs religieux, déter-
minés par la personne et 'ceavre du Christ ainsi que par les
prémisses que renfermait déja le prophétisme d’Israél 2.

S'il est ainsi possible et aisé de prouver, I’histoire en main,
que la thése de la préexistence du Fils de Dieu a le caractere
relatif et dérivé d’une thése d’emprunt, fournie & la foi de
I'Eglise par la spéculation de I’école, la dogmatique protestante
ne renie pas son caractére et reste fidéle & sa méthode, en
cherchant & retraduire dans le langage primitif de la con-
science religieuse ’expression secondaire de la réflexion théo-
logique.

Le point de vue de 'école de M. Ritschl, soit qu’il aboutisse
4 la négation de la préexistence, soit qu’il oppose a toute en-
quéte sur ce probleme une fin de non-recevoir irrévocable,
repond plus fidelement que I'opinion traditionnelle aux inten-

! Voy. les renseignements puisés par M. Holtzmann dans les Apoca-
lypses, Prot. Kztg., article cité, 1047, 1048.

* M. Holtzmann, Prot. Kztg., article cité, pag. 1050.
* Voy. la Notion de la préexistence, etc., chap. 1V.

THEOL. ET PHIL. 18835. 39



598 P. LOBSTEIN

tions essentiellement pratiques de l’enseignement biblique,
a l'intérét religieux et éthique qui inspire la théologie du
Nouveau Testament, alors méme que celle-ci a recours & des
explications qui ont un caractére plus spéculatif!.

IV

Je me résume et je conclus.

Ecarter la méthode purement formelle de I'apriorisme spé-
culatif, de la déduction rationnelle, de la métaphysique 1déa-
liste qui identifie les catégories de I'étre avec les lois de la
pensée, — renoncer & la prétention de saisir les notions abs-
‘traites et générales ailleurs que dans les objets concrets et
particuliers, et de transformer en reéalités objectives et généra-
trices les concepts subjectifs ou les opérations logiques de l'in-
telligence, — condamner sans retour toute tentative de fixer
et de définir les caractéres distinctifs d’une personne, divine
ou humaine, autrement que par l'expérience de ses effets
directs, par 'analyse de ses manifestations positives, par ’ob-
servation exacte et l'intelligence pratique de son ceuvre vi-
vante, concrete, historique, — tels sont quelques-uns des prin-
cipes régulateurs et des éléments essentiels de la théorie de la
connaissance que professe M. Ritschl.

On en a vu l'application rigoureuse et conséquente a I'un
des points les plus importants de la doctrine chrétienne. Ré-
soudre le dogme dans ses éléments religieux et éthiques au
lieu de ’étayer péniblement & I'aide d’emprunts faits a la phi-
losophie ou & la théologie naturelle, chercher son centre de
gravité dans les faits historiques de la révélation et les expé-

! 81 je ne me bornais pas i discuter icl une question de méthode, je ne
pourrais me dispenser d'aborder résolument la notion de la préexistence
appliquée & une individualité humaine, et de montrer que cette notion
est absolument incompatible avec les données les plas élémentaires et
les plus certaines de notre anthropologie moderne. J'aurail peut-étre
I'occasion de revenir sur ce point en discutant la forme sous laquelle
M. Wennagel présente "hypothese de la Kénose. Voy. les remarques si
nettes et si franches de M. Holtzmann, article cité, pag. 1075 et suiv.



ETUDES SUR LA METHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 599

riences indiscutables de la foi au lieu de s’aventurer dans la
sphére des abstractions stériles et des théories indémontrables,
rattacher la christologie & la sotériologie par le lien d’une vi-
vante unité et d’une réciprocité parfaite, fonder la dignité
unique, 'autorité souveraine, la valeur divine de la personne
du Christ, non pas sur le sol mouvant de spéculations ou de
réveries échappant & tout contrdle, mais sur la base solide de
I’ceuvre rédemptrice, réalisée par la vie et la mort du Sauveur,
qui se manifeste & la conscience religieuse des siens comme le
Seigneur, le chef du royaume de Dieu, le vainqueur des puis-
sances du monde, le révélateur parfait de la grace et de la fidé-
lité divines, le Fils de Dieu et, & ce titre, I'initiateur d’un rap-
port filial et éternel entre le pécheur réconcilié et le Pére qui
est dans les cieux, — poser et résoudre ainsi le probléeme chris-
tologique, appliquer de cette maniére la théorie de la connais-
sance résumée tout & 'heure, est-ce vraiment se rendre coupable
d’'une inconséquence scientifique!? N’est-ce pas plutot tirer
résolument les conséquences de prémisses adoptées par un
orand nombre de théologiens orthodoxes, et acceptées par
ceux-la méme qui n’osent pas adhérer a des conclusions deé-
coulant logiquement de leur propre point de vue?

(Vest aussi rendre & I'enseignement du Nouveau Testament,
saisi dans son principe religieux et seul normatif, autorité
qui lui convient et le rang auquel il a droit de prétendre. Dé-
gager la vérité évangélique des théses d’emprunt, des argu-
ments de circonstance, des corollaires explicatifs, des procédés
herméneutiques, des formules spéculatives suggérées aux écri-
vains par la nécessité de revétir leurs affirmations religieuses
d’une forme qui répondait & leurs besoins intellectuels et & ceux
de leurs lecteurs, ramener ainsi la théologie biblique & sa signi-
fication essentiellement religieuse et éthique, c’est réaliser la
pensée des auteurs sacrés, ce n’est pas la trahir.

(’est enfin continuer et développer la tradition protestante
inaugurée par nos réformateurs, dont I'orthodoxie postérieure
n’a su conserver ni la profondeur religieuse ni la largeur scien-

1 M. Gretillat, ouvrage cité, pag. 6.



600 P. LOBSTEIN

tifique. Je sais qu’il serait aisé d’accumuler les citations pour
prouver que les créateurs de notre théologie protestante n’en-
tendent pas rompre avec la christologie de Nicée et de Chalcé-
doine ; ils adoptent, sans distinction de confession, les formules
élaborées et consacrées par les anciens conciles ; ils sanction-
nent la doctrine des deux natures du Christ et repoussent éner-
giquement toute atteinte portée & 1’héritage dogmatique de
Pancienne Eglise. Mais, sous l'identité de la terminologie dog-
matique, quelle différence entre l'intérét religieux du catho-
licisme cecuménique et celui du protestantisme primitif!
Comme la conception nouvelle du salut a profondément modi-
difié ancienne notion dogmatique du Sauveur! Si la théologie
des péres grecs emprisonnait sa doctrine du salut dans des
catégories physigques et métaphysiques, nos réformateurs ont
reconquis et remis en pleine lumiére le caractére essentielle-
ment éthique et religieux de la rédemption, et maints passages
de leurs ceuvres attestent la vigueur et I'intelligence des efforts
qu’ils ont tentés pour mettre leurs idées sur la personne du
Christ en harmonie avec leurs idées sur I’essence du salut et
sur 'ceuvre du Sauveur!. Ce programme dogmatique, qu’ils
ont esquissé avec une netleté et une force admirables, mais
qu’il ne leur a pas été donné de réaliser dans toute son éten-
due, ils nous ont légué la mission de le remplir et de 'appli-
quer. L’école de Geettingue n’a pas d’autre ambition que de

1 On trouvera d’importantes indications sur cette question chez
M. Ritschl, Rechtfertigung wund Versshnung, 111, 363 et suiv., comp.
Theologie und Metaphysik, 56. — M. Kattenbusch, Theol. Litztg, 1878,
35-37; Stud. und Krit. 1818, 110, sq. Der christliche Auferstehungsglaube,
1831, pag. 6 et suiv.; Luthers Stellung zu den Gcumentischen Symbolen, 1383.
Cette derniere monographie jette une vive lumibre sur la maniere dont
Luther a interprété le sens religieux des symboles de 1'ancienne Eglise; i
ce titre, les observations de M.Kattenbusch sur la christologie du réfor-
mateur forment un précievx complément de l'excellente étude de
M. H. Schultz, Die Lehre von der Gottheit Christi, 1831, pag. 182-215. Comp.
M. Gottschick, Luther als Katechet, 1833, pag. 13 et passim. Voyez enfin
les remarques de M. Herrmann, reproduites dans le dernier des articles
que M. Astié a consacrés i I'analyse de I'ouvrage de ce théologien. (Revue
de théologie et de philosophie, mars 1835, pag. 198 et passim.)



ETUDES SUR LA METHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 601

recueillir et d’exécuter le testament spirituel des glorieux ini-
tiateurs de notre théologie protestante, et il n’y a point de
présomption & affirmer que le maitre qui a consacré a cette
ceuvre les ressources de son érudition, I'énergie de son carac-
tére, 'ardeur et le sérieux de ses convictions, a non seulement
rendu service & la science, mais aussi mérité la reconnaissance
de I’Eglise.

[A suivre.)




	Études sur la méthode de la dogmatique protestante. Seconde étude, La question christologique [suite]

