
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1885)

Artikel: Études sur la méthode de la dogmatique protestante. Seconde étude,
La question christologique [suite]

Autor: Lobstein, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379371

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379371
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ETUDES

MÉTHODE DE LÀ DOGMATIQUE PROTESTANTE

P. LOBSTEIN

SECONDE ÉTUDE

La question christologique1. (Suite.)

Qu'il me soit permis de reprendre la notion de la préexistence

du Fils de Dieu en me plaçant au point de vue spécial
de la méthode christologique.

« Il est impossible d'établir la divinité de Jésus-Christ si l'on
n'a d'abord établi l'éternité du Verbe et la réalité de sa préexistence.

» Cette déclaration si catégorique de M. de Pressensé

1 Voy. les numéros de juillet et de septembre.—Lire la forte et substantielle

étude de M. Astié, consacrée à l'analyse de la dernière partie de

l'ouvrage de M. Herrmann, Die Metaphysik in der Theologie, 1876. (Revue
de théologie et de philosophie, mars 1885, pag. 195-230) Cette étude traite
de la divinité de Jésus-Christ.—J'ai cherché surtout à orienter le lecteur
dans la littérature issue de l'école de Ctœttingue et a lui fournir des

renseignements surla méthode suivie par cette école; il pourra,en se reportant

aux textes que j'indique, contrôler mes assertions et conclure au
besoin contre moi. Je tiens a répéter ici ce que j'ai dit dans la première
de ces études (pag. 380-381) : cet essai de faire connaître aux lecteurs
français les principes de la nouvelle école n'est pas écrit dans l'intention
de la glorifier sans réserve et d'en imposer les solutions commele dernier
mot de la science théologique. Un examen sérieux, une critique indépendante,

une polémique féconde et consciencieuse seraient, pour l'auteur
de ces lignes, la récompense la plus précieuse, et il espère qu'il saurait



572 P. LOBSTEIN

(Etude sur la divinité de Jésus-Christ, Revue chrétienne, 1856,

pag. 713) indique avec une netteté parfaite la marche suivie

par la christologie traditionnelle. Non seulement les restaurateurs

de l'orthodoxie confessionnelle, mais aussi les théologiens

qui, dans le camp conservateur ou soi-disant tel, se sont
rendus coupables d'hérésies plus ou moins graves, en
particulier les partisans de la doctrine de la Kénose, s'attachent
d'abord à développer leur théorie du Verbe, soit qu'ils l'exposent

en traitant de la doctrine de la Trinité, soit qu'ils
consacrent un chapitre spécial à la notion du Logos préexistant.
Ce problème résolu, ils nous expliquent le mode de l'incarnation,

ou la manière dont s'est effectué le passage du Verbe

préexistant sous forme divine au Jésus terrestre et vraiment
homme. Enfin, après avoir porté leurs investigations sur les

natures ou la nature du Christ terrestre, ils complètent leur
enquête dogmatique par des renseignements sur le status

exaltationis, sur le Christ glorifié, rentré en possession de ses

attributs divins. Telle est la méthode universellement adoptée

par les représentants de l'école qui se dit l'interprète fidèle de

l'enseignement biblique et l'héritière légitime de la théologie
de nos réformateurs1. Le chapitre consacré à la doctrine de la

en recueillir quelque profit. Si l'école en venait jamais à substituer l'autorité

incontestée du Maître à l'étude sans cesse renouvelée des problèmes
en litige, si elle se bornait à mettre à la place de la tradition orthodoxe
une nouvelle tradition acceptée sans contrôle, si un engouement aveugle,
une complaisance irréfléchie, une ignorance dédaigneuse et systématique
des ouvrages éclos ailleurs que dans son sein, en un mot si le fétichisme
ou la routine allaient prévaloir parmi les disciples de M. Ritschl, ils
commettraient un suicide intellectuel, dont l'école de Gœttingue ne se
relèverait pas, et celle-ci tomberait sous le coup des critiques sévères que
des voix autorisées ont cru devoir formuler contre elle. (M. Nippold,
Rückblick auf das innere Leben der rheinpreussischen Kirche, dans le Volksblatt

für die reformirte Kirche der Schweiz, 1884. pag. 410. M. Lipsius,
Theologischer Jahresbericht, Band IV, enthaltend die Literatur des Jahres
1884, pag. 304.)

1 Voy. par exemple Thomasius, Christi Person und Werk, torn. II (2e éd.

1857), pag. 48 et suiv.; Martensen, Die christliche Dogmatik. 1856, pag. 221

et suiv.; M. Frank, System der christlichen Wahrheit, torn. Il (1880), pag. 73

et suiv.; Dorner, System der christlichen Glaubenslehre, tom.. II, (1881), pag.
384 et suiv.



ÉTUDES SUR LA MÉTHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 573

personne du Christ est ainsi achevé sans qu'on ait eu besoin

de parler de l'œuvre de la rédemption ; celle-ci est exposée à

part, dans un nouveau chapitre, dont le lien avec le chapitre
précédent est parfois des plus difficiles à saisir. Rien de plus
caractéristique à cet égard que les indications et les développements

de M. Wennagel. Sa théorie de la Kénose, on s'en

souviendra, est absolument indépendante de sa doctrine de la

rédemption; en outre, il fait de la notion de la préexistence le

point de départ de sa christologie : « La préexistence, dit-il,
n'étant pas une condition indispensable pour la conception
d'un Sauveur, ce n'est pas parce que le Christ devait être le

Sauveur des hommes, qu'il a eu une préexistence éternelle.
Demander quel intérêt religieux il y a à ce que le Sauveur ait
préexisté à sa vie terrestre, ce serait entièrement fausser la

question. Il faut parler ici de l'idée fondamentale commune à

tous les défenseurs de la préexistence : c'est que, indépendamment

du but spécial de la rédemption, de toute éternité Dieu
avait auprès de lui un être divin, un second lui-même, un Fils

unique et bien-aimé '. »

Aux yeux de M. Ritschl et de ses disciples, —je crois pouvoir

affirmer que l'école tout entière est d'accord sur ce point2,
— la christologie traditionnelle, en suivant la marche dont j'ai
rappelé les principales étapes, fait complètement fausse route.
Elle méconnaît les conditions essentielles de la connaissance

religieuse et de la science dogmatique; elle est contraire aux
intentions les plus manifestes de la révélation chrétienne;
enfin elle ne s'accorde qu'avec la lettre, non avec l'esprit de

la théologie de nos réformateurs. C'est ce que je voudrais

essayer de montrer.

1 C'est M. Wennagel qui souligne. Voyez la Logique des disciples de

M. Ritschl et la logique de la Kénose, pag. 70-71. Comp. pag. 53 : Si Jésus

de toute éternité, a vécu d'une vie céleste auprès de son Père, est-il
possible de concevoir le passage du Jésus préexistant sous forme divine au
Jésus terrestre et vraiment homme? Comp. pag. 56, 67-69.

- On trouvera plus loin, à l'occasion des principaux points sur lesquels

porteront nos recherches, des textes empruntés aux plus éminents
représentants de l'école de Gœttingue : ils établiront facilement que l'accord
indiqué plus haut est très réel et très sérieux.



574 P. LOBSTEIN

I

La théorie de la connaissance sur laquelle repose
l'argumentation de la christologie vulgaire est entachée d'un vice

capital qui la frappe d'une incurable stérilité; elle est dominée

par la conception platonicienne dont il a été question dans la

première de nos étudesd, je veux dire par la fiction de la

réalité objective des idées générales. De même que l'orthodoxie
courante, affirmant l'existence du péché originel indépendamment

des péchés actuels, veut déterminer l'être pur, abstraction

faite de ses manifestations positives, ainsi la christologie
traditionnelle a la prétention de définir la personne du Christ
prise en elle-même et isolée de l'ensemble des activités par
lesquelles cette personne se réalise et se révèle. Le résultat
de cette opération logique a été fixé par l'ancienne orthodoxie
dans la formule des deux natures de l'Homme-Dieu2.Les partisans

de la Kénose, je le sais, écartent avec dédain cette
formule, et quelques-uns d'entre eux font sonner bien haut leur
indépendance à l'égard de la tradition des anciens conciles;
mais il n'en est pas moins vrai que leur conception de la divinité

ou de l'humanité, de la nature divine ou de la nature
humaine du Christ, ne diffère en rien de celle de l'ancienne
métaphysique. De part et d'autre, en effet, il s'agit du substratum

qui supporte les attributs et détermine l'activité du Logos
divin ou du Christ terrestre. Or, qu'on y réfléchisse : que vaut
cette idée abstraite de la divinité ou de l'humanité, dépouillées
de toutes leurs déterminations précises? Qu'est-ce que cette

1 Voy. dans la présente Revue, pag. 383 et suiv.
'2 Ai-je besoin de dire que je ne parle pas ici de la genèse et du

développement historique de la doctrine des deux natures du Christ? La
compréhension exacte et l'appréciation impartiale des facteurs qui ont
concouru à la formation de cette doctrine jettent une vive lumière sur la
valeur et la portée qu'il faut lui attribuer dans l'exposition et la critique
de la dogmatique traditionnelle ; mais cette étude d'histoire des dogmes
ne saurait être entreprise ici; elle sortirait des limites que nous impose
l'objet spécial de nos recherches. Voy. M. Schultz, Die Lehre von der Gottheit

Christi, 1881.



ÉTUDES SUR LA MÉTHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 575

essence divine ou humaine que la réflexion dogmatique a

découverte sous les actes particuliers du Sauveur? Quel est

le contenu positif qu'elle a pu dégager par son analyse qui
élimine toutes les relations concrètes de l'œuvre du Christ

pour ne retenir qu'une formule générale définissant sa

personne? Qu'est-ce que cette divinité ou cette humanité en

quelque sorte latente, et qu'on cherche à déterminer avant

qu'elle se soit réalisée sous la forme de la vocation historique
du Rédempteur? Cette virtualité qui se trouve à la base du

ministère terrestre de Jésus ou de l'activité céleste du Logos
et de l'Homme-Dieu, qu'est-elle autre chose qu'une pure
abstraction, un simple schéma logique, un cadre qui reste vide
aussi longtemps qu'on ne le remplit pas à l'aide des données

que fournit la révélation positive de l'Evangile, c'est-à-dire
l'œuvre du salut accomplie par Jésus-Christ? Quoi de plus
stérile qu'une exposition qui se meut au milieu de pareils
fantômes Quoi de plus faux qu'une métaphysique qui, opérant
avec des ombres et vivifiant des abstractions, confond les

catégories formelles de l'intelligence avec les données de la vie
réelle M. Gretillat, qui en veut beaucoup à M. Ritschl parce
celui-ci repousse l'idéologie de Platon1, vient de publier
d'excellentes observations sur l'inanité de la méthode idéaliste2;
il rappelle fort judicieusement quelques paroles de M. Vacherot,
qu'il approuve sans réserve bien que le philosophe français se

rencontre ici avec le professeur de Göttingue : «La conception
de l'être pur n'est qu'une abstraction. C'est la perpétuelle illusion

des écoles idéalistes qui, en faisant le vide par l'abstraction
logique, dans la notion de l'être concret, n'ont embrassé qu'une
ombre en croyant saisir l'absolu. Qu'est-ce que l'être un et
immuable de Parmenide, l'idée suprême de Platon, l'unité

1 Ritschl et sa théorie de la connaissance, Revue de tltéologie et de

philosophie (Lausanne), 1884, 261-277 ; 344-367.
2 Exposé de théologie systématique, 1885. Tom. I, Propédeutique. I.

Méthodologie. Voy. pag. 63-123. A côté de remarques critiques d'une incontestable

justesse, l'exposé et l'appréciation de M. Gretillat renferme des

analyses et des jugements qui me semblent singulièrement sujets a
caution.



576 P. LOBSTEIN

inintelligible et ineffable de Plotin? de pures abstractions1. »

Cette illusion est partagée par les théologiens de l'ancienne
orthodoxie et par les partisans de la théorie moderne de la

Kénose2. Le dogmatiste qui prend son point de départ dans la

notion de la préexistence éternelle du Fils de Dieu, dans l'idée
du Verbe incréé, du Logos antérieur à l'incarnation et à la
rédemption, tombe à juste titre sous le coup de la sentence qui
condamne s^ns appel la méthode purement formelle de l'idéalisme

spéculatif. En faisant disparaître les conditions réelles

sous lesquelles se présente à nous la personnalité historique
du Sauveur, en cherchant à extraire du fait concret qui tombe
sous le regard de l'expérience je ne sais quelle entité méta-

1 M. Vacherot, le Nouveau spiritualisme, 1884, pag. 80. Voyez M.
Gretillat. ouvrage cité, pag. 78. M. Gretillat est « porté a admettre que
l'empirisme de M. Ritschl n'est qu'une pièce rapportée dans son système
théologique ; » il ne « se charge pas d'accorder des prémisses logiques et
psychologiques qui tendent directement au positivisme et au scepticisme
philosophique, avec l'ensemble d'un système théologique qu'on prétend
déduire de la révélation historique de Dieu en Jésus-Christ. » (ouvr. cité,
pag. 63.) Plus loin il considère M. Kitschl comme le représentant principal
de « la méthode subjectiviste dite expérimentale. » préconisée aussi par
M. Kattan, M. Lipsius. M. Bouvier. M. Vacherot. Ce chapitre (pag. 140-151),

auquel j'aurai sans doute encore l'occasion de revenir, prouve q ie
M. Gretillat n'a pas cherché a compléter et, au besoin, à rectifier ses

informations sur la théologie de M. Kitschl, depuis son discours d'ouverture

inséré dans la présente Revue. 11 est à regretter que M. Gretillat,
dans son dernier ouvrage comme dans le discours cité, apporte souvent
a la discussion des questions scientifiques un ton et des allures peu en

harmonie avec la gravité des matières qu'il traite et avec la valeur des

adversaires qu'il combat. Un théologien qui. dans les études dogmatiques
si remarquables de M. Lipsius et dans son instructive et féconde controverse

avec Biedermann, ne sait voir qu'un « duel au logogriphe » et « un
galimatias » (voy. pag. 98, 99), rir.que fort de n'être pas pris lui-même
au sérieux. Heureusement que M. Gretillat peut alléguer en sa faveur le
bénéfice de circonstances atténuantes. Ses propres déclarations, comme
celles que renferme son étude sur la théorie de la connaissance de

M. Ritschl, nous autorisent a affirmer qu'au lieu de traduire ses auteurs
il les a travestis.

- J'ose appeler cette théorie une théorie moderne, n'en déplaise a
l'affirmation de M. Godet, qui revendique pour la doctrine de la Kénose
l'autorité du témoignage biblique. Reçue chrétienne, 1884, pag. 758-759.



ÉTUDES SUR LA MÉTHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 577

physique, on obtient, pour tout résultat de cette dissolution
aussi laborieuse que téméraire, le pauvre et pâle résidu d'une
abstraction inféconde : « On n'embrasse qu'une ombre en

croyant saisir l'absolu1. »

Mais il y a plus. Ce procédé d'une logique et d'une métaphysique

surannées souffre d'un autre défaut, non moins grave que
celui que je viens de signaler.

En effet, la méthode traditionnelle part d'une thèse spéculative

et non d'un fait historique; elle fait reposer tout l'édifice

christologique sur un a priori métaphysique, et non sur une
donnée directe et positive de la révélation évangélique et de

l'expérience chrétienne; elle est l'application conséquente et
hardie de la déduction rationnelle à la religion chrétienne. Or,
un procédé pareil est de nature à exciter la défiance de tout
esprit qui ne veut pas se faire illusion sur les limites imposées
à la connaissance humaine et sur les ressources dont dispose
la foi chrétienne. Car enfin, cette substitution incessante de

l'idée au fait, de la métaphysique à l'histoire, des spéculations
les plus téméraires et les plus ambitieuses à l'observalion
exacte et patiente, cette méthode de la déduction spéculative
se conçoit chez les platoniciens, qui estiment que l'idée générale

est la réalité suprême et le principe de tous les phénomènes

particuliers ; elle s'explique chez les hégéliens, qui
identifient les lois de la pensée et les lois de l'être2; mais peut-
elle paraître légitime à ceux qui ont reconnu le néant des

imaginations platoniciennes et des prétentions de l'hégélianisme?
Quel que soit l'attrait qu'exerce sur bien des intelligences la

tentation d'énoncer des affirmations « priori sur les choses

divines3, il faut reconnaître qu'il est à la fois plus modeste et

1 M. Ritschl, Theologie und Metaphysik- Zur Verständigung und Abwehr,
1*81, pag. 39. — M. Herrmann, Die christologischen Arbeiten der neuesten

Zeit. (Theologische Literaturzeilung, 1876, N0" 4 et 5, surt. pag. 117)
- De l'a la sympathie de Biedermann pour Rothe. Christi. Dogmatil,-,

1"-' édit., pag. 12 (note). Conf. les observations de M. Gretillat, ouvrage
cité. pag.81 et suiv.

•' M. Ritschl, Theologie und Metaphysik, pag. 18 et suiv. — Conf. M.
Gretillat, ouvrage cité, pag. 91-92: « Considérée en elle-même, cette méthode
(de l'idéalisme spéculatif) l'ait constamment l'effet d'un jeu puissant de



578 P. LOBSTEIN

plus prudent de résister à cette séduction dangereuse, pour
suivre une voie plus sûre, au risque de paraître bien terre à

terre. Et de fait, c'est bien là le sentiment qui tend à prévaloir
de plus en plus chez ceux-là même qui se refusent encore à

tirer les conséquences que suppose et qu'exige ce point de

vue. Reconnaître et observer la réalité, la constater et la
décrire, mais renoncer à la prétention de la construire; suivre
l'ordonnance intime des données de l'expérience; reproduire
par la pensée le nexus rerum, mais non le produire en faisant
dériver les faits qui tombent sous l'observation externe ou
interne d'une quantité primitive qu'on pose au moyen d'une
opération qui néglige les données de l'expérience ; rompre
avec l'illusion qui transforme en faits objectifs et en éléments
constitutifs de l'être les abstractions à l'aide desquelles notre
intelligence essaie de définir ou de grouper les caractères
distinctifs des choses réelles, des phénomènes particuliers, des

faits concrets, n'est-ce pas là un point de vue auquel se rallieront

volontiers, même au sein dus écoles concervatrices, la

plupart des théologiens contemporains, j'entends ceux qui
pensent? Eh bien, c'est là précisément l'un des principes
essentiels de M. Ritschl, et son mérite est moins d'avoir exprimé
ce principe dans toute sa rigueur que de l'avoir appliqué d'une
manière énergique et conséquente à toutes les doctrines du

système chrétien1. C'est au nom de ce programme, en vertu

l'esprit s'évertuant à faire ce qui n'est pas possible il l'intelligence
humaine, inventer l'univers, le tout reposant sur la prémisse aussi improbable

que peu prouvée que les schématismes de ma pensée subjective
répondent ä la réalité objective des choses. Mais c'est précisément cette
confusion ou cette identification de l'idée et de l'être qui a été dans tous
les temps une des causes les plus efficaces de fascination pour l'esprit
humain. Passer de l'idée au fait, jeter le pont par-dessus l'abîme qui
sépare ces deux mondes, telle a été de Platon a Descartes, de Descartes a

He^el et de Hegel a Rothe l'ambition constante de la pensée

philosophique- »

' Il est curieux d'étudier a cet égard les déclarations de M. Gretillat,
pour les rapprocher ensuite de l'attitude militante et aggressive qu'il a

prise vis-a-vis de M. Ritschl et de son école. Il y a, dans le dernier ouvrage
déjà cité de M. Gretillat, sur l'apriorisme spéculatif de Rothe, des

observations que ne désaiouerait pas le disciple le plus fidèle de M. Ritschl.



ÉTUDES SUR LA MÉTHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 579

de cette méthode, acceptée en théorie par la grande majorité
des théologiens de nos jours, que l'école de Gœttingue combat
la christologie courante et sa méthode deductive, qui s'inspire
de la métaphysique platonicienne et alexandrine au lieu de se

soumettre franchement à l'autorité religieuse sainement
comprise de la révélation évangélique1.

Que dis-je? M. Gretillat affirme (Revue de théologie et de philosophie, 1884,

pag. 345-46; Exposé de théologie systématique, 1, pag. 80) qu'il souscrit sans
réserve aux paroles de la métaphysique de Lotze (Metaphysik, pag. 163), que
M. Ritschl cite comme résumant ses propres idées sur l'ontologie et dont
j'ai reproduit la substance dans la page qui précède Theologie und
Metaphysik, pag. 37-38). Et cependant M. Gretillat se constitue le défenseur de

la métaphysique formellement condamnée par ces mêmes paroles de

Lotze; il se prononce hautement pour l'idéologie platonicienne que combat

M. Ritschl ; il est le partisan résolu de « l'espèce pomme, substance
réelle, quoique latente et mystérieuse, derrière les choses particulières
appelées pommes. < (Revue, juillet 1884, pag. 354.)— Conf. les observations
de M. Thikœtter (trad, de M. Aguiléra), pag. 46-47, 62-63, et le commentaire

du traducteur, pag. 116 et suiv.
1 Les paroles suivantes de M. le professeur Bovon, que je demande la

permission de citer in extenso, prouveront facilement que la méthode et
les principes de M. Ritschl ne sauraient manquer de rencontrer, parmi
les théologiens évangéliques des pays de langue française, des esprits bien

préparés et disposés a rompre avec les errements de la christologie orthodoxe.

« Il suffit, dit M. Bovon (Chrétien évangélique, XXVIe année, N° IX,
20septembre 188-3. pag. 422-423), il suffit de lire avec quelque attention un
manuel de dogmatique pour être frappé des difficultés que soulève la

christologie traditionnelle. On part d'une théorie minutieuse sur le Verbe,
seconde personne de la Trinité divine; on établit une doctrine non moins
arrêtée sur l'homme et sur sa nature morale, et l'on affirme l'unité
personnelle de l'homme et de Dieu en Jésus-Christ. Le Verbe divin, pris à lui
seul, est un être personnel, capable de penser et de vouloir. L'homme, de

son côté, est une créature raisonnable et libre. Mais que deux êtres doués

chacun pour soi d'intelligence et de volonté puissent en venir a ne plus
former qu'une seule personne, c'est ce qu'il est plus facile d'affirmer que
d'expliquer. Aussi comprend-on que la christologie ecclésiastique ne
parvienne pas à s'établir sur une base solide, et qu'elle oscille fatalement
entre les deux hérésies contraires qu'elle ne cesse de condamner : le

docétisme, qui supprime la difficulté en écartant l'un des termes, et le nesto-

rianisme dualiste, qui, renonçant à l'unité personnelle, se borne il juxtaposer

les deux éléments.
» Cet insuccès de la christologie traditionnelle ne serait-il pas l'indice



580 P. LOBSTEIN

La méthode christologique de M. Ritschl est dominée par la

conception essentiellement pratique et religieuse qui
s'exprime, sous des formes diverses, dans tous les documents du

Nouveau Testament. Elle n'opère pas avec des entités
métaphysiques; elle ne cherche pas à définir la nature d'une
personne dont on ne connaît pas encore l'activité, ou à déterminer
« l'essence » d'une individualité qu'on a commencé par affranchir

de toutes les conditions de la vie individuelle; elle ne

prend pas son point de départ et sa base d'opération sur un
terrain choisi en dehors de l'Eglise chrétienne, sur les sommets

abrupts et arides d'une spéculation d'origine étrangère;
elle n'essaie pas d'établir la divinité de Christ par des

raisonnements a priori, au moyen de spéculations transcendantes et

de déductions rationnelles, à l'aide de formules qui font
absolument abstraction de la vie historique de Jésus, de sa vocation

terrestre, de sa mission rédemptrice; elle ne rompt pas le lien

qui rattache la sotériologie à la christologie. Elle conclut de

l'œuvre positive du salut à la valeur personnelle du Sauveur;
elle s'enquiertdu témoignage que Jésus s'est rendu à lui-même,
éclairant ce témoignage par celui que lui rend son œuvre; elle

analyse les expériences des premiers croyants au contact de

d'un vice fondamental de méthode? Voila ce que bon nombre de théologiens

modernes se sont demandé. Les docteurs de l'ancienne Eglise
partaient d'en haut, c'est-à-dire de théories spéculatives sur l'essence divine,
systèmes subtils dans lesquels l'influence de la philosophie païenne n'est

que trop manifeste. Ne serait-il pas plus logique et plus conforme à l'esprit

de l'Evangile de commencer par le bas, de s'occuper tout d'abord du

connu, c'est-à-dire de l'activité du Sauveur telle qu'elle nous est présentée

dans les documents bibliques, de rechercher comment les apôtres ont
compris l'œuvre et la personne de leur Maître, et par quelle voie ils sont
arrivés a la conception qu'ils nous en donnent dans leurs écrits? Détrôner
la métaphysique pour mettre à sa place la psychologie et l'histoire,
appliquer il la théologie la méthode expérimentale, tel est le programme
indiqué déjà dans plusieurs passages des écrits des réformateurs, mis en

lumière, avec un incomparable éclat, quoique non sans de graves
inconséquences, par Schleiermacher au commencement de ce siècle, et repris
de nos jours par Ritschl et ses disciples. » C'est bien aussi la méthode

que recommande M. le professeur Astié dans son étude sur le problème
christologique. (Revue de théologie et de philosophie, 1874, pag. 161-245.)



ÉTUDES SUR LA MÉTHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 581

Celui qu'ils reconnaissent comme leur Seigneur; elle trouve
dans ces expériences une appréciation religieuse et un
jugement moral, suggérés par les effets moraux et religieux de la
révélation et de l'œuvre du Christ; elle dégage ces expériences,
ces appréciations, ces jugements des formules auxiliaires et des

corollaires explicatifs dont les a revêtus la réflexion théologique

des auteurs sacrés ; en un mot, elle statue l'indépendance

souveraine et le primat absolu de l'intérêt religieux et

éthique, qui doit l'emporter sans partage sur les préoccupations

intellectuelles, sur les fantaisies spéculatives et sur les

rêveries théosophiques et mystiques.

II

J'exposais dernièrement à un théologien étranger, désireux
d'être initié à la méthode de l'école de Gœttingue, quelques-
unes des idées que je viens de développer dans les pages qui
précèdent. Mon interlocuteur, que des informations puisées
surtout chez les adversaires de M. Ritschl avaient sérieusement

prévenu contre « l'empirisme sceptique et le moralisme
rationaliste » du maître incriminé, paraissait surpris d'entendre
présenter de cette manière les idées d'un théologien qu'on lui
avait dénoncé comme l'un des adversaires les plus redoutables
du christianisme positif. Cependant la satisfaction visible que
lui inspirait la rectification, sincèrement désirée, de ses
opinions préconçues n'était pas complète; il s'y mêlait une
préoccupation <iu'il ne cherchait pas à dissimuler. Finalement il
reprit, après un moment de silence et de réflexion : « J'applaudis
de grand cœur à cette généreuse et bienfaisante tentative de

résoudre le dogme traditionnel dans ses éléments religieux et

éthiques; ces efforts d'affranchir le christianisme d'une spéculation

d'emprunt et d'une métaphysique stérile finiront
certainement par conquérir l'assentiment de tous les esprits soucieux
des intérêts de la vie religieuse et jaloux de l'indépendance de

la science dogmatique. Mais n'est-ce pas faire trop d'honneur à

M. Ritschl et à son école que de leur attribuer l'initiative ou le

monopole de cette réforme que vous semblez revendiquer
THÉOL. ET PHIL. 1885. 38



582 P. LOBSTEIN

pour eux seuls? Car enfin, sans parler de Schleiermacher,
MM. A. Schweizer et Lipsius n'ont-ils pas marché dans cette
voie et agi dans ce sens avant la publication de l'ouvrage capital

de M. Ritschl1? Laissons toutefois cette question de

préséance, qui n'a qu'une importance secondaire au point de vue
scientifique, et abordons directement ce qui me paraît le côté
faible de toute votre argumentation. Vous voulez ramener la
christologie, comme toutes les doctrines chrétiennes, à l'intérêt
religieux et éthique qui lui a donné naissance; cet intérêt, vous
le trouvez exprimé dans le témoignage apostolique, qui a

commenté et expliqué la parole et l'œuvre du Seigneur; voilà le
cercle dans lequel vous prétendez vous renfermer. Vous faites
ainsi profession de vous soumettre à ce que vous appelez la
révélation chrétienne, que vous érigez en norme de la science

dogmatique. Mais quoi? Ces doctrines que vous proscrivez ne

sont-elles pas des éléments indéniables du témoignage apostolique?

Votre procédé d'élimination s'accorde-t-il vraiment avec
votre désir de vous soumettre à la révélation chrétienne
Métaphysique, dites-vous en écartant la notion de la préexistence
et celle de l'incarnation, métaphysique D'accord, mais avouez

que cette métaphysique n'a pas été inventée par Justin Martyr
ou les pères alexandrins. N'est-elle pas indiquée dans l'Apocalypse

comme dans les plus anciennes épîtres de Paul, plus
nettement accusée dans les épitres de la captivité, enfin largement

1 M. Gretillat, Exposé de théol. syst-, pag, 146-147, en associant au nom
de MM. Ritschl et Kaftan ceux de MM. Lipsius et Bouvier, méconnaît la
différence essentielle qui règne entre ces deux courants théologiques.
MM. Lipsius et Bouvier attribuent à l'expérience religieuse une importance

et font à l'analyse psychologique une part que leur contestent
M. Ritschl et la plupart de ses disciples. Pour saisir d'une manière précise

et pour apprécier a leur juste valeur les rapports qu'il y a entre le

point de vue de M. Ritschl et celui de M. Lipsius, il faut lire les

remarquables études dogmatiques que celui-ci a publiées pour expliquer et
justifier son Manuel de dogmatique protestante. (1° édit., 1876; 2e édit., 1879).

Voy. Dogmatische Beiträge zur Verteidigung und Erläuterung meines

Lehrbuchs. (Jahrbücher für prot. Theologie, 1878.) La nouvelle série qui
vient de paraître dans la même revue et qui, comme la première, a été

publiée a part, se distingue par les mêmes qualités d'analyse profonde et

pénétrante, de discussion vigoureuse et serrée, de compréhension philosophique

et religieuse.



ÉTUDES SUR LA MÉTHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 583

développée dans les écrits johanniques? Comment concilier ces
faits que vous ne songez pas à contester avec le caractère
normatif que vous attribuez à la révélation évangélique? Ne voyez-
vous pas que vous défendez une position intenable ou que vous
vous arrêtez à mi-chemin Car vous ne sauriez échapper au
dilemme suivant : Si vous faites de la révélation chrétienne la

norme de votre dogmatique, vous n'avez pas le droit de

mutiler le dogme traditionnel en écartant des doctrines qui font

partie de l'enseignement du Nouveau Testament; ou si vous
écartez ces doctrines, cessez de vous prévaloir de votre
prétendue soumission à la révélation, car cette soumission n'est

plus qu'illusoire. »

L'objection soulevée par mon contradicteur n'est pas
nouvelle ; elle a été reproduite à maintes reprises, et elle peut
paraître spécieuse et plausible. Elle n'en est pas moins faible, et
il est facile d'en dévoiler le point vulnérable et d'ébranler la

base sur laquelle elle opère. Elle revient, en définitive, à identifier

la révélation chrétienne avec le Nouveau Testament et à

conférer à celui-ci l'autorité de celle-là. En prenant ce point de

vue, il est évident qu'on en arrive à la conception d'une
métaphysique révélée, fondement nécessaire de la métaphysique
ecclésiastique et de l'orthodoxie traditionnelle.

Or la plupart des représentants de la théologie dite conservatrice

ont abandonné, au moins en théorie, la doctrine de la

théopneustie absolue ; ils admettent en principe que, dans le
Nouveau Testament, il se mêle des éléments humains aux
facteurs divins qui ont présidé à sa formation; ils consentent à ce

qu'on procède au triage « non moins difficile que nécessaire

entre le fond permanent et essentiel de la vérité chrétienne et
la forme passagère et variable de l'explication théologique1. »

1 La notion de la préexistence du Fils de Dieu, pag. 134, Comp, les
déclarations de M. Wennagel, qui souscrit à ces principes, la Logique des

disciples de M. Ritschl et la logique de la Kénose, pag. 1-2. — M. Gretillat,qui,
dans les pages consacrées au rôle de la critique biblique, est trop dominé

par les idées de Beck pour que le sens historique n'en souffre pas chez lui,
fait lui-même des concessions qu'eussent certainement désavouées les

Gaussen et les hommes du Réveil. Exposé de théologie systématique, torn. T,

pag. 230 sq. 241.



584 P- LOBSTEIN

Dès lors la question se précise davantage, et, réduite à sa plus
simple expression, elle peut se formuler dans les termes
suivants : La notion de la préexistence du Fils de Dieu est-elle un
élément constitutif et intégrant de la révélalion chrétienne? ou
ne faut-il y voir qu'un produit secondaire de la réflexion des

auteurs sacrés, essayant de traduire dans le langage dérivé de

la spéculation théologique l'affirmation primitive de la foi

religieuse?
J'imagine que les adversaires eux-mêmes accepteront cette

manière de poser la question. Ils n'hésiteront pas à la trancher

dans le sens de la première alternative, et, affirmant le

caractère révélé et divin de la doctrine de la préexistence, ils
se hâteront d'en conclure la légitimité de la christologie
traditionnelle, ou du moins de la méthode vulgaire, qui pose d'emblée

la thèse de la préexistence du Verbe et passe ensuite au

problème de l'incarnation et à la doctrine de l'œuvre du Christ.
Il semble, en effet, que leur triomphe soit incontestable et
absolument justifié. La préexistence du Fils de Dieu, ainsi

conçue, n'est plus une notion métaphysique, elle est un fait,
une réalité positive attestée par une autorité qui s'impose à la
foi chrétienne et à la pensée dogmatique, une base assez fortement

assurée pour supporter tout le poids de l'édifice christologique

laborieusement construit par le cortège imposant des

pères, des docteurs, des réformateurs et de leurs épigones.
Pour discuter à fond et avec fruit la solution de l'orthodoxie

courante, il faudrait s'entendre d'abord sur le sens que, de

part et d'autre, l'on attache au terme de révélation chrétienne.
Il y a là un problème qui s'impose nécessairement à ceux qui
ont cessé d'adhérer à la doctrine de l'inspiration littérale des

Ecritures1. Sans vouloir éluder cette question, dont je ne mé-

1 Rappelons ici les paroles de M. le professeur Stapfer, qui montre fort
bien le problème qu'impose ii la théologie l'abandon de la doctrine de

l'inspiration; quoique la manière dont l'auteur indique la solution ne
me semble pas heureuse, je ne puis résister a citer le passage entier,
puisqu'il formule nettement la question à laquelle la dogmatique
contemporaine ne saurait se dispenser de chercher une réponse : « La disparition

de ce dogme (de la théopneustie) porte-t-elle la moindre atteinte à
la révélation elle-même? Certainement non. «La Bible renferme la rêvé-



ÉTUDES SUR LA MÉTHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 585

connais ni l'importance ni la difficulté1, je crains qu'elle ne

rompe le fil de notre argumentation présente en nous entraînant

trop loin de l'objet spécial de nos recherches. Aussi bien
sera-t-il possible de fixer avec précision les conditions et les

lation de Dieu, c'est à nous de l'y reconnaître. On peut la définir : la
collection des documents de la révélation avec toutes les chances

d'erreurs attachées à un canon qui n'est point infaillible, puisque c'est une
Eglise faillible qui l'a fixé. L'autorité doit être placée dans le témoignage

que notre esprit rend à l'esprit de Dieu dans l'Ecriture. — Mais tout
n'est pas dit pour cela. 11 reste une grosse question à résoudre. En
montrant que le dogme d'une inspiration distincte de la révélation a fait son

temps, on ne fait que reculer te problème. Où est la révélation? Quel
est son critère? A quels signes distinguerons-nous le faux prophète du

vrai prophète, la fausse révélation de la vraie révélation Quand l'écrivain

biblique nous dit : « La parole de Dieu m'a été adressée, » a-t-il
extériorisé ce que sa conscience lui dictait? Peut-être; mais dans quelle
mesure Dieu parlait-il par cette conscience, et dans quelle mesure l'écrivain

lui-même? Où commence l'action de Dieu, où l'action de l'homme?
A quels signes reconnaîtrons-nous que l'une se substitue à l'autre et
dirons-nous : Ici Dieu parle, ici l'homme? — Quand saint Paul, après
avoir dit : « Celui qui marie sa fille fait bien; celui qui ne la marie pas

• fait mieux, » ajoute : « Je crois que moi aussi j'ai l'Esprit de Dieu,» il
est parfaitement convaincu, n'est-ce pas, qu'il nous apporte une révélation

divine; dans quelle mesure devons-nous accepter sa parole comme
telle — Nous croyons que cette question : quel est le critère de la révélation?

est la plus grave que la théologie ait à se poser dans ce moment.
Mais la résoudra-t-on jamais Il nous semble que la limite entre l'action

de Dieu et l'action de l'homme est impossible a fixer avec certitude.
De même qu'un naturaliste ne peut dire où le bras finit et où la main

commence, qu'un physiologiste ne sait pas distinguer entre le tissu
musculaire et le tissu osseux, de même la limite entre l'action de Dieu d'une

part et l'action de l'homme de l'autre, dans les livres bibliques, n'est-
elle pas impossible à établir? L'essentiel est de sentir et de reconnaître
cette action de Dieu, et la vraie preuve de la révélation sera toujours la
preuve morale. Elle consiste à mettre l'homme pécheur, l'homme qui a
soif de pardon, de justice et de vérité, en face de Celui qui a dit : « Je
» suis le chemin, la vérité et la vie, » pour qu'il s'écrie : « Voilà le Bans'

veur que j'attendais » (M. Stapfer, Revue chrétienne, 10 juillet 1884,

pag. 429-430.)
1 M. Heer (Der Religionsbegriff Albrecht Ritschis dargestellt und beur-

theilt, Zurich 1884. pag 14) déclare qu'il n'a pas trouvé, dans les ouvrages
du professeur de Gœttingue, une définition de la révélation. Il est vrai
que M. Ritschl n'a traité nulle part ex professo cet important sujet ; ce-



586 P. LOBSTEIN

lois de la méthode christologique, sans soulever pour le
moment ce nouveau problème. Il suffira, à cet effet, de se placer
sur le terrain de l'adversaire et d'accepter, sous bénéfice
d'inventaire, la définition qui a cours dans la dogmatique usuelle.

Les partisans de la préexistence admettent que Jésus « a

enseigné lui-même cette doctrine, » et ils « croient fermement,

pour saint Paul (et les apôtres en général) à une révélation
divine, directe et infaillible, sur cette question1. » — «

J'entends par là, continue M. Wennagel2, non une révélation ou

une inspiration qui aurait aidé simplement l'apôtre à déduire
de ses axiomes religieux des conséquences vraies à son point

pendant maintes indications de ses ouvrages, et notamment sa critique
des différentes formes du piétisme, permettent au lecteur de se rendre
compte de la signification que l'auteur attache au terme de révélation.
Voy., par exemple, les observations que renferme la conférence de

M. Bitschl sur la conscience (Ueber das Gewissen, 1876, pag. 9); en outre,
Die christliche Lehre von der Rechtfertiquug et Versœhnung, torn. Ill
(2e edit.), pag. 5-6, 26-27, 188-189, 198-200, 304-306, 361, 403-406, 512-513,
580-581. — La notion de la révélation a été discutée à plusieurs reprises

par quelques-uns des disciples de M Ritschl. Voy. surtout M. Herrmann,
Die Religion im Verhœltniss zum Wellerkennen und zur Sittlichkeit, 1879,

pag. 364 et suiv.; le même, Stud. u. Krit. 1877, pag. 538, 540, 541 ; id., Die
Bedeutung der Inspirationslehre für die evangelische Kirche, Vortrag, 18S2,

pag. 7-8; id., Theolog. Litztg. 1881, pag. 360-361; 1882, pag. 18; 1884,

pag. 199, 200, 203. — M. Kaftan, Das Wesen der christlichen Religion, 1881,

pag. 171 et suiv., 295 et suiv. — M. Kattenbusch, Theol. Litztg. 1882,

pag. 620-622; 1884, pag. 67. - M. Wendt, Stud. u. Krit. 1879, pag. 165-166.

— M. Gottschick, Theol. Litztg. 1878, pag, 419; 1880, pag. 410; 1884,

pag. 1-44. — M. Glider, Theologische Zeitschrift aus der Schweiz, 1884.

pag. 163 et suiv.; id., Volksblatt für die reformirte Kirche der Schiceiz,
1883, pag. 201-203. — Voy. les observations critiques de M. Lipsius,
Dogmatische Beitrœge, 1878. pag. 69-78; Theologischer Jahresbericht (Ueber die
Literatur vom Jahre 1882) 290-291, conf. 286-287. La monographie de M. le

professeur Krauss (Die Lehre von der Offenbarung, 1868). ajoute de riches et
lumineux développements aux idées bien connues de Rothe; mais publiée
avant les ouvrages dogmatiques de MM. Kitschl, Biedermann, Lipsius,
Pfleiderer, elle ne pouvait intervenir dans les débats soulevés par ces

théologiens.
1 M. Wennagel, La Logique des discÌ2jles de M. Ritschl et la logique de la

Kénose, pag. 23-24.
'2 Ibid., pag. 24, en note. C'est M. Wennagel qui souligne.



ÉTUDES SUR LA MÉTHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 587

de vue, et fausses peut-être aux yeux de Dieu, mais un acte
révélateur par lequel il a été initié directement d'en haut à la
connaissance de certaines vérités capitales absolument vraies

aux yeux de Dieu lui-même, et auxquelles il n'eût pas pu
s'élever sans cet acte révélateur. Cette révélation interne
aurait accompagné ou suivi de près (durant les trois jours de

Damas) la conversion de l'apôtre. »

J'admets provisoirement, sans les discuter, ces assertions

qui expriment l'opinion commune aux théologiens de toutes les

nuances de l'orthodoxie régnante, et je voudrais me borner à

soutenir la thèse suivante : « Quand même il serait vrai que
Jésus a enseigné sa préexistence et que celle-ci a été révélée à

Paul, il n'en est pas moins incontestable qu'il faudrait
condamner absolument la marche suivie par la christologie
vulgaire, la méthode qu'elle applique au dogme de la personne du

Christ, la manière dont elle formule et résout le problème que
la foi chrétienne propose à la science dogmatique. »

Empruntons autant qu'il est possible les termes de nos
contradicteurs et partons des prémisses qu'ils nous fournissent
eux-mêmes : « Dans saint Jean lui-même, dit M. Wennagel1, ce

n'est que fort rarement, — quatre ou cinq fois tout au plus, —
que nous rencontrons des témoignages directs de cette
catégorie. D'habitude, Jésus se tait sur ce sujet mystérieux, et il
faut des moments particulièrement poignants ou solennels

pour qu'il jette à ses adversaires des mots tels que ceux-ci,
qui jaillissent comme l'éclair des profondeurs de sa conscience
intime : « Que sera-ce, quand vous verrez le Fils de l'homme
remonter là où il était auparavant? » — « Avant qu'Abraham
fût, je suis, » ou pour qu'il s'écrie, épanchant son âme filiale
dans sa dernière prière avec les siens : « Père, rends-moi la

gloire que je possédais auprès de toi avant que le monde fût...
car tu m'as aimé avant la fondation du monde )j Ainsi « Jésus

a cru à sa préexistence, » mais « il n'en a parlé qu'un fort petit
nombre de fois, de telle sorte que ses quatre ou cinq paroles,
— d'autres circonstances aidant, — ont pu rester en dehors
du cadre de l'évangélisation primitive, telle qu'elle se reflète

1 Ouvrage cité, pag. 15.



588 P. LOBSTEIN

dans les synoptiques1. » — « On comprend, dit à son tour
M. le professeur Chapuis2, que ces questions d'une nature

intime, personnelle, occupent dans la tradition évangélique
une place restreinte. Ce sont quelques traits de lumière, quelques

paroles éclatantes jetées dans le cœur des disciples.
Sainte semence, que fécondera l'Esprit de Dieu et qui, dans

les jours de l'activité évangélisatrice et des riches expériences,
se développera et montrera à l'Eglise toute la grandeur de son
Chef divin. Comment s'étonner dès lors du silence des Synoptiques

I »

Nous prenons acte de ces déclarations des partisans de la

préexistence : ils reconnaissent avec une bonne grâce et une
franchise parfaites que cette doctrine n'a été ni le thème habituel,

ni même l'objet direct de l'enseignement de Jésus. Et, en

effet, Jésus se présente à son peuple et se révèle à ses croyants
comme l'élu de Dieu, initié pleinement à la connaissance des

desseins d'amour du Père céleste et appelé à les réaliser par
la fondation du royaume de Dieu : telle est sa vocation
historique, attestant sa dignité unique et insurpassable3. Dès lors
le dogmatiste, jaloux de reproduire la pensée dominante du
Maître et désireux de se soumettre à l'autorité de sa parole, ne
devra-t-il pas s'attacher en première ligne au témoignage ha-

1 Ibid., pag. 15, 16.
2 Evangile et Liberté, 1884, N° 8, pag. 43. M. Chapuis fait rentrer « dans

la même catégorie des sujets rarement abordés tout ce qui touche
directement à la messianité de Jésus. » Il serait facile de montrer que l'analogie

entre les deux séries de déclarations, celles qui concernent la préexi-
tence et celles qui se rapportent à la messianité du Christ, est purement
apparente.

3 Conf. M. Aguiléra, la Théologie de l'avenir, pag. 48-63- Le traducteur
a fort bien formulé, dans sa troisième note, les points essentiels de la
méthode christologique de M. Ritschl, pag. 116-118; il a indiqué aussi
les textes les plus importants de l'ouvrage sur la Doctrine de la justification

et de la réconciliation consacrés a l'exposition du dogme christologique.

Les réserves et les critiques de M. Aguiléra (pag. 118-119),
soulèvent des problèmes intéressants et dignes d'un examen sérieux ; mais
cette discussion dépasse le cadre de l'étude à laquelle nous nous livrons
ici.



ÉTUDES SUR LA MÉTHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 589

bituel et direct de Jésus et placer au centre de la christologie

les affirmations aussi claires que multiples qui portent sur
sa vocation tout entière Est-ce là la méthode qu'adopte la

théologie traditionnelle? Nullement: au lieu de partir des

données les plus immédiatement accessibles à la foi du fidèle et à

la pensée du théologien, la christologie s'oriente de prime
abord, dans sa marche ambitieuse, d'après « ces rares et
mystérieuses paroles, ces quatre ou cinq déclarations qui ne
rentrent pas dans le cadre de l'évangélisation primitive et qui occupent

dans la tradition apostolique une place si restreinte » Que

dis-je Ces paroles elles-mêmes, dont on fait, dans le camp
traditionnel, la base du dogme christologique, on les accompagne

de commentaires complètement étrangers à la pensée

qui les a inspirées d'abord, on les assied sur je ne sais quelles
prémisses métaphysiques, spéculations aventureuses touchant
l'essence divine, le rapport immanent et éternel du Père et du

Fils, l'essence du Verbe antérieur à son apparition terrestre,
dépouillé de ses attributs humains, indépendant de sa mission

historique. N'est-ce pas là prendre le contre-pied de

l'enseignement positif et catégorique de Jésus, porter les regards d'une
curiosité indiscrète sur des sujets que le Seigneur ne fait

qu'indiquer « dans des moments particulièrement poignants
ou solennels, » et sacrifier ainsi à la recherche de questions
sagement voilées à notre connaissance l'étude pratique et

féconde des vérités si riches et si simples qui forment la
substance du témoignage et de l'œuvre du Sauveur?

La théologie apostolique, sainement comprise et impartialement

consultée, nous donne la même leçon, et renferme des

avertissements identiques à ceux que nous pouvons recueillir
de la bouche de Jésus. Les rares indications du Seigneur
concernant sa préexistence ont été, assure-t-on, une « sainte

semence que féconda l'Esprit de Dieu et qui, dans les jours de

l'activité évangélisatrice et des riches expériences se développa
et montra à l'Eglise toute la grandeur de son chef divin. » —
« Les affirmations du Christ, d'abord incomprises ou momentanément

oubliées, ont peu à peu repris vie dans la conscience

chrétienne, rappelées à la mémoire des croyants par l'Esprit



590 P. LOBSTEIN

qui devait continuer et glorifier l'œuvre du Seigneur L » (Jean

XIV, 26; XVI, 12-15.) Telle est la solution qui a été défendue

avec un grand talent par M. le professeur Weiss dans son
excellent manuel de théologie biblique2. Mais le même auteur
ne se lasse pas d'insister sur ce fait essentiel à ses yeux, c'est

que l'objet et le centre de la foi apostolique a été le Seigneur,
le Christ ressuscité et glorifié, assis à la droite du Père, appelé

par Dieu à amener, au grand jour de la Parousie, la réalisation
complète et définitive de l'œuvre du salut. La marche de la

pensée de Paul3 est d'une clarté que ne saurait obscurcir aucun
raisonnement et aucune prévention dogmatique. « S'élevant
de l'œuvre du Christ à la personne du Fils de Dieu, saisissant

toujours la divinité de cette personne dans les effets de son

action, l'apôtre trouve dans le Seigneur non seulement la clef
des destinées de l'humanité, mais le dernier mot de l'explication

religieuse du monde *. » La théorie plus développée des

écrits johanniques est, elle aussi, issue, en dernière analyse,
d'un besoin religieux et non d'une préoccupation spéculative,
quoique la foi chrétienne s'y exprime dans un langage plus
philosophique que celui de l'apôtre Paul. Aussi bien oserai-je
reproduire les questions que je posais à l'occasion de la
christologie johannique, et auxquelles je ne vois pas qu'aucun de

mes contradicteurs ait donné de réponse. Que de lacunes dans

cette doctrine du Logos, dès qu'on l'aborde avec des préoccupations

spéculatives et qu'on lui demande la solution des

problèmes métaphysiques qui ont agité l'Eglise chrétienne pendant
des siècles! Dans quel état et sous quelle forme le Logos divin
existait-il avant l'incarnation Comment expliquer le rapport
de ce Logos éternel avec la personne historique de Jésus de

Nazareth? Dans quelle relation le Logos se trouve-t-il avec

1 M. Chapuis, article cité; M. Wennagel, ouvrage cité, pag. 61. Conf.
encore M. Chapuis, Evangile et Liberté, 1884, N° 10, pag. 56.

2 M. Weiss, Lehrbuch der biblischen Theologie des Neuen Testamentes,
§ 17, c, note 3, § 79, § 103, § 118, c. d.

3 « Concentrons, dit M! Wennagel, concentrons le débat sur le seul cas
vraiment important, celui de l'apotre Paul. » Ouvrage cité, pag. 24.

4 La notion de la préexistence du Fils de Dieu, pag. 47.



ÉTUDES SUR LA MÉTHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 591

Dieu? Toutes ces questions, il est impossible de les résoudre
au moyen des seules données que nous fournit l'Evangile : tant
il est vrai que le centre de gravité de sa pensée reposait non
dans la sphère de l'idée pure, mais dans le sanctuaire de la foi
chrétienne{!

Que résulte-t-il de ce rapide examen de la christologie
scripturaire? Le voici. Alors même que les indications métaphysiques

qui se rencontrent dans les écrits du Nouveau Testament

devraient être considérées comme des éléments de la
révélation chrétienne, il serait contraire à la pensée biblique
d'en faire la norme du dogme christologique et de construire,
à l'aide de ces données indécises ou fragmentaires, l'angle sous

lequel il convient d'envisager la personne et l'œuvre du Christ.
Ce coup d'œil d'un moment qu'il est permis aux auteurs inspirés

de jeter dans un domaine qui se dérobe à leurs regards et

qu'ils s'interdisent de sonder, ces éclairs soudains et fugitifs
qui traversent leur conscience religieuse, ne répandent pas
dans le monde de leur pensée une lumière assez vive et assez

constante, pour qu'il soit possible et permis d'élever, à la clarté
d'une vérité à peine entrevue, une construction solide et
complète, reposant sur des assises sûres et fortes, et offrant les

garanties de certitude que la science dogmatique a le droit de

demander à la foi chrétienne.
La méthode recommandée et pratiquée par M. Ritschl et ses

disciples n'exclut pas nécessairement la notion de la préexistence

de Christ2 ; mais ceux des théologiens de l'école de

Gœttingue, qui l'admettent sans difficulté, sont tous d'accord à donner

à l'idée de la préexistence, dans l'organisme du dogme
christologique, une place complètement différente de celle que lui
assignent les défenseurs de la tradition orthodoxe : ils fondent

1 Ouvrage cité, pag. 71, comp. pag. 51-52. — M. Beyschlag, Zur johan-
neischen Frage, 1876. pag. 230 et passim.

- Conf. notamment les réflexions de M. Herrmann, Die Religion im Ver-
lueltniss zum Welterkennen und zur Sittlichkeit. 1879, pag. 438, 439, et les

observations de M. Aguiléra. La théologie de l'avenir, pag. 118. — Conf.

M. Kaftan, Theologische Literaturzeitung, 1883, N° 24, col. 570,571. Id.,
Das Wesen der christlichen Religion, 315-317.



592 P. LOBSTEIN

la divinité religieuse et éthique du Seigneur sur une base

sotériologique et expérimentale ; ils ne franchissent pas, dans
leurs affirmations dogmatiques, la ligne qui leur est tracée par
l'étude de l'activité rédemptrice du Sauveur; ils n'embrassent
dans le rayon de leurs recherches théologiques que les
facteurs qui initient le croyant à l'intelligence claire et positive
de l'œuvre divine réalisée par le Christ. Tout ce qui dépasse
cet horizon, tout ce qui ne rentre pas dans la sphère directement

accessible à la foi, tout ce qui s'élance au delà des faits
de la révélation historique et pénètre dans les profondeurs de

l'être divin, la méthode ritschlienne ne le considère plus comme
ressortissant du domaine de la dogmatique chrétienne : libre
au théologien de se livrer à toutes sortes d'hypothèses, de

rêveries mystiques, d'opérations dialectiques et spéculatives,
mais qu'il se garde bien d'attribuer à ses réfierions personnelles

le caractère de vérités révélées, d'abriter ses fantaisies

métaphysiques sous l'autorité de la parole divine, de transformer

ses conjectures en articles de foi, et de faire de ses théories,

souvent inintelligibles, des dogmes proposés à la vénération

des fidèles et imposés à la conscience religieuse de

l'Eglise1.
III

J'ai argumenté jusqu'ici en partant des prémisses adoptées

par nos adversaires, et j'ai essayé de montrer que leur point
de vue lui-même implique et entraîne des conséquences
méthodologiques et dogmatiques sensiblement différentes de celles

qu'ils en déduisent. Mais ces prémisses sont-elles justes? Ce

point de vue est-il démontré? L'interprétation scripturaire
qu'ils pratiquent est-elle correcte et rigoureuse? Ont-ils réussi
à prouver que les éléments métaphysiques de l'enseignement
biblique ont absolument la même valeur et la même portée
que les notions religieuses et morales qui forment la substance
de cet enseignement? Je ne le pense pas.

1 Lire les excellentes observations de M. Herrmann (Teleologische

Literaturzeitung, 1882, N° 17, col. 398-399) et de M. Schlosser (Ibid., 1883, N°5,
col. 113-114). — Comp, surtout M. Ritschl, Rechtfertigung und Verscehniing
(2e édit.) III, 371 et suiv., 435-437.



ÉTUDES SUR LA MÉTHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 593

Il importe d'éviter ici tout équivoque et tout malentendu.
Je n'éprouve aucun embarras à avouer que la réaction
légitime contre les errements de l'exégèse scolastique du passé a

parfois entraîné la nouvelle école au delà du but qu'il lui
importe d'atteindre ; l'effort tenté par elle pour affranchir le
contenu religieux et moral du Nouveau Testament des additions

métaphysiques dont la tradition orthodoxe l'a surchargé, cet
effort l'a portée en plus d'une occasion à négliger telle donnée

biblique pour mettre en lumière d'autres éléments trop
méconnus jusqu'ici ; elle n'a pas non plus su résister toujours à la

tentation d'éclairer les textes sacrés en y répandant le jour qu'elle
a emprunté à ses propres conceptions au lieu de le faire jaillir
des textes eux-mêmes1. En cherchant à nier, dans la christologie

du Nouveau Testament, les formules d'interprétation
métaphysiques et les expressions qui sont comme le germe des

spéculations postérieures, l'exégèse donnerait dans le défaut opposé
à celui qu'a commis trop souvent la dogmatique vulgaire. Mais

quelles que soient les critiques qu'ait pu s'attirer, à juste titre,
l'exégèse de Gœttingue, il est permis d'affirmer que la thèse
fondamentale qu'elle a cherché à établir subsistera et obtiendra

de plus en plus droit de cité dans la théologie scientifique :

c'est que les indications métaphysiques qui se rencontrent
dans le Nouveau Testament sont toujours directement au service

de la pensée chrétienne, dominées par des préoccupations
essentiellement pratiques, par l'intérêt religieux et moral qui
est l'inspiration constante et l'âme immortelle de l'enseignement

des écrivains sacrés.
La tâche de la science dogmatique est clairement tracée par

ces résultats irréfutables de la théologie biblique. Si l'historien
constate que la pensée des auteurs apostoliques a dû nécessairement

revêtir des formes empruntées au patrimoine intellectuel

de l'époque, si l'exégète n'a pas le droit de contester le

caractère spéculatif d'une série de notions destinées à expliquer

ou à développer le contenu de la foi chrétienne, le dog-

1 Les partisans de l'école de Gœttingue feront bien de méditer les

importantes paroles de M. le professeur Holtzmann, Zeitschrift für
wissenschaftliche Theologie. 1884, pag. 138-189.



594 P. LOBSTEIN

matiste est autorisé, que dis-je, il est obligé à distinguer nettement

entre le fond de l'expérience religieuse et la forme de

l'argumentation théologique : l'expérience affirmée par la foi
cessera pour lui d'être solidaire de l'explication fournie par la

théologie1.
Dans le cas spécial qui fait l'objet de cette étude, il n'est pas

difficile de montrer la genèse historique et le caractère relatif
de la formule de la préexistence appliquée à la personne du
Christ. C'est ce que j'ai essayé d'établir dans le travail que j'ai
dû plusieurs fois mentionner ici, et je n'ai pas trouvé, dans les

répliques de mes adversaires, d'objection qui entame cette partie

de mon argumentation. Il me semble que la discussion
ouverte sur cette question n'a mis en lumière qu'un point qu'il
importe de préciser et d'éclaircir davantage.

1 Qu'il me soit permis de rappeler une remarque de mon opuscule
(pag. 136), que l'éminent critique cité tout à l'heure accepte sans
réserve (Protestantische Kirchenzeitung, 1883, N°"48, 1077-1078) : « Il n'est
pas plus légitime d'élever la formule métaphysique de la préexistence du

Fils de Dieu à la hauteur d'un dogme absolu que de canoniser l'exégèse
des apôtres, exégèse aussi intéressante au point de vue religieux qu'arbitraire

aux yeux de l'historien. L'analogie est frappante entre le procédé
d'interprétation scripturaire par l'exégèse et le procédé de justification
métaphysique par la spéculation; il y a une inconséquence à faire bon
marché de l'herméneutique de Matthieu, de Paul ou des Hébreux, et à

retenir atout prix les formules spéculatives du quatrième évangile; la
gnose alexandrine, de même que l'exégèse rabbinique et l'herméneutique
populaire, n'est qu'un appui extérieur que s'est donné la foi chrétienne. »

M. Gretillat, tout en se réservant le droit de revoir et au besoin de reviser

les interprétations de l'Ancien Testament faites par les auteurs du
Nouveau, maintient en même temps, « d'une manière générale, que nous
avons dans le Nouveau Testament les types et les modèles éternels de la
véritable herméneutique des Ecritures,... et que dans la mesure où

l'interprétation des Ecritures s'éloigne ou se rapproche de ce type, elle s'éloigne
ou se rapproche de l'idée même de l'exégèse. » Exposé de théologie
systématique, 1,237. Il est évident qu'en prenant ce point de vue, on ne pourra
voir aussi dans les développements spéculatifs du quatrième évangile
que le dernier mot et la plus haute expression des révélations infaillibles
de Dieu lui-même ; il est facile de deviner l'influence d'une conception
pareille sur l'élaboration de la christologie et de la dogmatique en
général.



ÉTUDES SUR LA MÉTHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 595

En parlant de la conscience religieuse et du témoignage
personnel de Jésus, j'ai cherché à prouver que, pour atteindre et

exprimer le fond religieux de la pensée de Jésus, il faut
résoudre la notion abstraite de la préexistence dans la conception
positive et essentiellement religieuse de l'élection éternelle du
Fils choisi par le Père céleste en vue de la fondation du royaume
des cieux1.

« Préexistence et élection éternelle, répond M. Chapuis, ne
sont pas deux expressions différentes pour désigner un seul et
même fait. Cette identification, que M. Lobstein cherche à

rendre plausible, ne me paraît pas du tout démontrée. Si elle
était réelle, les facteurs qui ont transformé Jésus, l'élu éternel
du Père, en un Fils préexistant, auraient produit les mêmes
effets dans un autre domaine encore. Le Nouveau Testament

parle des élus, prédestinés au salut dès avant la fondation du
monde. Pourquoi ces objets d'une élection éternelle, comme
Christ lui-même, ne sont-ils pas devenus des êtres préexistants,
en vertu de la tendance du génie sémitique à personnifier les

idées, à remplacer la catégorie de la force par celle de la substance

2? »

Je rappellerai à mon critique que je ne me suis pas borné à

l'explication qu'il indique ; j'ai cité une série de faits qui ont
assurément plus de valeur probante que n'en aurait une vague
hypothèse; j'ai eu recours surtout à l'interprétation fournie

par le judaïsme rabbinique et la gnose alexandrine3. La

conception de la teleologie religieuse familière à l'Ancien Testament

ne suffit pas, en effet, pour faire comprendre la marche
suivie par la réflexion théologique des écrivains sacrés. Il faut

tenir compte, — plus sérieusement peut-être que je ne l'ai fait
dans mon étude, — du rôle considérable que l'idée de la

1 Ouvrage cité, pag. 110 et suiv., 143 et suiv.
- M. Chapuis, La divinité de Jésus-Christ, 3e article. (Evangile et Liberté,

1884, N° 8. pag. 43.) Conf. M. Bovon, le Chrétien évangélique, 1883, N° 9.

Voy. d'ailleurs les observatisns de M. Holtzmann, Prot. Kztg-, 1883,

pag. 1050-1051.
:! Ouvrage cité, pag. 36 et suiv., 57, 61 et suiv. 74, 113.



596 P. LOBSTEIN

préexistence joue dans la spéculation de la théologie rabbi-
nique et dans l'hellénisme alexandrin1.

L'idée d'une prééminence dans l'ordre logique ou métaphysique,

éthique ou religieux, se traduisait souvent, dans la théologie

juive, sous la forme de l'antériorité, de la priorité
chronologique; pour exprimer un jugement sur la valeur éternelle
d'une institution ou d'une personne, la spéculation rabbinique
aimait à attribuer à cette personne ou à cette institution une
origine céleste et antérieure à l'existence terrestre2. Rien de

plus intéressant que l'usage de cette notion de la préexistence
appliquée à la Torah, à la loi3. La conscience religieuse du

judaïsme, qui en était venue à concentrer toute la destination
de l'homme dans l'observation de la loi, avait fini par résumer
toute la révélation de Dieu dans la promulgation de la loi : la

Torah, couronnement et but suprême de toutes les dispensations

divines, est seule éternelle, tandis que les prophètes et
les hagiographes ne forment qu'un moment passager et transitoire

dans le développement de la révélation1. Cette loi, qui
existe de toute éternité devant Dieu, s'est transformée, dans la

théologie juive, en une hypostase divine5, organe médiateur
entre l'Eternel et son peuple : la Torah est la fille unique de

Dieu ; le don de la loi a été un sacrifice que Dieu a fait au
monde inférieur ; il n'a pas épargné l'objet de son amour, il
l'a livré pour le bien de son peuple.

1 On consultera avec fruit les observations de M. le professeur Holtz-
mann. qui devront servir de compléments et de correctifs aux trop rares
indications de mon travail. Protestantische Kirchenzeitung für das

evangelische Deutschland. 1883, N° 47, pag. 1047-1051. Zeitschrift für
wissenschaftliche Theologie, 1884, pag. 131, sq.

2 M. Schürer, Theologische Literaturzeitung. 1878, pag. 135.
3 Weber, System der altsynagogalen palästinensischen Theologie, 1880,

pag. 14 et suiv., 18, 46, 153, 259, 263, 295.
4 L'apôtre Paul a modifié sur ce point la théologie juive et sa conception

traditionnelle de la loi : a ses yeux, c'est l'économie légale cca\,înter-
venue entre la promesse et l'accomplissement (-xozitcÏ&zv Rom. V, 20), n'a

pas en elle-même de valeur permanente et éternelle.
5 Conf. Baruch 3, 27-4,2: la spéculation alexandrine confère des attributs

analogues à la Sagesse.



ÉTUDES SUR LA MÉTHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE û97

Qu'y a-t-il d'étonnant à ce que le Messie, le restaurateur de

la théocratie, l'inaugurateur d'une ère nouvelle, du règne
glorieux de la loi désormais scrupuleusement accomplie, le Messie,

dont certains passages de l'Ancien Testament semblaient

impliquer la préexistence, ait été, lui aussi, conçu et représenté

comme existant, soit dans la pensée divine, soit
personnellement avant son apparition sur la terre1 Ainsi préparée

par la théologie du temps, l'application de la formule de la

préexistence à la personne de Jésus ne présentait plus les
difficultés que signale M. Chapuis. Le raisonnement de la pensée

théologique, raisonnement à la fois instinctif et réfléchi, pourrait

être exprimé sous forme de syllogisme : la majeure, « le
Messie est préexistant » était suggérée par la spéculation rab-
binique et alexandrine ; la mineure « Jésus est le Messie » était

inspirée par la foi de la communauté chrétienne ; dès lors, la

conclusion s'imposait d'elle-même, et elle fut nécessairement
tirée par la théologie apostolique : « Jésus, le Christ, a

préexisté2. » Mais ce travail intellectuel n'a pu se produire
que sous l'inspiration permanente de facteurs religieux, déterminés

par la personne et l'œuvre du Christ ainsi que par les

prémisses que renfermait déjà le prophétisme d'Israël3.
S'il est ainsi possible et aisé de prouver, l'histoire en main,

que la thèse de la préexistence du Fils de Dieu a le caractère
relatif et dérivé d'une thèse d'emprunt, fournie à la foi de

l'Eglise par la spéculation de l'école, la dogmatique protestante
ne renie pas son caractère et reste fidèle à sa méthode, en
cherchant à retraduire dans le langage primitif de la
conscience religieuse l'expression secondaire de la réflexion
théologique.

Le point de vue de l'école de M. Ritschl, soit qu'il aboutisse
à la négation de la préexistence, soit qu'il oppose à toute
enquête sur ce problème une fin de non-recevoir irrévocable,
répond plus fidèlement que l'opinion traditionnelle aux inten-

1 Voy. les renseignements puisés par M. Holtzmann dans les Apocalypses,

Prot. Kztg., article cité, 1047, 1048.
- M. Holtzmann. Prot. Kztg., article cité, pag. 1050.
1 Voy. la Notion de la préexistence, etc., chap. IV.

THÉOL. ET PHIL. 1885. 39



598 P. LOBSTEIN

tions essentiellement pratiques de l'enseignement biblique,
à l'intérêt religieux et éthique qui inspire la théologie du
Nouveau Testament, alors même que celle-ci a recours à des

explications qui ont un caractère plus spéculatif1.

IV

Je me résume et je conclus.
Ecarter la méthode purement formelle de l'apriorisme

spéculatif, de la déduction rationnelle, de la métaphysique idéaliste

qui identifie les catégories de l'être avec les lois de la

pensée, — renoncer à la prétention de saisir les notions
abstraites et générales ailleurs que dans les objets concrets et

particuliers, et de transformer en réalités objectives et génératrices

les concepts subjectifs ou les opérations logiques de

l'intelligence, ¦— condamner sans retour toute tentative de fixer
et de définir les caractères distinctifs d'une personne, divine
ou humaine, autrement que par l'expérience de ses effets

directs, par l'analyse de ses manifestations positives, par
l'observation exacte et l'intelligence pratique de son œuvre
vivante, concrète, historique, — tels sont quelques-uns des

principes régulateurs et des éléments essentiels de la théorie de la
connaissance que professe M. Ritschl.

On en a vu l'application rigoureuse et conséquente à l'un
des points les plus importants de la doctrine chrétienne.
Résoudre le dogme dans ses éléments religieux et éthiques au

lieu de l'étayer péniblement à l'aide d'emprunts faits à la

philosophie ou à la théologie naturelle, chercher son centre de

gravité dans les faits historiques de la révélation et les expé-

1 Si je ne me bornais pas ii discuter ici une question de méthode, je ne

pourrais me dispenser d'aborder résolument la notion de la préexistence
appliquée a une individualité humaine, et de montrer que cette notion
est absolument incompatible avec les données les plus élémentaires et
les plus certaines de notre anthropologie moderne. J'aurai peut-être
l'occasion de revenir sur ce point en discutant la torme sous laquelle
M. Wennagel présente l'hypothèse de la Kénose. Voy. les remarques si

nettes et si franches de M. Holtzmann, article cité, pag. 1075 et suiv.



ÉTUDES SUR LA MÉTHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 599

riences indiscutables de la foi au lieu de s'aventurer dans la

sphère des abstractions stériles et des théories indémontrables,
rattacher la christologie à la sotériologie par le lien d'une
vivante unité et d'une réciprocité parfaite, fonder la dignité
unique, l'autorité souveraine, la valeur divine de la personne
du Christ, non pas sur le sol mouvant de spéculations ou de

rêveries échappant à tout contrôle, mais sur la base solide de

l'œuvre rédemptrice, réalisée par la vie et la mort du Sauveur,
qui se manifeste à la conscience religieuse des siens comme le

Seigneur, le chef du royaume de Dieu, le vainqueur des

puissances du monde, le révélateur parfait de la grâce et de la fidélité

divines, le Fils de Dieu et, à ce titre, l'initiateur d'un rapport

filial et éternel entre le pécheur réconcilié et le Père qui
est dans les cieux, —¦ poser et résoudre ainsi le problème
christologique, appliquer de cette manière la théorie de la connaissance

résumée tout à l'heure, est-ce vraiment se rendre coupable
d'une inconséquence scientifique '? N'est-ce pas plutôt tirer
résolument les conséquences de prémisses adoptées par un

grand nombre de théologiens orthodoxes, et acceptées par
ceux-là même qui n'osent pas adhérer à des conclusions
découlant logiquement de leur propre point de vue?

C'est aussi rendre à l'enseignement du Nouveau Testament,
saisi dans son principe religieux et seul normatif, l'autorité
qui lui convient et le rang auquel il a droit de prétendre.
Dégager la vérité évangélique des thèses d'emprunt, des

arguments de circonstance, des corollaires explicatifs, des procédés

herméneutiques, des formules spéculatives suggérées aux
écrivains par la nécessité de revêtir leurs affirmations religieuses
d'une forme qui répondait à leurs besoins intellectuels et à ceux
de leurs lecteurs, ramener ainsi la théologie biblique à sa

signification essentiellement religieuse et éthique, c'est réaliser la

pensée des auteurs sacrés, ce n'est pas la trahir.
C'est enfin continuer et développer la tradition protestante

inaugurée par nos réformateurs, dont l'orthodoxie postérieure
n'a su conserver ni la profondeur religieuse ni la largeur scien-

1 M. Gretillat, ouvrage cité, pag. 6.



600 P. LOBSTEIN

tifique. Je sais qu'il serait aisé d'accumuler les citations pour
prouver que les créateurs de notre théologie protestante
n'entendent pas rompre avec la christologie de Nicée et de Chalcédoine

; ils adoptent, sans distinction de confession, les formules
élaborées et consacrées par les anciens conciles ; ils sanctionnent

la doctrine des deux natures du Christ et repoussent éner-
giquement toute atteinte portée à l'héritage dogmatique de

l'ancienne Eglise. Mais, sous l'identité de la terminologie
dogmatique, quelle différence entre l'intérêt religieux du
catholicisme œcuménique et celui du protestantisme primitif!
Comme la conception nouvelle du salut a profondément modi-
difié l'ancienne notion dogmatique du Sauveur! Si la théologie
des pères grecs emprisonnait sa doctrine du salut dans des

catégories physiques et métaphysiques, nos réformateurs ont
reconquis et remis en pleine lumière le caractère essentiellement

éthique et religieux de la rédemption, et maints passages
de leurs œuvres attestent la vigueur et l'intelligence des efforts

qu'ils ont tentés pour mettre leurs idées sur la personne du

Christ en harmonie avec leurs idées sur l'essence du salut et

sur l'œuvre du Sauveur1. Ce programme dogmatique, qu'ils
ont esquissé avec une netteté et une force admirables, mais

qu'il ne leur a pas été donné de réaliser dans toute son étendue,

ils nous ont légué la mission de le remplir et de l'appliquer.

L'école de Gœttingue n'a pas d'autre ambition que de

1 On trouvera d'importantes indications sur cette question chez

M. Ritschl, Rechtfertigung und Versöhnung, III, 363 et suiv., comp.
Theologie und Metaphysik, 56. — M. Kattenbusch, Theol. Litztg, 1878,

35-37 ; Stud, und Krit. 1878, 110, sq. Der christliche Auferstehungsglaubc,
1881, pag.6 et suiv.; Luthers Stellung zu den öcumenischen Symbolen, 1883.

Cette dernière monographie jette une vive lumière sur la manière dont
Luther a interprété le sens religieux des symboles de l'ancienne Eglise; a
ce titre, les observations de M. Kattenbusch sur la christologie du
réformateur forment un précieux complément de l'excellente étude de
M.H. Schultz, Die Lehre von der Gottheit Christi, 1881, pag. 182-215. Comp.
M. Gottschick, Luther als Katechet, 1883, pag. 13 et passim. Voyez enfin
les remarques de M. Herrmann, reproduites dans le dernier des articles
que M. Astié a consacrés a l'analyse de l'ouvrage de ce théologien. (Revue
de théologie et de philosophie, mars 1885, pag. 198 et passim.)



ÉTUDES SUR LA MÉTHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 601

recueillir et d'exécuter le testament spirituel des glorieux
initiateurs de notre théologie protestante, et il n'y a point de

présomption à affirmer que le maître qui a consacré à cette

œuvre les ressources de son érudition, l'énergie de son caractère,

l'ardeur et le sérieux de ses convictions, a non seulement
rendu service à la science, mais aussi mérité la reconnaissance
de l'Eglise.

(A suivre.)


	Études sur la méthode de la dogmatique protestante. Seconde étude, La question christologique [suite]

