Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 18 (1885)

Artikel: La Parousie

Autor: Revel, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379370

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379370
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA PAROUSIE

PAR

A. REVEL

Il a paru, Pannée derniére, un ouvrage remarquable sur les
doctrines eschatologiques du Nouveau Testament, sous ce titre
développé : The Parousia ; a critical study of the Scripture
doctrines of Christ’s second coming, His Reign as King, the
Resurrection of the dead, and the general Judgment (Portland,
Maine, 1884, seconde édition; in-12 de 394 pages). L’auteur,
le docteur Israél Warren, s’est proposé de coordonner les
faits fondamentaux de la Parousie, de la Royauté de Christ, de
la Résurrection et du Jugement; et il déclare, dans sa préface,
avoir éprouvé une satisfaction intime en voyant que nombre
de textes réputés désespérément obscurs venaient s’agencer
d’eux-mémes dans la structure de l'édifice et émerger en
pleine lumiére.

Nous avons éprouvé, en lisant ce volume, une rare jouis-
sance; et nous allons essayer de résumer & grands traits le
développement de la nouvelle thése eschatologique du docteur
Warren.

I

La Parousie de Christ.

Le mot Parousie se rencontre vingt-quatre fois dans le
Nouveau Testament et se rapporte dix-sept fois a la personne
de Christ. Il dérive du verbe mapezy: (adsum) qui se trouve em-
ployé vingt-deux fois pour exprimer l'idée de la présence per-

THEOL. ET PHIL. 1885. 35



534 A. REVEL

sonnelle. Il n’est donc pas douteux que le sens exact du mot
Parousie est celui de présence, et non pas d’avénement. L'ave-
nement est un fait initial, qui suppose le substantif Hevorg; or
Heva est un dr. dey. (Act. VII, 52) qui désigne clairement le
fait de I'incarnation. La Parousie, au contraire, est un fait per-
manent (« la présence de Christ ») qui, pour n’étre pas d’'une
nature matérielle et tangible, n’en est pas moins aussi réel que
I'existence méme du ﬁieu-Esprit; car Jésus a dit: « La on
deux ou trois sont assemblés en mon nom, je suis au milieu
d’eux » ; et encore : « Voici, je suis avec vous tous les jours ».
Ce qui n’est certainement pas une expression figurée, ni un
jeu d’esprit.

Rien ne prouve mieux la confusion incroyable des ideées,
dans le domaine eschatologique, que I'obstination des traduc-
teurs et des commentateurs & dénommer la Parousie « 'avé-
nement de Christ », tandis que ce terme ne correspond & rien
de semblable dans l'original. La faute de ce contre-sens
énorme remonte & la Vulgate qui, sauf un petit nombre d’ex-
ceptions, traduit T«pousie par le mot adventus, au lieu de pree-
sentia ; et ce serait un théme de curieuses recherches que de
déterminer jusqu’a quel point saint Jérome aurait coupé court
aux réveries adventistes, s’il avait eu le bon esprit de laisser
aux termes grecs leur vraie signification. Apres avoir récité le
« mea culpa », nous avons essayé, a notre tour, de substituer
partout le mot « Présence » & celui d’«avénement » ; nous avons
da reconnaitre que la traduction y gagne toujours en détermi-
nation et en clarté, et nous avons éprouvé une forte impression,
comme si le ciel s’était tout & coup rapproché de la terre.

Comme prix de son abaissement, de ses souffrances et de
sa mort ignominieuse sur la croix, Jésus a été couronné de
gloire et d’honneur et s’est assis a la droite du trone de Dieu
(Hébr. II, 9; XII, 2). Plus a été profonde son obéissance vo-
lontaire, plus a été grande son élévation (Philip. 1I, 6-11). Toute
puissance lui a été donnée dans le ciel et sur la terre
(Math. XXVIII, 18; comp. XI, 27; Jean IlI, 35; 1 Cor. XV,
25-28 ; Eph. I, 20-22); ce qui constitue sa dignité supréme et
complexe de Roi, de Législateur et de Juge (comp. Es. XXXIII,



LA PAROUSIE 535

22). Ces trois fonctions, quoique distinctes, sont inséparables ;
et, dans leur union intime, elles sont transcendantes, car
Christ les exerce pour donner la vie & ceux qui sont morts
dans leurs fautes et dans leurs péchés, et pour étendre les
bienfaits de la rédemption & I'homme tout entier, & la vie cor-
porelle aussi bien qu’a la vie spirituelle. La régénération (nou-
velle création, nouvelle naissance) est un relévement spirituel
d’entre les morts, relévement que compléte et parachéve la
résurrection. Telle est la puissance du Seigneur glorifié ; et sa
Parousie, c’est-a-dire sa présence en ce monde, n’est pas
autre chose que l'exercice continuel de cette puissance glo-
rieuse et supréme qui réalise le plan de la rédemption et dé-
veloppe tous les fruits de l'incarnation du Fils de Dieu. Elle
n’est pas un point dans ’espace du temps, mais elle embrasse
une longue durée. Puisqu’il s’agit d’un fait permanent, la
chose va de soi. Au cours de cette durée, nombre d’événe-
ments considérables doivent avoir lieu; a savoir: I’établisse-
ment du nouveau Royaume des cieux (Math. XVI, 28 ; XXVI,
64); la destruction de Jérusalem et du temple (Math. XXIV,
27, 34); la vengeance de Dieu sur les persécuteurs des élus
(Luc XVIII, 6,7; Tacq. V, 7,8); la destruction de 'Homme du
péché (2 Thes. II, 8); I'épreuve et la récompense des fideles
(Apoc.; épp. aux sept Eglises); la résurrection des morts
(1 Cor. XV, 23); le jugement universel (2 Cor. V, 10;
Math. XXV, 31-46); les nouveaux cieux et la nouvelle terre
(Apoc. XXI, 1; comp. 2 Pier. 111, 12,13). La Parousie n’est donc
pas un acte isolé, mais une vaste période s’étendant depuis la
fondation du royaume messianique jusqu’a la consommation
finale ; et les événements qui en signalent le cours y sont ren-
fermés (prépos. &) comme autant de moments principaux. La
Parousie est une; elle ne se répete pas, elle est continue. Elle
n’est pas un événement particulier et déterminé; elle constitue
toute une dispensation, le Régne de Christ, qui n’a de limites
que celles du temps (1 Cor. XV, 24-26), « 'océan des dges »;
elle est I'histoire méme du monde qui se déroule majestueuse-
ment & travers les siécles, dés le jour parfaitement déterminé
ou Christ est entré en possession de son régne.



536 A. REVEL

Par suite, les verbes yopu, 72w (« je viens, j’arrive ») s’em-
ploient pour désigner les actes multiples par lesquels Christ
exerce son pouvoir royal envers les siens et envers toute puis-
sance hostile. Il vient sur les nuées pour manifester sa gloire
et sa majesté divines, pour témoigner de sa grice envers les
uns et de sa sévérité envers les autres; et il incombe 4 'exé-
gese de déterminer, chaque fois, le mode et le but précis de
ces manifestations. Ecartons soigneusement toute idée anthro-
pomorphique ; n’oublions pas qu’il s’agit constamment d’un
Etre divin en possession de 'omniprésence ; sachons dégager
I'idée de I'image et n’allons pas transformer des symboles en
apparitions matérielles et visibles. Tout comme les jugements
divins sur ’ancienne Egypte (Esaie XIX, 1) sont représentés
par 'image de ’Eternel monté sur une nuée rapide, de méme
aussi le jugerment de Christ sur la génération contemporaine
(Math. XXVI, 64) est annoncé au sanhédrin comme la venue
du Fils de I'homme sur les nuées du ciel. Le Sanhédrin ne s’y
est pas trompé ; il a vu, dans cette menace prophétique, I'af-
firmation solennelle de la divinité de Christ et d’un jugement
qui n’appartient qu’a Dieu. Mais cette venue est un événement
spécial, et non pas la Parousie elle-méme; car la Parousie
renferme une foule d’actes semblables qui tous affirment la
souveraineté de Christ sur le monde entier et sa continuelle
intervention pour l'établissement de son régne, soit en nour-
rissant I'Eglise, en la purifiant et en la sanctifiant par sa Pa-
role, soit en domptant les ennemis, soit en renversant les
forteresses de l'esprit d’erreur et de mensonge. A le bien
prendre, qu'est-ce que le second livre de saint Luc sinon le
récit des actes accomplis par le Chef supréme de I’Eglise pour
la conquéte du monde ? La destruction du judaisme et du pa-
ganisme et de toutes les puissances persécutrices, I'ceuvre
des missions, les réveils, — sont tout autant de démons-
trations de l'action continue de Christ, autrement dit de sa
Parousie.

Il est donc évident que le mot avénement et son prototype
latin adventus ne sont pas les équivalents du mot grec rxpovoiz.
La différence est radicale, comme entre une série d’actes suc-



LA PAROUSIE 237

cessifs et partiels et une durée indéfinie, entre une série de
manifestations locales et une maniére d’étre universelle et per-
manente. Les formules seconde venue et second avénement
n’auraient jamais vu le jour si I’Eglise s’était habituée a parler
de la Présence du Seigneur comme étant la réalisation de ses
espérances prochaines et lointaines; et I'on n’aurait éprouvé
aucune difficulté & admettre que, pour la premiére génération
des chrétiens, la Parousie était récllement proche et devait en
méme temps avoir une durée suffisante pour I'accomplisse-
ment graduel des promesses. Pourquol ne pas revenir tout
simplement a cette conception primitive qui était, pour les
apotres et les Eglises apostoliques, une source abondante
et inépuisable d’activité, d’espérance et de sainte allégresse?

Le point de départ de l'eschatologie chrétienne nous est
fourni par la question des disciples: « Quand cela arrivera-
t-il, et quel sera le signe de la Parousie ? » La réponse a celte
question n’aurait pu étre plus explicite ni plus détaillée. La
date précise (le jour et I'heure) n’est, il est vrai, connue que
de Dieu seul (Marc XIII, 32; comp. Act. I, 7) ; mais I'époque
est parfaitement déterminée, et avec une clarté croissante
(Math. IV, 17; X, 7, 23; XVI, 27,28; XXIV, 34): « La géne-
ration contemporaine ne passera point que tout cela n’ar-
rive.» Tout cela, c’est-a-dire: 'enfantement douloureux d’un
nouvel ordre de choses; l'évangélisation du monde entier
alors connu; la grande tribulation juive et la destruction de
Jérusalem et du temple; le signe du Fils de 'homme venant
sur les nuées du ciel, et le rassemblement des élus. Tout ce
qui, en un mot, constitue les approches et les débuts de la
Parousie aura lieu au vu et au su de la génération contempo-
raine des apotres; et la Parousie se produira d’un bout &
Pautre du monde, comme la lumiére d’un éclair se fait voir
partout instantanément.

Il n’y a pas d’expédient capable de faire plier ces textes, pas
de subterfuge qui permette de les escamoter.

Sur les traces de leur maitre, les apotres ont constamment
affirmé la proximité de la Parousie; et sur prés de cent pas-
sages qui, dans les évangiles et dans les épitres, contiennent



538 A. REVEL

des allusions directes ou indirectes & ce grand sujet, il n’y en
a pas un seul qui représente la Parousie comme éloignée et
qui doive s’entendre d’'une prophétie & longue échéance. Le
témoignage du Nouveau Testament est clair et positif; il ne
préte pas a 'équivoque, ne fait pas supposer un sens caché ou
une réserve mentale, et n’autorise pas un ajournement a deux
mille ans ou plus. Ce témoignage est cumulatif ; c’est celui du
Maitre aussi bien que des disciples; 1l représente les espé-
rances de tous les apotres aussi bien que de toutes les Eglises ;
sauf la prédication de la croix, il n’est pas de vérité chrétienne
aussi pleinement attestée que la proximité de la Parousie, et
tous les chrétiens primitifs 'ont comprise de la méme maniére,
ainsi que le reconnaissent la grande majorité des commenta-
teers. Expliquerait-on par une erreur ce témoignage universel
de I’dge apostolique? Qu’on essaye d’en effacer 1’élément de
la proximité de la Parousie; on effacera du méme coup 'élé-
ment parénétique dont elle fait la force et la valeur ; la solen-
nité des exhortations de Christ, de Paul, de Jacques, de
Pierre, sera détruite, et les motifs du courage, de I’espérance,
de la joie et de la fidélité n’auront plus d’'importance pratique.
« Il vient », disaient d’un commun accord les apodtres ; et ils
présentaient la Parousie comme un fait trés prochain, avec un
redoublement d’insistance. Nous devrions dire & notre tour:
« Il est venu »; Il est maintenant et dés longtemps assis sur
son trone; Il regne, Il gouverne, Il juge, Il récompense un
chacun selon ses ceuvres; Il envoie ses anges pour exécuter
sa volonté; Il dirige toutes choses par sa providence et les
renouvelle par la force créatrice de son esprit. Dans cette
conviction ferme que Jésus est présent partout, qu’ll n’aban-
donne rien au hasard, qu’ll soutient tout par sa parole puis-
sante, nous ferions ’expérience de plus grandes choses ; nous
verrions le ciel ouvert, et les anges de Dieu monter et des-
cendre sur le Fils de 'homme.

[A cet endroit, le docteur Warren qui a d’abord soigneuse-
ment examiné tous les textes, en les accompagnant de notes
exégétiques, passe en revue les différents moyens que 'on a
imaginés pour se défaire de cette proximité de la Parousie



LA PAROUSIE 539

attestée par les apoétres. Il y met une vivacité assaisonnée
d’une pointe de malice.]

La méthode la plus commune consiste a faire usage du
grand éteignoir 2 Pierre III, 8 (citation du psaume de Moise) :
« Devant le Seigneur, un jour est comme mille ans, et mille
ans sont ccmme un jour. » D’ou 1l suivrait que, pour apprécier
les déclarations avant la Parousie pour objet, il faut employer
une mesure du temps surhumaine et divine. Point de vue 1égi-
time et sublime, s’il s’agissait de l’existence méme de Dieu et
de I'ensemble de ses ceuvres et de ses desseins. Mais lorsque
Dieu, pour notre instruction et pour notre affermissement,
daigne employer un langage & notre portée, et répéter cent
fois que la Parousie du Fils de 'homme est tout proche de la
génération contemporaine des apotres; lorsque Christ lui-
méme affirme solennellement: « En vérité, je vous dis que
cette génération ne passera point que tout cela n’arrive » ; que
faut-il donc comprendre ? Qu’il a voulu parler au point de vue
de I’éternité ? Cela reviendrait & dire: « Je n’entends pas étre
compris d’aprés le sens ordinaire et naturel des mots, mais
d’aprés un sens secret et ineffable ; tout cela arrivera pendant
cette génération, oul, en vérité ; mais par les mots cette géne-
ration, il vous faut entendre x, vy, z »! Le fait est que sile
terme génération n’indique pas avec une précision mathéma-
tique le jour et l'heure, et s’il permet un écart de quelques
années, 1l n’en est pas moins certain que les limites de cette
courte période ne peuvent s’étendre & un espace de vingt
siécles, ni méme de deux, ni méme d’un seul, mais se ren-
ferment dans un espace maximum de quarante ans.

Une autre méthode, qui ne manque pas de hardiesse, consiste
a révoquer en doute la crédibilité des apotres. Dans leur attente
de la parousie, ils se sont trompés; ils n’ont pas reproduit
exactement I’enseignement du Seigneur ; ils 'ont mal traduit;
ils ne l'ont pas donné dans l'ordre primitif; ou bien ils 'ont
fait passer 4 travers le prisme de leur ardente 1magination.
Mais s’ils ont pu, tous ensemble, commettre de pareilles mé-
prises sur un sujet d’importance majeure, comment invoquer
leur témoignage sur d’autres sujets non moins importants ?



540 A. REVEL

On dit que saint Paul, en particulier, a graduellement et
sensiblement modifié son langage eschatologique, en passant
des premiéres épitres (les deux aux Thes.) aux grandes épitres
et de celles-ci aux épitres delacaptivité. Un jeune homme sans
expérience peut éprouver le besoin de se corriger et de revenir
sur ses opinions premieéres; mais quant a saint Paul, 1l y a la
une impossibilité psychologique. Toutes ses épitres appartien-
nent a son 4ge mir. Et en fait, les divers groupes de son recueil
de lettres ne trahissent aucune hésitation ni aucune contradic-
tion interne.

Une hypothése monstrueuse. Le Seigneur aurait employé
« a dessein » un langage équivoque, dans le but moral (!)
d’exercer la vigilance de ses disciples. Ce procédé justifierait
assez bien les railleries des moqueurs dont parle 2 Pierre I11, 3.

Un moyen terme. Saint Paul n’entendait pas enseigner comme
certaine, mais seulement comme possible, la proximité de la
parousie : « Il se pourrait bien... peut-éire... peut-étre oui,
peut-étre non... » Nous voila bien renseignés et diment avertis!
La ou saint Paul affirme une certitude, on le représente comme
s’exprimant & mots couverts et sur le ton du doute, pour se
ménager probablement une retraite ! L’erreur est la méme si
I’on suggére que 'apdire ne voulait qu’exprimer son espérance
et son ardent désir, et nullement annoncer la proximité d’un
fait ; car saint Paul affirme et ne se borne pas & exprimer un
veeu.

Un singulier anachronisme. La parousie est, pour tous les
apodtres, un fait prochain, sans doute ; mais comme elle ne s’est
réalisée ou accomplie dans aucun événement historique déter-
ming, elle doit étre nécessairement ’objet d’une attente conti-
nuelle pour tous les 4ges. De quels textes bibliques résulte
donc cette attitude expectante de tous les 4ges ? et que peut
signifier cette imminence perpétuelle ? Si la parousie était im-
minente pour les apotres, c’est qu’elle devait commencer
« bientdt, dans peu de temps, dans si peu de temps que rien »
(pxpov oov Goov, Hébr. X, 37). Ou bien cette proximité était réelle,
ou bien elle n’offre aucun sens plausible.

Derniére évasion. On a souvent recours & la fameuse théorie



LA PAROUSIE 541

du double sens : le sens apparent et le sens plus profond
guaucuns dénomment « le sens prégnant de la prophétie. »
Les innombrables extravagances, les énigmes, les rébus, les
logogriphes enfantés par une certaine eschatologie, provien-
nent de la théorie dusens prégnant. Or il suffit d’observer que
le Seigneur et ses disciples ne parlent jamais que d’une seule
parousie. Il n’est donc pas question de voir double. Kt I’on dirait
volontiers avec certain personnage de Shakespeare (Macbeth,
act. Ve, sc. VII?) : « Puissent-ils ne plus étre crus, ces jongleurs
qui nous trompent avec des mots a double sens; qui donnent
a nos oreilles des paroles de promesses, et qui les démentent
& nos espérances | »

Passons maintenant aux objections. Il est irnpossible, dit-on,
de concevoir que la destruction de Jérusalem soit un accom-
plissement de la parousie. Mais le Seigneur n’a pas parlé d’un
« accomplissement ; » il n’a pas employé la formule Zwg & movrx
Tabta Thopwdi, 11 a fait usage des mots éwg dv yéwyrar, ce qui confirme
précisément le sens que nous avons donné au terme de pa-
rousie. Quant au fait de la destruction de Jérusalem, ce n’est
qu’un incident si I'on veut ; mais lachute de lathéocratie juive,
aprés une durée de seize cents ans, et I'avénement simultané
d’'une économie nouvelle, ne sont pas, dans [’histoire de
I’humanité, de simples incidents. On ne saurait non plus
transformer en objection le langage dont se sert Jésus dans
Math. XXIV, 29-31 (« le soleil s’obscurcira... »), car il est évi-
dent que ce langage poétique et symbolique ne peut étre inter-
prété a la lettre et ne représente, sous de vives couleurs, que
I’ébranlement et le changement des choses qui ont été faites
pour un temps et qui doivent céder la place au royaume iné-
branlable (Hébr. XII, 25-29). On objecte, en second lieu,
que la parousie devait amener a sa suite la résurrection des
morts, le jugement, la fin du monde, etc. ; or tout cela n’ayant
pas eu lieu du vivant des apdtres, la parousie elle-méme n’a
pu avoir lieu non plus. A quoi nous répondons que la parousie
n’étant pas un point isolé dans I’espace du temps, mais la pré-
sence permanente de Christ, il s’ensuit qu’elle a réellement
commencé, au temps des apotres, par la chute de I'ancienne



D42 A. REVEL

théocratie, de sa ville sainte et de son temple, et qu’elledurera
autant que le royaume messianique, jusqu’a sa compléte et
glorieuse réalisation dans la « nouvelle Jérusalem, » la Cité de
Dieu ; durée suffisante pour la conquéte spirituelle du monde,
pour la résurrection et pour le jugement. L'objection, & pre-
miére vue formidable, est donc entiérement dénuée de valeur;
car elle s'appuie sur une conception de la parousie absolument
erronée. Veut-on invoquer la perpétuité de l'institution de la
sainte cene, telle qu’elle résulte de 1 Cor. XI. 26 ? Les mots
aypis ob €490 (la particule av est de trop dans le texte), outre qu’ils
affirment la proximité de la venue de Christ, n’impliquent
nullement une cessation; il est aisé de s’en convaincre en
comparant Act. VII, 18; XXVII, 33; Rom. V,13; 1 Cor. XV,25;
Gal. IV, 19; Apoc. II, 25. Il n’y a pas d’épitre paulinienne qui
insiste plus fréquemment sur la proximité de la parousie que
la premiére aux Corinthiens. D'un bout a l'autre, I’exhortation
la plus pressante & se montrer dignes de la vocation en Christ
se résume constamment dans les mots : « Le Seigneur vient;
son jour est proche » (1 Cor. I, 8; III, 13; VI, 2; VII, 29-31);
et a la fin de I’épitre, c’est encore Maran-atha (XVI, 22). Sous
la méme impression de solennité, 'apotre exhorte les fidéles
de Corinthe a ne point faire de la sainte céne un grossier festin,
mais un mémorial sacré de la mort du Sauveur. Qu'y a-t-il 1a
de contraire & la perpétuité de l'institution pour tous les chré-
tiens? Saint Paul, dans son ardente sollicitude, veut préparer
I’Eglise de Corinthe & bien comprendre la gravité des circons-
tances; « le temps est court... la figure de ce monde passe »
(VIL, . ¢.)... « je dis cela pour vous porter & vous attacher au
Seigneur » (VII, 35). On prétend que la venue de Christ devait
étre corporelle et visible, et que par conséquent la parousie
appartient encore a 'avenir. Or affirmer n’est pas prouver; et
sous cette affirmation se cache une erreur grossiére, la pré-
sence personnelle de Jésus glorifié étant tout autre chose
qu’une réapparition corporelle et visible aux yeux de la chair.
La visibilité matérielle n’est pas une condition de la personna-
lité ; car autrement il faudrait mettre en doute la personnalité



LA PAROUSIE 543

de Dieu lui-méme, que nul homme n’a vu ni ne peut voir. La-
dessus, on nous renvoie au passage Act. I, 11; et il faut
avouer que la plupart des versions et des commentaires favo-
risent l'iddée d’un retour visible de Christ. Mais ne serait-ce pas
une inadvertance? Le sens du passage dépend des mots o
Toomov, ui se lisent égalemenl dans Math. XXIII, 37 et Luc XIII,
34 (« comme unepoule rassemble sa couvée sous ses ailes »), dans
Act. VII, 28 (« veux-tu me tuer, comme tu as tué, hier I'Egyp-
tien ? ») et dans 2 Tim. III, 8 (« de méme que Jannes et Jambres
s’opposerent & Moise »). Nous avons par la méme la clef du
passage en question; il s’agit, non pas d’un rapport d’identité
matérielle et formelle, ou de la répétition du mode, mais d’une
ressemblance de fait. Or le fait du retour de Christ sur les
nuées rentre dans la série des signes précurseurs de la pa-
rousie, ainsi qu’il I’a déclaré lui-méme & ses disciples (Math.
XXIV, 30) et au sanhédrin (Math. XXVI, 64); et nous avons
vu déja ce que ces mots expriment : une menace prophétique
(comp. aussi Apoc. I, 7) & I'adresse de la nation juive qui n’a
pas voulu de Christ pour son Roi, et I’aura bientdt pour son
Juge. On consideére la venue du Saint-Esprit comme remplis-
sant le vide causé par I'absence personnelle de Jésus, et par
suite comme une preuve que 'ccuvre de 'Esprit est destinée &
joindre les deux faits exirémes de I’ascension et de la parousie.
Cette conception n’est pas soutenable. Jésus a promis qu'’il
prierait le Pére de donner aux siens un autre Paraclet, I’Esprit
de vérité, afin qu’il demeure « éternellement » avec eux (Jean
XIV, 16, 17); il a représenté a ses disciples (XVI, 7) qu’il était
avantageux qu’il les quittat, car s’il ne s’en allait pas, le Paraclet
ne viendrait point. La venue de I'Esprit était absolument
subordonnée a la glorification de Jésus(Jean VII, 39); la fonc-
tion de ’Esprit est de glorifier Jésus (Jean XVI, 14); la gloire
du Seigneur a donc resplendi sur la terre dés le jour ouil a
recu du Pére le Saint-Esprit et 'a répandu sur les disciples
(Act. II, 33) au vu et au su de toute la maison d’Israél. L’effu-
sion du Saint-Esprit, bien loin de prouver que sa parousie est
encore un fait & venir, est donc la meilleure preuve que la



15728 A. REVEL

présence de Christ comme Roi et Seigneur (Act. II, 36) s’est
réalisée peu de jours aprés I’ascension, avec la puissance d’en
haut (Act. 1, 5, 8).

Il reste une derniére objection, dont on fait 'usage le plus
fréquent et qu’on reproduit avec le plus de confiance. Elle est
tirée du fameux passage 2 Thes. II, 1-12: la parousie de notre
Seigneur Jésus-Christ et notre réunion avec lui ne sont pas
encore la (ug ére évéomyzev) ; 1l faut d’abord que l'apostasie soit
arrivée et que I’homme du péché ait été révélé; et lorsque le
mystére de I'iniquité, qui agit déja, n’aura plus de frein, 'impie
sera révelé, et le Seigneur le réduira & néant par la manifesta-
tion de sa parousie. On conclut de cette déclaration de 'apdtre
qu’il entendait réfuter vigoureusement, de la maniére la plus
formelle, I'idée de la « proximité » de la parousie. Est-ce bien
le cas? Les quelques passages du Nouveau Testament ou se
retrouve le parfait du verbe é#ismu (au participe) ne se rap-
portent pas & un fait « prochain, » mais & quelque chose de
« présent » (comp. Rom. VIII, 38;1 Cor. III, 22; VII, 26;
Gal. I, 4; Hébr. IX, 9). L’erreur des Thessaloniciens n’est pas
d’attendre la parousie comme trés prochaine (I'apotre les y
encourage : 1 Thes. I, 10, III, 13; IV, 17 ; 2 Thes. I, 5-10; II,
15) ; mais de la considérer comme « étant déja la » avec tout
son corteége de rétributions, de punitions et de justes chatiments
sur les persécuteurs et les impies (2 Thes. I, [. ¢). Ces persé-
cuteurs, il n’est pas difficile de les reconnaitre; ce sont les
Juifs, « ces ennemisdu genre humain, qui ne cessent de mettre
le comble & leurs péchés » (1 Thes. I, 15, 16), et s’enfoncent
toujours plus avant dans leur haine contre 1’Evangile, jusqu’a
ce que la colére divine ait fini par les atteindre. Les Thessalo-
niciens ont eu particulierement a souffrir de la part de ces
hommes méchants et pervers ; mais, de Judée en Europe, toutes
les Eglises de Dieu qui sont en Jésus-Christ ont partagé le
méme sort et ont di passer par beaucoup d’afflictions, de
souffrances, de calamités et de tribulations. Ensont-elles sorties
intactes et indemnes? hélas non! Parmi les signes précurseurs
de la destruction de Jérusalem, le Seigneur a expressément
rangeé 'apostasie de la foi : « Alors on vous livrera aux tour-



LA PAROUSIE 545

ments, et ’on vous fera mourir ; et vous serez hais de toutes
les nations, & cause de mon nom. Alors aussi plusieurs succom-
beront, et ils se trahiront et se hairont les uns les autres. Plu-
sieurs faux prophétes s’éléveront et séduiront beaucoup de
gens. Et parce que I'iniquité se sera accrue, la charité du plus
grand nombre se refroidira » (Math. XXIV, 9-12). D’abord il
est question de « plusieurs, » et puis c’est « le plus grand
nombre. » Qui ne se souvient de I'avertissement donné a Simon
Pierre : « Satan a demandé de vous cribler comme on crible le
blé » (Luc XXII, 31) ? Pendant la courte période (Math. XXIV,
22) de cette grande tribulation, les jeunes Eglises ont été, elles
aussi, passées au crible ; et le danger de I'apostasie a été pour
elles une redoutable réalité, ce que confirmerait au besoin le
témoignage de Tacite, dans son récit de la persécution néro-
nienne (Ann. XV, 44). Ce méme danger a été fortement relevé
dans les derniéres épitres, écrites de I'an 55 a I’an 65 (ou 67),
en particulier dans 1 Tim. IV, 1; 2 Tim. III, 1 ; Hébr. III, 12;
VI, 1-8; X, 25-31; XII, 12-17; Apoc. II, III. Ces défections, ces
naufrages de la foi, cette apostasie, sont un fait historique aussi
clairement établi qu’aucun autre dans la série des signes pré-
curseurs. L’homme du péché est un probléme plus difficile,
mais non insoluble. Il s’agit, tout d’abord, non d’un principe
abstrait, mais d’une personne qui est I'incarnation du péché,
de liniquité, de l'impiété, et dont saint Paul avait souvent
entretenu les Thessaloniciens. S’ils ont bonne mémoire, ils
savent ce qui empéche la manifestation de I'impie. Grice aux
communications orales de 'apdtre, il n'y avait donc rien d’é-
nigmatique pour les Thessaloniciens dans la description som-
maire du mystere d’iniquité. Et si I'impie n’est pas désigné
plus clairement dans un écrit destiné & la circulation (comp.
1 Thes. V, 27), nous ne péuvons expliquer le fait que par la
necessité, fort compréhensible du reste, d’observer une grande
réserve et d’user de prudence. Ces précautions dans 'emploi
de la publicité épistolaire prouvent a I’évidence qu’il s’agit
d’une puissance redoutable et satanique ; elle ne s’est pas en-
core manifestée sous son vrai jour, mais c’est un orage qui
s’amasse sur toutes les Eglises. En un mot, il s’agit de la se-



546 A. REVEL

conde puissance persécutrice, de ’empire romain; elle va se
personnifier dans le plus abominable scélérat qui ait jamais
souillé la pourpre impériale, et elle déchainera les horreurs
de la persécution, comme les Juifs eux-mémes n’ont su le
faire. Courte, mais terrible période (comp. Math. XXIV, 22),
qui doit signaler la proximité de la parousie, proximité résul-
tant des nombreuses déclarations du Seigneur et des apotres,
en particulier du texte décisif et fondamental : « En vérité, je
vous le dis, cette génération ne passera point, que tout cela
n’arrive. Le ciel et la terre passeront, mais mes paroles ne
passeront point. »

Comment cette conception de la parousie, quant a la nature,
a la durée et & Pavenement, s’accorde-t-elle avec le mode de
représentation ? Les grands phénomeénes qui doivent la signaler,
Iobscurcissement du soleil et de la lune, la chute des astres,
I’embrasement du monde, la disparition des cieux, tout cela a
donc eu liéu dix-huit cents ans passés ? Tout cela n’est que la
forme extérieure des manifestations divines. La promulgation
de la loi sur le Sinai a ¢té accompagnée de phénomenes terri-
bles: les grondements de la foudre, les éclairs, la sombre et
épaisse nuée, les sons puissants et prolongés de la trompette,
une fumée de fournaise et des jets de flamme, la montagne
ébranlée dans ses fondements, rien ne manquait pour frapper
le peuple d’effroi et d’épouvante, et Moise lui-méme partageait
cette frayeur (Hébr. X1II,18-21). Ce n’était pourtant qu'une angé-
lophanie (Deut. XXXIII, 2, dans le texte et la version grecque ;
Act. VII, 53 ; Gal.III, 19; Hébr. II, 2) ; mais cette description est
devenue ensuite la source et le modeéle de la diction poétique et
prophétique, toutes les fois qu’il s’agissait de rendre sensibles
a I'imagination humaine les manifestations de la Providence
et son pouvoir irrésistible. Preuve en soit le Psaume XVIII, qui
célebre de la méme maniere les délivrances dont David a été
I’objet (8-16), sans qu’il puisse venir & I'esprit de personne que
ce langage poétique doive s’entendre au sens littéral et matériel
(comp. Ps. L, 1-6, XCVII, 1-6, CIV, 1-9; Esa. XIX, 1, LX1V,
1, 2; Ezéch. 1, 4, X, 3-5; Dan. VII, 13; Joél III hébr. ; Hab. III,
3-15). Il en est de méme du langage symbolique et figuré dont



LA PAROUSIE D47

se sert Jésus pour peindre les réalités de sa parousie; les
apotres ne 'ont pas compris autrement, et I'application faite
par I'un d’eux (Act. II, 16-21) de la prophétie de Joél démontre
ce qu'il faut penser de la grossiére matérialisation & laquelle ce
langage a été trop souvent soumis. « Le royaume de Dieu»,
disait Jésus aux pharisiens (Luc XVII, 20), «ne vient pas de
maniére & frapper les regards ; on ne dira point : Il estici, ou:
il est 14 ; car voici, le royaume de Dieu est au dedans de vous »
(8v7d; Juaw). Il n’attire pas 'observation, ou 'attention, des sens;
1l n’appartient pas au monde phénoménal ; il est un fait d’'un
autre ordre, un fait intérieur, d’'une nature spirituelle, qu’on
ne peut localiser (comp. Math. XXIV, 26,) ni assimiler & un
1mposant royaume temporel inauguré a grand fracas.

La parousie du Seigneur devait donc inaugurer, dans la
sphére spirituelle, la nouvelle dispensation du royaume des
cieux. Mais il fallait briser la prison de pierre ou le nouveau
peuple élu risquait de rester renfermé ; le temple, la ville et la
nation des Juifs étaient condamnés & disparaitre, comme le
grand obstacle matériel & 1’établissement du nouvel ordre de
choses; et la génération contemporaine, frappée de terreur
(Luc XXI, 20-26), les vit en effet disparaitre comme dans un
embrasement, au milieu des sifflements de la tempéte. Cette
description du jugement divin sur tout un peuple, sur son pays
et sa capitale, présente les mémes couleurs que nombre de pro-
phéties de I’Ancien Testament (Esa. XIII, 6-16; XXIV,1, 18-23;
XXXIV, 4, 5, 8-10; Ezéch. XXXII, 7-10; Joél II, 1, 10, etc.);
le soleil devenu ténébreux, la lune changée en un disque san-
glant, les astres tombant du ciel, les puissances des cieux
ébranlées, cela signifie, dans le langage populaire des prophétes,
que, & 'instar de Babylone, de 'Egypte, de I'ldumée, le peuple
juif et sa capitale et son temple sombreront dans une catas-
trophe, au vu et au su de la génération contemporaine. Le méme
langage, ou, si I'on veut, la méme phraséologie est employée
dans la seconde aux Thessaloniciens (I, 7, 8) et dans la deuxieme
de Pierre (III, 10), en rapport avec des événements qui ont
autrement changé la face du monde que la chute de Babylone
et les chatiments sur ’Egypte et I'ldumée. La parousie ne perd



H48 A. REVEL

rien de sa grandeur a cette comparaison. Les anges, les esprits
célestes, ont poussé des cris de joie et ont éclaté en chants
d’allégresse lorsque le Créateur a fondé la terre (Job XXXVIII,
7); & la naissance d’un petit enfant dans I’étable de Bethléem,
ils se sont trouvés en présence d’un fait autrement grand et
digne de leurs louanges; car ¢’était une grande chose que de
tirer un monde du néant, mais il v avait plus de grandeur a le
racheter. Déployer la toute-puissance dans I'ordre physique et
phénoménal, c’est exercer la forme inférieure de la puissance;
mais fonder un royaume de sainteté dans les coeurs d’une race
déchue, un ordre d’idées et de principes régissant la liberté
humaine et triomphant de la corruption d’'un monde mauvais,
poursuivre d’dge en dge la conquéle des Ames, des pensées, des
meeurs, des lois, des philosophies et de toutes les forces so-
ciales, c’est exercer un pouvoir plus grand, une toute-puissance
plus sublime et plus féconde en ressources et en bienfaits. Si
nous n’'étions pas des créatures plus portées au sensualisme
qu'au discernement spirituel, nous n’attacherions pas une im-
portance majeure a ce qui a de I'éclat et & ce qui fait beaucoup
de bruit.

Permettez, conclut le D Warren, que je m’en référe 4 un
événement contemporain. Un homme sans prétentions, dans le
silence de son cabinet, saisit la plume et, en quelques mots
empreints d'une simplicité grandiose, fait tomber les chaines de
quatre millions d’esclaves ; et la sublimité de cet acte de justice
fait courir un frémissement dans le monde entier! Faites un
récit de tous les grands phénoménes physiques survenus pen-
dant ces dix-huit siécles ores écoulés, éclipses, pluies d’aéro-
lithes, éruptions volcaniques, tremblements de terre, tempétes,
qu'est-ce que tout cela aupres d’un acte d’émancipation? En
quol ces phénomenes, grandioses ou terribles, ont-ils sensible-
ment affecté les deslinées des hommes et des peuples? quelle
place tiennent-ils dans les pages de I’histoire ? Non, il n’y a de
sublime que les idées, les principes, les vérités. Si nous avions
un langage spiritualiste exprimant dans leur pureté les choses
de ’esprit, nous n’aurions jamais eu besoin d’images sensibles
ou matérielles pour dépeindre la gloire de la Présence de Christ



LA PAROUSIE H49

parmi les hommes. N’allons pas du moins, & cause de cette
nécessité de notre nature, grandir les choses matérielles et
sensibles aux dépens des choses de 'esprit. Aucun événement
historique, vu du dehors, n’a égalé la sublimité de la promul-
gation de la lol sur le Sinai; cependant, nous dit saint Paul
(2 Cor. 111, 7, 8), «si le ministére de la mort, écrit et gravé sur
la pierre, a eu sa part de gloire, au point que les enfants
d’Israél ne pouvaient fixer du regard le visage de Moise et sa
gloire passagere, combien le ministéere de I'Esprit (justice et
liberté) ne sera-t-il pas plus glorieux!»

11
La Royauté de Christ.

Nous allons aborder maintenant, 4 la suite du Dr Warren,
I'examen des questions qui se rattachent au sujet fondamental
de la Parousie.

Les coordonnées de la Parousie sont: la Royauté de Christ,
la Résurrection et le Jugement.

Christ est venu, une premiére fois, dans un état d’abaisse-
ment et de souffrance, pour encourir une mort ignominieuse et
s’offrir en sacritice pour le péché. Il est venu une seconde fois,
couronné de gloire et d’honneur, pour établir sa Présence
permanente au milieu des siens. Dés lors, le cours entier des
affaires humaines, tel que I'a esijuissé I'esprit prophétique, dans
I’Ecriture, et tel que I'a dirigé la Providence, dans 'histoire de
I’Eglise et du monde, a été déterminé par 'action de la Parou-
sie, ou Présence, de Christ.

La premiere esquisse de cette histoire nous est tracée par le
Seigneur lui-méme dans son grand discours prophétique. Aprés
avoir rendu les disciples attentifs & tous les signes précurseurs
de sa Parousie, et aprés avoir déterminé avec précision, non
pas le jour et 'heure, mais I’époque (« cette génération ») ol
tout cela devait arriver, il en vient a parler du but de la Parou-
sie elle-méme. Nous savons bien qu’a I'ordinaire on coupe en
deux morceaux le discours eschatologique de saint Matthieu
(XXIV, 1; XXV, 30 et XXV, 31-46) et qu'on les sépare 'un de

THEOL. ET PHIL. 1885. 36



550 A. REVEL

P’autre par un intervalle sans limites. Nous profitons de I'occa-
sion pour protester contre ce procédé et contre cette violation
des principes les plus élémentaires de I’exégése. L’unité d’un
discours est chose sacrée, & moins que l'auteur lui-méme ne
nous dise clairement & quoi il faut nous en tenir. Mais ici nous
n’avons aucun indice quelconque d’une dualité, ou d’un point
d’arrét ; le verset 31 du chapitre XXV se lie & ce qui précede
au moyen du conjonctif 3 et de 'adverbe tore, et les mots oy
& 77 3oky ne font que reprendre I'idée du verset 30 du chapitre
XXIV (‘L’O"L'S QuVATETAL — WETE dokng moldiig). Partout le discours se
montre lié dans ses articulations et d’une structure com-
pacte.

Cela posé, que doit étre la Présence de Christ dans le
monde, & partir de la génération contemporaine? C’est la
Présence de son Rol, assis sur le trone de sa gloire, remplis-
sant les fonctions de Pasteur des peuples (mwoupiv Jagy, comme
dirait Homeére, et comme le dit le psalmiste, Ps. II, 8, 9;
Apoc. II, 27 ; XII, 5; XIX, 15) et de Souverain Juge, et inau-
gurant le Royaume préparé dés la fondation du monde. Ce
Royaume des cleux, si longtemps attendu et si ardemment
désiré, n'aura point de fin; il est destiné & donner aux justes
la vie éternelle. Un dernier traii, non moins essentiel, de la
Royauté de Christ ainsi inaugurée, c’est qu’elle est conqué-
rante. Toutes les nations sont assemblées devant lui; mais
c’est un monde en révolte contre son souverain légitime, et
poussé & la révolte par l'ange rebelle et ses alliés, auxquels
est préparé le feu éternel. Le Roi doit dompter cette révolte et
conquérir son propre royvaume, accueillir les justes qui I'ont
reconnu et repousser ceux qui ne l'ont point assisté, juger et
combattre en toute justice jusqu’a ce qu’il ait mis tous ses
ennemis sous ses pieds (comp. Apoc. XIX,11 et 1 Cor. XV, 25).
Cette portion du discours eschatologique n’a été violemment
séparée de tout ce qui précéde qu’'en vertu d’'un préjugé; on
a cru voir qu’'elle se rapportait d’'une maniére exclusive au
jugement dernier et & la fin du monde. Il n’en est rien; elle
nous montre le Fils de 'homme dans le plein exercice de ses
prérogatives royales, et de son autorité sur les « nations »,



LA PAROUSIE 51

comme étant le Pasteur qui assemble son troupeau et qui brise
les rebelles avec une verge de fer.

L’avénement de Jésus au trone a eu lieu le jour de I’Ascen-
sion, ainsi qu’il résulte expressément de nombreuses décla-
rations (Marc XVI, 19; Act.II, 33; VII,55; Hébr.1, 3; VIII,1;
X, 12; XII, 2; 1 Pier. 111, 22 ; Philip. 1I,9-11 ; Eph. 1,20-23). I
n’y a d’autre avénement que celui-la; et il n’y a qu’'un seul
royaume de Christ, celul qui a commencé alors, et dont la
capitale est dans le ciel, c’est-4-dire dans le monde supra-
sensible. C’est la que Christ est assis sur son trone, et il ne
I’échangera pas contre un trone & Jérusalem. Il ya euetily
aura, sans doute, un développement du royaume de Christ,
un accroissement de puissance et de gloire; il n’y a pas a
attendre un commencement nouveau. L’avenement de Christ
au trone a été promptement suivi d’'un événement merveilleux
qui a mis en pleine lumiére son pouvoir royal et qui a inau-
guré son régne parmi les hommes; excepté la venue du Fils
de Dieu sur la terre, aucun événement ne surpasse en gran-
deur la descente du Saint-Esprit, le point de départ de la vie
en Dieu, de cette vie nouvelle qui n’a cessé d’agir et de
s’étendre et qui agira constamment jusqu’a ce que soit atteint
le but final et supréme de la transformation de I’humanité &
I'image de Christ. Le livre des Actes est le document par
excellence de cette royauté de Jésus, le Sauveur des hommes,
édifiant son Eglise et la comblant de ses bienfaits, et en méme
temps le Juge, purifiant son Eglise par la discipline, punissant
ses ennemis et déjouant les arréts, les plans et I'hostilité
ouverte des politiciens du jour. C’est un pouvoir visible et
tangible dans ses effets, mais non dans sa nature spirituelle;
et tout I'éclat de la présence corporelle de Christ et de ses
nombreux miracles n’a pu atteindre & la grandeur de ces
résultats. Cependant, les premiers chrétiens ne songeaient
pas encore 4 abandonner le temple et la synagogue ; ils célé-
braient les fétes nationales, observaient le sabbat et les rites
juifs, pratiquaient la circoncision, étaient remplis de zele pour
a lol (Znlwrat tad véiu.ou, sxﬂaﬁaig RUTC TOV udy.ov), ne différaient pas
extérieurement de leurs compatriotes, se réglaient en tout



552 A. REVEL

d’aprés les formes anciennes et étaient habitués a opposer
lancien widy & Uaiov uédwv. Pour compléter 'avénement du
Seigneur et pour établir sa Parousie, il manquait encore
I'inauguration visible de son Régne; et ce grand fait a eu lieu
précisément a I’époque de la génération contemporaine :
Jérusalem, la cité de David, la capitale de la nation juive, avec
son temple et son sanctuaire, fut détruite aprés un siége san-
glant et horrible ou s’effondra le systéme civil et religieux de
I’ancienne économie. Le monde entier fut atterré & ce tragique
spectacle (Apoc. I, 7: « tout ceil le verra »); et 'on n'a cessé,
depuis dix-huit siecles, de le considérer avec stupeur comme
la démonstration visible de I'auguste majesté de Christ affir-
mant, sur les juifs eux-mémes, son pouvoir roval et son auto-
rité judiciaire. « Lorsque le maitre de la vigne viendra, que
fera-t-il & ces vignerons? 1l les fera périr misérablement, ces
misérables, et il affermera la vigne & d’autres » (Math, XXI,
40-46). « Le roi irrité envoya ses troupes, fit périr ces meur-
triers et brala leur ville » (Math. XXII, 7). « Comblez donc
la mesure de vos péres... afin que retombe sur vous tout le
sang innocent répandu sur la terre... Je vous le dis en vérité,
tout cela retombera sur cette génération... » (Math. XXIII,
32-39). « ... Je vous le dis en vérité, cette génération ne pas-
sera point, que tout cela n’arrive » (Math. XXIV, 34). « Je
vous le dis en vérité, quelques-uns 1c1 présents ne mourront
point, qu’ils n’aient vu le Fils de 'homme venir dans son
réegne » (Math. XVI, 28). « Je vous le dis en vérité. vous
n’aurez pas achevé de parcourir les villes d’lsraél, que le Fils
de 'homme sera venu » (Math. X, 23). Tout se tient, tout se
lie dans ces solennelles déclarations : I'avénement du Fils de
I’homme a été marqué, de la maniere la plus décisive, par la
chute de Jérusalem, et dés lors a commencé sur la terre ce
Reégne qui doit la remplir de sa gloire et subjuguer tous les
royaumes.

Cette destruction violente de I'ancienne économie n’a pas eu
lieu immédiatement aprés 'Ascension. Le Royaume des cieux
a été comparé par Jésus lui-méme au grain de sénevé, au
levain (Math. XIII, 31-33), a la germination de la semence et



53

e

LA PAROUSIE

a la formation de I'épi (Marc 1V, 26, 27). La moisson et la sépa-
ration de I'ivraie d’avec le bon grain viendront ensuite. De
méme, et en un certain sens, la Parousie a commencé des le
jour de la PentecoOte ; mais la vrale nature de cette grande
evolution n’a été bien comprise par les chrétiens qu’aprés la
chute de Jérusalem et la complete abolition de 'économie
mosaique. Le jour des petits commencements n’améne aucun
changement sensible dans laspect extérieur des choses : le
temple, la synagogue, le cérémonial rituel continuent d’exister
comme si de rien n’était; dans les rapports extérieurs des
hommes entre eux, aucune modification n’est introduite, car
les apotres sont juifs (Act. X, 28), les premiers convertis
sont juifs et se considérent comme tels avec lassentiment
des juifs et des gentils, et la juridiction des sanhédrins
n’est mise en question nulle part. Mais, au-dessous de la sur-
face, un profond changement s’élaborait, et les hommes, tout
entiers & leurs affaires, ne le voyaien) pas; a leur insu et
sans leur participation, la semence, déposée dans le sol, ger-
mait, croissait, montait en herbe et en épis. Les apotres eux-
meémes n’en avaient pas pleinement conscience ; il fallut des
années et une intervention directe du Seigneur pour décider
saint Pierre a franchir le seuil d’une rnaison paienne et & ad-
mettre dans I'Eglise les prémices des gentils; il fallut vingt
ans pour que le synode de Jérusalem s’abstint d’imposer aux
nouvelles kglises la pratique de la circoncision et 'obser-
vation de la loi; et ce n'est qu'a la veille de la guerre juive
que 'épitre aux Hcbreux et 'Apoclaypse révélerent a I'lglise
Iabrogation de l'ancienne économie et la destruction violente
de tout ce qui servait encore a4 la représenter. En un mot, la
révélation de la Parousie, non moins que la manifestation de
Christ pendant son ministére, a été graduelle et progressive ;
et les quarante ans qui se sont écoulés entre 'ascension et la
chute de Jérusalem ont été en fait, pour ’Eglise chrétienne,
une periode de gestation. Il n'y a pas eu de révolution,
mais une naissance, une évolution organique, une transition
merveilleusement ménagée, que Néander appelle avec raison
«le trait le plus remarquable de la diffusion du christianisme. »



954 A. REVEL

Cette transition a été comparativement aisée et naturelle.
Ainsi en est-il de toute vie indépendante; elle est précédée
par une période embryogénique qui lul permet d’acquérir
une maturité suffisante et de s’assurer une existence i elle
propre. C’est ce que saint Jean nous fait comprendre dans sa
vision symbolique de I’Apoc. XII: la femme en travail d’en-
fant, qui va mettre au monde un enfant méle, lequel paitra,
toutes les nations avec une verge de fer, — c’est-a-dire le
Messie et son royaume messianique. Le Seigneur, ses apotres.
les premiers convertis, sont sortis du sein de la nation juive ;
le temple, les synagogues ont été le premier berceau de I’évan-
gélisation et de ’Eglise ; la Diaspora, dés le jour de la Pente-
cote, a répandu dans tout 'empire les premieres semences du
nouvel Israél; la loi a été un pédagogue pour amener a
Christ; la prophétie de I’Ancien Testament a enseigné les
rudiments du christianisme et préparé les voies au royaume
messianique ; les chrétiens, longtemps considérés comme des
juifs, ont été mis au bénéfice des immunités concédées partout
4 ce peuple célebre; plus d'une fois, grice a cette tolérance,
la magistrature romaine a efficacement protégé I'Eglise nais-
sante contre 'aveugle furie de la synagogue; le réseau de la
Diaspora a été le filet pour les pécheurs d’hommes : si bien
qu'en déterminant les principaux centres du judaisme, nous
avons déterminé d’avance les principales stations du christia-
nisme primitif. En tenant compte de ce caractére de transition
de I'époque des apotres, rien ne demeure inexpliqué dans
I’histoire de la Parousie. Au sens strict des mots et de l'idée,
la Parousie a commencé & I’Ascension ; mais elle n’a été plei-
nement comprise que lors de la destruction de Jérusalem, fait
culminant qui a rendu visible I’établissement du nouveau
royaume des cleux et a révélé la puissance et la gloire du
Seigneur aux veux du monde entier. Il en sera de méme dans
Pavenir: la providence de Dieu est toujours l'interpréte de sa
parole, et elle répandra sur les événements de 'histpire une
lumiére toujours plus grande jusqu’a ce que nous soyons assez
forts pour « comprendreavec tous les saints les dimensions de
I'amour de Christ, qui surpasse toute connaissance. »



LA PAROUSIE 555

Le nouveau royaume des cieux a été assailli de bonne heure
par la persécution. Protégé par sa faiblesse méme contre les
ennemis du dehors, il n’a pu échapper a4 la malignité des
ennemis du dedans ; sa pierre angulaire a été la mort de son
fondateur, les matériaux de I’édifice ont été liés et cimentés
par le sang des martyrs (Math. X, 17-22; XXIII, 34; XXIV,9;
Act. X1V, 22; 1 Thes. I, 15; 2 Tim. III, 12). Or, que nous
apprend l'histoire au sujet de ces persécutions ? La premiére
puissance persécutrice a été le judaisme ; & commencer par la
crucifixion du Messie, il n’a cessé de poursuivre I’Eglise de sa
haine, jusqu’d ce qu'une destruction subite I’eut arrété court
dans sa carriere. La seconde puissance persécutrice a été le
paganisme; la politique de large tolérance suivie par les pre-
miers empereurs fut abandonnée sous le regne de Néron, on
sait pour quel motif, et, jusqu'a I'abdication de Dioclétien
(en 303), Rome et les provinces redoublérent d’efforts pour
extirper la religion nouvelle, mais sans réussir & abattre la
persévérance héroique des martyrs et des confesseurs de la
foi. La troisitme puissance perséculrice a été l'islamisme. Il
est vrai que le fondateur de l'islamisme tenait Jésus-Christ
pour un prophéte; que le cimeterre des musulmans exerca
principalement ses ravages parmi les nations paiennes et ido-
latres plutdot que parmi les juifs et les chrétiens; et que les
grands empires des califfes et des mores ne menacerent pas
sérieusement I'Eglise dans son ensemble. Mais lorsque, au
quatorzieme siecle, surgit l'empire ottoman, qui arracha
Constantinople a la chrétienté et couvrit une grande partie de
IAfrique, de I’Asie et de I’Europe, le croissant refoula avec
impétuosité la croix, les persécutions les plus inhumaines
sévirent de nouveau contre les « chiens d’infidéles », et le nom
des Turcs devint en Europe le synonyme de tout ce quiily
avait de plus redouté et de plus abhorré.

Que nous dit I'histoire prophétique des persécutions, retracée
dans le Nouveau Testament et en particulier dans le livre de
I’Apocalypse?

La persécution juive est représentée par Jésus, dans
Matth. XXIV, comme devant précéder la destruction de Jéru-



15%13] A. REVEL

salem (comp. X, 17-22; XXIII, 34 ; XXIV, 9; 1 Thes. II, 15).
Cette méme description, sous une forme développée, se trouve
dans I’Apocalypse, chap. VI-XI; impossible d'imaginer un
rapport plus étroit, une connexité plus parfaite, entre les
paroles de Jésus et la série des sceaux apocalyptiques:

Le choc des nations et desroyaumes — premier scean: la conquéte ;

Guerres et bruits de guerres. . . . . — second sceau : la guerre;

Famines . . . . . ... ... .. .. = troisiéme sceau : la famine;

Pestilences ou épidémies (Ree.). . . = quatriéme sceau: la mortalité
Persécution et supplices . . . . . .. = cinquiéme sceau: les martyrs (Lue XVIII, 7);
Ténébres, chute des astres. . . . . . = sixiéme sceau : éclipses, chute des astres...

Le sixieme sceau correspond en outre aux scénes de terreur
et de désespoir décrites dans Luc XXI, 25,26 ; XXIII, 27-31 ; il
renferme aussi le rassemblement des élus d’entre les enfants
d’Israél et d’entre les gentils (Math. XXIV, 14, 31), échappés
a la grande tribulation que saint Jean, & I'exemple de Jésus,
appelle # 0 4 ueyidn et qu’il décrit ensuite sous les plus vives
couleurs dans la série des trompettes (VIII-XI, 19). Le chapitre
onzieme, en particulier, annonce le chitiment réservé 4 la
« grande ville ou le Seigneur a été crucifié » (comp. Luc XIX,
41-44; XXI, 20-24; Math. XXIII, 32-93; XXIV, 15-28;
Marc XI1II, 14-23) ; et les symboles du temple transféré au ciel
et de I'arche de l’alliance confirment I’établissement définitif
du rovaume éternel dont Christ vient de prendre possession
avec puissance et avec grande gloire. Le discours eschato-
logique de Math. XXIV (et paralleles) devient ainsi, comme
on l’a justement nommeé, 'ancre de l'interprétation de I’Apo-
calypse et la pierre de touche des systémes apocalyptiques.

Le tableau du paganisme persécuteur est tracé dans les
chap. XII-XIX de I’Apocalypse. Le dragon donne & la béte sa
puissance ; la béte est un puissant empire qui excite ’admira-
tion universelle et qui s'impose a 'adoration du monde entier.
Réputé invincible, le monstre a & son service une autre béte,
douée d’une astuce infernale et d’une merveilleuse puissance
de séduction. Le mégathérium a pour lui toute la puissance
royale et toute la puissance matérielle; mais ce qu’il a de par-
ticulier, c’est son caractere religieux, son arrogance blasphé-



LA PAROUSIE 857

matoire, et I'on reconnait aussitot, dans cette description,
I'homme du péché, le mystere d’iniquité dont parle saint Paul
dans laseconde aux Thessaloniciens. C’est qu’en effet le monstre
est & la fois 'empire romain dans son pouvoir irrésistible, et
I’empereur qui le personnifie dans sa bestialité; le crypto-
gramme de XIII, 18 servant & exprimer en chiffres un « nombre
d’homme, » c’est-a-dire le nom du césar Néron en lettres hé-
braiques. D’autre part, le monstre (’empire) est représenté
(au chap. XVII) comme servant de monture & la grande pro-
stituée, a la grande ville aux sept collines, capitale et maitresse
du monde paien, déja enivrée du sang des martyrs. Quant & la
seconde béte, elle représente et personnifie le faux prophé-
tisme (XVI, 13; XIX, 20; XX, 10), c’est-a-dire la religion paienne
avec son cortege de prétres, d’augures, de magiciens, de thau-
maturges, de charlatans de toute espece, avec son systeme de
séductions mondaines, de fraudes, de magie et de supersti-
tions, avec son culte de la force brutale, avec son servilisme
intellectuel et politique, en un mot avec tout ce qui contri-
buait & étayer les institutions de I’état paien divinisé. Contraste
étrange et significatif! C’est '’Agneau qui se présente pour
combattre la béte; il a avec lui les prémices de ses élus, des
rachetés, et les armes avec lesquelles ils livrent la grande
bataille sont la chasteté, la fidélité et la véracité. Véritable
triomphe de I’Esprit sur la force brutale. Des proclamations
prophétiques et symboliques annoncent l'issue de la lutte; les
sept anges versent sur la terre les sept coupes de la colére de
Dieu; le jugement de la grande prostituée est suivi d’une triple
description de la catastrophe, et du grand alléluia céleste; la
victoire du Logos sur la béte et ses adorateurs se termine par
leur destruction, et le dragon lui-méme, linstigateur de la
puissance persécutrice, est saisi, lié pour mille ans et jeté dans
I’abime.

Nous reviendrons plus loin sur le sujet du millénium. La
défaite du dragon signifie que la persécution de I’Eglise par le
paganisme a pris fin; ce que nous pouvons rapporter soil &
I’époque de la conversion de Constantin (312), soit & la pro-
mulgation de I’édit (324) par lequel le vainqueur de Licinius



558 A. REVEL

exhortait tous les sujets de ’empire aimiter sans délai 'exemple
de leur souverain, et & embrasser la vérité divine du christia-
nisme. Cet édit garantissait & tous, du reste, une large tolé-
rance ; mieux que cela, une pleine et entiére liberté religieuse,
aussi bien en faveur des chrétiens que des paiens. Ce fut un
coup fatal pour le paganisme, qui s’affaissa aussitot et tomba
en décadence ; en méme temps, la fondation de Constantinople
déplacait le centre de I’empire, et Rome, frappée au coeur, ne
fut bientdot plus que 'ombre d’elle-méme. Ces événements
mémorables furent considérés par les contemporains et par
Constantin lui-méme comme 'accomplissement de la prophétie
apocalyptique ; les enseignes romaines furent remplacées par
le labarum, également gravé sur les monnaies impériales , et
a I'entrée du palais de 'empereur, un immense tableau repré-
sentait Constantin foulant aux pieds le dragon du paganisme,
le percant de ses fleches et le précipitant au plus profond de
la mer, en vertu de la croix qui resplendissait au-dessus de la
téte du vainqueur. Aprés trois siécles de luttes, le monde gréco-
romain était subjugué par la seule puissance de la Parole de
Dieu et se mourait d’une consomption incurable; tandis que
le christianisme triomphant, que Dioclétien s’était flatté d’ex-
tirper, s’emparait de la direction des affaires et se placait & la
téte de la civilisation. Nous qui vivons dans des temps infini-
ment meilleurs, nous avons peine & comprendre la grandeur
des résultats acquis au commencement du quatrieme siécle;
mais si nous avions pu assister au concile de Nicée et porter
nos regards sur cette foule d’évéques dont plusieurs portaient
encore les stigmates de la persécution, si nous avions pu voir
gu’au-dessus du siége réservé a 'empereur il y avait un siége
plus élevé ou tronait la parole de Dieu, nous aurions partageé
sans doute les sentiments de hien des spectateurs et réalisé
aussi vivement qu’eux le fait qu’'une immense révolution venait
de se consommer sous les auspices de la liberté de conscience.
Cela ne veut pas dire du tout qu'au lendemain de la conver-
sion de Constantin la félicité milléniale ait commencé sur la
terre, et que les siécles suivants aient été pour I'Eglise une
longue période de bonheur et de prospérité. Il nous faut ici



LA PAROUSIE 559

considérer les choses au point de vue essentiellement négatif
de la vision apocalyptique elle-méme : la destruction de la
béte, c’est-a-dire du paganisme persécuteur. Il est assurément
digne de remarque que les éléments positifs, I'action directe
du christianisme et de I'Eglise sur le monde, ne forment la
matiere que des deux derniers chapitres.

Mais avant que cette action se manifeste librement, il reste
4 la chrétienté un dernier et furieux assaut a repousser. La
description est trés courte; les mille ans révolus, Satan est
délié, et il déchaine a son tour les hordes innombrables de
Gog et Magog qui, du bout de I'horizon, viennent se heurter
au campement des saints, pour étre finalement réduites en
cendres par le feu du ciel. Sous le nom générique de Gog et
Magog, la tradition juive rangeait toutes les tribus nomades
des régions transcaucasiennes et transcaspiennes, y cOmMpris
par conséquent les Scythes qui, au temps d’Ezéchiel, s’étaient
rendus si redoutables & I’Asie occidentale, et les tribus tartares
et mongoles. (les vastes régions, dont les barbares habitants
ont été, de temps immeémorial, la terreur du monde civilisé,
ont donné naissance aux Turecs, qui commencent & figurer
dans Thistoire dés le sixiéme siecle et ont fait ensuite d’assez
fréquentes apparitions; mais leur puissance ne date que du
quatorziéme siécle. En 1326, mille et deux ans aprés la pro-
mulgation de I'édit de Constantin, les Turcs s’emparaient de
la ville de Prusa (Broussa) dans I’Asie Mineure et en faisaient
leur capitale; de cette conquéte date ’ére véritable de 'em-
pire ottoman, aujourd’hui hien malade, mais pendant plusieurs
siecles la terreur du monde chrétien. Au commencement du
dix-septieme siécle, cet empire formidable était & 1’apogée de
sa puissance et faisait trembler I’'Europe. Les choses ont bien
changé depuis lors; 'empire turc est tombé en enfance et
ne subsiste plus qu’en vertn d’une convention tacite des na-
tions chrétiennes. Celles-ci sont devenues enfin les maitresses
du monde; et aucune puissance paienne, bouddhiste ou mu-
sulmane ne serait en état de leur résister un seul jour, si
elles unissaient leurs forces. Cependant le christianisme lui-
meéme est devenu agressif; et poursuivant ses conquétes pa-



560 A. REVEL

cifiques, il finira, dans un avenir plus ou moins rapproché,
par embrasser la famille humaine tout entiére. La chrétienté
a cessé d’étre un « campement investl » par des nations hos-
tiles; 'empire turc a été la derniére des trois grandes puis-
sances persécutrices, et selon toute apparence nous sommes
au terme de la liquidation.

Abordons maintenant le sujet du Millénium, qui se rattache
étroitement au récit de la victoire sur la béte. Saint Jean voit
des trones, occupés par des personnages auxquels est conférée
la dignité judiciaire, sacerdotale et rovale. La description
est générique ; elle vaétre précisée. Il s’agit des martyrs et des
confesseurs, des victimes de la persécution paienne (remarquez
le mot technique =:axizw) et de ceux qui, au péril de leur vie,
ont refusé¢ d’adorer la béte et son image; la récompense de
leur fidelité a la parole de Dieu et au témoignage de Jésus leur
est personnelle ; 1ls sont « heureux et saints » a un degré
éminent, et ils parlicipent a la royauté de Christ d’une maniére
toute spéciale, parce qu’ils ont bu & la méme coupe que lul
(Math. XX, 22) et partage son abaissement et ses souflrances
(Math. XIX, 27, 29). C’est le privilege de tout enfant de Dieu
d’étre au nombre des héritiers de Dieu ; mais le privilege le
plus glorieux, celui d’étre cohéritiers de Christ, est réserve
a ceux (ui ont souffert avec lui (Rom. VIII, 16, 17), qui par-
tagent ses souffrances (1 Pier. IV, 12, 13), qui achévent en
leur chair, pour son corps qui est I'Eglise, ce qui manque
aux souffrances de Christ (Col. I, 24), qui portent sur leur corps
les stigmates de Jésus (Gal. VI, 17), et qui ont vaincu comme
il a vaincu lui-méme (Apoc. 11, 26, 27, 111, 21).

Ils régneérent et vécurent avec Christ pendant mille ans.
Cela ne peut signifier qu’au terine de cette période ils aient du
cfuitter leurs trones; mais il en résulte un contraste absolu
entre les honneurs du triomphe, a eux réservés, et le traite-
ment auquel a été condamné leur grand ennemi, le dragon,
I'ancien serpent (comp. XIIL, 10, 11). Au reste, ce que saint Jean
a vu, ce ne sont pas des corps ressuscités, mais « les dmes »
des martyrs et des confesseurs; et celte « premiere resurrec-
tion » ne doit pas s’entendre d’un rapport de priorité, mais



LA PAROUSIE 561

d’une distinction honorifique, d’apres l'usage trés fréquent du
mot ~paro;. La différence s’accuse pareillement dans une par-
ticularité de langage & laquelle on ne préte pas assez d’atten-
tion : larésurrection en général, le Nouveau Testament ’appelle
cvdaTaciy iy varpav, « la résurrection des morts; » celle de Christ
et des martyrs, avierag, ez T6v vexpmv, » d’entre les morts » (comp.
Rom. VIII, 11; X, 7; Eph. I, 20; Philip. III, 11 ; Hébr. XIII, 20;
1 Pier. I, 3-21). 1l y a 14 un ordre de préséance, qui est claire-
ment démontré dans 1 Cor. XV, 23 (fxagros &v 9 Bin tdypar),
une résurrection meilleure (Hébr. XI, 35), un prix plus élevé
Philip. III, 14) que saint Paul ambitionne avec un désir intense,
comme la couronne sanglante du martyre.

De ces hautes cimes, le regard du prophéte s’était abaisse
sur la terre (description sommaire de Gog et Magog) ; il s’éleve
de nouveau a la contemplation des réalités suprasensibles, par
la description du Jugement des morts (XX, 11-15) ; ce qui n’est
pas, tant s’en faut, le jugement dernier et la fin du monde,
mais la conclusion de toute la partie du livre qui commence avec
le chapitre douziéme (comp. XIX, 20; XX, 10, 14, 15). Les
martyrs et les confesseurs, les fidéles témoins de Christ, sont
assis sur des trones pour juger et pour régner ; mais que sera-
ce de tous ceux qui les ont persécutés et martyrisés, et qui se
sont faits les instruments et les complices de la persécution ?
Ils sont jugés selon leurs ceuvres, et jetés dans ’étang de feu
ou ont été précipités déja le dragon, la béte et le faux pro-
phéte. Il en est autrement du Jugement universel ; car celui-ci
embrasse & la fois « les vivants et les morts » (Act. X, 42,
2 Tim. 1V, 1; 1 Pier. IV, 5) et doit étre précédé de la trans-
formation instantanée des uns et de la résurrection des autres
(1 Cor. XV, 51 ;1 Thes. IV, 17 ; Philip. III, 21 ; Jean V, 28, 29).
Nous verrons plus tard que le Jugement universel a une portée
beaucoup plus grande, une sphére bien plus étendue; le Juge
supréme qui a puni Ananias et Saphira, qui a frappé Hérode
et qui a renversé Jérusalem, exerce continuellement son pou-
voir sur les vivants et sur les morts, et il n’use d’aucun délai,
car, pour ne citer qu'un seul passage, « il est réservé aux
hommes de mourir une seule fois, aprés quoi vient le jugement »



562 A. REVEL

(Hébr. IX, 27). Tous les commentateurs ont reconnu que la
scene du jugement apocalyptique a son prototype dans le cha-
pitre septiéme de Daniel; mais la aussi il est question du sort
final réservé aux persécuteurs des enfants de Dieu, et non pas
d’un jugement universel. L’explication du fait nous est fournie
par le verset XX, 5 : « Le reste des morts ne vécut point, jus-
qu’al'expiration du millénium. » Les martyrs et les confesseurs
régnerent et vécurent avec Christ pendant mille ans ; les autres
morts ne vecurent point jusqu’au méme terme, et alors il fut
rendu un jugement solennel, mais partiel, dont les principes
geénéraux sont applicables & tous les 4ges, mais dont la portée
directe concerne l'issue finale de la persécution paienne. Il y
a plus d’une session au grand jour des assises de Christ.

Ainsi se continue la Parousie. La présence de Christ parmi
les hommes perpétue son regne et son gouvernement, pour
amener la consommation finale dont le Seigneur lui-méme et
ses apotres nous ont laissé une description propre & satisfaire
les plus ardentes espérances. Nous ne nous arréterons pas a
réfuter en détail le grossier chiliasme des adventistes et des
millénaristes ; & les entendre, il devrait se produire subitement
une réapparition visible et corporelle de Jésus-Christ, amenant
a sa suite la destruction des inconvertis, la conflagration du
globe et I’établissement, & Jérusalem ou ailleurs, d’un royaume
messianique temporel. Or la Parousie n’est plus & venir : ellea
commence il v a dix-huit siécles, et c’est par la voie du déve-
loppement qu’elle atteindra sa consommation finale. La vie
organique ne procede pas par des coups de théditre; elle com-
mence par un germe, comme le grain de blé et de séneveé ; elle
agit lentement, mais sirement, comme le levain déposé dans
la pate ; les grands faits de 1’dge apostolique et de I’histoire de
I'Eglise, les jours de la Pentecote, de la Réformation, des
réveils et des missions, démontrent que le salut des hommes
par la puissance de la Parole et de I’Esprit, ’accroissement de
I'Eglise, les progrés plus ou moins rapides duroyaume de Christ,
ont toujours été le fruit des mémes forces spirituelles agissant
dans les individus et dans la Société. La conquéte du monde se
poursuit, dés 'origine du christianisme, par les mémes moyens



LA PAROUSIE 563

et en vertu des mémes lois, et il n’y a pas de raison pour qu'’il
en soit autrement & ’avenir. Dans le monde moral comme dans
le monde physique, domine la lo1 du développement progressif ;
la méthode est uniforme, et cependant les résultats présentent
une merveilleuse diversité. Ajoutons quelques considérations
a 'appul.

Le christianisme est destiné & devenir la religion universelle.
Ceci implique 'exploration de toutes les parties de la terre; et
pas n’est besoin de démontrer qu’a cette découverte de la terre
se rattachent étroitement les progrés de I’Evangile et de son
influence sociale; encore un demi-siécle, peut-étre moins, et
il n’y aura plus une seule contrée habitable qui n’ait été explo-
rée et ouverte & l'action de I'Evangile. Le christianisme est
la religion définitive. Dés & présent, elle est la seule qui gagne
du terrain ; les autres s’immobilisent, ou tombent rapidement
en décadence, ou disparaissent & son approche. Le christianisme
doit gagner en intensité, développer l’expérience, rendre la
piété plusintelligente et murir les caractéres ; il doit multiplier
ses conquétes parmi les inconvertis et produire des moissons
toujours plus abondantes, fortifier ’éducation au sein de la
famille, provoquer de plus nombreux réveils, apaiser les dis-
sensions sectaires, pousser plus vivement a l'unité des cceurs
ct des esprits, écarter les obstacles qui s’opposent & la marche
de la vérité, centupler les forces de I’Eglise dans la lutte contre
Iincrédulité et le mal. Sous tous ces rapports, les progres
réalisés depuis un siécle sont visibles et les fruits de ’Evangile
gagnent en maturité, sous l'action continue et Jatente de
I’Esprit. Vienne une nouvelle Pentecote, et la puissance de
I’Evangile atteindra un degré d’intensité sans précédents, car
elle couvrira le monde entier, et pénétrera toutes les forces
qui affectent le développement des individus et de la société:
le gouvernement, les lois, I’éducation, les sciences, les arts
et métiers, la philosophie, le commerce, I'industrie, la mode,
I’économie domestique , etc. Quand nous songeons a ce
qu’étalent, au temps des Gésars et des Hérodes, le gouverne-
ment et la vie sociale, les sciences et leurs applications, ne
voyons-nous pas le profond contraste que présente l'état de



564 A. REVEL

choses actuel, et ne sommes-nous pas vivement impressionnés
par les changements qui déja ont eu lien? Nous en faisons
honneur principalement au christianisme, car nous savons que
les hommes de science sont, en grande majorité, des croyants
el des esprits religieux et qu’ils travaillent sous la double im-
pulsion de leur zéle pour la vérité et deleur fidélité au royaume
spirituel qui doit s’assujettir les forces du monde. Enfin, en
régénérant les individus et en sanctifiant les forces de la société,
le christianisme ne peut qu'amener la rénovation de la terre
elle-méme. Lorsque nos prewmiers parents furent chassés de
I’Eden dans le vaste, vaste monde, il leur fut imposé de le cul-
tiver & la sueur de leurs fronts. Il incombe & 'homme de trans-
former son séjour en Eden; le travail, dirigé par la science et
I’art, et soutenu par la richesse, modifie rapidement la face du
globe ; I'intention premiere du Créateur, en faisant ’homme &
son image, était d’en faire le dominateur de toutes ses ceuvres
sur cette terrre, et cette intention subsiste, toujours plus
¢vidente ; puisque Christ veut faire de 'homme une nouvelle
créature a sa propre image, c’est que, par le moyen de ’homme
nouveau, il veut faire toutes choses nouvelles (2 Cor. V, 17;
Apoc. XXI, 1, 5). Cette rénovation du monde sera le triomphe
de Christ, son maitre et son roi

L’achévement de la conquéte sera couronné par la victoire ;
le réegne militant de Christ aura raison de tous ses ennemis
(1 Cor. XV, 24-26) et le dernier ennemi qui sera détruit c’est
la mort. Pour bien comprendre ce langage de l'apodtre, il faut
se rappeler que Jésus-Christ lui-méme a paru afin de détruire
les ceuvres du diable (1 Jean III, 8), que le diable est nommé
le dieu de ce monde, le prince des ténébres, et que son pouvoir
le plus redoutable réside dans sa puissance de la mort. Mais ce
pouvoir. Jésus le lui a arraché ; « par la mort, il a anéanti ceim
qul a la puissance de la mort, c’est-a-dire le diable, et délivré
tous ceux qui, par crainte de la mort, étaient toute leur vie
retenus dans la servitude » (Hébr, II, 14, 15). Trois fois ’ceuvre
de Christ a mis fin & la persécution dont Satan avait été I'ins-
tigateur ; mais la victoire finale anéantit la puissance méme de
Satan. Trois fois le dragon a été arrété court dans sa carriére ;



LA PAROUSIE 565

mais a la fin il est foré et détruit dans ses derniers retranche-
ments, et ¢’en est fait pour toujours de 'ennemi de Dieu et de
son royaume sur la terre. L’imagination la plus ardente ne
saurait peindre ce que le monde sera quand le péché aura été
détruit ; « ce sont des choses que l'ceil n’a point vues, que
Ioreille n’a point entendues et qui ne sont point montées au
ceeur de 'hornme » (1 Cor. I, 9). Ainsi prendront fin les fonc-
tions royales que le Seigneur a revétues dés le premier jour de
sa Parousie, c’est-a-dire dés le jour de I’Ascension, i travers
les époques de la persécution, de la conquéte et de la victoire ;
fonctions de la royauté militante, qui perpétueront un régne de
justice et d’éternelle félicité, ol Dieu sera tout en tous.
L’apotre dit en effet (1 Cor. XV, 24) que Christ, quand vien-
dra la fin, remettra le rovaume & Celul qui est Dieu et Pére.
Mais veut-il dire par la que le regne de Christ est temporaire,
qu’au jour de la victoire le Christ se démettra de ses fonctions
et descendra de son trone aussitot que seront assurées la paix
et la tranquillité universelles ? Le passage des Corinthiens étant
le seul qui paraisse formuier une doctrine aussi étonnante, il vaut
bien la peine de 'examiner d’'un peu prés. Tout d’abord I'on
s’apercoit que ce texte a une couleur militaire et belliqueuse ;
il nous parle de guerres et de conquétes. Le roi est un chef
d’armée en territoire ennemi, et sa mission est de détruire
toutes les dominations, les autorités et les puissances hostiles.
Ce n’est donc pas le régne paisible d’un souverain sur des sujets
almants et obéissants, heureux de l'autorité de son sceptre;
dans ce cas, son abdication serait pour eux une calamité. Ce ne
peut étre, par conséquent, 'abdication d’un souverain ; c'est le
fait d'un géncral en chef qui a rempli son mandat et qui résigne
ses fonctions militaires. Mais en déposant son épée, symbole de
la conquéte, le Messie n’a pas déposé le sceptre; et c’est ce que
I'Apocalypse nous fait comprendre par le langage le plus su-
blime, dans la vision du cheval blanc (X1X, 11 ss.) monté par
le conquérant, le Dux ou Imperator, vétu du manteau militaire
et dans lattitude guerriére de Roi des rois et Seigneur des
seigneurs. Plus loin (chap. XX, XXI), la figure du Vainqueur a
disparu; ses yeux ne lancent plus de flammes, son vétement

THEOL. ET PHIL. 1885. 37



boo6 A. REVEL

n’est plus teint de sang, son ardente colére ne se répand plus
sur les nations. Il est devenu maintenant le divin Epoux, mais
il ne cesse de partager le trone de Dieu; en méme temps que
Dieu, il est le temple de la ville sainte, il en est le flambeau ou
la puissance éclairante. Comme Chef et Epoux de I'Eglise, il ne
cessera donc pas de régner, d’alimenter le fleuve de vie, d’étre
servi et adoré aux siécles des siécles. Le régne conquérant a
pris fin, mais la perpétuité du régne de paix et de gloire est
élevée au-dessus de toute contestation (comp. Luc I, 32, 33 ;
Hébr. I, 10; X,12; Apoc. I, 5, 6; XI,15), car les dons de Dieu a
son propre Fils (Philip. II, 9-11; Hébr.1,2; comp. Math. XI, 27,
XXVIILL 18 ; Jean XVII, 2,7, 9, 22) sont sans repentance. Héri-
tier de toutes choses, le Fils a recu du Pére 'univers entier en
partrimoine, et le Pere ne peut déshériter le Fils; or les rachetés
participent & I’héritage du Fils, & son trone, & son regne, a sa
gloire, ce qui constitue précisément leur éternelle félicité. Il ne
faut pas oublier non plus que Uoffice sacerdotal de Christ est
pareillement éternel ; or cette fonction, basée sur le grand sacri-
fice offert une fois pour le péché, est la fonction médiatoriale
par excellence, et comme telle elle subsiste a toujours et a
perpétuité (Heébr. V, 6; VII, 17-21, 25, 28) de sorte que, dans
la nouvelle Jérusalem elle-méme, 'Epoux est constammment
appelé I'agneau (Apoc. XX, XXI), et dans 'admirable langage
de I’épitre aux Hébreux (XII, 22-24) la Jérusalem céleste, avec
les myriades des anges et les esprits des justes parvenus & la
perfection, n’est pas seulement la cité du Dieu vivant et le tri-
bunal du Juge, mais aussi le temple du Médiateur de la nou-
velle alliance, le royaume inébranlable cui n’est soumis & aucun
changement.

Une question non moins importante se rattache a la phrase
consacrée : la fin du monde, qui est censée correspondre,
dans la plupart des versions, aux mots grecs ouvtidex o0 wdvos
(Math. XIII, 39, 40, 49; XXIV, 3; XXVIII, 20). Ily a la une
confusion manifeste ; le mot «isv est, & proprement parler, une
division du temps, une période plus ou moins longue, comime
le mot latin cevum (période antédiluvienne, période patriarcale,
période mosaique, période messianique), et n’a rien a faire



LA PAROUSIE 567

avec la conception du xéapes. Quant au mot swrélaw, il désigne
le point de rencontre ou le point d’arrivée d’une ou de plusieurs
périodes, ainsi que le fait clairement entendre le passage des
Hébreux (IX, 26) ou il est dit que Christ a paru une seule fois,
émt ThHe ouvtedslus Tav wisvwy, pour abolir le péché par son sacri-
fice. Mais autant le sens est clair, autant il est difficile de faire
passer l'idée dans nos langues modernes. M. Segond (dans
saint Matthieu) traduit : « la fin du monde; » dans le passage
des Hébreux : « la fin des siécles. » La version anglaise revisée
traduit (dans saint Matthieu) «: the end of the world, » et annote
en marge : « the consummation of the age, » conformément &
la Vulgate (« consummatio s®culi »); dans le passage des Hé-
breux: « theend of the ages » (enmarge : « consumimation... »).
M. Lutteroth, dans son excellent commentaire sur saint Ma-
thieu, a d’abord traduit (au chap. XIII): « la fin du siecle, »
mais au chap. XXIV il a préféré : « laccomplissement du
siecle, » et rectifié dans ce sens les aulres passages. Luther
traduit toujours « Ja fin du monde » (« Ende der Welt, Welt-
ende »). Mais lorsque Notre Seigneur parlait de la guwrédax 765
wiveg, 11 n’entendait pas parler du =do; =6d »dopov. Nésous la Lol
el vivant sous la dispensation mosaique, il employait le lan-
gage de son temps, et il distinguait simplement, comme ses
apotres, Puiow észrtag (le temps présent) de Puiow 6 péddov (le temps
a venir, les temps messianiques). Les paraboles de I'ivraie et
du filet, et la question posée a Jésus par les disciples sur le
mont des Oliviers, se rapportent & cette d¢termination du temps,
c’est-a-dire & la fin de ’économie ancienne et au commence-
ment de la nouvelle. Dans le nouveau Royaume des cieux, les
hommes ne pourront entrer péle-méle ; nul ne pourra se tar-
cguer de sa descendance d’Abraham, nul ne sera admis que par
une nouvelle naissance; I'un sera pris et l'autre laiss¢ ; le grain
sera soigneusement nettoyé; les vierges sages entreront avec
I’époux, et la porte restera fermce aux vierges folles; on aura
beau dire : Seigneur! Seigneur! ’on n’entrera pas, si I'on ne
fait pas la volonté du Pere céleste; tout arbre (ui ne porte
pas de bons fruits sera jeté au feu. L’ancien wav, qui approche
de son terme, sera remplacé par le nouvel wew spirituel qui



H68 A. REVEL

ne comporte aucun mélange hétérogéne. Quant & la conception
du =éopos, elle est absolument différente ; et jamais on ne trouve,
dans le Nouveau Testament, une formule affirmant ou impli-
quant le tées ou la surdex 7o) xospov, la destruction de ordre
cosmique ¢établi de Dieu. Une seule fois (2 Pier. III, 6), il est
dit que le monde (xdsuo;) antédiluvien périt dans les eaux du
déluge ; mais il n’est pas méme question de la terre en tant
qu'habitation des hommes, il ne s’agit que des habitants.

[Il est vrai que ce méme passage (dans son entier, vers. 3-13)
est constamment cité cornme une preuve que les cieux et la
terre, 'univers matériel, et ses éléments, seront un jour dissous
et consumés par le feu. Le D" Warren se donne beaucoup de
peine pour analyser ce « passage remarquable et important ; »
il oppose le traité de Philon sur « I'incorruptibilité du monde, »
et il compare la phraséologie de ’Ancien Testament (en particu-
lier Esaie XXXIV, 4, 9,10 ; XXIV, 19; Nah. I, 6; Ps. XLI, 6) pour
prouver gqu'un juif de ’époque ne pouvait avoir 'opinion ¢u’on
lui préte (Philon la taxe d’impicté) et quele langage de 2 Pierre,
comme celui des prophétes cités plus haut, n’est que symbo-
lique et doit s’entendre tout simplement de I'éon juif qui va
disparaitre dans un embrasement et dans une catastrophe. La
discussion a laquelle se livre le D Warren est pour le moins
inutile ; authenticité douteuse de la seconde de Pierre, « le
plus douteux des antilégomeénes, » comme le reconnait aussi le
Dr Warren, nous dispense de I'obligation de disculer un texte
qui n’a pas de place dans leschatologie des apotres; car, en
tout ou en partie, cet écrit est postérieur au siécle apostolique
(comp. surtout III, 2, 4).]

Revenons 4 'Apocalypse. Elle se clot parlavision de la Now-
velle Jérusalem, conception éminemment apostolique (Gal. IV,
21-31; Heébr. XII, 22-29), développant la promesse faite a I'E-
glise de Philadelphie (III, 12) et symbolisant le royaume spiri-
tuel de Christ. Au temps de lapotre, la chrétienté était bien
peu de chose encore et bien faible, el par surcroit elle venait
d’étre mise au ban de 'empire. La lumiére du monde résis-
tera-t-elle au vent de tempéte qui s’est déchainé? La foi et la fidé -
lité des petites Eglises sorliront-clles triomphantes de I'épreuve



LA PAROUSIE H69

et de la grande tribulation? L’apotre les rassure, non seule-
ment par la description détaillée des jugements de Christ, mais
par la description idéale de ce que I'Eglise de Dieu sera un jour
dans le monde, comme demeure de Dieu « avec les hommes »
(XXI, 3), comme la ville sainte illuminée par la gloire de Dieu
(XXI, 23) et servant elle-méme de flambeau et de puissance
éclairante aux « nations et aux rois de la terre » (XVI, 24), et
comme la dépositaire de la vie, pour « la guérison des nations »
(XXII, 2). Lorsque la Cité de Dieu apparait, il s’ouvre & nos
yeux une période indéfinie, celle du renouvellement de toutes
choses, sans que nous ayons & quitter cette terre et a faire
abstraction de I'humanité, des peuples, des nations et des
royaumes qui la composent, des besoins que I’Eglise est appelée
a satisfaire, et des maux que I’Evangile est destiné & guérir.
Ce tableau final repose délicieusement la vue, bien qu’il reste
encore des ombres; et tout architecte édifiant sur le fondement
posé par les apotres doit constamment s’inspirer du plan de
I'édifice dans sa symétrie et sa beauté. La Nouvelle Jérusalem
est une ville imposante par sa position (2 la vue de tous les
peuples), par ses dimensions grandioses (mais soigneusement
déterminées), par ses proportions symétriques et par la richesse
de tous ses matériaux (comp. 1 Cor. III, 10). Placée au centre
de '’humanité, elle est la demeure de Dieu avec les hommes,
sa maison, son sanctuaire, son palais royal, sa capitale, re-
poussant de ses murs et de ses portes tonjours ouvertes toute
impurelé, toute abomination et tout mensonge. Les nations
marcheront & sa lumiére, car 1'Eglise est I'institutrice des peu-
ples (Math. XXVIII, 19, 20 ; comp. Philip. II, 15) et elle ne peut
prétendre 4 un honneur plus élevé que celui de briller par la
[umiére de I’Evangile dans sa doctrine et dans son enseigne-
ment. Son but supréme est de satisfaire les besoins spirituels
de ’humanité souffrante et de rendre la santé aux nations par
Vinfluence toujours plus directe de I’Evangile. Cela suppose
nécessairement aque 'Eglise, n’ayant plus 4 lutter pour son
existence, est enfin parvenue & exercer avec une parfaite liberté
tous ses moyens d’action spirituels; mais le moment ou le but
sera atteint et ou les nations se trouveront guéries de leurs



570 A. REVEL

maux, 'apotre lui-méme n’essaye pas de le préciser, car 'acti-
vité des serviteurs de Dieu doit « régner aux siécles des siécles »
(XXIL, 3, 5). C’est une perspective immense qui s’ouvre devant
nous; elle est bien faite pour encourager la foi et la fidélité du
peuple de Dieu dans tous les 4ges; qu’il nous soit permis de
conclure que, au lieu d’une thése eschatologique proprement
dite, nous nous trouvons ici en présence d’'une palingénésie et
d’une drovarasrasi; qui ont un caractére essentiellement téléo-
logique.

(A suivre.)




	La Parousie

