
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1885)

Artikel: La Parousie

Autor: Revel, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379370

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379370
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA PAROUSIE

A. REVEL

Il a paru, l'année dernière, un ouvrage remarquable sur les

doctrines eschatologiques du Nouveau Testament, sous ce titre
développé : The Parousia ; a critical study of the Scripture
doctrines of Clirist's second coming, His Beign as King, the
Besurrection of the dead, and the general Judgment (Portland,
Maine, 1884, seconde édition; in-1'2 de 394 pages). L'auteur,
le docteur Israël Warren, s'est proposé de coordonner les
faits fondamentaux de la Parousie, de la Boyaaté de Christ, de

la Bésurrection et du Jugement; et il déclare, dans sa préface,
avoir éprouvé une satisfaction intime en voyant que nombre
de textes réputés désespérément obscurs venaient s'agencer
d'eux-mêmes dans la structure de l'édifice et émerger en

pleine lumière.
Nous avons éprouvé, en lisant ce volume, une rare jouissance

; et nous allons essayer de résumer à grands traits le

développement de la nouvelle thèse eschatologique du docteur
Warren.

I

La Parousie de Christ.

Le mot Parousie se rencontre vingt-quatre fois dans le
Nouveau Testament et se rapporte dix-sept fois à la personne
de Christ. Il dérive du verbe mzpetpj. (adsum) qui se trouve
employé vingt-deux fois pour exprimer l'idée de la présence per-

THÉOL. ET PHIL. 1885. 35



53i a. revel

sonnelle. Il n'est donc pas douteux que le sens exact du mot
Parousie est celui de présence, et non pas d'avènement.
L'avènement est un fait initial, qui suppose le substantif îàsvatç ; or
zXz-jixiç est un Sat. hy. (Act. VII, 52) qui désigne clairement le
fait de l'incarnation. La Parousie, au contraire, est un fait
permanent (« la présence de Christ )>) qui, pour n'être pas d'une

nature matérielle et tangible, n'en est pas moins aussi réel que
l'existence même du Dieu-Esprit; car Jésus a dit: «Là où

deux ou trois sont assemblés en mon nom, je suis au milieu
d'eux » ; et encore : « Voici, je suis avec vous tous les jours ».
Ce qui n'est certainement pas une expression figurée, ni un
jeu d'esprit.

Rien ne prouve mieux la confusion incroyable des idées,
dans le domaine eschatologique, que l'obstination des traducteurs

et des commentateurs à dénommer la Parousie «

l'avènement de Christ », tandis que ce terme ne correspond à rien
de semblable dans l'original. La faute de ce contre-sens
énorme remonte à la Vulgate qui, sauf un petit nombre
d'exceptions, traduit Uxpovaia par le mot adventus, au lieu de prœ-
sentia ; et ce serait un thème de curieuses recherches que de

déterminer jusqu'à quel point saint Jérôme aurait coupé court
aux rêveries adventistes, s'il avait eu le bon esprit de laisser
aux termes grecs leur vraie signification. Après avoir récité le
« mea culpa », nous avons essayé, à notre tour, de substituer

partout le mot « Présence » à celui d'« avènement » ; nous avons
dû reconnaître que la traduction y gagne toujours en détermination

et en clarté, et nous avons éprouvé une forte impression,
comme si le ciel s'était tout à coup rapproché de la terre.

Comme prix de son abaissement, de ses souffrances et de

sa mort ignominieuse sur la croix, Jésus a été couronné de

gloire et d'honneur et s'est assis à la droite du trône de Dieu

(Hébr. II, 9 ; XII, 2). Plus a été profonde son obéissance

volontaire, plus a été grande son élévation (Philip. II, 6-11). Toute

puissance lui a été donnée dans le ciel et sur la terre
(Math. XXVIII, 18; comp. XI, 27; Jean III, 35; 1 Cor. XV,
25-28 ; Epb. I, 20-22) ; ce qui constitue sa dignité suprême et

complexe de Roi, de Législateur et de Juge (comp. Es. XXXIII,



LA PAROUSIE 535

22). Ces trois fonctions, quoique distinctes, sont inséparables ;

et, dans leur union intime, elles sont transcendantes, car
Christ les exerce pour donner la vie à ceux qui sont morts
dans leurs fautes et dans leurs péchés, et pour étendre les
bienfaits de la rédemption à l'homme tout entier, à la vie
corporelle aussi bien qu'à la vie spirituelle. La régénération (nouvelle

création, nouvelle naissance) est un relèvement spirituel
d'entre les morts, relèvement que complète et parachève la
résurrection. Telle est la puissance du Seigneur glorifié ; et sa

Parousie, c'est-à-dire sa présence en ce monde, n'est pas
autre chose que l'exercice continuel de cette puissance
glorieuse et suprême qui réalise le plan de la rédemption et
développe tous les fruits de l'incarnation du Fils de Dieu. Elle
n'est pas un point dans l'espace du temps, mais elle embrasse

une longue durée. Puisqu'il s'agit d'un fait permanent, la

chose va de soi. Au cours de cette durée, nombre d'événements

considérables doivent avoir lieu ; à savoir : l'établissement

du nouveau Boyaume des cieux (Math. XVI, 28 ; XXVI,
64); la destruction de Jérusalem et du temple (Math. XXIV,
27, 34) ; la vengeance de Dieu sur les persécuteurs des élus

(Luc XVIII, 6,7 ; Jacq. V, 7,8) ; la destruction de l'Homme du

péché (2 Thés. II, 8) ; l'épreuve et la récompense des fidèles

(Apoc; épp. aux sept Eglises); la résurrection des morts
(1 Cor. XV, 23); le jugement universel (2 Cor. V, 10;
Math. XXV, 31-46) ; les nouveaux cieux et la nouvelle terre
(Apoc. XXI, 1 ; comp. 2 Pier. Ill, 12,13). La Parousie n'est donc

pas un acte isolé, mais une vaste période s'étendant depuis la

fondation du royaume messianique jusqu'à la consommation
finale ; et les événements qui en signalent le cours y sont
renfermés (prépos. h) comme autant de moments principaux. La

Parousie est une; elle ne se répète pas, elle est continue. Elle
n'est pas un événement particulier et déterminé; elle constitue
toute une dispensation, le Règne de Christ, qui n'a de limites

que celles du temps (1 Cor. XV, 24-26), « l'océan des âges » ;

elle est l'histoire même du monde qui se déroule majestueusement

à travers les siècles, dès le jour parfaitement déterminé
où Christ est entré en possession de son règne.



536 A. REVEL

Par suite, les verbes ïpxopxi, ^« (« je viens, j'arrive »)
s'emploient pour désigner les actes multiples par lesquels Christ
exerce son pouvoir royal envers les siens et envers toute
puissance hostile. Il vient sur les nuées pour manifester sa gloire
et sa majesté divines, pour témoigner de sa grâce envers les

uns et de sa sévérité envers les autres; et il incombe à l'exégèse

de déterminer, chaque fois, le mode et le but précis de

ces manifestations. Ecartons soigneusement toute idée anthro-
pomorpnique ; n'oublions pas qu'il s'agit constamment d'un
Etre divin en possession de l'omniprésence ; sachons dégager
l'idée de l'image et n'allons pas transformer des symboles en

apparitions matérielles et visibles. Tout comme les jugements
divins sur l'ancienne Egypte (Esaïe XIX, 1) sont représentés
par l'image de l'Eternel monté sur une nuée rapide, de même
aussi le jugement de Christ sur la génération contemporaine
(Math. XXVI, 64) est annoncé au sanhédrin comme la venue
du Fils de l'homme sur les nuées du ciel. Le Sanhédrin ne s'y
est pas trompé ; il a vu, dans cette menace prophétique,
l'affirmation solennelle de la divinité de Christ et d'un jugement
qui n'appartient qu'à Dieu. Mais cette venue est un événement

spécial, et non pas la Parousie elle-même; car la Parousie
renferme une foule d'actes semblables qui tous affirment la

souveraineté de Christ sur le monde entier et sa continuelle
intervention pour l'établissement de son règne, soit en
nourrissant l'Eglise, en la purifiant et en la sanctifiant par sa

Parole, soit en domptant les ennemis, soit en renversant les
forteresses de l'esprit d'erreur et de mensonge. A le bien

prendre, qu'est-ce que le second livre de saint Luc sinon le

récit des actes accomplis par le Chef suprême de l'Eglise pour
la conquête du monde? La destruction du judaïsme et du
paganisme et de toutes les puissances persécutrices, l'œuvre
des missions, les réveils, — sont tout autant de démonstrations

de l'action continue de Christ, autrement dit de sa
Parousie.

Il est donc évident que le mot avènement et son prototype
latin advenlus ne sont pas les équivalents du mot grec nupo-jaia..

La différence est radicale, comme entre une série d'actes suc-



LA PAROUSIE 537

cessifs et partiels et une durée indéfinie, entre une série de

manifestations locales et une manière d'être universelle et
permanente. Les formules seconde venue et second avènement

n'auraient jamais vu le jour si l'Eglise s'était habituée à parler
de la Présence du Seigneur comme étant la réalisation de ses

espérances prochaines et lointaines; et l'on n'aurait éprouvé
aucune difficulté à admettre que, pour la première génération
des chrétiens, la Parousie était réellement proche et devait en

même temps avoir une durée suffisante pour l'accomplissement

graduel des promesses. Pourquoi ne pas revenir tout
simplement à cette conception primitive qui était, pour les

apôtres et les Eglises apostoliques, une source abondante

et inépuisable d'activité, d'espérance et de sainte allégresse?
Le point de départ de l'eschatologie chrétienne nous est

fourni par la question des disciples : « Quand cela arrivera-

t-il, et quel sera le signe de la Parousie » La réponse à cette

question n'aurait pu être plus explicite ni plus détaillée. La

date précise (le jour et l'heure) n'est, il est vrai, connue que
de Dieu seul (Marc XIII, 32 ; comp. Act. I, 7) ; mais l'époque
est parfaitement déterminée, et avec une clarté croissante

(Math. IV, 17 ; X, 7, 23 ; XVI, 27,28; XXIV, 34) : « La
génération contemporaine ne passera point que tout cela n'arrive.

» Tout cela, c'est-à-dire : l'enfantement douloureux d'un
nouvel ordre de choses; l'évangélisation du monde entier
alors connu; la grande tribulation juive et la destruction de

Jérusalem et du temple ; le signe du Fils de l'homme venant
sur les nuées du ciel, et le rassemblement des élus. Tout ce

qui, en un mot, constitue les approches et les débuts de la
Parousie aura lieu au vu et au su de la génération contemporaine

des apôtres ; et la Parousie se produira d'un bout à

l'autre du monde, comme la lumière d'un éclair se fait voir
partout instantanément.

Il n'y a pas d'expédient capable de faire plier ces textes, pas
de subterfuge qui permette de les escamoter.

Sur les traces de leur maître, les apôtres ont constamment
affirmé la proximité de la Parousie ; et sur près de cent
passages qui, dans les évangiles et dans les épîtres, contiennent



538 A. REVEL

des allusions directes ou indirectes à ce grand sujet, il n'y en

a pas un seul qui représente la Parousie comme éloignée et

qui doive s'entendre d'une prophétie à longue échéance. Le

témoignage du Nouveau Testament est clair et positif; il ne

prête pas à l'équivoque, ne fait pas supposer un sens caché ou

une réserve mentale, et n'autorise pas un ajournement à deux

mille ans ou plus. Ce témoignage est cumulatif ; c'est celui du

Maître aussi bien que des disciples ; il représente les

espérances de tous les apôtres aussi bien que de toutes les Eglises;
sauf la prédication de la croix, il n'est pas de vérité chrétienne
aussi pleinement attestée que la proximité de la Parousie, et

tous les chrétiens primitifs l'ont comprise de la même manière,
ainsi que le reconnaissent la grande majorité des commenta-
teers. Expliquerait-on par une erreur ce témoignage universel
de l'âge apostolique? Qu'on essaye d'en effacer l'élément de

la proximité de la Parousie; on effacera du même coup
l'élément parénétique dont elle fait la force et la valeur ; la solennité

des exhortations de Christ, de Paul, de Jacques, de

Pierre, sera détruite, et les motifs du courage, de l'espérance,
de la joie et de la fidélité n'auront plus d'importance pratique.
« Il vient », disaient d'un commun accord les apôtres ; et ils
présentaient la Parousie comme un fait très prochain, avec un
redoublement d'insistance. Nous devrions dire à notre tour :

« Il est venu » ; Il est maintenant et dès longtemps assis sur
son trône; Il règne, Il gouverne, Il juge, Il récompense un
chacun selon ses œuvres ; Il envoie ses anges pour exécuter
sa volonté; Il dirige toutes choses par sa providence et les

renouvelle par la force créatrice de son esprit. Dans cette
conviction ferme que Jésus est présent partout, qu'il n'abandonne

rien au hasard, qu'il soutient tout par sa parole
puissante, nous ferions l'expérience de plus grandes choses ; nous
verrions le ciel ouvert, et les anges de Dieu monter et
descendre sur le Fils de l'homme.

[A cet endroit, le docteur Warren qui a d'abord soigneusement

examiné tous les textes, en les accompagnant de notes

exégétiques, passe en revue les différents moyens que l'on a

imaginés pour se défaire de cette proximité de la Parousie



LA PAROUSIE 539

attestée par les apôtres. Il y met une vivacité assaisonnée

d'une pointe de malice.]
La méthode la plus commune consiste à faire usage du

grand éteignoir 2 Pierre III, 8 (citation du psaume de Moïse) :

« Devant le Seigneur, un jour est comme mille ans, et mille
ans sont comme un jour. » D'où il suivrait que, pour apprécier
les déclarations ayant la Parousie pour objet, il faut employer
une mesure du temps surhumaine et divine. Point de vue
légitime et sublime, s'il s'agissait de l'existence même de Dieu et
de l'ensemble de ses œuvres et de ses desseins. Mais lorsque
Dieu, pour notre instruction et pour notre affermissement,
daigne employer un langage à notre portée, et répéter cent
fois que la Parousie du Fils de l'homme est tout proche de la

génération contemporaine des apôtres; lorsque Christ lui-
même affirme solennellement: « En vérité, je vous dis que
cette génération ne passera point que tout cela n'arrive » ; que
faut-il donc comprendre? Qu'il a voulu parler au point de vue
de l'éternité? Cela reviendrait à dire : « Je n'entends pas être

compris d'après le sens ordinaire et naturel des mots, mais

d'après un sens secret et ineffable ; tout cela arrivera pendant
cette génération, oui, en vérité ; mais par les mots cette

génération, il vous faut entendre x, y, z » Le fait est que si le
terme génération n'indique pas avec une précision mathématique

le jour et l'heure, et s'il permet un écart de quelques
années, il n'en est pas moins certain que les limites de cette
courte période ne peuvent s'étendre à un espace de vingt
siècles, ni même de deux, ni même d'un seul, mais se

renferment dans un espace maximum de quarante ans.
Une autre méthode, qui ne manque pas de hardiesse, consiste

à révoquer en doute la crédibilité des apôtres. Dans leur attente
de la parousie, ils se sont trompés ; ils n'ont pas reproduit
exactement l'enseignement du Seigneur ; ils l'ont mal traduit ;

ils ne l'ont pas donné dans l'ordre primitif; ou bien ils l'ont
fait passer à travers le prisme de leur ardente imagination.
Mais s'ils ont pu, tous ensemble, commettre de pareilles
méprises sur un sujet d'importance majeure, comment invoquer
leur témoignage sur d'autres sujets non moins importants?



540 A. REVEL

On dit que saint Paul, en particulier, a graduellement et
sensiblement modifié son langage eschatologique, en passant
des premières épitres (les deux aux Thés.) aux grandes épîtres
et de celles-ci aux épîtres de la captivité. Un jeune homme sans

expérience peut éprouver le besoin de se corriger et de revenir
sur ses opinions premières ; mais quant à saint Paul, il y a là

une impossibilité psychologique. Toutes ses épitres appartiennent

à son âge mûr. Et en fait, les divers groupes de son recueil
de lettres ne trahissent aucune hésitation ni aucune contradiction

interne.
Une hypothèse monstrueuse. Le Seigneur aurait employé

« à dessein » un langage équivoque, dans le but moral
d'exercer la vigilance de ses disciples. Ce procédé justifierait
assez bien les railleries des moqueurs dont parle 2 Pierre III, 3.

Un moyen terme. Saint Paul n'entendait pas enseigner comme
certaine, mais seulement comme possible, la proximité de la

parousie : « Il se pourrait bien... peut-être... peut-être oui,
peut-être non... »Nous voilà bien renseignés et dûment avertis!
Là où saint Paul affirme une certitude, on le représente comme
s'exprimant à mots couverts et sur le ton du doute, pour se

ménager probablement une retraite L'erreur est la même si

l'on suggère que l'apôtre ne voulait qu'exprimer son espérance
et son ardent désir, et nullement annoncer la proximité d'un
fait ; car saint Paul affirme et ne se borne pas à exprimer un
vœu.

Un singulier anachronisme. La parousie est, pour tous les

apôtres, un fait prochain, sans doute ; mais comme elle ne s'est
réalisée ou accomplie dans aucun événement historique déterminé,

elle doit être nécessairement l'objet d'une attente
continuelle pour tous les âges. De quels textes bibliques résulte
donc cette attitude expectante de tous les âges et que peut
signifier cette imminence perpétuelle? Si la parousie était
imminente pour les apôtres, c'est qu'elle devait commencer
« bientôt, dans peu de temps, dans si peu de temps que rien »

(piY.phv ôo-ov ôtrov, Hébr. X, 37). Ou bien cette proximité était réelle,
ou bien elle n'offre aucun sens plausible.

Dernière évasion. On a souvent recours à la fameuse théorie



LA PAROUSIE 541

du double sens : le sens apparent et le sens plus profond
qu'aucuns dénomment « le sens pregnant de la prophétie. »

Les innombrables extravagances, les énigmes, les rébus, les

logogriphes enfantés par une certaine eschatologie, proviennent

de la théorie du sens pregnant. Or il suffit d'observer que
le Seigneur et ses disciples ne parlent jamais que d'une seule

parousie. Il n'est donc pas question de voir double. Et l'on dirait
volontiers avec certain personnage de Shakespeare (Macbeth,
act. Ve, sc. VIIe) : « Puissent-ils ne plus être crus, ces jongleurs
qui nous trompent avec des mots à double sens; qui donnent
à nos oreilles des paroles de promesses, et qui les démentent
à nos espérances »

Passons maintenant aux objections. Il est impossible, dit-on,
de concevoir que la destruction de Jérusalem soit un
accomplissement de la parousie. Mais le Seigneur n'a pas parlé d'un
« accomplissement ; » il n'a pas employé la formule ?«; â-> kxvxk
xxûxa. TtlripuBri, il a fait usage des mots Sa; Soi yêvnxxt, ce qui confirme
précisément le sens que nous avons donné au terme de

parousie. Quant au fait de la destruction de Jérusalem, ce n'est

qu'un incident si l'on veut ; mais la chute de la théocratie juive,
après une durée de seize cents ans, et l'avènement simultané
d'une économie nouvelle, ne sont pas, dans l'histoire de

l'humanité, de simples incidents. On ne saurait non plus
transformer en objection le langage dont se sert Jésus dans

Math. XXIV, 29-31 (« le soleil s'obscurcira... »), car il est
évident que ce langage poétique et symbolique ne peut être interprété

à la lettre et ne représente, sous de vives couleurs, que
l'ébranlement et le changement des choses qui ont été faites

pour un temps et qui doivent céder la place au royaume
inébranlable (Hébr. XII, 25-29). On objecte, en second lieu,
que la parousie devait amener à sa suite la résurrection des

morts, le jugement, la fin du monde, etc. ; or tout cela n'ayant
pas eu lieu du vivant des apôtres, la parousie elle-même n'a

pu avoir lieu non plus. A quoi nous répondons que la parousie
n'étant pas un point isolé dans l'espace du temps, mais la

présence permanente de Christ, il s'ensuit qu'elle a réellement

commencé, au temps des apôtres, par la chute de l'ancienne



542 A. REVEL

théocratie, de sa ville sainte et de son temple, et qu'elle durera
autant que le royaume messianique, jusqu'à sa complète et

glorieuse réalisation dans la « nouvelle Jérusalem, » la Cité de

Dieu ; durée suffisante pour la conquête spirituelle du monde,

pour la résurrection et pour le jugement. L'objection, à

première vue formidable, est donc entièrement dénuée de valeur;
car elle s'appuie sur une conception de la parousie absolument
erronée. Veut-on invoquer la perpétuité de l'institution de la
sainte cène, telle qu'elle résulte de 1 Cor. XI, 26? Les mots
â%piç ou zXB-ç (la particule rä est de trop dans le texte), outre qu'ils
affirment la proximité de la venue de Christ, n'impliquent
nullement une cessation ; il est aisé de s'en convaincre en

comparant Act. VII, 18;XXVII, 33; Rom. V,13; 1 Cor. XV,25;
Gal. IV, 19 ; Apoc. II, 25. Il n'y a pas d'épître paulinienne qui
insiste plus fréquemment sur la proximité de la parousie que
la première aux Corinthiens. D'un bout à l'autre, l'exhortation
la plus pressante à se montrer dignes de la vocation en Christ
se résume constamment dans les mots : « Le Seigneur vient;
son jour est proche » (1 Cor. I, 8; III, 13; VI, 2; VII, 29-31) ;

et à la fin de l'épître, c'est encore Maran-atha (XVI, 22). Sous

la même impression de solennité, l'apôtre exhorte les fidèles
de Corinthe à ne point faire de la sainte cène un grossier festin,
mais un mémorial sacré de la mort du Sauveur. Qu'y a-t-il là
de contraire à la perpétuité de l'institution pour tous les
chrétiens? Saint Paul, dans son ardente sollicitude, veut préparer
l'Eglise de Corinthe à bien comprendre la gravité des circonstances;

« le temps est court... la figure de ce monde passe »

(VII, l. c.)... « je dis cela pour vous porter à vous attacher au

Seigneur » (VII, 35). On prétend que la venue de Christ devait
être corporelle et visible, et que par conséquent, la parousie

appartient encore à l'avenir. Or affirmer n'est pas prouver; et
sous cette affirmation se cache une erreur grossière, la

présence personnelle de Jésus glorifié étant tout autre chose

qu'une réapparition corporelle et visible aux yeux de la chair.
La visibilité matérielle n'est pas une condition de la personnalité

; car autrement il faudrait mettre en doute la personnalité



LA PAROUSIE 543

de Dieu lui-même, que nul homme n'a vu ni ne peut voir. Là-
dessus, on nous renvoie au passage Act. I, 11; et il faut
avouer que la plupart des versions et des commentaires
favorisent l'idée d'un retour visible de Christ. Mais ne serait-ce pas
une inadvertance? Le sens du passage dépend des mots ôv

xpÒTzov, qui se lisent également dans Math. XXIII, 37 et Luc XIH,
34 (« comme unepoule rassemble sa couvée sous ses ailes»), dans

Act. VII, 28 (« veux-tu me tuer, comme tu as tué, hier l'Egyptien

») et dans 2 Tim. Ill, 8 (ce de même que Jannès et Jambrès

s'opposèrent à Moïse »). Nous avons parla même la clef du

passage en question ; il s'agit, non pas d'un rapport d'identité
matérielle et formelle, ou de la répétition du mode, mais ^d'une

ressemblance de fait. Or le fait du retour de Christ sur les

nuées rentre dans la série des signes précurseurs de la
parousie, ainsi qu'il l'a déclaré lui-même à ses disciples (Math.
XXIV, 30) et au sanhédrin (Math. XXVI, 64) ; et nous avons

vu déjà ce que ces mots expriment : une menace prophétique
(comp, aussi Apoc. I, 7) à l'adresse de la nation juive qui n'a

pas voulu de Christ pour son Roi, et l'aura bientôt pour son

Juge. On considère la venue du Saint-Esprit comme remplissant

le vide causé par l'absence personnelle de Jésus, et par
suite comme une preuve que l'œuvre de l'Esprit est destinée à

joindre les deux faits extrêmes de l'ascension et de la parousie.
Cette conception n'est pas soutenable. Jésus a promis qu'il
prierait le Père de donner aux siens un autre Paraclet, l'Esprit
de vérité, afin qu'il demeure « éternellement » avec eux (Jean

XIV, 16, 17) ; il a représenté à ses disciples (XVI, 7) qu'il était

avantageux qu'il les quittât, car s'il ne s'en allait pas, le Paraclet

ne viendrait point. La venue de l'Esprit était absolument
subordonnée à la glorification de Jésus (Jean VII, 39) ; la fonction

de l'Esprit est de glorifier Jésus (Jean XVI, 14) ; la gloire
du Seigneur a donc resplendi sur la terre dès le jour où il a

reçu du Père le Saint-Esprit et l'a répandu sur les disciples
(Act. II, 33) au vu et au su de toute la maison d'Israël. L'effusion

du Saint-Esprit, bien loin de prouver que sa parousie est

encore un fait à venir, est donc la meilleure preuve que la



544 A. REVEL

présence de Christ comme Boi et Seigneur (Act. II, 36) s'est

réalisée peu de jours après l'ascension, avec la puissance d'en
haut (Act. 1, 5, 8).

Il reste une dernière objection, dont on fait l'usage le plus
fréquent et qu'on reproduit avec le plus de confiance. Elle est

tirée du fameux passage 2 Thés. II, 1-12 : la parousie de notre
Seigneur Jésus-Christ et notre réunion avec lui ne sont pas

encore là (w; on i-Atrxrr/.z-j) ; il faut d'abord que l'apostasie soit
arrivée et que l'homme du péché ait été révélé; et lorsque le

mystère de l'iniquité, qui agit déjà, n'aura plus de frein, l'impie
sera révélé, et le Seigneur le réduira à néant par la manifestation

de sa parousie. On conclut de cette déclaration de l'apôtre
qu'il entendait réfuter vigoureusement, de la manière la plus
formelle, l'idée de la « proximité » de la parousie. Est-ce bien
le cas? Les quelques passages du Nouveau Testament où se

retrouve le parfait du verbe Ivicx-npt (au participe) ne se

rapportent pas à un fait « prochain, » mais à quelque chose de

«présent» (comp. Boni. VIII, 38; 1 Cor. III, 22; VII, 26;
Gal. I, 4; Hébr. IX. 9). L'erreur des Thessaloniciens n'est pas
d'attendre la parousie comme très prochaine (l'apôtre les y

encourage : 1 Thés. I, 10, III, 13; IV, 17 ; 2 Thés. I, 5-10; II,
15) ; mais de la considérer comme « étant déjà là » avec tout
son cortège de rétributions, de punitions et de justes châtiments
sur les persécuteurs et les impies (2 Thés. I, l. c). Ces

persécuteurs, il n'est pas difficile de les reconnaître ; ce sont les

Juifs, « ces ennemis du genre humain, qui ne cessent de mettre
le comble à leurs péchés » (1 Thés. I, 15, 16), et s'enfoncent

toujours plus avant dans leur haine contre l'Evangile, jusqu'à
ce que la colère divine ait fini par les atteindre. Les Thessaloniciens

ont eu particulièrement à souffrir de la part de ces
hommes méchants et pervers ; mais, de Judée en Europe, toutes
les Eglises de Dieu qui sont en Jésus-Christ ont partagé le

même sort et ont dû passer par beaucoup d'afflictions, de

souffrances, de calamités et de tribulations. En sont-elles sorties
intactes et indemnes? hélas non Parmi les signes précurseurs
de la destruction de Jérusalem, le Seigneur a expressément
rangé l'apostasie de la foi : « Alors on vous livrera aux tour-



LA PAROUSIE 545

ments, et l'on vous fera mourir ; et vous serez haïs de toutes

les nations, à cause de mon nom. Alors aussi plusieurs succomberont,

et ils se trahiront et se haïront les uns les autres.
Plusieurs faux prophètes s'élèveront et séduiront beaucoup de

gens. Et parce que l'iniquité se sera accrue, la charité du plus
grand nombre se refroidira » (Math. XXIV, 9-12). D'abord il
est question de « plusieurs, » et puis c'est « le plus grand
nombre. » Qui ne se souvient de l'avertissement donné à Simon

Pierre : « Satan a demandé de vous cribler comme on crible le
blé » (Luc XXII, 31)? Pendant la courte période (Math. XXIV,
22) de cette grande tribulation, les jeunes Eglises ont été, elles

aussi, passées au crible ; et le danger de l'apostasie a été pour
elles une redoutable réalité, ce que confirmerait au besoin le

témoignage de Tacite, dans son récit de la persécution néro-
nienne (Ann. XV, 44). Ce même danger a été fortement relevé
dans les dernières épîtres, écrites de l'an 55 à l'an 65 (ou 67),

en particulier dans 1 Tim. IV, 1 ; 2 Tim. Ill, 1 ; Hébr. Ill, 12 ;

VI, 1-8; X, 25-31; XII, 12-17; Apoc. II, III. Ces défections, ces

naufrages de la foi, cette apostasie, sont un fait historique aussi

clairement établi qu'aucun autre dans la série des signes
précurseurs. L'homme du péché est un problème plus difficile,
mais non insoluble. Il s'agit, tout d'abord, non d'un principe
abstrait, mais d'une personne qui est l'incarnation du péché,
de l'iniquité, de l'impiété, et dont saint Paul avait souvent
entretenu les Thessaloniciens. S'ils ont bonne mémoire, ils
savent ce qui empêche la manifestation de l'impie. Grâce aux
communications orales de l'apôtre, il n'y avait donc rien d'é-
nigmatique pour les Thessaloniciens dans la description
sommaire du mystère d'iniquité. Et si l'impie n'est pas désigné
plus clairement dans un écrit destiné à la circulation (comp.
1 Thés. V, 27), nous ne pouvons expliquer le fait que par la
nécessité, fort compréhensible du reste, d'observer une grande
réserve et d'user de prudence. Ces précautions dans l'emploi
de la publicité épistolaire prouvent à l'évidence qu'il s'agit
d'une puissance redoutable et satanique ; elle ne s'est pas
encore manifestée sous son vrai jour, mais c'est un orage qui
s'amasse sur toutes les Eglises. En un mot, il s'agit de la se-



546 A. REVEL

conde puissance persécutrice, de l'empire romain ; elle va se

personnifier dans le plus abominable scélérat qui ait jamais
souillé la pourpre impériale, et elle déchaînera les horreurs
de la persécution, comme les Juifs eux-mêmes n'ont su le
faire. Courte, mais terrible période (comp. Math. XXIV, 22),
qui doit signaler la proximité de la parousie, proximité résultant

des nombreuses déclarations du Seigneur et des apôtres,
en particulier du texte décisif et fondamental : « En vérité, je
vous le dis, cette génération ne passera point, que tout cela
n'arrive. Le ciel et la terre passeront, mais mes paroles ne
passeront point. »

Comment cette conception de la parousie, quant à la nature,
à la durée et à l'avènement, s'accorde-t-elle avec le mode de

représentation Les grands phénomènes qui doivent la signaler,
l'obscurcissement du soleil et de la lune, la chute des astres,
l'embrasement du monde, la disparition des cieux, tout cela a

donc eu lieu dix-huit cents ans passés? Tout cela n'est que la

forme extérieure des manifestations divines. La promulgation
de la loi sur le Sinai a été accompagnée de phénomènes terribles:

les grondements delà foudre, les éclairs, la sombre et
épaisse nuée, les sons puissants et prolongés de la trompette,
une fumée de fournaise et des jets de flamme, la montagne
ébranlée dans ses fondements, rien ne manquait pour frapper
le peuple d'effroi et d'épouvante, et Moïse lui-même partageait
cette frayeur (Hébr. XII, 18-21). Ce n'était pourtant qu'une angé-

lophanie (Deut. XXXIII, 2, dans le texte et la version grecque ;

Act. VII, 53 ; Gal. Ill, 19 ; Hébr. II, 2) ; mais cette description est

devenue ensuite la source et le modèle de la diction poétique et

prophétique, toutes les fois qu'il s'agissait de rendre sensibles
à l'imagination humaine les manifestations de la Providence
et son pouvoir irrésistible. Preuve en soit le Psaume XVIII, qui
célèbre de la même manière les délivrances dont David a été

l'objet (8-16), sans qu'il puisse venir à l'esprit de personne que
ce langage poétique doive s'entendre au sens littéral et matériel

(comp. Ps. L, 1-6, XCVII, 1-6, CIV, 1-9; Esa. XIX, 1, LXIV,
1, 2 ; Ezéch. I, 4, X, 3-5 ; Dan. VII, 13 ; Joël III hébr. ; Hab. Ill,
3-15). Il en est de même du langage symbolique et figuré dont



LA PAROUSIE 547

se sert Jésus pour peindre les réalités de sa parousie ; les

apôtres ne l'ont pas compris autrement, et l'application faite

par l'un d'eux (Act. II, 16-21) de la prophétie de Joël démontre
ce qu'il faut penser de la grossière matérialisation à laquelle ce

langage a été trop souvent soumis. « Le royaume de Dieu »,
disait Jésus aux pharisiens (Luc XVII, 20), « ne vient pas de

manière à frapper les regards ; on ne dira point : Il est ici, ou :

il est là ; car voici, le royaume de Dieu est au dedans de vous »

(hxo; îipMv). Il n'attire pas l'observation, ou l'attention, des sens;
il n'appartient pas au monde phénoménal ; il est un fait d'un
autre ordre, un fait intérieur, d'une nature spirituelle, qu'on
ne peut localiser (comp. Math. XXIV, 26,) ni assimiler à un
imposant royaume temporel inauguré à grand fracas.

La parousie du Seigneur devait donc inaugurer, dans la

sphère spirituelle, la nouvelle dispensation du royaume des

cieux. Mais il fallait briser la prison de pierre où le nouveau
peuple élu risquait de rester renfermé ; le temple, la ville et la
nation des Juifs étaient condamnés à disparaître, comme le

grand obstacle matériel à l'établissement du nouvel ordre de

choses ; et la génération contemporaine, frappée de terreur
(Luc XXI, 20-26), les vit en effet disparaître comme dans un
embrasement, au milieu des sifflements de la tempête. Cette

description du jugement divin sur tout un peuple, sur son pays
et sa capitale, présente les mêmes couleurs que nombre de

prophéties de l'Ancien Testament (Esa. XIII, 6-16; XXIV, 1,18-23;
XXXIV, 4, 5, 8-10; Ezéch. XXXII, 7-10 ; Joël II, 1, 10, etc.);
le soleil devenu ténébreux, la lune changée en un disque
sanglant, les astres tombant du ciel, les puissances des cieux
ébranlées, cela signifie, dans le langage populaire des prophètes,

que, à l'instar de Babylone, de l'Egypte, de l'Idumée, le peuple

juif et sa capitale et son temple sombreront dans une
catastrophe, au vu et au su de la génération contemporaine. Le même

langage, ou, si l'on veut, la même phraséologie est employée
dans la seconde aux Thessaloniciens (I, 7,8) et dans la deuxième
de Pierre (III, 10), en rapport avec des événements qui ont
autrement changé la face du monde que la chute de Babylone
et les châtiments sur l'Egypte et l'Idumée. La parousie ne perd



548 A. REVEL

rien de sa grandeur à cette comparaison. Les anges, les esprits
célestes, ont poussé des cris de joie et ont éclaté en chants
d'allégresse lorsque le Créateur a fondé la terre (Job XXXVIII,
7) ; à la naissance d'un petit enfant dans l'étable de Bethléem,
ils se sont trouvés en présence d'un fait autrement grand et

digne de leurs louanges ; car c'était une grande chose que de

tirer un monde du néant, mais il y avait plus de grandeur à le
racheter. Déployer la toute-puissance dans l'ordre physique et

phénoménal, c'est exercer la forme inférieure de la puissance ;

mais fonder un royaume de sainteté dans les cœurs d'une race
déchue, un ordre d'idées et de principes régissant la liberté
humaine et triomphant de la corruption d'un monde mauvais,
poursuivre d'âge en âge la conquête des âmes, des pensées, des

mœurs, des lois, des philosophies et de toutes les forces
sociales, c'est exercer un pouvoir plus grand, une toute-puissance
plus sublime et plus féconde en ressources et en bienfaits. Si

nous n'étions pas des créatures plus portées au sensualisme

qu'au discernement spirituel, nous n'attacherions pas une

importance majeure à ce qui a de l'éclat et à ce qui fait beaucoup
de bruit.

Permettez, conclut le Dr Warren, que je m'en réfère à un
événement contemporain. Un homme sans prétentions, dans le
silence de son cabinet, saisit la plume et, en quelques mots
empreints d'une simplicité grandiose, fait tomber les chaînes de

quatre millions d'esclaves ; et la sublimité de cet acte de justice
fait courir un frémissement dans le monde entier Faites un
récit de tous les grands phénomènes physiques survenus pendant

ces dix-huit siècles ores écoulés, éclipses, pluies d'aéro-
hthes, éruptions volcaniques, tremblements de terre, tempêtes,
qu'est-ce que tout cela auprès d'un acte d'émancipation? En

quoi ces phénomènes, grandioses ou terribles, ont-ils sensiblement

affecté les destinées des hommes et des peuples? quelle
place tiennent-ils dans les pages de l'histoire? Non, il n'y a de

sublime que les idées, les principes, les vérités. Si nous avions

un langage spiritualiste exprimant dans leur pureté les choses
de l'esprit, nous n'aurions jamais eu besoin d'images sensibles

ou matérielles pour dépeindre la gloire de la Présence de Christ



LA PAROUSIE 549

parmi les hommes. N'allons pas du moins, à cause de cette
nécessité de notre nature, grandir les choses matérielles et
sensibles aux dépens des choses de l'esprit. Aucun événement

historique, vu du dehors, n'a égalé la sublimité de la promulgation

de la loi sur le Sinai ; cependant, nous dit saint Paul

(2 Cor. III, 7, 8), « si le ministère de la mort, écrit et gravé sur
la pierre, a eu sa part de gloire, au point que les enfants
d'Israël ne pouvaient fixer du regard le visage de Moïse et sa

gloire passagère, combien le ministère de l'Esprit (justice et

liberté) ne sera-t-il pas plus glorieux »

II
La Royauté de Christ.

Nous allons aborder maintenant, à la suite du Dr Warren,
l'examen des questions qui se rattachent au sujet fondamental
de la Parousie.

Les coordonnées de la Parousie sont : la Royauté de Clirist,
la Résurrection et le Jugement.

Christ est venu, une première fois, dans un état d'abaissement

et de souffrance, pour encourir une mort ignominieuse et

s'offrir en sacrifice pour le péché. Il est venu une seconde fois,
couronné de gloire et d'honneur, pour établir sa Présence

permanente au milieu des siens. Dès lors, le cours entier des

affaires humaines, tel que l'a esquissé l'esprit prophétique, dans

l'Ecriture, et tel que l'a dirigé la Providence, dans l'histoire de

l'Eglise et du monde, a été déterminé par l'action de la Parousie,

ou Présence, de Christ.
La première esquisse de cette histoire nous est tracée par le

Seigneur lui-même dans son Lîrand discours prophétique. Après
avoir rendu les disciples attentifs à tousles signes précurseurs
de sa Parousie, et après avoir déterminé avec précision, non

pas le jour et l'heure, mais l'époque («. cette génération ») où
tout cela devait arriver, il en vient à parler du but de la Parousie

elle-même. Nous savons bien qu'à l'ordinaire on coupe en
deux morceaux le discours eschatologique de saint Matthieu

(XXIV, 1; XXV, 30 et XXV, 31-46) et qu'on les sépare l'un de

THÉOL. ET PHIL. 1885. 36



550 A. REVEL

l'autre par un intervalle sans limites. Nous profitons de l'occasion

pour protester contre ce procédé et contre cette violation
des principes les plus élémentaires de l'exégèse. L'unité d'un
discours est chose sacrée, à moins que l'auteur lui-même ne
nous dise clairement à quoi il faut nous en tenir. Mais ici nous
n'avons aucun indice quelconque d'une dualité, ou d'un point
d'arrêt ; le verset 31 du chapitre XXV se lie à ce qui précède
au moyen du conjonctif Ss et de l'adverbe tóts, et les mots zie-n

b t»j Soc« ne font que reprendre l'idée du verset 30 du chapitre
XXIV (tóts yxvhrrzzxi — ;xsTà SoÇvjç tto^ç). Partout le discours se

montre lié dans ses articulations et d'une structure
compacte.

Cela posé, que doit être la Présence de Christ dans le

monde, à partir de la génération contemporaine C'est la
Présence de son Roi, assis sur le trône de sa gloire, remplissant

les fonctions de Pasteur des peuples (ixotpm Ixûv, comme
dirait Homère, et comme le dit le psalmiste, Ps. II, 8, 9 ;

Apoc. II, 27 ; XII, 5 ; XIX, 15) et de Souverain Juge, et
inaugurant le Royaume préparé dès la fondation du monde. Ce

Royaume des cieux, si longtemps attendu et si ardemment
désiré, n'aura point de fin ; il est destiné à donner aux justes
la vie éternelle. Un dernier trait, non moins essentiel, de la

Royauté de Christ ainsi inaugurée, c'est qu'elle est conquérante.

Toutes les nations sont assemblées devant lui ; mais

c'est un monde en révolte contre son souverain légitime, et

poussé à la révolte par l'ange rebelle et ses alliés, auxquels
est préparé le feu éternel. Le Roi doit dompter cette révolte et

conquérir son propre royaume, accueillir les justes qui l'ont
reconnu et repousser ceux qui ne l'ont point assisté, juger et

combattre en toute justice jusqu'à ce qu'il ait mis tous ses
ennemis sous ses pieds (comp. Apoc. XIX, 11 et 1 Cor. XV, 25).
Cette portion du discours eschatologique n'a été violemment
séparée de tout ce qui précède qu'en vertu d'un préjugé ; on
a cru voir qu'elle se rapportait d'une manière exclusive au

jugement dernier et à la fin du monde. Il n'en est rien ; elle
nous montre le Fils de l'homme dans le plein exercice de ses

prérogatives royales, et de son autorité sur les « nations »,



LA PAROUSIE 551

comme étant le Pasteur qui assemble son troupeau et qui brise
les rebelles avec une verge de fer.

L'avènement de Jésus au trône a eu lieu le jour de l'Ascension,

ainsi qu'il résulte expressément de nombreuses
déclarations (Marc XVI, 19 ; Act. II, 33 ; VII, 55 ; Hébr. I, 3 ; Vili, 1 ;

X, 12 ; XII, 2 ; 1 Pier. Ill, 22 ; Philip. 11,9-11 ; Eph. 1,20-23). II
n'y a d'autre avènement que celui-là ; et il n'y a qu'un seul

royaume de Christ, celui qui a commencé alors, et dont la

capitale est dans le ciel, c'est-à-dire dans le monde supra-
sensible. C'est là que Christ est assis sur son trône, et il ne

l'échangera pas contre un trône à Jérusalem. Il y a eu et il y
aura, sans doute, un développement du royaume de Christ,
un accroissement de puissance et de gloire ; il n'y a pas à

attendre un commencement nouveau. L'avènement de Christ
au trône a été promptement suivi d'un événement merveilleux
qui a mis en pleine lumière son pouvoir royal et qui a inauguré

son règne parmi les hommes; excepté la venue du Fils
de Dieu sur la terre, aucun événement ne surpasse en grandeur

la descente du Saint-Esprit, le point de départ de la vie
en Dieu, de cette vie nouvelle qui n'a cessé d'agir et de

s'étendre et qui agira constamment jusqu'à ce que soit atteint
le but final et suprême de la transformation de l'humanité à

l'image de Christ. Le livre des Actes est le document par
excellence de cette royauté de Jésus, le Sauveur des hommes,
édifiant son Eglise et la comblant de ses bienfaits, et en même

temps le Juge, purifiant son Eglise par la discipline, punissant
ses ennemis et déjouant les arrêts, les plans et l'hostilité
ouverte des politiciens du jour. C'est un pouvoir visible et

tangible dans ses effets, mais non dans sa nature spirituelle ;

et tout l'éclat de la présence corporelle de Christ et de ses

nombreux miracles n'a pu atteindre à la grandeur de ces

résultats. Cependant, les premiers chrétiens ne songeaient

pas encore à abandonner le temple et la synagogue ; ils
célébraient les fêtes nationales, observaient le sabbat et les rites

juifs, pratiquaient la circoncision, étaient remplis de zèle pour
a loi (Çr^wToct Toû vòpov, zulxßzic -/«Ta tòv vófiov), ne différaient pas
extérieurement de leurs compatriotes, se réglaient en tout



o52 A. REVEL

d'après les formes anciennes et étaient habitués à opposer
l'ancien aiûv à l'aiwv pJXktni. Pour compléter l'avènement du

Seigneur et pour établir sa Parousie, il manquait encore

l'inauguration visible de son Règne ; et ce grand fait a eu lieu

précisément à l'époque de la génération contemporaine :

Jérusalem, la cité de David, la capitale de la nation juive, avec

son temple et son sanctuaire, fut détruite après un siège

sanglant et horrible où s'effondra le système civil et religieux de

l'ancienne économie. Le monde entier fut atterré à ce tragique
spectacle (Apoc I, 7 : « tout œil le verra ») ; et l'on n'a cessé,

depuis dix-huit siècles, de le considérer avec stupeur comme
la démonstration visible de l'auguste majesté de Christ
affirmant, sur les juifs eux-mêmes, son pouvoir royal et son autorité

judiciaire. « Lorsque le maître de la vigne viendra, que
fera-t-il à ces vignerons? Il les fera périr misérablement, ces

misérables, et il affermera fa vigne à d'autres » (Math. XXI,
40-46). « Le roi irrité envoya ses troupes, fit périr ces meurtriers

et brûla leur ville » (Malh. XXII, 7). « Comblez donc
la mesure de vos pères... afin que retombe sur vous tout le

sang innocent répandu sur la terre... Je vous le dis en vérité,
tout cela retombera sur cette génération... » (Math. XXIII,
32-39). « Je vous le dis en vérité, cette génération ne
passera point, que tout cela n'arrive » (Math. XXIV, 34). « Je

vous le dis en vérité, quelques-uns ici présents ne mourront
point, qu'ils n'aient vu le Fils de l'homme venir dans son

règne » (Math. XVI, 28). « Je vous le dis en vérité, vous
n'aurez pas achevé de parcourir les villes d'Israël, que le Fils
de l'homme sera venu » (Math. X, 23). Tout se tient, tout se
lie dans ces solennelles déclarations : l'avènement du Fils de

l'homme a été marqué, de la manière la plus décisive, par la

chute de Jérusalem, et dès lors a commencé sur la terre ce

Règne qui doit la remplir de sa gloire et subjuguer tous les

royaumes.
Cette destruction violente de l'ancienne économie n'a pas eu

lieu immédiatement après l'Ascension. Le Royaume des cieux
a été comparé par Jésus lui-même au grain de sénevé, au
levain (Math. XLÏÏ, 31-33), à la germination de la semence et



LA PAROUSIE 553

à la formation de l'épi (Marc IV, 26, 27). La moisson et la
séparation de l'ivraie d'avec le bon grain viendront ensuite. De

même, et en un certain sens, la Parousie a commencé dès le

jour de la Pentecôte ; mais la vraie nature de cette grande
évolution n'a été bien comprise par les chrétiens qu'après la
chute de Jérusalem et la complète abolition de l'économie

mosaïque. Le jour des petits commencements n'amène aucun
changement sensible dans l'aspect extérieur des choses : le

temple, la synagogue, le cérémonial rituel continuent d'exister
comme si de rien n'était ; dans les rapports extérieurs des

hommes entre eux, aucune modification n'est introduite, car
les apôtres sont juifs (Act. X, 28), les premiers convertis
sont juifs et se considèrent comme tels avec l'assentiment
des juifs et des gentils, et la juridiction des sanhédrins
n'est mise en question nulle part. Mais, au-dessous de la
surface, un profond changement s'élaborait, et les hommes, tout
entiers à leurs affaires, ne le voyaient pas ; à leur insu et

sans leur participation, la semence, déposée dans le sol,
germait, croissait, montait en herbe et en épis. Les apôtres eux-
mêmes n'en avaient pas pleinement conscience ; il fallut des

années et une intervention directe du Seigneur pour décider
saint Pierre à franchir le seuil d'une maison païenne et à

admettre dans l'Eglise les prémices des gentils ; il fallut vingt
ans pour que le synode de Jérusalem s'abstînt d'imposer aux
nouvelles Eglises la pratique de la circoncision et l'observation

de la loi ; et ce n'est qu'à la veille de la guerre juive
que l'épître aux Hébreux et l'Apoclaypse révélèrent à l'Eglise
l'abrogation de l'ancienne économie et la destruction violente
de tout ce qui servait encore à la représenter. En un mot, la

révélation de la Parousie, non inoins que la manifestation de

Christ pendant son ministère, a été graduelle et progressive ;

et les quarante ans qui se sont écoulés entre l'ascension et la

chute de Jérusalem ont été en fait, pour l'Eglise chrétienne,
une période de gestation. Il n'y a pas eu de révolution,
mais une naissance, une évolution organique, une transition
merveilleusement ménagée, que Neander appelle avec raison
«le trait le plus remarquable de la diffusion du christianisme. »



554 A. REVEL

Cette transition a été comparativement aisée et naturelle.
Ainsi en est-il de toute vie indépendante ; elle est précédée

par une période embryogénique qui lui permet d'acquérir
une maturité suffisante et de s'assurer une existence à elle

propre. C'est ce que saint Jean nous fait comprendre dans sa

vision symbolique de l'Apoc. XII : la femme en travail d'enfant,

qui va mettre au monde un enfant mâle, lequel paîtra
toutes les nations avec une verge de fer, — c'est-à-dire le

Messie et son royaume messianique. Le Seigneur, ses apôtres,
les premiers convertis, sont sortis du sein de la nation juive ;

le temple, les synagogues ont été le premier berceau de l'évan-

gélisation et de l'Eglise ; la Diaspora, dès le jour de la Pentecôte,

a répandu dans tout l'empire les premières semences du
nouvel Israël ; la loi a été un pédagogue pour amener à

Christ ; la prophétie de l'Ancien Testament a enseigné les

rudiments du christianisme et préparé les voies au royaume
messianique ; les chrétiens, longtemps considérés comme des

juifs, ont été mis au bénéfice des immunités concédées partout
à ce peuple célèbre; plus d'une fois, grâce à cette tolérance,
la magistrature romaine a efficacement protégé l'Eglise
naissante contre l'aveugle furie de la synagogue ; le réseau de la

Diaspora a été le filet pour les pêcheurs d'hommes : si bien

qu'en déterminant les principaux centres du judaïsme, nous
avons déterminé d'avance les principales stations du christianisme

primitif. En tenant compte de ce caractère de transition
de l'époque des apôtres, rien ne demeure inexpliqué dans

l'histoire de la Parousie. Au sens strict des mots et de l'idée,
la Parousie a commencé à l'Ascension ; mais elle n'a été
pleinement comprise que lors de la destruction de Jérusalem, fait
culminant qui a rendu visible l'établissement du nouveau

royaume des cieux et a révélé la puissance et la gloire du

Seigneur aux yeux du monde entier. Il en sera de même dans

l'avenir : la providence de Dieu est toujours l'interprète de sa

parole, et elle répandra sur les événements de l'histoire une
lumière toujours plus grande jusqu'à ce que nous soyons assez

forts pour « comprendre avec tous les saints les dimensions de

l'amour de Christ, qui surpasse toute connaissance. »



LA PAROUSIE 555

Le nouveau royaume des cieux a été assailli de bonne heure

par la persécution. Protégé par sa faiblesse même contre les

ennemis du dehors, il n'a pu échapper à la malignité des

ennemis du dedans ; sa pierre angulaire a été la mort de son

fondateur, les matériaux de l'édifice ont été liés et cimentés

par le sang des martyrs (Math. X, 17-22; XXIII, 34; XXIV, 9;
Act. XIV, 22 ; 1 Thés. IL 15 ; 2 Tim. IH, 12). Or, que nous
apprend l'histoire au sujet de ces persécutions La première
puissance persécutrice a été le judaïsme ; à commencer par la
crucifixion du Messie, il n'a cessé de poursuivre l'Eglise de sa

haine, jusqu'à ce qu'une destruction subite l'eut arrêté court
dans sa carrière. La seconde puissance persécutrice a été le

paganisme; la politique de large tolérance suivie par les
premiers empereurs fut abandonnée sous le règne de Néron, on
sait pour quel motif, et, jusqu'à l'abdication de Dioclétien

(en 303), Rome et les provinces redoublèrent d'efforts pour
extirper la religion nouvelle, mais sans réussir à abattre la

persévérance héroïque des martyrs et des confesseurs de la
foi. La troisième puissance persécutrice a été l'islamisme. Il
est vrai que le fondateur de l'islamisme tenait Jésus-Christ

pour un prophète ; que le cimeterre des musulmans exerça
principalement ses ravages parmi les nations païennes et
idolâtres plutôt que parmi les juifs et les chrétiens; et que les

grands empires des califfes et des mores ne menacèrent pas
sérieusement l'Eglise dans son ensemble. Mais lorsque, au

quatorzième siècle, surgit l'empire ottoman, qui arracha

Constantinople à la chrétienté et couvrit une grande partie de

l'Afrique, de l'Asie et de l'Europe, le croissant refoula avec

impétuosité la croix, les persécutions les plus inhumaines
sévirent de nouveau contre les « chiens d'infidèles », et le nom
des Turcs devint en Europe le synonyme de tout ce qu'il y
avait de plus redouté et de plus abhorré.

Que nous dit l'histoire prophétique des persécutions, retracée
dans le Nouveau Testament et en particulier dans le livre de

l'Apocalypse?
La persécution juive est représentée par Jésus, dans

Matth. XXIV, comme devant précéder la destruction de Jéru-



556 A. REVEL

salem (comp. X, 17-22; XXIII, 34 ; XXIV, 9 ; 1 Thes. II, 15).
Cette même description, sous une forme développée, se trouve
dans l'Apocalypse, chap. VI-XI; impossible d'imaginer un
rapport plus étroit, une connexité plus parfaite, entre les

paroles de Jésus et la série des sceaux apocalyptiques :

Le choc des nations et des royaumes premier sceau : la conquête;
Guerres et bruits de guerres second sceau : la guerre;
Famines — troisième sceau : la famine;
Pestilences ou épidémies (Ree.). quatrième sceau : la mortalité ;

Persécution et supplices cinquième sceau: les martyrs (Luc XVIII, 7);

Ténèbres, chute des astres sixième sceau : éclipses, chute des astres...

Le sixième sceau correspond en outre aux scènes de terreur
et de désespoir décrites dans Luc XXI, 25,26 ; XXIII. 27-31 ; il
renferme aussi le rassemblement des élus d'entre les enfants
d'Israël et d'entre les gentils (Math. XXIV, 14, 31), échappés
à la grande tribulation que saint Jean, à l'exemple de Jésus,

appelle ^ Bïtyt; r, peyako et qu'il décrit ensuite sous les plus vives
couleurs dans la série des trompettes (VIII-XI, 19). Le chapitre
onzième, en particulier, annonce le châtiment réservé à la
«. grande ville où le Seigneur a été crucifié » (comp. Luc XIX,
41-44; XXI, 20-24; Math. XXHI, 32-93; XXIV, 15-28;
Marc XIII, 14-23) ; et les symboles du temple transféré au ciel
et de l'arche de l'alliance confirment l'établissement définitif
du royaume éternel dont Christ vient de prendre possession
avec puissance et avec grande gloire. Le discours eschato-

logique de Math. XXIV (et parallèles) devient ainsi, comme
on l'a justement nommé, l'ancre de l'interprétation de

l'Apocalypse et la pierre de touche des systèmes apocalyptiques.
Le tableau du paganisme persécuteur est tracé dans les

chap. XII-XIX de l'Apocalypse. Le dragon donne à la bête sa

puissance ; la bête est un puissant empire qui excite l'admiration

universelle et qui s'impose à l'adoration du monde entier.
Réputé invincible, le monstre a à son service une autre bête,
douée d'une astuce infernale et d'une merveilleuse puissance
de séduction. Le megatherium a pour lui toute la puissance
royale et toute la puissance matérielle; mais ce qu'il a de

particulier, c'est son caractère religieux, son arrogance blasphé-



LA PAROUSIE 557

matoire, et l'on reconnaît aussitôt, dans cette description,
l'homme du péché, le mystère d'iniquité dont parle saint Paul
dans la seconde aux Thessaloniciens. C'est qu'en effet le monstre
est à la fois l'empire romain dans son pouvoir irrésistible, et

l'empereur qui le personnifie dans sa bestialité ; le

cryptogramme de XIII, 18 servant à exprimer en chiffres un « nombre

d'homme, » c'est-à-dire le nom du césar Néron en lettres
hébraïques. D'autre part, le monstre (l'empire) est représenté
(au chap. XVII) comme servant de monture à la grande
prostituée, à la grande ville aux sept collines, capitale et maîtresse
du monde païen, déjà enivrée du sang des martyrs. Quant à la

seconde bête, elle représente et personnifie le faux prophétisme

(XVI, 13; XIX, 20; XX, 10), c'est-à-dire la religion païenne
avec son cortège de prêtres, d'augures, de magiciens, de

thaumaturges, de charlatans de toute espèce, avec son système de

séductions mondaines, de fraudes, de magie et de superstitions,

avec son culte de la force brutale, avec son servilisme
intellectuel et politique, en un mot avec tout ce qui contribuait

à étayer les institutions de l'état païen divinisé. Contraste

étrange et significatif I C'est l'Agneau qui se présente pour
combattre la bête; il a avec lui les prémices de ses élus, des

rachetés, et les armes avec lesquelles ils livrent la grande
bataille sont la chasteté, la fidélité et la véracité. Véritable
triomphe de l'Esprit sur la force brutale. Des proclamations
prophétiques et symboliques annoncent l'issue de la lutte; les

sept anges versent sur la terre les sept coupes de la colère de

Dieu ; le jugement de la grande prostituée est suivi d'une triple
description de la catastrophe, et du grand alléluia céleste; la
victoire du Logos sur la bête et ses adorateurs se termine par
leur destruction, et le dragon lui-même, l'instigateur de la

puissance persécutrice, est saisi, lié pour mille ans et jeté dans

l'abîme.
Nous reviendrons plus loin sur le sujet du millénium. La

défaite du dragon signifie que la persécution de l'Eglise par le

paganisme a pris fin ; ce que nous pouvons rapporter soit à

l'époque de la conversion de Constantin (312), soit à la

promulgation de l'édit (324) par lequel le vainqueur de Licinius



558 A. REVEL

exhortait tous les sujets de l'empire à imiter sans délai l'exemple
de leur souverain, et à embrasser la vérité divine du christianisme.

Cet édit garantissait à tous, du reste, une large
tolérance ; mieux que cela, une pleine et entière liberté religieuse,
aussi bien en faveur des chrétiens que des païens. Ce fut un

coup fatal pour le paganisme, qui s'affaissa aussitôt et tomba

en décadence ; en même temps, la fondation de Constantinople
déplaçait le centre de l'empire, et Rome, frappée au cœur, ne
fut bientôt plus que l'ombre d'elle-même. Ces événements
mémorables furent considérés par les contemporains et par
Constantin lui-même comme l'accomplissement de la prophétie
apocalyptique; les enseignes romaines furent remplacées par
le labarum, également gravé sur les monnaies impériales et
à l'entrée du palais de l'empereur, un immense tableau
représentait Constantin foulant aux pieds le dragon du paganisme,
le perçant de ses flèches et le précipitant au plus profond de

la mer, en vertu de la croix qui resplendissait au-dessus de la

tête du vainqueur. Après trois siècles de luttes, le monde gréco-
romain était subjugué par la seule puissance de la Parole de

Dieu et se mourait d'une consomption incurable ; tandis que
le christianisme triomphant, que Dioclétien s'était flatté
d'extirper, s'emparait de la direction des affaires et se plaçait à la

tête de la civilisation. Nous qui vivons dans des temps infiniment

meilleurs, nous avons peine à comprendre la grandeur
des résultats acquis au commencement du quatrième siècle ;

mais si nous avions pu assister au concile de Nicée et porter
nos regards sur cette foule d'évêques dont plusieurs portaient
encore les stigmates de la persécution, si nous avions pu voir
qu'au-dessus du siège réservé à l'empereur il y avait un siège

plus élevé où trônait la parole de Dieu, nous aurions partagé
sans doute les sentiments de bien des spectateurs et réalisé
aussi vivement qu'eux le fait qu'une immense révolution venait
de se consommer sous les auspices de la liberté de conscience.
Cela ne veut pas dire du tout qu'au lendemain de la conversion

de Constantin la félicité milléniale ait commencé sur la

terre, et que les siècles suivants aient été pour l'Eglise une
longue période de bonheur et de prospérité. Il nous faut ici



LA PAROUSIE 559

considérer les choses au point de vue essentiellement négatif
de la vision apocalyptique elle-même : la destruction de la

bête, c'est-à-dire du paganisme persécuteur. Il est assurément

digne de remarque que les éléments positifs, l'action directe
du christianisme et de l'Eglise sur le monde, ne forment la
matière que des deux derniers chapitres.

Mais avant que cette action se manifeste librement, il reste
à la chrétienté un dernier et furieux assaut à repousser. La

description est très courte ; les mille ans révolus, Satan est

délié, et il déchaîne à son tour les hordes innombrables de

Gog et Magog qui, du bout de l'horizon, viennent se heurter
au campement des saints, pour être finalement réduites en
cendres par le feu du ciel. Sous le nom générique de Gog et

Magog, la tradition juive rangeait toutes les tribus nomades
des régions transcaucasiennes et transcaspiennes, y compris

par conséquent les Scythes qui, au temps d'Ezéchiel, s'étaient
rendus si redoutables à l'Asie occidentale, et les tribus tartares
et mongoles. Ces vastes régions, dont les barbares habitants
ont été. de temps immémorial, la terreur du monde civilisé,
ont donné naissance aux Turcs, qui commencent à figurer
dans l'histoire dès le sixième siècle et ont fait ensuite d'assez

fréquentes apparitions; mais leur puissance ne date que du

quatorzième siècle. En 1326, mille et deux ans après la
promulgation de l'édit de Constantin, les Turcs s'emparaient de

la ville de Prusa (Broussa) dans l'Asie Mineure et en faisaient
leur capitale ; de cette conquête date l'ère véritable de l'empire

ottoman, aujourd'hui bien malade, mais pendant plusieurs
siècles la terreur du monde chrétien. Au commencement du

dix-septième siècle, cet empire formidable était à l'apogée de

sa puissance et faisait trembler l'Europe. Les choses ont bien
changé depuis lors ; l'empire turc est tombé en enfance et
ne subsiste plus qu'en vertu d'une convention tacite des
nations chrétiennes. Celles-ci sont devenues enfin les maîtresses
du monde; et aucune puissance païenne, bouddhiste ou
musulmane ne serait en état de leur résister un seul jour, si
elles unissaient leurs forces. Cependant le christianisme lui-
même est devenu agressif; et poursuivant ses conquêtes pa-



500 A. REVEL

cifiques, il finira, dans un avenir plus ou moins rapproché,

par embrasser la famille humaine tout entière. La chrétienté
a cessé d'être un « campement investi » par des nations hostiles

; l'empire turc a été la dernière des trois grandes
puissances persécutrices, et selon toute apparence nous sommes
au terme de la liquidation.

Abordons maintenant le sujet du Millénium, qui se rattache
étroitement au récit de la victoire sur la bête. Saint Jean voit
des trônes, occupés par des personnages auxquels est conférée

la dignité judiciaire, sacerdotale et royale. La description
est générique ; elle va être précisée. Il s'agit des martyrs et des

confesseurs, des victimes delà persécution païenne (remarquez
le mol technique ~s).szt?o>) et de ceux qui, au péril de leur vie,
ont refusé d'adorer la bête et son image; la récompense de

leur fidélité à la parole de Dieu et au témoignage de Jésus leur
est personnelle; ils sont «heureux et saints» à un degré
eminent, et ils participent à la royauté de Christ d'une manière
toute spéciale, parce qu'ils ont bu à la même coupe que lui
(Math. XX, 22) et partagé son abaissement et ses souffrances

(Math. XIX, 27, 29). C'est le privilège de tout enfant de Dieu
d'être au nombre des héritiers de Dieu ; mais le privilège le

plus glorieux, celui d'être cohéritiers de Christ, est réservé
à ceux qui ont souffert avec lui (Boni. VIII, 16, 17), qui
partagent ses souffrances (1 Pier. IV, 12, 13), qui achèvent en

leur chair, pour son corps qui est l'Eglise, ce qui manque
aux souffrances de Christ (Gol. I, 24), qui portent sur leur corps
les stigmates de Jésus (Gai. VI, 17), et qui ont vaincu comme
il a vaincu lui-même (Apoc. II, 26, 27, III, 21).

Ils régnèrent et vécurent avec Christ pendant mille ans.
Cela ne peut signifier qu'au terme de cette période ils aient dû

quitter leurs trônes ; mais il en résulte un contraste absolu

entre les honneurs du triomphe, à eux réservés, et le traitement

auquel a été condamné leur grand ennemi, le dragon,
l'ancien serpent (comp. XII, 10,11). Aureste, ce que saint Jean

a vu, ce ne sont pas des corps ressuscites, mais « les âmes »

des martyrs et des confesseurs; et cette « première résurrection

» ne doit pas s'entendre d'un rapport de priorité, mais



LA PAROUSIE 561

d'une distinction honorifique, d'après l'usage très fréquent du

mot ixpûxoç. La différence s'accuse pareillement dans une
particularité de langage à laquelle on ne prête pas assez d'attention

: la résurrection en général, le Nouveau Testament l'appelle
à-jiTxanç xû-j vzv.pâv, « la résurrection des morts; » celle de Christ
et des martyrs, «vio-Tan-tç h. w« vexpûv, » d'entre les morts » (comp.
Rom. VIII, 11; X, 7 ; Eph. I, 20; Philip. III, 11 ; Hébr. XIII, 20;
1 Pier. I, 3-21). Il y a là un ordre de préséance, qui est clairement

démontré dans 1 Cor. XV, 23 (îy.q.vxoç k xâ îSi» xxypxxt),

une résurrection meilleure (Hébr. XI, 35), un prix plus élevé

Philip. III, 14) que saint Paul ambitionne avec un désir intense,
comme la couronne sanglante du martyre.

De ces hautes cimes, le regard du prophète s'était abaissé

sur la terre (description sommaire de Gog et Magog) ; il s'élève
de nouveau à la contemplation des réalités suprasensibles, par
la description du Jugement des morts (XX, 11-15) ; ce qui n'est

pas, tant s'en faut, le jugement dernier et la fin du monde,
mais la conclusion de toute la partie du livre qui commence avec
le chapitre douzième (comp. XIX, 20 ; XX, 10, 14, 15). Les

martyrs et les confesseurs, les fidèles témoins de Christ, sont
assis sur des trônes pour juger et pour régner ; mais que sera-

ce de tous ceux qui les ont persécutés et martyrisés, et qui se

sont faits les instruments et les complices de la persécution
Ils sont jugés selon leurs œuvres, et jetés dans l'étang de feu

où ont été précipités déjà le dragon, la bête et le faux
prophète. Il en est autrement du Jugement universel ; car celui-ci
embrasse à la fois « les vivants et les morts » (Act. X, 42;
2 Tim. IV, 1 ; 1 Pier. IV, 5) et doit être précédé de la
transformation instantanée des uns et de la résurrection des autres

(i Cor. XV, 51 ; 1 Thés. IV, 17 ; Philip. III, 21 ; Jean V, 28, 29).
Nous verrons plus tard que le Jugement universel aune portée
beaucoup plus grande, une sphère bien plus étendue; le Juge

suprême qui a puni Ananias et Saphira, qui a frappé Hérode
et qui a renversé Jérusalem, exerce continuellement son pouvoir

sur les vivants et sur les morts, et il n'use d'aucun délai,
car, pour ne citer qu'un seul passage, « il est réservé aux
hommes de mourir une seule fois, après quoi vient le jugement »



562 A. REVEL

(Hébr. IX, 27). Tous les commentateurs ont reconnu que la
scène du jugement apocalyptique a son prototype dans le
chapitre septième de Daniel; mais là aussi il est question du sort
final réservé aux persécuteurs des enfants de Dieu, et non pas
d'un jugement universel. L'explication du fait nous est fournie
par le verset XX, 5 : « Le reste des morts ne vécut point,
jusqu'à l'expiration du millénium. » Les martyrs et les confesseurs
régnèrent et vécurent avec Christ pendant mille ans ; les autres
morts ne vécurent point jusqu'au même terme, et alors il fut
rendu un jugement solennel, mais partiel, dont les principes
généraux sont applicables à tous les âges, mais dont la portée
directe concerne l'issue finale de la persécution païenne. Il y
a plus d'une session au grand jour des assises de Christ.

Ainsi se continue la Parousie. La présence de Christ parmi
les hommes perpétue son règne et son gouvernement, pour
amener la consommation finale dont le Seigneur lui-même et

ses apôtres nous ont laissé une description propre à satisfaire
les plus ardentes espérances. Nous ne nous arrêterons pas à

réfuter en détail le grossier chiliasme des adventistes et des

millénaristes; à les entendre, il devrait se produire subitement
une réapparition visible et corporelle de Jésus-Christ, amenant
à sa suite la destruction des inconvertis, la conflagration du

globe et l'établissement, à Jérusalem ou ailleurs, d'un royaume
messianique temporel. Or la Parousie n'est plus à venir : elle a

commencé il y a dix-huit siècles, et c'est par la voie du
développement qu'elle atteindra sa consommation finale. La vie
organique ne procède pas par des coups de théâtre ; elle
commence par un germe, comme le grain de blé et de sénevé ; elle

agit lentement, mais sûrement, comme le levain déposé dans
la pâte ; les grands faits de l'âge apostolique et de l'histoire de

l'Eglise, les jours de la Pentecôte, de la Déformation, des

réveils et des missions, démontrent que le salut des hommes

par la puissance de la Parole et de l'Esprit, l'accroissement de

l'Eglise, les progrès plus ou moins rapides du royaume de Christ,
ont toujours été le fruit des mêmes forces spirituelles agissant
dans les individus et dans la Société. La conquête du monde se

poursuit, dès l'origine du christianisme, par les mêmes moyens



LA PAROUSIE 563

et en vertu des mêmes lois, et il n'y a pas de raison pour qu'il
en soit autrement à l'avenir. Dans le monde moral comme dans

le monde physique, domine la loi du développement progressif;
la méthode est uniforme, et cependant les résultats présentent
une merveilleuse diversité. Ajoutons quelques considérations
à l'appui.

Le christianisme est destiné à devenir la religion universelle.
Ceci implique l'exploration de toutes les parties de la terre ; et

pas n'est besoin de démontrer qu'à cette découverte de la terre
se rattachent étroitement les progrès de l'Evangile et de son
influence sociale ; encore un demi-siècle, peut-être moins, et

il n'y aura plus une seule contrée habitable qui n'ait été explorée

et ouverte à l'action de l'Evangile. Le christianisme est

la religion définitive. Dès à présent, elle est la seule qui gagne
du terrain ; les autres s'immobilisent, ou tombent rapidement
en décadence, ou disparaissent à son approche. Le christianisme
doit gagner en intensité, développer l'expérience, rendre la

piété plus intelligente et mûrir les caractères ; il doit multiplier
ses conquêtes parmi les inconvertis et produire des moissons

toujours plus abondantes, fortifier l'éducation au sein de la

famille, provoquer de plus nombreux réveils, apaiser les

dissensions sectaires, pousser plus vivement à l'unité des cœurs
et des esprits, écarter les obstacles qui s'opposent à la marche
de la vérité, centupler les forces de l'Eglise dans la lutte contre
l'incrédulité et le mal. Sous tous ces rapports, les progrès
réalisés depuis un siècle sont visibles et les fruits de l'Evangile
gagnent en maturité, sous l'action continue et latente de

l'Esprit. Vienne une nouvelle Pentecôte, et la puissance de

l'Evangile atteindra un degré d'intensité sans précédents, car
elle couvrira le monde entier, et pénétrera toutes les forces

qui affectent le développement des individus et delà société:
le gouvernement, les lois, l'éducation, les sciences, les arts
et métiers, la philosophie, le commerce, l'industrie, la mode,
l'économie domestique, etc. Quand nous songeons à ce

qu'étaient, au temps des Césars et des Hérodes, le gouvernement

et la vie sociale, les sciences et leurs applications, ne

voyons-nous pas le profond contraste que présente l'état de



564 A. REVEL

choses actuel, et ne sommes-nous pas vivement impressionnés

par les changements qui déjà ont eu lieu? Nous en faisons
honneur principalement au christianisme, car nous savons que
les hommes de science sont, en grande majorité, des croyants
el des esprits religieux et qu'ils travaillent sous la double
impulsion de leur zèle pour la vérité et deleur fidélité au royaume
spirituel qui doit s'assujettir les forces du monde. Enfin, en

régénérant les individus et en sanctifiant les forces de la société,
le christianisme ne peut qu'amener la rénovation de la terre
elle-même. Lorsque nos premiers parents furent chassés de

l'Eden dans le vaste, vaste monde, il leur fut imposé de le
cultiver à la sueur de leurs fronts. Il incombe à l'homme de
transformer son séjour en Eden; le travail, dirigé par la science et

l'art, et soutenu par la richesse, modifie rapidement la face du

globe; l'intention première du Créateur, en faisant l'homme à

son image, était d'en faire le dominateur de toutes ses œuvres
sur cette terrre, et cette intention subsiste, toujours plus
évidente ; puisque Christ veut faire de l'homme une nouvelle
créature à sa propre image, c'est que, par le moyen de l'homme

nouveau, il veut faire toutes choses nouvelles (2 Cor. V, 17;
Apoc. XXI, 1, 5). Cette rénovation du monde sera le triomphe
de Christ, son maître et son roi

L'achèvement de la conquête sera couronné par la victoire ;
le règne militant de Christ aura raison de tous ses ennemis
(1 Cor. XV, 24-26) et le dernier ennemi qui sera détruit c'est
la mort. Pour bien comprendre ce langage de l'apôtre, il faut
se rappeler que Jésus-Christ lui-même a paru afin de détruire
les œuvres du diable (1 Jean III, 8), que le diable est nommé
le dieu de ce monde, le prince des ténèbres, et que son pouvoir
le plus redoutable réside dans sa puissance de la mort. Mais ce

pouvoir. Jésus le lui a arraché ; « par la mort, il a anéanti celui
qui a la puissance de la mort, c'est-à-dire le diable, et délivré
tous ceux qui, par crainte de la mort, étaient toute leur vie
retenus dans la servitude » (Hébr, II, 14,15). Trois fois l'œuvre
de Christ a mis fin à la persécution dont Satan avait été

l'instigateur ; mais la victoire finale anéantit la puissance même de
Satan. Trois fois le dragon a été arrêté court dans sa carrière ;



LA PAROUSIE 565

mais à la fin il est foré et détruit dans ses derniers retranchements,

et c'en est fait pour toujours de l'ennemi de Dieu et de

son royaume sur la terre. L'imagination la plus ardente ne
saurait peindre ce que le monde sera quand le péché aura été

détruit ; « ce sont des choses que l'œil n'a point vues, que
l'oreille n'a point entendues et qui ne sont point montées au

cœur de l'hornme» (1 Cor. II, 9). Ainsi prendront fin les fonctions

royales que le Seigneur a revêtues dès le premier jour de

sa Parousie, c'est-à-dire dès le jour de l'Ascension, à travers
les époques de la persécution, de la conquête et de la victoire ;

fonctions de la royauté militante, qui perpétueront un règne de

justice et d'éternelle félicité, où Dieu sera tout en tous.

L'apôtre dit en effet (1 Cor. XV, 24) que Christ, quand viendra

la fin, remettra le royaume à Celui qui est Dieu et Père.
Mais veut-il dire par là que le règne de Christ est temporaire,
qu'au jour de la victoire le Christ se démettra de ses fonctions
et descendra de son trône aussitôt que seront assurées la paix
et la tranquillité universelles? Le passage des Corinthiens étant
le seul qui paraisse formuler une doctrine aussi étonnante, il vaut
bien la peine de l'examiner d'un peu près. Tout d'abord l'on
s'aperçoit que ce texte a une couleur militaire et belliqueuse;
il nous parle de guerres et de conquêtes. Le roi est un chef
d'armée en territoire ennemi, et sa mission est de détruire
toutes les dominations, les autorités et les puissances hostiles.
Ce n'est donc pas le règne paisible d'un souverain sur des sujets
aimants et obéissants, heureux de l'autorité de son sceptre;
dans ce cas, son abdication serait pour eux une calamité. Ce ne

peut être, par conséquent, l'abdication d'un souverain ; c'est le
fait d'un général en chef qui a rempli son mandat et qui résigne
ses fonctions militaires. Mais en déposant son épée, symbole de

la conquête, le Messie n'a pas déposé le sceptre; et c'est ce que
l'Apocalypse nous fait comprendre par le langage le plus
sublime, dans la vision du cheval blanc (XIX, 11 ss.) monté par
le conquérant, le Dux ou Imperator, vêtu du manteau militaire
et dans l'attitude guerrière de Roi des rois et Seigneur des

seigneurs. Plus loin (chap. XX, XXI), la figure du Vainqueur a

disparu ; ses yeux ne lancent plus de flammes, son vêtement
THÉOL. ET PHIL. 1885. 37



560 A. REVEL

n'est plus teint de sang, son ardente colère ne se répand plus
sur les nations. Il est devenu maintenant le divin Epoux, mais

il ne cesse de partager le trône de Dieu ; en même temps que
Dieu, il est le temple de la ville sainte, il en est le flambeau ou
la puissance éclairante. Comme Chef et Epoux de l'Eglise, il ne
cessera donc pas de régner, d'alimenter le fleuve de vie, d'être
servi et adoré aux siècles des siècles. Le règne conquérant a

pris fin, mais la perpétuité du règne de paix et de gloire est
élevée au-dessus de toute contestation (comp. Luc I, 32, 33 ;

Hébr. I, 10; X,12 ; Apoc. 1,5, 6, XI, 15), car les dons de Dieu à

son propre Fils (Philip. II, 9-11 ; Hébr. 1,2 ; comp. Math. XI, 27,

XXVIII, 18 ; Jean XVII, 2, 7, 9, 22) sont sans repentance. Héritier

de toutes choses, le Fils a reçu du Père l'univers entier en

partrimoine, et le Père ne peut déshériter le Fils ; or les rachetés

participent à l'héritage du Fils, à son trône, à son règne, à sa

gloire, ce qui constitue précisément leur éternelle félicité. Il ne

faut pas oublier non plus que l'office sacerdotal de Christ est

pareillement éternel ; or cette fonction, basée sur le grand sacrifice

offert une fois pour le péché, est la fonction médiatoriale

par excellence, et comme telle elle subsiste à toujours et à

perpétuité (Hébr. V, 6 ; VII, 17-21, 25, 28) de sorte que, dans

la nouvelle Jérusalem elle-même, l'Epoux est constammment
appelé l'agneau (Apoc. XX, XXI), et dans l'admirable langage
de l'épître aux Hébreux (XII, 22-24) la Jérusalem céleste, avec
les myriades des anges et les esprits des justes parvenus à la

perfection, n'est pas seulement la cité du Dieu vivant et le

tribunal du Juge, mais aussi le temple du Médiateur de la
nouvelle alliance, le royaume inébranlable qui n'est soumis à aucun
changement.

Une question non moins importante se rattache à la phrase
consacrée : la fin du monde, qui est censée correspondre,
dans la plupart des versions, aux mots grecs awxùsi«. xoî> cdûvo;

(Math. XIII, 39, 40, 49; XXIV, 3; XXVIII, 20). Il y a là une

confusion manifeste ; le mot a.Un est, à proprement parler, une
division du temps, une période plus ou moins longue, comme
le mot latin œvum (période antédiluvienne, période patriarcale,
période mosaïque, période messianique), et n'a rien à faire



LA PAROUSIE 567

avec la conception du xôcr/xos. Quant au mot uwrfliei«, il désigne
le point de rencontre ou le point d'arrivée d'une ou de plusieurs
périodes, ainsi que le fait clairement entendre le passage des

Hébreux (IX, 26) où il est dit que Christ a paru une seule fois,
svi x-cq uuvTeletaç tòìv «twvwv, pour abolir le péché par son sacrifice.

Mais autant le sens est clair, autant il est difficile de faire

passer l'idée dans nos langues modernes. M. Segond (dans
saint Matthieu) traduit : « la fin du monde ; » dans le passage
des Hébreux : « la fin des siècles. »La version anglaise revisée
traduit (dans saint Matthieu) « : the end of the world, » et annote
en marge : « the consummation of the age, » conformément à

la Vulgate (« consummatio saeculi ») ; dans le passage des
Hébreux: « theend of theages » (enmarge : « consummation... »).
M. Lutteroth, dans son excellent commentaire sur saint
Mathieu, a d'abord traduit (au chap. XIII) : « la fin du siècle, »

mais au chap. XXIV il a préféré : « l'accomplissement du

siècle, » et rectifié dans ce sens les autres passages. Luther
traduit toujours « la fin du monde » (« Ende der Welt, Weitende

»). Mais lorsque Notre Seigneur parlait de la wjxO.zix toO

«t'ivo;, il n'entendait pas parler du ts).oç toO xoo-pou. Né sous la Loi
et vivant sous la dispensation mosaïque, il employait le
langage de son temps, et il distinguait simplement, comme ses

apôtres, Y«ün sWrâç(le temps présent) de l'aîwv l p£ù*>->(le temps
à venir, les temps messianiques). Les paraboles de l'ivraie et
du filet, et la question posée à Jésus par les disciples sur le

mont des Oliviers, se rapportent à cette détermination du temps,
c'est-à-dire à la fin de l'économie ancienne et au commencement

de la nouvelle. Dans le nouveau Royaume des cieux, les

hommes ne pourront entrer pêle-mêle ; nul ne pourra se

targuer de sa descendance d'Abraham, nul ne sera admis que par
une nouvelle naissance; l'un sera pris et l'autre laissé; le grain
sera soigneusement nettoyé; les vierges sages entreront avec

l'époux, et la porte restera fermée aux vierges folles ; on aura
beau dire : Seigneur Seigneur l'on n'entrera pas, si l'on ne

fait pus la volonté du Père céleste ; tout arbre qui ne porte

pas de bons fruits sera jeté au feu. L'ancien oieiv, qui approche
de son terme, sera remplacé par le nouvel <ù>ln spirituel qui



568 A. REVEL

ne comporte aucun mélange hétérogène. Quant à la conception
du -jtòupoq, elle est absolument différente ; et jamais on ne trouve,
dans le Nouveau Testament, une formule affirmant ou impliquant

le tsào; ou la tuts'/.suz toû xóo-ftou, la destruction de l'ordre
cosmique établi de Dieu. Une seule fois (2 Pier. Ill, 6), il est

dit que le monde (xôVpo;) antédiluvien périt dans les eaux du

déluge ; mais il n'est pas même question de la terre en tant
qu'habitation des hommes, il ne s'agit que des habitants.

[Il est vrai que cernerne passage (dans son entier, vers. 3-13)
est constamment cité comme une preuve que les cieux et ia
terre, l'univers matériel, et ses éléments, seront un jour dissous
et consumés par le feu. Le Dr Warren se donne beaucoup de

peine pour analyser ce « passage remarquable et important; »

il oppose le traité de Philon sur « l'incorruptibilité du monde, »

et il compare la phraséologie de l'Ancien Testament (en particulier

Esaïe XXXIV, 4, 9,10 ; XXIV, 19 ; Nah. I, Ü; Ps. XLI, 6) pour
prouver qu'un juif de l'époque ne pouvait avoir l'opinion qu'on
lui prête (Philon la taxe d'impiété) et que le langage de 2 Pierre,
comme celui des prophètes cités plus haut, n'est que symbolique

et doit s'entendre tout simplement de l'éon juif qui va
disparaître dans un embrasement et dans une catastrophe. La
discussion à laquelle se livre le D1' Warren est pour le moins

inutile; l'authenticité douteuse de la seconde de Pierre, « le
plus douteux des antilégomènes, » comme le reconnaît aussi le
Dr Warren, nous dispense de l'obligation de discuter un texte
qui n'a pas de place dans l'eschatologie des apôtres ; car, en

tout ou en partie, cet écrit est postérieur au siècle apostolique
(comp, surtout III, 2, 4).J

Revenons à l'Apocalypse. Elle se clôt par la vision de la Nouvelle

Jérusalem, conception éminemment apostolique (Gai. IV,
21-31; Hébr. XII, 22-29), développant la promesse faite à

l'Eglise de Philadelphie (III, 12) et symbolisant le royaume spirituel

de Christ. Au temps de l'apôtre, la chrétienté était bien

peu de chose encore et bien faible, et par surcroît elle venait
d'être mise au ban de l'empire. La lumière du monde résis-
tera-t-elle au vent de tempête qui s'est déchaîné? La foi et la fidélité

des petites Eglises sorLiront-elles triomphantes de l'épreuve



LA PAROUSIE 569

et de la grande tribulation? L'apôtre les rassure, non seulement

par la description détaillée des jugements de Christ, mais

par la description idéale de ce que l'Eglise de Dieu sera un jour
dans le monde, comme demeure de Dieu « avec les hommes »

(XXI, 3), comme la ville sainte illuminée par la gloire de Dieu

(XXI, 23) et servant elle-même de flambeau et de puissance
éclairante aux « nations et aux rois de la terre » (XVI, 24), et

comme la dépositaire de la vie, pour « la guérison des nations »

(XXII, 2). Lorsque la Cité de Dieu apparaît, il s'ouvre à nos

yeux une période indéfinie, celle du renouvellement de toutes

choses, sans que nous ayons à quitter cette terre et à faire
abstraction de l'humanité, des peuples, des nations et des

royaumes qui la composent, des besoins que l'Eglise est appelée
à satisfaire, et des maux que l'Evangile est destiné à guérir.
Ce tableau final repose délicieusement la vue, bien qu'il reste

encore des ombres; et tout architecte édifiant sur le fondement

posé par les apôtres doit constamment s'inspirer du plan de

l'édifice dans sa symétrie et sa beauté. La Nouvelle Jérusalem
est une ville imposante par sa position (à la vue de tous les

peuples), par ses dimensions grandioses (mais soigneusement
déterminées), par ses proportions symétriques et parla richesse
de tous ses matériaux (comp. 1 Cor. III, 10). Placée au centre
de l'humanité, elle est la demeure de Dieu avec les hommes,
sa maison, son sanctuaire, son palais royal, sa capitale,
repoussant de ses murs et de ses portes toujours ouvertes toute

impureté, toute abomination et tout mensonge. Les nations
marcheront à sa lumière, car l'Eglise est l'institutrice des peuples

(Math. XXVIII, 19, 20 ; comp. Philip. II, 15) et elle ne peut
prétendre à un honneur plus élevé que celui de briller par la

mmière de l'Evangile dans sa doctrine et dans son enseignement.

Son but suprême est de satisfaire les besoins spirituels
de l'humanité souffrante et de rendre la santé aux nations par
l'influence toujours plus directe de l'Evangile. Cela suppose
nécessairement que l'Eglise, n'ayant plus à lutter pour son
existence, est enfin parvenue à exercer avec une parfaite liberté
tous ses moyens d'action spirituels; mais le moment où le but
sera atteint et où les nations se trouveront guéries de leurs



570 A. REVEL

maux, l'apôtre lui-même n'essaye pas de le préciser, car l'activité

des serviteurs de Dieu doit « régner aux siècles des siècles »

(XXII, 3, 5). C'est une perspective immense qui s'ouvre devant

nous; elle est bien faite pour encourager la foi et la fidélité du
peuple de Dieu dans tous les âges ; qu'il nous soit permis de

conclure que, au lieu d'une thèse eschatologique proprement
dite, nous nous trouvons ici en présence d'une palingénésie et
d'une «noy.a.xitjx«(Tiç qui ont un caractère essentiellement
téléologique.

(A suivre.)


	La Parousie

