Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1885)

Artikel: Etudes sur la méthode de la dogmatique protestante. Seconde étude,
La question christologique

Autor: Lobstein, P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379368

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379368
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDES

SUR LA

METHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE

PAR

P. LOBSTEIN

SECONDE ETUDE

La question christologique.

Avant d’aborder I’exposition de la méthode qu’il convient
d’appliquer au dogme christologique, je me vois mis en de-
meure de régler un compte personnel et d’ouvrir une discus=
sion, que je m’efforcerai d’abréger autant que possible, mais
a laquelle je ne saurais me soustraire. Dans une étude dogma-
tique, publiée 1l v a deux ans!, j’avais essayé, non de traiter
dans son ensemble le dogme de la personne et de ’ceuvre de
Jésus-Christ, mais d’ouvrir quelques apercus, de poser quel-
ques jalons sur la route & parcourir. Je m’étais borné a étudier
la notion de la préexistence du Fils de Dieu, & en expliquer la
genése historique, & en préciser la portée théologique, & en
déterminer la valeur religieuse. On se souviendra peut-étre
des conclusions que j’avais cru pouvoir tirer des recherches
de théologie biblique auxquelles je m’étais livré, examinant
tour a tour les différents types doctrinaux du Nouveau Testa-
ment, saisissant et établissant un consensus religieux tres

! La notion de la préexistence du Fils de Dieu. Fragment de christo-
logie expérimentale. Paris, Fischbacher, 1883.



474 P. LOBSTEIN

étendu par deld les formules théologiques dont s’est revétue
la pensée apostolique, enfin remontant & ’enseignement direct
de Jésus et recourant aux prémisses renfermées dans I’Ancien
Testament. La thése de la préexistence réelle et personnelle
du Fils de Dieu, formulée par I’enseignement apostolique, ne
fait que traduire dans le langage théologique du temps la
conception religieuse de la téléologie divine appliquée a la
personne et & 'ceuvre du Christ? : telle avait été ma conclu-
sion, et je m’étais attaché surtout & résoudre la question sui-
vante : Comment les auteurs sacrés sont-ils arrivés & trouver
précisément dans la notion de la préexistence du Fils de Dieu
la formule théologique qui correspondit a leur foi religieuse
en la personne du Christ?

L’essai christologique, dont je viens de rappeler les conclu-
sions, a provoqué quelques articles et quelques études, dont
je tiens & remercier sincerement les auteurs. Il ne m’est pas
possible d’analyser ici et de prendre en considération les ar-
ticles plus ou rmoins étendus que les critiques, les uns favo-
rables et sympathiques, les autres séveres ou hostiles, ont
consacrés & mon travail. Quelques-unes de ces études, qui ont
soulevé des problémes importants et abordé des questions de
principes, reparaitront naturellement & l'occasion des diffé-
rents points auxquels se rapporteront nos recherches ulté-
rieures 2. Si je les passe provisoirement sous silence, ce n’est
pas que je les néglige ou que je ne les juge pas dignes d'un
examen sérieux et attentif; mais cet examen, je demanderai
la permission de l'ajourner jusqu’au moment ol il me sera

1 Ouv. cité, pag. 118, 143.

2 Outre les études citées plus bas, je mentionnerai les articles de M. le
pasteur Piepenbring (Progrés religienx, de Strassbourg, 1833, Nes 16, 17,
13), de M. le pasteur Horning (T¥émoignage, 1833, Nos 25, 26), de la Rena/s-
sance (1833, Nos 22, 23), de M. le professeur Bovon (Chiétien évangélique,
1833, No 9), de la Revue de Théologie (novembre 13383, 545-583), de M. le
professeur Chapuis (Evangile et liberté, 1884, Nos 5 7,8, 9 10), de M. le
professeur Godet (Revue chrétienne, 10 aoit 1334, 450-479), de MM. les pro-
fesseurs Kaftan, Lommatzsch, Lipsius(Theologische Literaturzeitung, 1833,
Ne 24, col. 569-571. — Deutsche Literaturzeitung, 1383, N° 47, 1643-1645
Theologischer Jahresbericht, 1333, pag. 290).



ETUDES SUR LA METHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 475

donné, dans le cours de ces études sur la méthode de la dog-
matique protestante, de reprendre les éléments essentiels du
probléme christologique.

Cependant mon opuscule a suscité une dissertation spéciale,
qu’il ne m’est pas permis de traiter incidemment et qui ap-
pelle une réplique directe et particuliére. Mon ami, M. le pas-
teur Wennagel, a ouvert le feu de la controverse par une
attaque vigoureuse, faisant appel tour & tour aux procédés de
la dialectique la plus subtile et aux ressources de la rhétorique
la plus entrainante, pour défendre un point de vue qui consti-
tue, & ses yeux, « sinon le nceud vital, du moins le plus pré-
cieux joyau de notre fol religieuse. » Par la franchise de sa
réplique, par l'inexorable rigueur de son analyse, par la clarté
avec laquelleil a exposé I'hypothése si compliquée que ’ortho-
doxie moderne préconise comme la solution souveraine des
difficultés du dogme christologique, par la chaleur et la
conviction qu’il a apportées & la justification, je devrais
dire & la glorification religieuse de la théorie de la kénose,
M. Wennagel a rendu un service trés réel A notre théologie.
Il a eu en outre le mérite de fournir & I'un des représentants
les plus éminents de la théologie contemporaine en Allemagne
I’occasion de se prononcer sur la question qui fait 'objet de
notre controverse. Notre maitre 4 tous deux, M. le professeur
Holtzmann, a publié deux études qui abordent directement le
fond du probléme, le placent sur son véritable terrain et
I’éclairent d’un jour nouveau par les contributions qu’ils ap-
portent & I’explication de la notion biblique de la préexistence!.
Je suis heureux de signaler aussi 'article si substantiel et si
indépendant que M. le pasteur Ehrhardt a consacré, dans la
présente Revue, & l'appréciation de notre discussion théo-
logique 2 ; la seconde partie de cet article renferme une série

t Der neutestamentliche Preeexistenzgedanke (Protestantische Kirchen-
zeitung fiir das evangelische Dentschland, 1883, Nos 47 et 48, col. 1046-
1051; 1072-1078). — Zur paulinischen Preeexistenzlehre (Zeitschrift tiir
wissenschaftliche Theologie, 1834, pag. 129-139).

2 Histoire et Logique (Revue de Théologie et de philosophie, de Lau-
sanne, mars 1834, pag. 120-143).



476 P. LOBSTEIN

d’apercus fins et profonds sur la méthode de la dogmatique
protestante; je les rencontrerai plus d’une fois sur mon che-
min dans le cours de mes études sur la méthode dogmatique,
et je m’empresserai de prouver & M. Ehrhardt toute ma re-
connaissance en discutant avec une entiére franchise les ob-
jections que lui a suggérées mon travail.

1

Le titre de l'ouvrage de mon principal contradicteur?! a
piqué la curiosité des amis et des adversaires de ’auteur. Ils
I'ont vivement commenté ; les uns l'ont trouvé des plus bi-
zarres, les autres en ont admiré la longueur et ont été jusqu’a
en compter les mots (il parait qu’ill y en a quarante-neuf).
Peut-étre elt-il été plus important de relever une particularité
qu'on ne saurait passer sous silence. M. Wennagel s’attaque
a « la logique des disciples de M. Ritschl ». D’aprés ce
titre, on et été en droit de s’attendre & ce que l'auteur
prit connaissance des ouvrages de l’école tout entiére, & ce
qu’il enveloppit dans les mailles serrées de ses syllogismes
tous les théologiens qui se réclament du maitre de Geettingue,
a ce qu’il mit & nu leurs inconséquences, dévoilit leurs so-
phismes, fit consciencieusement l'addition de leurs fautes de
logique et discutat avec la rigueur du géometre leurs axiomes,
leurs théorémes et leurs corollaires. Cette attente a été com-
plétement trompée; le lecteur, qui espérait obtenir quelque
lumiére sur un seul des représentants de I’école, a di fermer
le livre avec un sentiment de déception profonde. Les coups
tombent avec une monotonie désespérante sur une seule vic-
time, et le méme nom revenant invariablement sous la plume
du critique pourrait donner & penser que M. Lobstein & lui
seul résume et incarne toute l’école de Geettingue. M. Wen-
nagel a-t-il cru devoir faire, dans ce cas spécial, une conces-

t La logique des disciples de M. Ritschl et la logique de la kénose, ou
I'argumentation et les conclusions du livre de M. le prof. P. Lobstein sur
la notion de la préexistence du Fils de Dieu, examinées au point de vue
logique, par R. Wennagel, pasteur & Strasbourg. Strasbourg 1883.



ETUDES SUR LA METHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 477

sion a ses sentiments personnels ? Lui en coltait-il de déclarer
la guerre, sur le titre méme de son ouvrage, & un « disciple de
Ritschl », auquel, dit-il (Je le remercie cordialement de cette
déclaration), il se sait uni non seulement par « les liens d’'une
étroite et chrétienne amitié », mais aussi par une solidarité
religieuse qui fait des deux adversaires « les soldats d’une
méme armée, combattant sous un méme drapeau 1? » A-t-il
voulu, par cette généralisation que ne justifie pas son livre,
effacer ce qu’il y aurait de trop direct dans son attaque ? C’est
la seule explication qui puisse rendre compte de 'anomalie
que je dois signaler ici. Mais si cette précaution fait honneur a
son ceceur, elle n’en constitue pas moins une injustice a 1’égard
de I’école de M. Ritschl.

Aussi bien la connaissance compléte et sérieuse des ouvrages
du maitre et de ses disciples semble-t-elle faire défaut 4 'auteur
qui les combat. Il s’est rigourenusement interdit de franchir les
limites étroites que s’est imposées I'opuscule auquel il s’attaque.
Encore s’il avait franchement professé une ignorance systéma-
tique ou une neutralité absolue & I’égard de tous les autres
écrits qul sont issus des rangs de 'école de Geettingue ! Mais
non : dans plusieurs passages serévele clairement la prétention
de connaitre 1’école dans son ensemble, les fractions particu-
lieres de cette école, le bilan dogmatique de leurs opinions res-
pectives, I’écart plus ou moins considérable qui sépare chaque
théologien de la saine doctrine2. Or, il faut bien I'avouer, cette

t Quvr. cité, Lettre-Préface, pag. I.

2 Voy. p. ex., des le début, les pag. 4, 5. — Comp. en outre pag. 43. (La
note prouve que M. Wennagel a méme négligé de se reporter au passage
de M. Herrmann, auquel j'avais renvoyé le lecteur.) — Pag. 66, qui parle
de « la plupart des disciples de M. Ritschl» et du « maitre lni-méme »
dans des termes qui font preuve d’une orientation tres superficielle, si-
non completement inexacte. — Voy. aussi pag. 21, 32, 97, 98, 99, 100, 107.
(Note bien curieuse et caractéristique, puisqu’elle semblerait révéler chez
Pauteur plutdt des préoccupations de politique ecclésiastique qu'un in-
térét purement théologique.) — 1l serait aisé de multiplier ces exemples,
et peut-étre méme mon énumération dépasserait-elle la douzaine. Quoi
qn’il en soit, on voit bien que ce n’est pas le titre seul de 'ouvrage de
M. Wennagel qui est en question, puisque dans le cours de son travail
il parle fréquemment de ['école tout entitre ou du chef de 1'école.



478 P. LOBSTEIN

prétention est aussitot démentie par les faits: il suffit d’un
regard, méme rapide et superficiel, pour se convaincre que les
déclarations, les allusions ou les insinuations du critique ne
reposent nullement sur une connaissance directe et positive
des questions. Cette découverte, que confirme & chaque page la
lecture de la réplique de M. Wennagel, n’est-elle pas de nature
4 compromettre gravement 'autorité du polémiste ? Car enfin,
la premiére condition d’une controverse féconde et vraiment
scientifique n’est-ce pas la connaissance et lintelligence des
problémes sur lesquels porte le débat ? Loin de moi de suspecter
ici la loyauté de mon adversaire; mais qu’il me permette de
lui dire que tous les passages dans lesquels il parle de I'école
de Ritschl m’autorisent pleinement & révoquer en doute sa
compétence.

Cependant j’aurais mauvaise grice a trop insister sur ce
point, dont la gravité s'impose d’elle-méme a tout lecteur qui
estime que la virtuosité logique ne saurait remplacer les con-
naissances positives. Si mon critigue s’est dispensé d’une en-
quéte préalable sur la théologie de M. Ritschl et de ses disciples,
il a fait de mon travail 'objet d’'une étude aussi patiente que
minutieuse : pas une page que lauteur n’ait lue et relue,
pas une phrase qu’il n’ait tournée et retournée, pas un mot
qu’il n’ait soumis & la loupe et au scalpel. Il n’est pas sur-
prenant que cet examen attentif et continu ait révélé a ’obser-
vateur de nombreuses lacunes, et que I'inexorable critique ait
da poser 4 tous moments des questions qui sont restées sans
réponse. Voyez plutdt. M. Lobstein n’a pas détaillé ses argu-
ments en faveur de son hypothése concernant la composition
et les caractéeres du quatrieme évangile!; M. Lobstein ne s’est
pas expliqué clairement sur le sens et la portée de la révélation
et de l'inspiration apostolique?; M. Lobstein aurait di tout au
moins aborder la question de la naissance naturelle ou miracu-
leuse du Sauveur3; M. Lobstein garde le silence sur I’expiation,
et 'on ne sail pas s’il nous accorde le mot et la chose?. Mais il
y a plus. Non seulement M. Lobstein ne traite ni les questions
d’introduction au Nouveau Testament ni les problémes essen-

1 Quv. cité, pag. 11. — — 2 Pag. 23, 24. — 3 Pag. 37. — 4 Pag. 69.



ETUDES SUR LA METHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 479

tiels de la dogmatique chrétienne ; il ne nous rend pas compte
de ses prémisses psychologiques, logiques, philosophiques. En
effet, M. Lobstein n’a nulle part netlement formulé la différence
entre un axiome religieux et un corollaire théologique?! ; M. Lob-
stein n’a pas défini la métaphysique, et ne nous a pas dit dans
quel sens il entend I'éliminer de la théologie?; M. Lobstein ne
nous a pas méme donné une définition précise du moti, chose
capitale cependant, puisqu’une définition pareille était la condi-
tion indispensable de toute discussion sur la kénose?. En un
mot, M. Lobstein n’a pas composé un gros volume, 1l n’a écrit
qu'une mince brochure. En vérité, je crois que M. Lobstein
s’en doutait !

Faut-il maintenant en venir au centre méme de la contro-
verse et prendre de nouveau la parole dans un débat qu’a plus
d’un titre il m’est pénible de rouvrir? J’avouerai tout d’abord
que je ne puis me défendre d’un certain embarras. Mon cri-
tique a si assidament pratiqué et fouillé mon étude qu’il doit la
posséder mieux que je ne la connais moi-méme. En présence
de ce dossier formidable, qu’émaillent des citations sans nombre
empruntées & ma modeste prose et dans lequel mon nom s’étale
avec une persistance qui me remplit de confusion, je ressens
une vague inquiétude et je ne sals si je ne cours pas sérieuse-
ment le risque de ne plus me comprendre moi-méme. Mon ami
(qu’il me permette de I’appeler ainsi, pour ne pas me servir tou-
jours de ces vilains noms d’adversaire ou d’ennemi), mon ami
se demande quelque part (pag. 74) sl je n’al paseu « une éclipse
de mémoire » puisque, connaissant le rapport de M. Godet, je
n'ai songeé ni a le réfuter, ni méme simplement & mentionner
I'un quelconque des points en litige. Hélas ! je crains gu’apreés
la lecture des quelques pages du présent article, il ne m’accuse
de défaillances bien autrement graves. Sattend-il & me voir
reprendre une & une ces douze fautes de logique, dont le cata-
logue est rendu plus accablant encore par une petite note, qui
en dit plus qu’il ne parait et dontj’ai savouré a maintes reprises
la cruelle amertume ? « Si notre énumeération s’arréte & ce
chiffre, ce n’est pas, comme on pourrait étre tenté de le

1 Pag. 21, 22. — 2 Pag. 22, 22, en note. — ® Pag. 50, en note.



480 P. LOBSTEIN

penser, en vertu d’un partit pris d’arriver coute que colte a
la douzaine!/ Rien n’elt été plus facile que d’augmenter de
plusieurs unités la série précédente ; mais & quoi bon épuiser
la matiére et lasser la patience du lecteur'? » (Pag. 60.) A
quol bon, dirai-je & mon tour, & quoi bon, écolier pris douze
fois en faute, irai-je marchander sur ce chiffre, si aprés ’avoir
réduit peut-étre de quelques unités je suis menacé quand
méme de voir surgir d’autres unités encore, tenues en réserve
pour reconstituer la douzaine2?

Soyons sincére jusqu’au bout. Quand méme j’oserais m’en-
gager dans une aventure aussi périlleuse, cette tentative ris-
querait fort de n’aboutir & aucun résultat positif et fructueux.
Sans doute M. Wennagel a soulevé une série de questions,
dont la discussion sincére, consciencieuse, compléte, pour-
rait jeter un jour nouveau sur le probleme et peut-étre en hater
la solution. Quelques-uns des points en litige ont été relevés
par d’autres critiques encore, et I'accord qui se révéle entre
les objections qu’a suscitées mon essai prouve évidemment
Pimportance de quelques-uns des apergus ouverts par mon
ami et le bien-fondé de plusieurs observations présentées par
lui. Ces observations, ces apercus, j’en ai pris acte avec recon-

t M. Wennagel tient plus qu’il ne pense & son chiffre. Voy. pag. 43:
L’auteur, « pour ne pas perdre de vue son énumération, » fait obszerver
qu’ « appeler la divinité de Jésus-Christ un axiome religieux, c’est pour
M. Lobstein... une huitieme faute de logique. »

2 M. Godet veut bien admettre que parmi les douze exemples que cite
et développe M. Wennagel « il y en a quelques-uns qui sont peut-étre un
peu forcés. » (Revite chrétienne, 1884, No 8, pag. 461.) — M. Ehrhardt, dans
I'étude citée plus haut, se pose deux questions:a)Ces fautes de logique
sont-elles des fautes de logique? — b) Sont-elles essentielles au systeme
en question, et par conséquent de nature & servir de chefs d’accusation
contre le fond méme de ce systeme? A la premiere question M. Ebrhardt
répond négativement sur la plupart des point+; quant a la seconde, il
reproche i M. Wennagel de n’avoir pas assez nettement séparé entre les
fautes qui touchent le fond du systeme Lobstein-Ratschl et celles que tout
autre théologien, méme un kénosiste, pourrait faive. (Voy. article cité,
pag. 121-127.) Comp. aussi les réflexions de M. Baldensperger (Journal du
protestantisme frangais, 1383, pag. 832, 333) et surtout les observations de
de M. Holtzmann dans les articles cités plus haut.



ETUDES SUR LA METHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 481

naissance, et j'espere qu’il me sera donné, dans le cours des
articles suivants, de reprendre et de remetlre a 1’étude les
questions surlesquellesle débatreste ouvert. Mais ces questions,
pourquoi les a-t-il posées dans I’ensemble d’une argumentation
qui se place sur un autre terrain et qui opére dans un autre
rayon que celui que j’ai choisi!? Cette tactique si opposée est
d’autant plus surprenante que M. Wennagel se déclare satisfait
de la méthode que j’al essayé d’appliquer ; ses réserves ne por-
tent que sur la maniére dont cette application elle-méme a eu
lieu. « Je ne puis, dit-il dans 'appréciation générale de I'essai
qu’il combat, je ne puis qu’approuver ses remarques au sujet
du « triage, aussi difficile que nécessaire, » & opérer « entre le
fond permanent et essentiel de la vérité chrétienne, et la forme
passagére et variable de 'explication théologique. » (Pag. 134.)
Enfin, je souscris presque sans réserve aux principes qu’il émet
(pag.133,134)2 quant a la vraie méthode dogmatique, principes
excellents, auxquels il ne manque trop souvent qu’une chose,
méme dans les écrits de ceux qui les professent: c’est d’étre
appliqués avec la plus sincere et la plus inexorable rigueur3. »
En écrivant ces lignes, M. Wennagel ne marquait-il pas tres
nettement la base d’opération commune sur laquelle devait se
concentrer la discussion ? ne prenait-il pas I'engagement tacite
de se mettre au point de vue de celui qu’il combattait? ne
s'imposait-il pas & lui-méme I’obligation de controler d’abord
cette méthode a laquelle 1l se ralliait de si bonne grace? Quoi
de plus simple, de plus naturel, de plus nécessaire que cette
marche tracée par I'auteur lui-méme avec une fermeté et une
clarté qui ne laissaient rien a désirer?

! Dans le premier des deux articles qu’il a consacrés a notre controverse,
M. Baldensperger a relevé ce point avec beaucoup de force et de finesse.
Voy. Journal du protestantisme frangais, 1883, N° 42 et 43, surtout pag. 332.

> M. Wennagel ajoute en note la remarque suivante : « Je n’accepte —
ou a peu pres — ces principes que tels qu’ils se trouvent formulés aux
deux pages indiquées. Ailleurs M. Lobstein y méle parfoisdes additions
que je repousse de toutes mes forces. » [l elit sans doute été aussi intéres-
sant qu'utile de porter la discussion sur les réserves qu'indique l'auteur
sans les expliquer ni les motiver.

8 Ouv. cité, pag. 1, 2.



482 P. LOBSTEIN

Eh bien! le polémiste a suivi une route absolument différente.
Il a examiné I’étude de son adversaire au point de vue logique :
« Dans les limites de cette modeste brochure je ne veux qu’une
chose: placer la question sur le terrain logique, c’est-a-dire
étudier ton argumentation, voir de quel droit tu poses tes pré-
misses, et comment tu en tires tes conclusions. Tu as argumenté
contre nous: as-tu raisonné juste? ou bien I’épée de ta polé-
mique, manquant ses coups, a-t-elle décrit dans les airs des
cercles vicieux ? En un mot : quant a ton argumentation et & tes
conclusions, es-tu, ou plutdt étes-vous — car tes raisons sont
aussi celles de 1’école & laquelle tu déclares te rattacher, et
répondre & l'un, c’est répondre & tous — étes-vous aussi logi-
ques que savants ? ou bien ne seriez-vous pas peut-étre, comme
je le crains, beaucoup plus savants que logiques? C’est la le
point que je vais examiner!. » Le lecteur jugera peut-étre que
c’est ]a un point de maigre importance, et que la science théo-
logique gagnera peu de chose & savoir si MM. Ritschl et ses
éleves sont plus savants que logiques ou plus logiques que
savants. En revanche, les paroles que je viens de transcrire lui
ont probab]ementsuggéré' unereéflexion analogue & celle quej’en
ai recueillie et qui, je I’avoue, m’a causé une profonde surprise.
M. Wennagel veut « examiner au point de vue logique l'argu-
mentation et les conclusions de M. Lobstein ; » a cet effet « il ne
juge pas le plan » de son adversaire: « pour critiquer 'ouvrage
au point de vue logique, il a A reconstruire 'organisme logique
de son argumentation, et par suite adopter un mode de grou-
pement et un plan général totalement différents de ceux du
livre lul-méme?2. » Pourquoi ne pas le dire? Le malaise que
j’éprouval tout d’abord, en lisant ces déclarations si graves,
rejetées néglicemment au bas de la page, se transforma en une
souffrance de plus en plus vive & mesure que j’avancai dans
la lecture de 'opuscule, qui reconstruisait 'organisme logique
de mon travail d’aprés un mode de groupement et un plan
géncral totalement différents de ceux de mon livre. Si cetle
impression se fut traduite immédiatement en paroles j’eusse
sans doute tenu & mon critique a peu preés ce langage : « J'al

t Quvr. cité, Lettre-Préface, pag. 1, Il. — 2 Ouvr. cité, pag. 1, 6.



ETUDES SUR LA METHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 483

traité en premiére ligne une question d’exégese et de théologie
biblique ; la marche de mon essai est historique ; je me suis
efforcé de saisir la genese intime, la signification précise, la
portée générale d'une thése scripturaire ; les conclusions dog-
matiques découlent d’elles-mémes des prémisses bibliques telles
que je les ai concues. Comment se fait-il que vous ne discutiez
pas ces prémisses ? D’ol1 vient que vous n’examinez pas la valeur
propre de 'argumentation scripturaire et de la preuve dogma-
tique tirée des Ecritures ? De quel droit avez-vous appliqué a
une question historique une méthode qui prend le contre-pied
de I’histoire ? Ce plan général, ce groupement que vous désar-
ticulez, cet ensemble que vous vous appliquez a reconstituer a
votre fagcon, ne voyez-vous donc pas qu’il est essentiel au tra-
vail, qu’il en est la vie méme ? Montrez-moi, dans votre longue
réplique, un mot, je dis un seul mot, qui justifie votre procédé
et qui vous autorise & traiter ’histoire, organisme vivant,
comme un mécanisme, dont I’ouvrier peut, selon sa fantaisie,
démonter, enlever, rajuster les piéces!»

Que fais-je cependant? Je demande & M. Wennagel la 1égiti-
mation de sa méthode ! je lul demande les titres qu’il peut faire
valoir en faveur de la marche qu’il a suivie! Cette prétention
ne le surprendra-t-elle pas, et ne va-t-il pas s’étonner lui-méme
de mon étonnement ? Nous touchons ici, en effet, & la particu-
larité la plus caractéristique du travail de mon ami, & ce que
jappellerais volontiers le phénoméne psychologique qui se
révele dans ses pages. Le droit en vertu duquel mon critique
a examiné, analysé, jugé mon argumentation et mes conclu-
sions, est un droit imprescriptible, indiscutable, souverain:
c’est le droit de la LOGIQUE. Je m’explique.

Le polémiste, dans le réquisitoire qui forme la premieére partie
de sa réplique, veut procéder logiquement. Qu’entend-il par 1a?
Le voici. Il s’en tient au coté formel du raisonnement, il ne
pénetre pas dans le vif des matiéres; il controle «la déduc-
tion logique'. » Entrer dans le fond des queslions, ce serait
« quitter le terrain strictement logique 2. » Les théses ou les
hypothéses de l'auteur, il les envisage sous un angle unique :

1 Pag. 40. — 2 Pag. 10.



484 P. LOBSTEIN

ce quilui importe, ce n’est pas la réalité historique et concrete,
c’est la possibilité rationnelle et logique. Il se tait ou se récuse
sur la question de fond, il ne tranche et ne se prononce que sur
la question de forme. De lad des phrases comme celles-ci:
« acceptons cette hypothése juste ou fausse, pour la controler
logiquement?!; » « cette idée, vraie ou fausse, est-elle incon-
cevable ou contradictoire 2? » Les développements de théologie
biblique destinés a expliquer la pensée de saint Paul, il les
écarte comme des « considérations philosophiques et mystiques
qui n’ont aucun caractérc de déduction logique3. » Sa tache est
achevée lorsqu’il a montré que les assertions de son auteur
aboutissent logiquement & une impasse 4. Le point de vue logi-
que domine aussi son explication de la théorie de la kénose; il
cherche a en assurer «la base logiquement nécessaire, » et 2
montrer qu’elle n’est ni inconcevable ni contradictoire5. Telle
est la préoccupation constante, exclusive, souveraine de mon
honorable critique.

Comprend-on maintenant que, dans ces conditions, une dis-
cussion directe et compléte sur les points controversés ne sau-
rait avoir aucun résultat? « Si, entre deux musiciens, 1l est
impossible de dire lequel a joué une fausse note, tant qu’ils ne
se sont pas mis au méme diapason, il en est de méme de deux
critiques, si, dans 'examen de leurs résultats, ils ne tiennent
pas compte de la diversité des méthodesb. » Cetle condition
préalable nous fait défaut : il nous serait impossible & la fois de
nous entendre et de nous atteindre.

« Croire a la vérité de la logique 7, » voila pour M. Wen-
nagel la chose capitale et essentielle. Celte croyance est dans
le domaine scientifique ce qu’est la foi dans la sphére reli-
gieuse : la seule chose nécessaire. Cette croyance est elle-
méme une foi, elle en a tous les caractéres et toutes les al-
lures, le ton d’autorité, 'intime certitude, I’assurance absolue,

! Comp. pag. 17, 8. — 2 Pag. 56, comp. 39, 41, 51, 57, etc.

3 Pag. 40. — 4 Pag. 16. — 5 Pag. 56, 57.

¢ M. Baldensperger, article cité, Journal du protestantisme francais,
19 octobre 1883, pag. 332,

7 Pag. 27,



ETUDES SUR LA METHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 485

la ferveur enthousiaste. C’est que l'objet de cette foi, la
logique, a bien aussi les caractéres d’'un Etre supérieur et
quast divin. Voyez comment T'hiérophante de la logique
s’adresse « au petit groupe de ceux — je pense surtout aux
jeunes théologiens — qui, se rattachant de cceur a la concep-
tion de la kénose, sont résolus & ne pas céder sur ce point
au grand courant qui entraine dans une tout autre direction
la théologie contemporaine. Puissent-ils s’assurer une fois
de plus que la foi religieuse n’a pas de plus sitre alliée
qu’une saine et impitoyable logique, et étre encouragés par
la & tenir ferme ce qu’ils ont, afin que nul ne prenne leur
couronne !!» Faut-il s’étonner que le théologien, qui associe
par un hymen pareil la religion et la logique2, parle de la
logique comme le catholique parle de son Eglise, revendiquant
pour 'objet de son culte I'unité, la catholicité, I'immutabilité ?
« La logique pure n’est pas une chose qui puisse varier suivant
les idées, les époques, les peuples et les individus... Il n’y a
qu'une logique pour la raison humaine, qu’il s’agisse d’Aris-
tote ou de Kant, de Ritschl ou de Baur, de Darwin ou du
patre de la vallée3. » Il y a plus: de méme que dans le
monde de la foi, les Ames se partagent en deux royau-
mes entre lesquels l'orthodoxie creuse un infranchissable
abime, ainsi la logique réalise dans le domaine des esprits
une séparation semblable, et le livre de M. Lobstein parait
4 M. Wennagel « admirablement approprié pour opérer
une sorte de triage entre les deux grandes catégories d’'in-
telligences : les esprits illogiques et les esprits logiques. Les
premiers — ah! ceux-la, sur le terrain théologique, ne sont
que trop préparés d’avance pour l'école de Ritschl, comme
cette école pour eux! elle les ébranlera, elle les attirera,
elle les éblouira, tout comme la flamme fascine I'insecte noc-
turne qui s’y précipite sans connaitre le danger! Mais les

! Lettre-Préface, pag. 2.
2 « Vous, disciples de la kénose, vous qui défendez une conception tout
4 la fois souverainement évangélique et souverainement logique ... »
pag. 104.

3 Pag. 30.

THEOL. ET PHIL. 1885, 32



486 P. LOBSTEIN

autres, c’est-a-dire ceux qui, en théologie comme ailleurs --
que dis-je! plus que partout ailleurs! — reconnaissent a la
logique son droit absolu et sacré, ceux-ci, dis-je, résisteront
4 outrance aux courants vertigineux qui paraissent entrainer
de plus en plus la théologie contemporaine dans l'orbite du
Maitre de Geettingue 2! »

Essayerons-nous & notre tour de classer notre auteur, en lui
appliquant ce distinguo qu’il affectionne et qui répond a son
esprit amoureux de divisions et de subdivisions? Usant de
grands mots & propos d’un petit objet, il a prété & ma modeste
brochure un role dont elle a été trés étonnée et dont elle se
sent tout & fait indigne : pierre de touche des intelligences,
elle est destinée & opérer un triage entre les esprits logiques
et les esprits illogiques. Ce procédé de grossissement et d’a-
grandissement m’enhardit & soumettre la réplique de mon ami
4 une appréciation analogue, en recourant & dee termes de
comparaison qui, aprés I’exemple qu’il m’a donné,ne sauraient
paraitre prétentieux. Il ne m’en voudra pas si, fidele & mon
point de vue, je substitue ’histoire & la logique et si je préfere
aux abstractions purement formelles les réalités concretes et
vivantes.

Dans une Revue célébre, un écrivain, qul a une connais-
sance étendue et approfondie des hommes et des choses, par-
tage la grande famille européenne en deux groupes profondé-
ment distincts: les races latines, qui ont I'esprit systématique
et unitaire, le génie de I'absolu, et les races du nord, slaves
ou anglo-germaines, douées du génie du relatif: « qu’il s’agisse
des croyances religieuses, des principes du droit ou des pro-
cédés littéraires, cette profonde division de la famille euro-

' C'est M. Wennagel qui souligne.

1 Pag.106,107.— Ailleurs M. Wennagel parait admettre une classification
un peu différente, et, en tout cas, moins aimable pour celui qu'il combat.
Il en appelle & tous les « esprits sensés », qu'il prend pour juges entre lui
et les disciples de M. Ritschl. 11 est évident que logiquement ceux-ci sont
rangés ailleurs que parmi les « esprits sensés ». Pag. 28. — Comp. aussi
I'apostrophe de la page 32. en note.



ETUDES SUR LA METHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 487

péenne éclate tout le long de l'histoire!. » A ce compte,
I'opuscule de M. Wennagel est I’expression la plus caractéris-
tique de la théologie des races latines, et depuis Calvin ou
Théodore de Béze, que dis-je, depuis saint Bernard et saint
Anselme la science religieuse n’a produit aucun ouvrage qui
soit plus essentieilement francais? que cet écrit, dont plus
d’un critique parisien, apparemment entamé déja par I’esprit
germanique ou slave, a 0sé trouver le titre ou trop étendu ou
trop bizarre.

II

« La fol religieuse, dit M. Wennagel, n’a pas de plus sire
alliée qu'une saine et impitoyable logiques. » On a vu com-
ment 'auteur manie la logique, essayons de montrer comment
il défend la foi religieuse.

« L’objection tirée de I’inutilité prétendue de la foi a la pré-
existence pour la vie spirituelle, dit M. Godet, est une assertion
qu’on ne répétera plus si lestement aprés les admirables pages
que M. Wennagel a consacrées a cette question dans sa ré-
ponse & M. Lobstein4 » Comme I'éminent professeur dont
notre ami a développé les idées, jadmire la chaleur et la
conviction que M. Wennagel a apportées a la justification reli-
gieuse de son point de vue; je concois que sa parole émue et
vibrante, ses pathétiques appels aient touché ceux que sa
logique avait peut-étre rebutés ou fatigués; je m’explique que
le succeés qui a accueilli sa réplique porte en premiére ligne
sur ce chapitre auquel l'auteur lul-méme semble attacher le

' M. Eugene Melchior de Vogiié, Les éerivains russes contemporains :
Le comte Léon Tolstoi. (Revue des Deux-Mondes, 15 juillet 1884, pag. 276,
277.)

2 Essentiellement francais, — et essentiellement antique, je veux dire
appartenant 4 un passé définitivement évanoui, — car, d’apres M. de
Vogiié, 'age ou domine le génie de I'absolu aurait fait son temps. Si je
ne craignais de céder & un vain sentiment d'amour-propre, je trouverais
que décidément la philosophie de I'histoire de M. de Vogiié a du bon.

3 Ouvr. cité, Lettre-Préface, pag. 1l

4 Revue chrétienne, 10 aott 1884, pag. 470.



488 P. LOBSTEIN

plus de prix, puisqu’il appelle « le chapiire le plus important
peut-étre de toute son étudel. »

De méme que la premiére partie de I'ouvrage de M. Wen-
nagel, cet éloquent plaidoyer en faveur de la doctrine de la
préexistence renferme plus d’un point qui pourrait fournir
matiére 4 la discussion. Pourquoi faut-il que je me voie,
comme tout a4 ’heure, dans I'impossibilité d’accepter cette dis-
cussion et de la poursuivre dans la direction que lui a impri-
mée mon contradicteur? C’est qu’il a porté le débat sur un
terrain qui, & mon sens, ne saurait se préter & une controverse
vraiment fructueuse. Comment un logicien aussi subtil et aussi
clairvoyant n’a-t-il pas va que mes déclarations sur la valeur
religieuse de la doctrine de la préexistence forment une partie
intégrante de mon étude de théologie biblique? Comment ne
s’est-1l pas apercu que le centre de gravité de mon argumen-
tation religieuse repose dans la preuve scripturaire que jai
essayé de donner ? La formule de la préexistence du Fils de
Dieu est I'explication théologique d’une donnée de la révé-
lation chrétienne et d’un fait d’expérience intime ; mais elle
n’a de valeur religieuse qu’autant gu’elle traduit fidélement le
contenu intime de la foi chrétienne. Cette traduction, sug-
gérée aux auteurs sacrés par leur milieu intellectuel et reli-
gleux, exprimait, d’une maniére fidele et authentique, Ves-
sence de leur conception religieuse. Incapables d'opérer
comme eux, nous avons aujourd’hui le droit et le devoir de
laisser tomber le corollaire explicatif ou I'interprétation secon-
daire, sans que pour cela nous soyons obligés de sacrifier
I’axiome religieux et la vérité chrétienne. Or c’est celle-ci
qui possede, en derniére instance, l'efficacité pratique et
la valeur religieuse qu’'un malentendu seul peut attribuer
a Dlexplication théologique. Cette these, vraie ou fausse,
M. Wennagel ne 'a pas ébranlée, que dis-je, il ne l'a pas
abordée. Ce qui me frappe surtout, ce qui m’étonne profon-
dément de la part d’'un théologien protestant, c’est qu’en
déterminant la valeur religieuse d’'un dogme, il fasse si com-
plétement abstraction du caractere biblique de ce dogme; c’est

! Ouvr. cité, pag. 69.



ETUDES SUR LA METHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 489

qu’il ne se demande pas si I’élément humain auquel 1l fait, lui
aussi, la part bien large dans la formation de la doctrine chré-
tienne, n'est pas entré comme un facteur essentiel dans I’éla-
boration de la thése discutée; c’est qu’il ne recherche nulle
part si les sentiments religieux qu’il fait dériver de cette
thése, amour de Dieu, amour du Sauveur, sérieux de la sancti-
tication, ne découlent pas d’une source plus profonde, plus
pure, plus riche, je veux dire la révélation chrétienne et I’ex-
périence immédiate, source qu’il a besoin, lui, d’emprisonner
dans le canal d’une formule. [’étonnement dont je ne puis me
défendre est d’autant plus légitime que mon ami est d’accord
avec mol sur les principes mémes de ma méthode scripturaire
et qu’il condamne, lui aussi, le procédé artificiel et atomistique
de Pancienne orthodoxie!. Ici comme dans la premiére partie
de sa réplique, il opére dans un rayon si différent du mien,
qu’il ne serait vraiment pas possible de se rencontrer, fit-ce
pour se combattre.

Cependant, si je ne puis entrer dans une discussion suivie et
compléte, qu’il me soit permis de soumettre & mon critique
quelques simples observations.

M. Wennagel veut bien insister sur l'accord essentiel qui
regne entre lui et moi, au point de vue de la foi religieuse ;
il nous sait « unis sur le point le plus central du christianisme,
la foi en Jésus-Christ mort pour nos offenses et ressuscité pour
notre justification?; » il concéde & son adversaire (que la pre-
existence n’étant pas une condition indispensable pour la
conception d’un Sauveur, la suppression de la préexistence
permet en définitive de sauvegarder le point le plus fonda-
mental de la fol religieuse?; il estime que « ’école de Ritschl,
du moins en la personne d’une partie de ses disciples et
peut-étre meéme en la personne du maitre (c’est M. Wennagel
qui souligne), maintient encore a la rigueur le nceud vital, la
foi au Christ Sauveurt. » Le nceud vital, le point fondamental,

1 Et cependant le seul passage que M. Wennagel allegue en faveur de
sa théorie est Phil. II, 6, 7. (Pag. 104.)

2 Ouv. cité, Lettre-Préface, pag. I. — 3 Ouv. cité, pag. 69, 70.

i Ouav. cité, pag. 109 comp. a 107.



490 P. LOBSTEIN

le centre du christianisme, voila ce qu’il est possible de main-
tenir tout en rejetant la préexistence personnelle et éternelle
du Fils de Dieu ! Comment donc M. Wennagel, peut-il dans ses
conclusions religieuses, imprimer ces mots qui servent de point
de départ & I'une de ses plus pathétiques apostrophes : « Sup-
primer la préexistence, c’est arracher le cceur du christianisme,
cest y tuer Uamour?! » N’y a-t-il pas entre les concessions
dogmatiques du théologien et le mouvement oratoire du prédi-
cateur un écart manifeste qui ressemble singulierement &
quelqu’une de ces fautes de logique, que M. Wennagel a dé-
couvertes dans mon étude el dont il a charitablement limité
I’énumération a la douzaine?

Mais cette contradiction, qui éclate entre deux séries de dé-
clarations formulées dans la réplique de mon adversaire, nous
met aussitot en présence d’une autre antinomie qu’il nous est
difficile de résoudre. D’apres M. Wennagel, « la négation de la
préexistence n’entraine pas forcément la négation de toute
I’ceuvre rédemptrice. » Parmi les considérantsde la rédemption
qui peuvent subsister de toute maniére, méme abstraction faite
de la préexistence, il mentionne « le mécanisme juridique de
Iexpiation » (sic); « la position de Jésus comme médiateur
unique entre Dieu et les hommes. » « Ce qui permet & sa mort
d’étre expiatoire, ce n’est pas la préexistence, c’est la sainteté
parfaite de la victime. Si le Ressucité a recu pour mission
d’étre le sanctificateur de ses fréres, ce n’est pas a cause de
sa préexistence, mais avant tout parce qu’il était devenu lui-
méme sur la terre la demeure parfaite de cet Esprit quidevait
désormais prendre de ce qul est & lul pour le communiquer
aux siens?. »

« Je tiens 4 concéder ici loyalement, au nom de la logique,
qu’aux yeux des partisans de la kénose, quelque terrible que
soit la mutilation infligée au christianisme par le retranche-
ment de la préexistence du Fils de Dieu, il reste néanmoins

' Pag. 104. — Conf. pag. 103. La notion de la préexistence du Fils de
Dieu est appelée « la doctrine religiense et pratique par excellence, le
joyau supréme du christianisme. »

2 Ouv. cité, pag. 67, 68.



ETUDES SUR LA METHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 491

possible, aprés cette suppression, de croire en un Sauveur
glorifié qui expie et qui sanctifie... ce n’est pas I'abandon de
la préexistence qui empécherait le maintien de I’expiation?. »

Ces déclarations, je l'avoue, me semblent extrémement
graves, et je me demande si l’auteur en a vraiment mesuré
toute Ja portée. D’aprés les paroles que je viens de citer, il n’y
a pas de lien organique entre la préexistence du Fils de Dieu
et 'ceuvre du Sauveur; l'unité vivante qui régne entre la per-
sonne et la mission du Christ se trouve rompue ; le rapport
de réciprocité parfaite que I’enseignement du Nouveau Testa-
ment et la doctrine de nos réformateurs établissent entre
la christologie et la sotériologie est absolument supprimé ;
il v a un hiatus irréductible entre le Rédempteur et la
rédemption. A vrai dire, la préexistence du Christ est
quelque chose d’accidentel dans I'ceuvre du salut, elle n’en
forme pas un élément intégrant et nécessaire. L’expiation
opérée par Jésus-Christ homme, la résurrection et ’exaltation
divine du Crucifié ont suffi pour réaliser la rédemplion de
Phumanité. Le fait de la préexistence du Sauveur n’est pas es-
sentiel et nécessaire a I'accomplissement de ’ceuvre rédenp-
trice, mais il est destiné a renforcer l'impression que celte
cenvre doit produire sur nous; il n’a pas de raison d’étre objec-
tive, fondée dans le salut qu’a réalisé le Fils de Dieu, il n’a
qu'un motif subjectif, tiré des sentiments qu’éprouvent les
croyants; il n’est pas la condition sans laquelle la rédemption
ne pouvait étre accomplie du point de vue de Dieu, 1l est le
moyen par lequel la rédemption doit gagner en valeur aux
veux de ’homme.

! Pag. 69. — Je tiens d’ailleurs & rappeler que M. Wennagel, en faisant
ces concessions, est loin de reproduire 'opinion générale de tous les par-
tisans de la kénose. Un grand nombre d’entre eux protesteraient énergi-
quement contre cette « mutilation du christianisme, » par laquelle on
réduirait l'ceuvre de l'expiation et de la rédemption & I’ceuvre d’un
« simple homme. » Ces passages, comme quelques autres pages de son
livre, indiquent assez clairement que l'auteur, en parlant de la kénose,
ne songe guere qu'a MM. Gess et Godet, soit qu'il ne connaisse qu'impar-
faitement les autres représentants de cette école, soit qu'il ne les juge pas
dignes d'étre mentionnés. (Voy. aussi pag. 57 suiv.)



492 P. LOBSTEIN

Il me semble que justifier de cette maniére la doctrine de la
préexistence, ¢c’est moins la défendre que la comprometire!. Je
ne demanderai pas 4 mon adversaire si I’expérience ne prouve
pas surabondamment que cet appel supréme adressé par Dieu
4 sa créature au moyen du Fils préexistant manque souvent
son effet et ne réussit pas & gagner les cceursa 'amour divin;
je ne lui répondrai pas que, selon son propre aveu, le senti-
ment de cet amour peut exister dans le cceur de celui qui re-
jette la doctrine de la préexistence ; je ne le renverrai pas aux
observations si fondées d’'un de ses critiques, rappelant que
nous ne pouvons mesurer la grandeur de 'amour de Dieu pour
nous qu’a la grandeur du salut qu’il nous offre, et insistant sur
le fait que, de part et d’autre, il est question d’un méme salut2,
Je me bornerai a remettre sous les yeux de M. Wennagel une
des idées maitresses de mon étude, idée qui apparemment est
conforme a ses propres vues, puisque, dans le cours de sa
longue polémique, il ne ’a pas honoree de la moindre attaque.
La foi chrétienne ne saurait isoler et séparer la personne du
Christ de l'ceuvre historique du Sauveur ou de !’expérience
spirituelle de I’Eglise; c’est par ce que le Sauveur a fait pour
moi que je sais ce qu’il est pour moi; c’est a travers le fait de
la rédemption que je saisis la personne du Rédempteur; c’est
I'ceuvre qui me révele I'ouvrier ; la signification de I'une et de
Pautre se confonds. Dés lors, si le salut que m’apporte le Christ

I Combien est plus logique et plus religieuse la conception orthodoxe
que M. Wennagel repousse pour y substitue ’hypothese de la kénose!
(Voy. ouv. cité, pag. 67-69.)

2 N'est-ce pas, dit M. Baldensperger (article cité, pag. 340), que, dans la
conception de M. Wennagel comme dans celle de M. Lobstein, c'est un
seul et méme héritage sacré qui nous est donné en partage, la douce as-
surance d'avoir Dieu pour pere et de nous savoir ses enfants ? N'est-ce
pas que c'est un méme abime de misére morale et de péché dont Dien
nous a tirés, une méme mort & laquelle il a arraché nos Ames? Ainsi tout
ce qui fait la valeur immédiate de la rédemption, tout ce que, je le ré-
pete, nous pouvoans ressentir de bienfaisant et de libérant dans l'ceuvre
du Christ, tout cela est identique: pourquoi donc notre amour pour
Dieun serait-il moindre dans un cas que dans l'autre ?

3 La notion de la préexistence du Fils de Diew. Pag. 144, 148, 150.
Comp. 141, 33, 34, 69, 70. — J'aurai l'occasion de reprendre 1'explication



ETUDES SUR LA METHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 4903

est indépendant de sa préexistence, celle-ci n’aura plus & mes
yeux la valeur religieuse d’'une donnée de la révélation évange-
lique ou d’un fait de I’expérience chrétienne; c’est tout au plus
sije puis y trouver une formule explicative, une hypothése théo-
logique. Essayons de donner a notre argumentation la forme
d'un syllogisme, elle aura plus de crédit sur I'esprit logique de
mon adversaire. M. Wennagel élimine la thése de la préexis-
tence de l’enceinte de la sotériologie, puisqu’il n’a pas besoin
de cette thése pour déterminer et définir I’ceuvre du salut; —
or, la sotériologie n’est que la christologie appliquée, dévelop-
pant et réalisant son contenu, pulsque nous ne pouvons appre-
cier la valeur de la personne du Christ que par les effets de
son ceuvre ; — donc M. Wennagel lui-méme exclut la notion
de la préexistence de la christologie proprement dite, il lui re-
fuse le caractére d’'un dogme, il en fait non pas un axiome reli-
gieux, mais un corollaire théologique. Je suis heureux de signaler
Paccord parfait qui s’établit ainsi entre mon ami et moi: cet
accord, il faut bien qu’il s’y résigne, s’il veut rester fidéle & ses
prémisses; si (comme il l'affirme) la doctrine de la préexistence
n’est pas solidaire de la doctrine du salut, il arrivera a des
conclusions tout a fait semblables aux miennes, sous peine de
commettre une erreur, peut-étre méme une faute de logique.
Je ne suivrai pas l'orateur dogmatiste dans tous les détails
de son plaidoyer religieux en faveur de la préexistence et de la
kénose. Pour reprendre avec fruit ces questions, il faudrait les
placer dans un ensemble plus complet et les mettre en rapport
avec une série d’autres considérations destinées a les éclairer,
4 les expliquer et & les soutenir. Et cependant que de réflexions,
gque d’objections suggérées a tout moment au lecteur attentif par
ces pages assurément plus propres a frapper I'imagination qu’a
convaincre l'intelligence ! Et si nous voulions appliquer a I’élo-
quence de notre ami la méthode microscopique dont il nous a

et la justification de ce point de vue, qui est celui de nos réformateurs.
Envisager la personne du Fils de Dien « indépendamment du but spé-
cial de la rédemption, » comme le fait M. Wennagel, c’est rompre avec la
tradition religieuse de I'Eglise protestante, formée a I'école de la révéla-
tion chrétienne. (Pag. 70, 71, 83.)



494 P. LOBSTEIN

lui-méme donné ’exemple, que d’expressions singuliéres, que
de pensées discutables ne devrions-nous pas signaler dans ce
chapitre ol1 I'auteur entend nous donner la substance intime de
I'Evangile et nous révéler le coeur méme du christianisme! Est-
elle chrétienne, est-elle évangélique cette formule quil nous
parle du mécanisme juridique de expiation, réduisant la ré-
demption & un acte extéricur et matériel, & je ne sais quelle
procédure légale, absolument étrangére & la pensée de Jésus
ou 4 la foi des apotres, et infiniment au-dessous de la théorie
d’Anselme lui-méme ? Est-elle chrétienne, est-elle évangélique
cette discussion étrange qui pése et calcule le mérite de Dieu
et qui, pour glorifier 'amour infini, la charité sans condition,
la grice toute gratuite, use de termes et fait appel & des notions
empruntées & la sphere d’'une moralité toute légale, appelant
mérite de Dieu ce qui pour le Pére céleste est le souverain
bonheur, gloire éternelle de I'éternelle miséricorde 1 ? Est-elle
chrétienne, est-elle évangélique, cette corrélation établie entre
le Sauveur préexistant et les tourments sans fin, cette démon-
stration de la réalité de la damnation éternelle par le don du Fils
éternel, cette sommation adressée au pécheur au nom du ciel
et de ’enfer, de 'amourinfini et du péril infini2? Est-elle chré-
tienne surtout, est-elie évangélique cetie appréciation pure-
ment quantitative du christianisme, appréciation qui domine

! Pag. 78-79, 82.

2 Pag. 938-102. J'ai déja appelé l'attention du lecteur sur les rensei-
gnements inexacts que renferme la note de M. Wennagel sur 'eschato-
logie de M. Ritschl et de son école. Ou a-t-il trouvé des textes qui lui
permettent de soutenir qu’il existe « un lien entre un Sauveur sans pré-
existence et la facilité assurde du salut?!» (Pag. 99). L’auteur se garde
bien d'indiquer une seule citation & 'appui de son insinuation ; il elit ét¢
bien embarrassé d’en découvrir. 1l parait qu'il se comstruit a priori la
théologie de M. Ritschl telle qu'elle doit &tre suivant une formule donnée,
substituant sa déduction logique % la connaissance positive de la réalité
historique. J'ajouterai enfin que M. Wennagel n'ignore sans doute pas
qu'il existe un grand nombre de théologiens universalistes qui acceptent
franchement et défendent avec une grande énergie la doctrine de la
préexistence du Fils de Dieu. Cette remarque et pu suffire pour le
convaincre que lasolidarité qu'il établit entre la préexistence et la dam-
nation éternelle est absolument illusoire.



ETUDES SUR LA METHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 495

tout 'ouvrage de M. Wennagel, qui lui impose son point de
vue, qui lul dicte ses jugements, qui enfin lui permet de fixerle
minimum 1indispensable pour avoir encore droit au titre de
chrétien ? (Pag. 79, 69, 5) Quoi! c’est 'adhésion & une doctrine
ou a une somme déterminée de doctrines qui conférerait au
croyant le beau nom de chrétien! Quoi! lintensité de la vie
chrétienne serait essentiellement solidaire de la profession de la
théologie chrétienne, et le code de cette théologie, augmentée
ou diminuc¢e d’un ou de plusieurs articles, donnerait ou oOterait
au fidele la qualité de disciple de Christ! Notre ami ne le pense
pas; il ne saurait se laisser entrainer par 'intellectualisme dog-
matique vers des conséquences que repousseraient également
el sa foi évangélique et sa charité chrétienne. Qu’il y ait un cer-
tain nombre de vérités essentielles, sans lesquelles le systéme
de la théologie chrétienne ne peut étre scientifiquement cons-
truit, cela est incontestable, et ¢’est sans doute ce que M. Wen-
nagel a voulu dire ; mais n’est-il pas téinéraire de conclure de
Iacceptation ou de la négation de ces vérités au caractére reli-
gieux ou irréligieux de celui qui les admet ou Jes rejette? N'y
a-t-il pas le plus souvent entre la doctrine et la vie des lacunes,
des Intermittences, des solutions de continuité qul ne nous per-
mettent pas d’appliquer aux individus ce que nous affirmons
des principes ? Et cesaffirmations elles-mémes, ces affirmations
touchant non les personnes, mais les principes, ne sont-elles
pas, elles aussi, trop souvent singulicrement aventureuses ?
Ceux qui n’adherent pas a votre hypothese de la kénose et qui
repoussent la formule de la préexistence, vous les accusez de
« découronner et de débiliter le christianisme, » d’atrophier le
ceceur et de couper le nerf de 'organisme de la révélation ; »
vous appelez leur conception du christianisme une conception
« mutilée, » « un christianisme paralysé, un ¢vangile prive de ce
qui lui a donné, des le commencement, la victoire sur le monde,
un christianisme dont chaque prétre catholique pourrait dire
dire avec raison : « J'al mieux que cela!. » A ces reproches, &
protestations je ferai une double réponse.

Et d’abord tous les arguments théologiques tirés du senti-

1Quv. cité, 109, 110, 107; M. Godet, Revie chréticine, 10 aott 1834, pag. 479.



496 P. LOBSTEIN

ment, tous les appels les plus pathétiques destinés & pro-
voquer une émotion religieuse ne sauraient nous faire accepter,
a titre de vérités éternelles et indispensables au salut, des
théories dont la genése historique, analysée avec précision,
révele, avec une évidence compléte a nos yeux, l'origine hu-
maine, le caractére relatif, la valeur temporaire et transitoire?,

En second lieu, chercher & intimider les fidéles en agitant
devant eux le spectre rouge du radicalisme religieux, accuser
l'adversaire de débiliter, de paralyser, de mutiler le christia-
nisme, n’est-ce pas un procédé dangereux et imprudent ? n’est-
ce pas se servir d’'une arme a double tranchant, qu’on pourrait
a juste titre retourner contre ceux qui I'emploient? Ce Christ
dépouillé de ses attributs divins, ce moi révétu de simples
facultés humaines, ce Jésus terrestre possédant non pas deux
natures & la fois, mais une seule, la nature humaine 2, ce Sau-
veur qui sauve en vertu de son humanité sainte et non point
grace a son éternelle divinité3, cette conception-la, pensez-
vous qu’elle paraisse moins dangereuse que la notre & tous ceux
qui sont restés fideles, je ne dis pas au point de vue théolo-
gique enseigné par nos réformateurs, mais méme a I'intérét
religieux invariablement défendu par eux*? Pensez-vous que
le simple fidéle, incapable de rien comprendre 4 la construction
laborieusement compliquée par laquelle vous cherchez a étayer
la notion métaphysique de la divinité du Christ, pensez-vous
que le chrétien, qui a besoin de saisir et d’embrasser le Pére
dans le Fils et qui ne saurait, comme vous, séparer I’amour
rédempteur de I'organe de la rédemption, pensez-vous que le
croyant puisse se déclarer satisfait de votre théorie, et qu’il
estime que cette solution « surpasse » la notre « autant que le
ciel est élevé au-dessus de la terre®? » N’est-il pas a craindre
qu’il ne vous renvoie a vous-méme ’accusation que vous lancez
aux autres, et qu'en présence de ce Sauveur, auquel la divine

! Voy. M. Holtzmann, étude citée, pag. 1074.

2 Pag. 52. — 3 Pag. 67-69.

* Voy. les observations de M. Ehrhardt, étude citée, pag. 131.

> La comparaison, dit M. Godet, est d’Esaie (LV, 8, 9), Revue chrétienne,
10 décembre 1884, pag. 759.



ETUDES SUR LA METHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 497

préexistence peut étre enlevée sans que le salut lui-méme en
soit atteint, il ne s’écrie troublé et éperdu: « On m’a enlevé
mon Seigneur et je ne sais ol on 'a mis! » Cessez donc, de
grace, cessez de faire appel & des arguments dont vous pourriez
bien suggérer 'usage & plus d’un de vos lecteurs et dont I’abus
méme devrait vous faire suspecter la valeur. Jean Cassien?
nous raconte que le moine Sérapion, homme d’'un zéle ardent
et d’une profonde piété, entendit un jour de labouche du prétre
Paphnutius et du diacre Photinus que, suivant la tradition una-
nime de 'Eglise catholique, Dieu, & I'image duquel 'homme
avait été créé 2, était un étre dépourvu d’un corps matériel,
d’une forme extérieure et d’organes sensibles. Le pieux Séra-
pion s’étant déclaré convaincu par I'ascendant de la tradition
universelle et par la force des arguments qu’on développait
devant lui, tous les assistants se levérent pour rendre griace a
Dieu d’avoir arraché un si saint homme a la terrible hérésie
des anthropomorphites. Mais voici qu’au milieu de la priére
le malheureux vieillard, sentant s’évanouir dans son cceur
I'image de ce Dieu auquel ilavait coutume d’adresser sa priéere,
fut saisi dans son esprit d’un trouble profond, et éclatant en
sanglots, il se jeta & terre et s’écria avec larmes : « Malheur &
moi, infortuné, ils m’ont enlevé mon Dieu, et maintenant je
n’al plus personne a qui je puisse m’attacher, et je ne sais qui
je dois adorer et invoquer! » « Tandem senex, multis ac vali-
dissimis doctissimi viri assertionibus motus, ad fidem catho-
licee traditionis attractus est. Cumque super hoc ejus assensu
infinita vel abbatem Paphnutium vel nos omnes laetitia reple-
visset, quod scilicet virum tantee antiquitatis tantisque virtuti-
bus consummatum, imperitia sola et simplicitate rusticitatis
errantem, nequaquam usque ad finem deviare Dominus a
tramite recte fidei permisisset et pro gratiarum actione sur-

Y Joannis Cassiani abbatis Massiliensis collationum XXIV collectio,
collatio X, cap. III, édit. Migne, Paris 1846, tome I¢r (tome XLIX de la
collection complete de la Patrologie de Migne), col. 823, 824.

21l y aurait a signaler ici, dit M. Wennagel (pag. 56), I'importance que
les partisans de la kénose attachent & cet égard o 1'idée capitale que
« Dieu créa 'homme @ son image. »



498 P. LOBSTEIN

gentes preces Domino pariter funderemus, ita est in oratione
senex mente confusus eo quod illam anthropomorphitarum
imaginem Deitatis, quam proponere sibi in oratione consue-
verat, aboleri de suo corde sentiret, ut in amarissimos fletus
crebrosque singultus repente prorumpens, in terramque pro-
stratus, cum ejulatu validissimo proclamaret, Heu me mise-
rum ! tulerunt a me Deum meum, et quem nunc teneam non
habeo, vel quem adorem aut interpellem jam nescio. »

L’histoire du moine Sérapion n’a pas besoin de commen-
taire.

(A suivre.)




	Études sur la méthode de la dogmatique protestante. Seconde étude, La question christologique

