
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1885)

Artikel: Études sur la méthode de la dogmatique protestante. Seconde étude,
La question christologique

Autor: Lobstein, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379368

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379368
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ETUDES

METHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE

P. LOBSTEIN

SECONDE ÉTUDE

La question christologique.

Avant d'aborder l'exposition de la méthode qu'il convient
d'appliquer au dogme christologique, je me vois mis en

demeure de régler un compte personnel et d'ouvrir une discussion,

que je m'efforcerai d'abréger autant que possible, mais
à laquelle je ne saurais me soustraire. Dans une étude dogmatique,

publiée il y a deux ans ', j'avais essayé, non de traiter
dans son ensemble le dogme de la personne et de l'œuvre de

Jésus-Christ, mais d'ouvrir quelques aperçus, de poser quelques

jalons sur la route à parcourir. Je m'étais borné à étudier
la notion de la préexistence du Fils de Dieu, à en expliquer la

genèse historique, à en préciser la portée théologique, à en

déterminer la valeur religieuse. On se souviendra peut-être
des conclusions que j'avais cru pouvoir tirer des recherches
de théologie biblique auxquelles je m'étais livré, examinant
tour à tour les différents types doctrinaux du Nouveau Testament,

saisissant et établissant un consensus religieux très

1 La notion de la préexistence du Fils de Dieu. Fragment de christologie

expérimentale. Paris, Fischbaclier, 1883.



474 P. LOBSTEIN

étendu par delà les formules théologiques dont s'est revêtue
la pensée apostolique, enfin remontant à l'enseignement direct
de Jésus et recourant aux prémisses renfermées dans l'Ancien
Testament. La thèse de la préexistence réelle et personnelle
du Fils de Dieu, formulée par l'enseignement apostolique, ne
fait que traduire dans le langage théologique du temps la

conception religieuse de la teleologie divine appliquée à la

personne et à l'œuvre du Christ4 : telle avait été ma conclusion,

et je m'étais attaché surtout à résoudre la question
suivante : Comment les auteurs sacrés sont-ils arrivés à trouver
précisément dans la notion de la préexistence du Fils de Dieu
la formule théologique qui correspondît à leur foi religieuse
en la personne du Christ?

L'essai christologique, dont je viens de rappeler les conclusions,

a provoqué quelques articles et quelques études, dont
je tiens à remercier sincèrement les auteurs. II ne m'est pas

possible d'analyser ici et de prendre en considération les
articles plus ou moins étendus que les critiques, les uns
favorables et sympathiques, les autres sévères ou hostiles, ont
consacrés à mon travail. Quelques-unes de ces études, qui ont
soulevé des problèmes importants et abordé des questions de

principes, reparaîtront naturellement à l'occasion des différents

points auxquels se rapporteront nos recherches
ultérieures2. Si je les passe provisoirement sous silence, ce n'est

pasque je les néglige ou que je ne les juge pas dignes d'un
examen sérieux et attentif ; mais cet examen, je demanderai
la permission de l'ajourner jusqu'au moment où il me sera

1 Ouv. cité, pag. 118, 143.
2 Outre les études citées plus bas, je mentionnerai les articles de M. le

pasteur Piepenbring (Progrès religieux, de Strassbourg, 1883, Nos 16, 17,

18), de M. le pasteur Horning (Témoignage, 1883, Noä 25, 26), de la Renaissance

(1883, N0i 22, 23), de M. le professeur Bovon (Chrétien évangélique,
1883, N° 9), de la Revue de Théologie (novembre 1883, 545-588), de M. le

professeur Cliapuis (Evangile et liberté, 1884, Nos 5, 7, 8, 9 10), de M. le
professeur Godet (Revue chrétienne, 10 août 1884. 450-479), de MM. les
professeurs Kaftan, Lomtnatzsch, Lïps'iUs(TheologischeLiteraturzeitung, 1883,

N° 24, col. 569-571. — Deutsche Literaturzeitung, 1883, N- 47, 1643-1645

Theologischer Jahresbericht, 1883, pag. 290).



ÉTUDES SUR LA MÉTHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 475

donné, dans le cours de ces études sur la méthode de la
dogmatique protestante, de reprendre les éléments essentiels du

problème christologique.
Cependant mon opuscule a suscité une dissertation spéciale,

qu'il ne m'est pas permis de traiter incidemment et qui
appelle une réplique directe et particulière. Mon ami, M. le pasteur

Wennagel, a ouvert le feu de la controverse par une
attaque vigoureuse, faisant appel tour à tour aux procédés de

la dialectique la plus subtile et aux ressources de la rhétorique
la plus entraînante, pour défendre un point de vue qui constitue,

à ses yeux, « sinon le nœud vital, du moins le plus
précieux joyau de notre foi religieuse. » Par la franchise de sa

réplique, par l'inexorable rigueur de son analyse, par la clarté
avec laquelle il a exposé l'hypothèse si compliquée que l'orthodoxie

moderne préconise comme la solution souveraine des

difficultés du dogme christologique, par la chaleur et la
conviction qu'il a apportées à la justification, je devrais
dire à la glorification religieuse de la théorie de la kénose,
M. AVennagel a rendu un service très réel à notre théologie.
Il a eu en outre le mérite de fournir à l'un des représentants
les plus éminents de la théologie contemporaine en Allemagne
l'occasion de se prononcer sur la question qui fait l'objet de

notre controverse. Notre maître à tous deux, M. le professeur
Holtzmann, a publié deux études qui abordent directement le
fond du problème, le placent sur son véritable terrain et
l'éclairent d'un jour nouveau par les contributions qu'ils
apportent à l'explication de la notion biblique delà préexistence1.
Je suis heureux de signaler aussi l'article si substantiel et si

indépendant que M. le pasteur Ehrhardt a consacré, dans la
présente Revue, à l'appréciation de notre discussion théo-
logique2; la seconde partie de cet article renferme une série

1 Der neiitestamentliclie Prœexistenzgedanke (Protestantische Kirchenzeitung

für das evangelische Deutschland, 1883, Nos 47 et 48, col. 1046-

1051 ; 1072-1078). — Zur paulmischen Prceexistenzlehre (Zeitschrift für
wissenschaftliche Theologie, 1884, pag. 129-139).

2 Histoire et Logique (Revue de Théologie et de philosophie, de

Lausanne, mars 1884, pag. 120-143).



476 P. LOBSTEIN

d'aperçus fins et profonds sur la méthode de la dogmatique
protestante; je les rencontrerai plus d'une fois sur mon chemin

dans le cours de mes études sur la méthode dogmatique,
et je m'empresserai de prouver à M. Ehrhardt toute ma
reconnaissance en discutant avec une entière franchise les
objections que lui a suggérées mon travail.

I

Le titre de l'ouvrage de mon principal contradicteur1 a

piqué la curiosité des amis et des adversaires de l'auteur. Ils
l'ont vivement commenté ; les uns l'ont trouvé des plus
bizarres, les autres en ont admiré la longueur et ont été jusqu'à
en compter les mots (il paraît qu'il y en a quarante-neuf).
Peut-être eût-il été plus important de relever une particularité
qu'on ne saurait passer sous silence. M. Wennagel s'attaque
à « la logique des disciples de M. Ritschl ». D'après ce

titre, on eût été en droit de s'attendre à ce que l'auteur
prît connaissance des ouvrages de l'école tout entière, à ce

qu'il enveloppât dans les mailles serrées de ses syllogismes
tous les théologiens qui se réclament du maître de Gœttingue,
à ce qu'il mît à nu leurs inconséquences, dévoilât leurs so-
phismes, fit consciencieusement l'addition de leurs fautes de

logique et discutât avec la rigueur du géomètre leurs axiomes,
leurs théorèmes et leurs corollaires. Cette attente a été

complètement trompée ; le lecteur, qui espérait obtenir quelque
lumière sur un seul des représentants de l'école, a dû fermer
le livre avec un sentiment de déception profonde. Les coups
tombent avec une monotonie désespérante sur une seule
victime, et le même nom revenant invariablement sous la plume
du critique pourrait donner à penser que M. Lobstein à lui
seul résume et incarne toute l'école de Gœttingue. M. Wennagel

a-t-il cru devoir faire, dans ce cas spécial, une conces-

1 La logique des disciples de M. Ritschl et la logique de la kénose, ou
l'argumentation et les conclusions du livre de M. le prof. P. Lobstein sur
la notion de la préexistence du Fils de Dieu, examinées an point de vue
logique, par R. Wennagel, pasteur à Strasbourg. Strasbourg 1883.



ÉTUDES SUR LA MÉTHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 477

sion à ses sentiments personnels? Lui en coûtait-il de déclarer
la guerre, sur le titre même de son ouvrage, à un « disciple de

Ritschl », auquel, dit-il (je le remercie cordialement de cette
déclaration), il se sait uni non seulement par « les liens d'une
étroite et chrétienne amitié », mais aussi par une solidarité
religieuse qui fait des deux adversaires « les soldats d'une
même armée, combattant sous un même drapeau1? » A-t-il
voulu, par cette généralisation que ne justifie pas son livre,
effacer ce qu'il y aurait de trop direct dans son attaque? C'est
la seule explication qui puisse rendre compte de l'anomalie

que je dois signaler ici. Mais si cette précaution fait honneur à

son cœur, elle n'en constitue pas moins une injustice à l'égard
de l'école de M. Ritschl.

Aussi bien la connaissance complète et sérieuse des ouvrages
du maître et de ses disciples semble-t-elle faire défaut à l'auteur
qui les combat. Il s'est rigoureusement interdit de franchir les

limites étroites que s'est imposées l'opuscule auquel il s'attaque.
Encore s'il avait franchement professé une ignorance systématique

ou une neutralité absolue à l'égard de tous les autres
écrits qui sont issus des rangs de l'école de Gœttingue Mais

non : dans plusieurs passages se révèle clairement la prétention
de connaître l'école dans son ensemble, les fractions particulières

de cette école, le bilan dogmatique de leurs opinions
respectives, l'écart plus ou moins considérable qui sépare chaque
théologien de la saine doctrine2. Or, il faut bien l'avouer, cette

1 Onvr. cité, Lettre-Préface, pag. I.
2 Voy. p. ex., dès le début, les pag. 4, 5. — Comp, en outre pag. 43. (La

note prouve que M. Wennagel a même négligé de se reporter au passage
de M. Herrmann, auquel j'avais renvoyé le lecteur.) — Pag. 66, qui parle
de « la plupart des disciples de M. Ritschl» et du « maître lui-même »

dans des termes qui font preuve d'une orientation très superficielle,
sinon complètement inexacte. — Voy. aussi pag. 21, 32, 97, 98, 99, 100, 107.

(Note bien curieuse et caractéristique, puisqu'elle semblerait révéler chez

l'auteur plutôt des préoccupations de politique ecclésiastique qu'un
intérêt purement théologique.) — Il serait aisé de multiplier ces exemples,
et peut-être même mon enumeration dépasserait-elle la douzaine. Quoi
qu'il en soit, on voit bien que ce n'est pas le titre seul de l'ouvrage de

M. Wennagel qui est en question, puisque dans le cours de son travail
il parle fréquemment de l'école tout entière ou du chef de l'école.



478 P. LOBSTEIN

prétention est aussitôt démentie par les faits : il suffit d'un
regard, même rapide et superficiel, pour se convaincre que les

déclarations, les allusions ou les insinuations du critique ne

reposent nullement sur une connaissance directe et positive
des questions. Cette découverte, que confirme à chaque page la
lecture de la réplique de M. Wennagel, n'est-elle pas de nature
à compromettre gravement l'autorité du polémiste? Car enfin,
la première condition d'une controverse féconde et vraiment
scientifique n'est-ce pas la connaissance et l'intelligence des

problèmes sur lesquels porte le débat Loin de moi de suspecter
ici la loyauté de mon adversaire ; mais qu'il me permette de

lui dire que tous les passages dans lesquels il parle de l'école
de Ritschl m'autorisent pleinement à révoquer en doute sa

compétence.
Cependant j'aurais mauvaise grâce à trop insister sur ce

point, dont la gravité s'impose d'elle-même à tout lecteur qui
estime que la virtuosité logique ne saurait remplacer les
connaissances positives. Si mon critique s'est dispensé d'une
enquête préalable sur la théologie de M. Ritschl et de ses disciples,
il a fait de mon travail l'objet d'une étude aussi patiente que
minutieuse: pas une page que l'auteur n'ait lue et relue,
pas une phrase qu'il n'ait tournée et retournée, pas un mot
qu'il n'ait soumis à la loupe et au scalpel. Il n'est pas
surprenant que cet examen attentif et continu ait révélé à l'observateur

de nombreuses lacunes, et que l'inexorable critique ait
dû poser à tous moments des questions qui sont restées sans

réponse. Voyez plutôt. M. Lobstein n'a pas détaillé ses
arguments en faveur de son hypothèse concernant la composition
et les caractères du quatrième évangile1 ; M. Lobstein ne s'est

pas expliqué clairement sur le sens et la portée de la révélation
et de l'inspiration apostolique2 ; M. Lobstein aurait dû tout au

moins aborder la question de la naissance naturelle ou miraculeuse

du Sauveur3 ; M. Lobstein garde le silence sur l'expiation,
et l'on ne sait pas s'il nous accorde le mot et la chose4. Mais il
y a plus. Non seulement M. Lobstein ne traite ni les questions
d'introduction au Nouveau Testament ni les problèmes essen-

1 Ouv. cité, pag. 11. 2 Pag. 23, 24. — 3 Pag. 37. - " Pag- 69.



ÉTUDES SUR LA MÉTHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 479

tiels de la dogmatique chrétienne ; il ne nous rend pas compte
de ses prémisses psychologiques, logiques, philosophiques. En

effet, M. Lobstein n'a nulle part nettement formulé la différence
entre un axiome religieux et un corollaire théologique1 ; M.
Lobstein n'a pas défini la métaphysique, et ne nous a pas dit dans

quel sens il entend l'éliminer de la théologie2; M. Lobstein ne

nous a pas même donné une définition précise du moi, chose

capitale cependant, puisqu'une définition pareille était la condition

indispensable de toute discussion sur la kénose3. En un

mot, M. Lobstein n'a pas composé un gros volume, il n'a écrit
qu'une mince brochure. En vérité, je crois que M. Lobstein
s'en doutait

Faut-il maintenant en venir au centre même de la controverse

et prendre de nouveau la parole dans un débat qu'à plus
d'un titre il m'est pénible de rouvrir? J'avouerai tout d'abord

que je ne puis me défendre d'un certain embarras. Mon

critique a si assidûment pratiqué et fouillé mon étude qu'il doit la

posséder mieux que je ne la connais moi-même. En présence
de ce dossier formidable, qu'émaillent des citations sans nombre

empruntées à ma modeste prose et dans lequel mon nom s'étale

avec une persistance qui me remplit de confusion, je ressens

une vague inquiétude et je ne sais si je ne cours pas sérieusement

le risque de ne plus me comprendre moi-même. Mon ami

(qu'il me permette de l'appeler ainsi, pour ne pas me servir
toujours de ces vilains noms d'adversaire ou d'ennemi), mon ami
se demande quelque part (pag. 74) si je n'ai pas eu « une éclipse
de mémoire» puisque, connaissant le rapport de M. Godet, je
n'ai songé ni à le réfuter, ni même simplement à mentionner
l'un quelconque des points en litige. Hélas je crains qu'après
la lecture des quelques pages du présent article, il ne m'accuse
de défaillances bien autrement graves. S'attend-il à me voir
reprendre une à une ces douze fautes de logique, dont le
catalogue est rendu plus accablant encore par une petite note, qui
en dit plus qu'il ne paraît et dont j'ai savouré à maintes reprises
la cruelle amertume « Si notre enumeration s'arrête à ce
chiffre ce n'est pas comme on pourrait être tenté de le

1 Pag. 21, 22. - 2 Pag. 22, 22, en note. — ¦» Pag. 50, en note.



480 P. LOBSTEIN

penser, en vertu d'un parti pris d'arriver coûte que coûte à

la douzaine! Rien n'eût été plus facile que d'augmenter de

plusieurs unités la série précédente ; mais à quoi bon épuiser
la matière et lasser la patience du lecteur ' » (Pag. 60.) A

quoi bon, dirai-je à mon tour, à quoi bon, écolier pris douze
fois en faute, irai-je marchander sur ce chiffre, si après l'avoir
réduit peut-être de quelques unités je suis menacé quand
même de voir surgir d'autres unités encore, tenues en réserve

pour reconstituer la douzaine2?

Soyons sincère jusqu'au bout. Quand même j'oserais m'en-
gager dans une aventure aussi périlleuse, cette tentative
risquerait fort de n'aboutir à aucun résultat positif et fructueux.
Sans doute M. Wennagel a soulevé une série de questions,
dont la discussion sincère, consciencieuse, complète, pourrait

jeter un jour nouveau sur le problème et peut-être en hâter
la solution. Quelques-uns des points en litige ont été relevés

par d'autres critiques encore, et l'accord qui se révèle entre
les objections qu'a suscitées mon essai prouve évidemment
l'importance de quelques-uns des aperçus ouverts par mon
ami et le bien-fondé de plusieurs observations présentées par
lui. Ces observations, ces aperçus, j'en ai pris acte avec recon-

1 M. Wennagel tient plus qu'il ne pense a son chiffre. Voy. pag. 43:

L'auteur, « pour ne pas perdre de vue son enumeration, » fait observer

qu' « appeler la divinité de Jésus-Christ un axiome religieux, c'est pour
M. Lobstein... une huitième faute de logique. »

2 M. Godet veut bien admettre que parmi les douze exemples que cite
et développe M. Wennagel « il y en a quelques-uns qui sont peut-être un
peu forcés. » (Revue chrétienne, 1884, N° 8. png. 461.) — M. Ëhrhardt, dans
l'étude citée plus haut, se pose deux questions : a) Ces fautes de logique
sont-elles des fautes de logique? — b) Sont-elles essentielles au système
en question, et par conséquent de nature a servir de chefs d'accusation
contre le fond même de ce système? A la première question M. Ebrhardt
répond négativement sur la plupart des point- ; quant à la seconde, il
reproche il M. Wennagel de n'avoir pas assez nettement séparé entre les

fautes qui touchent le fond du système Lobstein-Ritschl et celles que tout
autre théologien, même un kénosiste, pourrait faire. (Voy. article cité,

pag. 121-127.) Comp, aussi les réflexions de M. Baldensperger (Journal du

protestantisme français, 1883, pag. 332, 333) et surtout les observations de
de M. Holtzmann dans les articles cités plus haut.



ÉTUDES SUR LA MÉTHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 481

naissance, et j'espère qu'il me sera donné, dans le cours des

articles suivants, de reprendre et de remettre à l'étude les

questions sur lesquelles le débat reste ouvert. Mais ces questions,
pourquoi les a-t-il posées dans l'ensemble d'une argumentation
qui se place sur un autre terrain et qui opère dans un autre

rayon que celui que j'ai choisi1 Cette tactique si opposée est

d'autant plus surprenante que M. Wennagel se déclare satisfait
de la méthode que j'ai essayé d'appliquer ; ses réserves ne portent

que sur la manière dont cette application elle-même a eu

lieu. « Je ne puis, dit-il dans l'appréciation générale de l'essai

qu'il combat, je ne puis qu'approuver ses remarques au sujet
du « triage, aussi difficile que nécessaire, » à opérer « entre le
fond permanent et essentiel de la vérité chrétienne, et la forme
passagère et variable de l'explication théologique. » (Pag. 134.)
Enfin, je souscris presque sans réserve aux principes qu'il émet

(pag. 133,134)2 quant à la vraie méthode dogmatique, principes
excellents, auxquels il ne manque trop souvent qu'une chose,
même dans les écrits de ceux qui les professent : c'est d'être
appliqués avec la plus sincère et la plus inexorable rigueur3. »

En écrivant ces lignes, M. Wennagel ne marquait-il pas très
nettement la base d'opération commune sur laquelle devait se

concentrer la discussion ne prenait-il pas l'engagement tacite
de se mettre au point de vue de celui qu'il combattait? ne

s'imposait-il pas à lui-même l'obligation de contrôler d'abord
cette méthode à laquelle il se ralliait de si bonne grâce? Quoi
de plus simple, de plus naturel, de plus nécessaire que cette
marche tracée par l'auteur lui-même avec une fermeté et une
clarté qui ne laissaient rien à désirer?

1 Dans le premier des deux articles qu'il a consacrés a notre controverse,
M. Baldensperger a relevé ce point avec beaucoup de force et de finesse.

Voy. Journal du protestantisme français, 1883, N° 42 et 43, surtout pag. 332.
2 M. Wennagel ajoute en note la remarque suivante : « Je n'accepte —

on a peu près — ces principes que tels qu'ils se trouvent formulés aux
deux pages indiquées. Ailleurs M. Lobstein y mêle parfois des additions
que je repousse de toutes mes forces. » il eût sans doute été aussi intéressant

qu'utile de porter la discussion sur les réserves qu'indique l'auteur
sans les expliquer ni les motiver.

3 Ouv. cité, pag. 1, 2.



482 P. LOBSTEIN

Eh bien I le polémiste a suivi une route absolument différente.
Il a examiné l'étude de son adversaire au point de vue logique :
« Dans les limites de cette modeste brochure je ne veux qu'une
chose: piacerla question sur le terrain logique, c'est-à-dire
étudier ton argumentation, voir de quel droit tu poses tes
prémisses, et comment tu en tires tes conclusions. Tu as argumenté
contre nous: as-tu raisonné juste? ou bien l'épée de ta
polémique, manquant ses coups, a-t-elle décrit dans les airs des

cercles vicieux En un mot : quant à ton argumentation et à tes

conclusions, es-tu, ou plutôt êtes-vous — car tes raisons sont
aussi celles de l'école à laquelle tu déclares te rattacher, et

répondre à l'un, c'est répondre à tous — êtes-vous aussi

logiques que savants ou bien ne seriez-vous pas peut-être, comme

je le crains, beaucoup plus savants que logiques? C'est là le

point que je vais examiner L » Le lecteur jugera peut-être que
c'est là un point de maigre importance, et que la science
théologique gagnera peu de chose à savoir si MM. Ritschl et ses

élèves sont plus savants que logiques ou plus logiques que
savants. En revanche, les paroles que je viens de transcrire lui
ontprobablementsuggéré une réflexion analogue à celle que j'en
ai recueillie et qui, je l'avoue, m'a causé une profonde surprise.
M. Wennagel veut « examiner au point de vue logique
l'argumentation et les conclusions de M. Lobstein ; » à cet effet « il ne

juge pas le plan » de son adversaire : « pour critiquer l'ouvrage
au point de vue logique, il a dû reconstruire l'organisme logique
de son argumentation, et par suite adopter un mode de

groupement et un plan général totalement différents de ceux du

livre lui-même2.» Pourquoi ne pas le dire? Le malaise que
j'éprouvai tout d'abord, en lisant ces déclarations si graves,
rejetées négligemment au bas de la page, se transforma en une
souffrance de plus en plus vive à mesure que j'avançai dans

la lecture de l'opuscule, qui reconstruisait l'organisme logique
de mon travail d'après un mode de groupement et un plan
général totalement différents de ceux de mon livre. Si cette
impression se fût traduite immédiatement en paroles j'eusse
sans doute tenu à mon critique à peu près ce langage : « l'ai

1 Onvr. cité, Lettre-Préface, pag. I, II. — - Ouvr. cité, pag. 1, 6.



ÉTUDES SUR LA MÉTHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 483

traité en première ligne une question d'exégèse et de théologie
biblique ; la marche de mon essai est historique; je me suis
efforcé de saisir la genèse intime, la signification précise, la

portée générale d'une thèse scripturaire ; les conclusions
dogmatiques découlent d'elles-mêmes des prémisses bibliques telles

que je les ai conçues. Comment se fait-il que vous ne discutiez

pas ces prémisses D'où vient que vous n'examinez pas la valeur

propre de l'argumentation scripturaire et de la preuve dogmatique

tirée des Ecritures? De quel droit avez-vous appliqué à

une question historique une méthode qui prend le contre-pied
de l'histoire? Ce plan général, ce groupement que vous
désarticulez, cet ensemble que vous vous appliquez à reconstituer à

votre façon, ne voyez-vous donc pas qu'il est essentiel au
travail, qu'il en est la vie même? Montrez-moi, dans votre longue
réplique, un mot, je dis un seul mot, qui justifie votre procédé
et qui vous autorise à traiter l'histoire, organisme vivant,
comme un mécanisme, dont l'ouvrier peut, selon sa fantaisie,
démonter, enlever, rajuster les pièces »

Que fais-je cependant? Je demande à M. Wennagel la
légitimation de sa méthode je lui demande les titres qu'il peut faire
valoir en faveur de la marche qu'il a suivie Cette prétention
ne le surprendra-t-elle pas, et ne va-t-il pas s'étonner lui-même
de mon étonnement? Nous touchons ici, en effet, à la particularité

la plus caractéristique du travail de mon ami, à ce que
j'appellerais volontiers le phénomène psychologique qui se

révèle dans ses pages. Le droit en vertu duquel mon critique
a examiné, analysé, jugé mon argumentation et mes conclusions,

est un droit imprescriptible, indiscutable, souverain :

c'est le droit de la LOGIQUE. Je m'explique.
Le polémiste, dans le réquisitoire qui forme la première partie

de sa réplique, veut procéder logiquement. Qu'entend-il par là?
Le voici. Il s'en tient au côté formel du raisonnement, il ne

pénètre pas dans le vif des matières; il contrôle « la déduction

logique1.» Entrer dans le fond des questions, ce serait
r quitter le terrain strictement logique2. » Les thèses ou les

hypothèses de l'auteur, il les envisage sous un angle unique :

1 Pag. 40- — 2 Pag. 10.



484 P. LOBSTEIN

ce qui lui importe, ce n'est pas la réalité historique et concrète,
c'est la possibilité rationnelle et logique. Il se tait ou se récuse

sur la question de fond, il ne tranche et ne se prononce que sur
la question de forme. De là des phrases comme celles-ci :

« acceptons cette hypothèse juste ou fausse, pour la contrôler
logiquement1;» «cette idée, vraie ou fausse, est-elle
inconcevable ou contradictoire2?» Les développements de théologie
biblique destinés à expliquer la pensée de saint Paul, il les

écarte comme des « considérations philosophiques et mystiques
qui n'ont aucun caractère de déduction logique3. » Sa tâche est
achevée lorsqu'il a montré que les assertions de son auteur
aboutissent logiquement à une impasse*. Le point de vue logique

domine aussi son explication de la théorie de la kénose ; il
cherche à en assurer « la base logiquement nécessaire, » et à

montrer qu'elle n'est ni inconcevable ni contradictoire5. Telle
est la préoccupation constante, exclusive, souveraine de mon
honorable critique.

Comprend-on maintenant que, dans ces conditions, une
discussion directe et complète sur les points controversés ne saurait

avoir aucun résultat? «Si, entre deux musiciens, il est

impossible de dire lequel a joué une fausse note, tant qu'ils ne

se sont pas mis au même diapason, il en est de même de deux

critiques, si, dans l'examen de leurs résultats, ils ne tiennent
pas compte de la diversité des méthodes6. » Cette condition
préalable nous fait défaut : il nous serait impossible à la fois de

nous entendre et de nous atteindre.
« Croire à la vérité de la logique 7, » voilà pour M. Wennagel

la chose capitale et essentielle. Cette croyance est dans
le domaine scientifique ce qu'est la foi dans la sphère
religieuse : la seule chose nécessaire. Cette croyance est elle-
même une foi, elle en a tous les caractères et toutes les

allures, le ton d'autorité, l'intime certitude, l'assurance absolue,

1 Comp. pag. 17, 8. - 2 Pag. 56, comp. 39, 41, 51, 57, etc.
3 Pag. 40. - 4 Pag. 16. - 5 Pag. 56, 57.
ß M. Baldensperger, article cité, Journal du protestantisme français,

19 octobre 1883, pag. 332.
7 Pag. 27.



ÉTUDES SUR LA MÉTHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 48o

la ferveur enthousiaste. C'est que l'objet de cette foi, la

logique, a bien aussi les caractères d'un Etre supérieur et

quasi divin. Voyez comment l'hiérophante de la logique
s'adresse « au petit groupe de ceux — je pense surtout aux
jeunes théologiens — qui, se rattachant de cœur à la conception

de la kénose, sont résolus à ne pas céder sur ce point
au grand courant qui entraîne dans une tout autre direction
la théologie contemporaine. Puissent-ils s'assurer une fois
de plus que la foi religieuse n'a pas de plus sûre alliée
qu'une saine et impitoyable logique, et être encouragés par
là à tenir ferme ce qu'ils ont, afin que nul ne prenne leur
couronne {! » Faut-il s'étonner que le théologien, qui associe

par un hymen pareil la religion et la logique2, parle de la

logique comme le catholique parle de son Eglise, revendiquant
pour l'objet de son culte l'unité, la catholicité, l'immutabilité?
« La logique pure n'est pas une chose qui puisse varier suivant
les idées, les époques, les peuples et les individus... Il n'y a

qu'une logique pour la raison humaine, qu'il s'agisse d'Aristote

ou de Kant, de Ritschl ou de Baur, de Darwin ou du

pâtre de la vallée3. » Il y a plus: de même que dans le
monde de la foi, les âmes se partagent en deux royaumes

entre lesquels l'orthodoxie creuse un infranchissable
abîme, ainsi la logique réalise dans le domaine des esprits
une séparation semblable, et le livre de M. Lobstein paraît
à M. Wennagel « admirablement approprié pour opérer
une sorte de triage entre les deux grandes catégories
d'intelligences : les esprits illogiques et les esprits logiques. Les

premiers —• ah ceux-là, sur le terrain théologique, ne sont

que trop préparés d'avance pour l'école de Bitschl, comme
cette école pour eux elle les ébranlera, elle les attirera,
elle les éblouira, tout comme la flamme fascine l'insecte
nocturne qui s'y précipite sans connaître le danger Mais les

1 Lettre-Préface, pag. 2.

2 « Vous, disciples de la kénose, vous qui défendez une conception tout
à la fois souverainement évangélique et souverainement logique »

pag. 104.
3 Pag. 30.

THÉOL. ET PHIL. 1885. 32



486 P. LOBSTEIN

autres, c'est-à-dire ceux qui, en théologie comme ailleurs —

que dis-je plus que partout ailleurs1 — reconnaissent à la
logique son droit absolu et sacré, ceux-ci, dis-je, résisteront
à outrance aux courants vertigineux qui paraissent entraîner
de plus en plus la théologie contemporaine dans l'orbite du
Maître de Gœttingue2! »

Essayerons-nous à notre tour de classer notre auteur, en lui
appliquant ce distinguo qu'il affectionne et qui répond à son

esprit amoureux de divisions et de subdivisions? Usant de

grands mots à propos d'un petit objet, il a prêté à ma modeste
brochure un rôle dont elle a été très étonnée et dont elle se

sent tout à fait indigne : pierre de touche des intelligences,
elle est destinée à opérer un triage entre les esprits logiques
et les esprits illogiques. Ce procédé de grossissement et

d'agrandissement m'enhardit à soumettre la réplique de mon ami
à une appréciation analogue, en recourant à des termes de

comparaison qui, après l'exemple qu'il m'a donné,ne sauraient
paraître prétentieux. Il ne m'en voudra pas si, fidèle à mon
point de vue, je substitue l'histoire à la logique et si je préfère
aux abstractions purement formelles les réalités concrètes et
vivantes.

Dans une Revue célèbre, un écrivain, qui a une connaissance

étendue et approfondie des hommes et des choses,
partage la grande famille européenne en deux groupes profondément

distincts : les races latines, qui ont l'esprit systématique
et unitaire, le génie de l'absolu, et les races du nord, slaves
ou anglo-germaines, douées du génie du relatif: « qu'il s'agisse
des croyances religieuses, des principes du droit ou des
procédés littéraires, cette profonde division de la famille euro-

1 C'est M. Wennagel qui souligne.
1 Pag.106,107. — Ailleurs M. Wennagel paraît admettre une classification

un peu différente, et, en tout cas, moins aimable pour celui qu'il combat.
Il en appelle à tous les <t esprits sensés », qu'il prend pour juges entre lui
et les disciples de M. Ritschl. Il est évident que logiquement ceux-ci sont
rangés ailleurs que parmi les « esprits sensés ». Pag. 28. — Comp, aussi
l'apostrophe de la page 32, en note.



ÉTUDES SUR LA MÉTHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 487

péenne éclate tout le long de l'histoire1.» A ce compte,
l'opuscule de M. Wennagel est l'expression la plus caractéristique

de la théologie des races latines, et depuis Calvin ou
Théodore de Bèze, que dis-je, depuis saint Bernard et saint
Anselme la science religieuse n'a produit aucun ouvrage qui
soit plus essentiellement français2 que cet écrit, dont plus
d'un critique parisien, apparemment entamé déjà par l'esprit
germanique ou slave, a osé trouver le titre ou trop étendu ou

trop bizarre.

II

« La foi religieuse, dit M. Wennagel, n'a pas de plus sûre
alliée qu'une saine et impitoyable logique3. » On a vu comment

l'auteur manie la logique, essayons de montrer comment
il défend la foi religieuse.

« L'objection tirée de l'inutilité prétendue de la foi à la
préexistence pour la vie spirituelle, dit M. Godet, est une assertion
qu'on ne répétera plus si lestement après les admirables pages
que M. Wennagel a consacrées à cette question dans sa

réponse à M. Lobstein1. » Comme l'éminent professeur dont
notre ami a développé les idées, j'admire la chaleur et la
conviction que M. Wennagel a apportées à la justification
religieuse de son point de vue; je conçois que sa parole émue et

vibrante, ses pathétiques appels aient touché ceux que sa

logique avait peut-être rebutés ou fatigués ; je m'explique que
le succès qui a accueilli sa réplique porte en première ligne
sur ce chapitre auquel l'auteur lui-même semble attacher le

1 M. Eugène Melchior de Vogué, Les écrivains russes contemporains :
Le comte Léon Tolstoi. (Revue des Deux-Mondes, 15 juillet 1884, pag. 276,

277.)

- Essentiellement français, — et essentiellement antique, je veux dire
appartenant a un passé définitivement évanoui, — car, d'après M. de

Vogué, l'âge où domine le génie de l'absolu aurait fait son temps. Si je
ne craignais de céder à un vain sentiment d'amour-propre, je trouverais

que décidément la philosophie de l'histoire de M. de Vogué a du bon.
3 Ouvr. cité, Lettre-Préface, pag. 11.

1 Revue chrétienne, 10 août 1884, pag. 470-



488 P. LOBSTEIN

plus de prix, puisqu'il l'appelle « le chapitre le plus important
peut-être de toute son étude1. »

De même que la première partie de l'ouvrage de M.

Wennagel, cet éloquent plaidoyer en faveur de la doctrine de la

préexistence renferme plus d'un point qui pourrait fournir
matière à la discussion. Pourquoi faut-il que je me voie,
comme tout à l'heure, dans l'impossibilité d'accepter cette
discussion et de la poursuivre dans la direction que lui a imprimée

mon contradicteur? C'est qu'il a porté le débat sur un
terrain qui, à mon sens, ne saurait se prêter à une controverse
vraiment fructueuse. Comment un logicien aussi subtil et aussi

clairvoyant n'a-t-il pas vu que mes déclarations sur la valeur
religieuse de la doctrine de la préexistence forment une partie
intégrante de mon étude de théologie biblique? Comment ne
s'est-il pas aperçu que le centre de gravité de mon argumentation

religieuse repose dans la preuve scripturaire que j'ai
essayé de donner La formule de la préexistence du Fils de

Dieu est l'explication théologique d'une donnée de la
révélation chrétienne et d'un fait d'expérience intime; mais elle
n'a de valeur religieuse qu'autant qu'elle traduit fidèlement le
contenu intime de la foi chrétienne. Cette traduction,
suggérée aux auteurs sacrés par leur milieu intellectuel et
religieux, exprimait, d'une manière fidèle et authentique,
l'essence de leur conception religieuse. Incapables d'opérer
comme eux, nous avons aujourd'hui le droit et le devoir de

laisser tomber le corollaire explicatif ou l'interprétation secondaire,

sans que pour cela nous soyons obligés de sacrifier
l'axiome religieux et la vérité chrétienne. Or c'est celle-ci
qui possède, en dernière instance, l'efficacité pratique et
la valeur religieuse qu'un malentendu seul peut attribuer
à l'explication théologique. Cette thèse, vraie ou fausse,
M. Wennagel ne l'a pas ébranlée, que dis-je, il ne l'a pas
abordée. Ce qui me frappe surtout, ce qui m'étonne profondément

de la part d'un théologien protestant, c'est qu'en
déterminant la valeur religieuse d'un dogme, il fasse si

complètement abstraction du caractère biblique de ce dogme; c'est

1 Ouvr. cité, pag. 69.



ÉTUDES SUR LA MÉTHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 489

qu'il ne se demande pas si l'élément humain auquel il fait, lui
aussi, la part bien large dans la formation de la doctrine
chrétienne, n'est pas entré comme un facteur essentiel dans
l'élaboration de la thèse discutée; c'est qu'il ne recherche nulle

part si les sentiments religieux qu'il fait dériver de cette
thèse, amour de Dieu, amour du Sauveur, sérieux de la
sanctification, ne découlent pas d'une source plus profonde, plus

pure, plus riche, je veux dire la révélation chrétienne et
l'expérience immédiate, source qu'il a besoin, lui, d'emprisonner
dans le canal d'une formule. L'étonnement dont je ne puis me
défendre est d'autant plus légitime que mon ami est d'accord
avec moi sur les principes mêmes de ma méthode scripturaire
et qu'il condamne, lui aussi, le procédé artificiel et atomistique
de l'ancienne orthodoxie1. Ici comme dans la première partie
de sa réplique, il opère dans un rayon si différent du mien,
qu'il ne serait vraiment pas possible de se rencontrer, fût-ce

pour se combattre.
Cependant, si je ne puis entrer dans une discussion suivie et

complète, qu'il me soit permis de soumettre à mon critique
quelques simples observations.

M. Wennagel veut bien insister sur l'accord essentiel qui
règne entre lui et moi, au point de vue de la foi religieuse ;

il nous sait « unis sur le point le plus central du christianisme,
la foi en Jésus-Christ mort pour nos offenses et ressuscité pour
notre justification2 ; » il concède à son adversaire que la
préexistence n'étant pas une condition indispensable pour la

conception d'un Sauveur, la suppression de la préexistence
permet en définitive de sauvegarder le point le plus
fondamental de la foi religieuse3 ; il estime que « l'école de Ritschl,
du moins en la personne d'une partie de ses disciples et

peut-être même en la personne du maitre (c'est M. Wennagel
qui souligne), maintient encore à la rigueur le nœud vital, la
foi au Christ Sauveuri. » Le nœud vital, le point fondamental,

1 Et cependant le seul passage que M. W'ennagel allègue en faveur de

sa théorie est Phil. It, 6, 7. (Pag. 104.)
2 Ouv. cité, Lettre-Préface, pag. I. — 3 Ouv. cité, pag 69, 70.

1 Ouv. cité, pag. 109 comp, a 107.



490 P. LOBSTEIN

le centre du christianisme, voilà ce qu'il est possible de maintenir

tout en rejetant la préexistence personnelle et éternelle
du Fils de Dieu I Comment donc M. Wennagel, peut-il dans ses

conclusions religieuses, imprimer ces mots qui servent de point
de départ à l'une de ses plus pathétiques apostrophes : «

Supprimer la préexistence, c'est arracher le cœur du christianisme,
c'est y tuer l'amour* » N'y a-t-il pas entre les concessions

dogmatiques du théologien et le mouvement oratoire du
prédicateur un écart manifeste qui ressemble singulièrement à

quelqu'une de ces fautes de logique, que M. Wennagel a

découvertes dans mon étude el dont il a charitablement limité
l'énumération à la douzaine?

Mais cette contradiction, qui éclate entre deux séries de

déclarations formulées dans la réplique de mon adversaire, nous
met aussitôt en présence d'une autre antinomie qu'il nous est

difficile de résoudre. D'après M. Wennagel. « la négation de la

préexistence n'entraîne pas forcément la négation de toute
l'œuvre rédemptrice. » Parmi les considérants delà rédemption
qui peuvent subsister de toute manière, même abstraction faite
de la préexistence, il mentionne « le mécanisme juridique de

l'expiation » (sic) ; « la position de Jésus comme médiateur
unique entre Dieu et les hommes. » « Ce qui permet à sa mort
d'être expiatoire, ce n'est pas la préexistence, c'est la sainteté

parfaite de la victime. Si le Ressucité a reçu pour mission
d'être le sanctificateur de ses frères, ce n'est pas à cause de

sa préexistence, mais avant tout parce qu'il était devenu lui-
même sur la terre la demeure parfaite de cet Esprit qui devait
désormais prendre de ce qui est à lui pour le communiquer
aux siens2. »

« Je tiens à concéder ici loyalement, au nom de la logique,
qu'aux yeux des partisans de la kénose, quelque terrible que
soit la mutilation infligée au christianisme par le retranchement

de la préexistence du Fils de Dieu, il reste néanmoins

1 Pag. 104. — Conf. pag. 103. La notion de la préexistence du Fils de

Dieu est appelée la doctrine religieuse et pratique par excellence, le

joyau suprême du christianisme. •

2 Ouv. cité, pag. 67, 68.



ÉTUDES SUR LA MÉTHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 491

possible, après cette suppression, de croire en un Sauveur

glorifié qui expie et qui sanctifie... ce n'est pas l'abandon de

la préexistence qui empêcherait le maintien de l'expiation1. »

Ces déclarations, je l'avoue, me semblent extrêmement

graves, et je me demande si l'auteur en a vraiment mesuré
toute la portée. D'après les paroles que je viens de citer, il n'y
a pas de lien organique entre la préexistence du Fils de Dieu

et l'œuvre du Sauveur; l'unité vivante qui règne entre la
personne et la mission du Christ se trouve rompue ; le rapport
de réciprocité parfaite que l'enseignement du Nouveau Testament

et la doctrine de nos réformateurs établissent entre
la christologie et la sotériologie est absolument supprimé ;

il y a un hiatus irréductible entre le Rédempteur et la

rédemption. A vrai dire la préexistence du Christ est

quelque chose d'accidentel dans l'œuvre du salut, elle n'en
forme pas un élément intégrant et nécessaire. L'expiation
opérée par Jésus-Christ homme, la résurrection et l'exaltation
divine du Crucifié ont suffi pour réaliser la rédemption de

l'humanité. Le fait de la préexistence du Sauveur n'est pas
essentiel et nécessaire à l'accomplissement de l'œuvre rédemptrice,

mais il est destiné à renforcer l'impression que celte
œuvre doit produire sur nous ; il n'a pas de raison d'être objective,

fondée dans le salut qu'a réalisé le Fils de Dieu, il n'a

qu'un motif subjectif, tiré des sentiments qu'éprouvent les

croyants ; il n'est pas la condition sans laquelle la rédemption
ne pouvait être accomplie du point de vue de Dieu, il est le

moyen par lequel la rédemption doit gagner en valeur aux

yeux de l'homme.

1 Pag. 69. — Je tiens d'ailleurs a rappeler que M. Wennagel, en faisant
ces concessions, est loin de reproduire l'opinion générale de tous les
partisans de la kénose. L'n grand nombre d'entre eux protesteraient énergi-
quement contre cette « mutilation du christianisme, » par laquelle on

réduirait l'œuvre de l'expiation et de la rédemption a l'œuvre d'un
« simple homme. » Ces passages, comme quelques autres pages de son
livre, indiquent assez clairement que l'auteur, en parlant de la kénose,

ne songe guère qu'a MM. Gess et Godet, soit qu'il ne connaisse qu'imparfaitement

les autres représentants de cette école, soit qu'il ne les juge pas
dignes d'être mentionnés. (Voy. aussi pag. 57 suiv.)



492 P- LOBSTEIN

Il me semble que justifier de cette manière la doctrine de la

préexistence, c'est moins la défendre que la compromettre1. Je

ne demanderai pas à mon adversaire si l'expérience ne prouve
pas surabondamment que cet appel suprême adressé par Dieu
à sa créature au moyen du Fils préexistant manque souvent

son effet et ne réussit pas à gagner les cœurs à l'amour divin ;

je ne lui répondrai pas que, selon son propre aveu, le sentiment

de cet amour peut exister dans le cœur de celui qui
rejette la doctrine de la préexistence ; je ne le renverrai pas aux
observations si fondées d'un de ses critiques, rappelant que
nous ne pouvons mesurer la grandeur de l'amour de Dieu pour
nous qu'à la grandeur du salut qu'il nous offre, et insistant sur
le fait que, de part et d'autre, il est question d'un même salut2.
Je me bornerai à remettre sous les yeux de M. Wennagel une
des idées maîtresses de mon étude, idée qui apparemment est
conforme à ses propres vues, puisque, dans le cours de sa

longue polémique, il ne l'a pas honorée de la moindre attaque.
La foi chrétienne ne saurait isoler et séparer la personne du
Christ de l'œuvre historique du Sauveur ou de l'expérience
spirituelle de l'Eglise ; c'est par ce que le Sauveur a fait pour
moi que je sais ce qu'il est pour moi ; c'est à travers le fait de
la rédemption que je saisis la personne du Rédempteur ; c'est
l'œuvre qui me révèle l'ouvrier ; la signification de l'une et de

l'autre se confond3. Dès lors, si le salut que m'apporte le Christ

1 Combien est plus logique et plus religieuse la conception orthodoxe
que M. Wennagel repousse pour y substitue l'hypothèse de la kénose!
(Voy. ouv. cité, pag. 67-69.)

2 Is'est-ce pas, dit M. Baldensperger (article cité, pag. 340), que, dans la
conception de M. Wennagel comme dans celle de M. Lobstein, c'est un
seul et même héritage sacré qui nous est donné en partage, la douce
assurance d'avoir Dieu pour père et de nous savoir ses enfants? N'est-ce
pas que c'est un même abime de misère morale et de péché dont Dieu
nous a tirés, une même mort a laquelle il a arraché nos âmes? Ainsi tout
ce qui fait la valeur immédiate de la rédemption, tout ce que, je le
répète, nous pouvons ressentir de bienfaisant et de libérant dans l'œuvre
du Christ, tout cela est identique: pourquoi donc notre amour pour
Dieu serait-il moindre dans un cas que dans l'autre

3 La notion de la préexistence du Fils de Dieu. Pag. 144, 148, 150.

Comp. 141, 33, 34, 69, 70- — J'aurai l'occasion de reprendre l'explication



ETUDES SUR LA MÉTHODE Dt LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 493

est indépendant de sa préexistence, celle-ci n'aura plus à mes

yeux la valeur religieuse d'une donnée de la révélation évangélique

ou d'un fait de l'expérience chrétienne; c'est tout au plus
si je puis y trouver une formule explicative, une hypothèse théo-

logique. Essayons de donner à notre argumentation la forme
d'un syllogisme, elle aura plus de crédit sur l'esprit logique de

mou adversaire. M. Wennagel élimine la thèse de la préexistence

de l'enceinte de la sotériologie, puisqu'il n'a pas besoin
de cette thèse pour déterminer et définir l'œuvre du salut; —

or, la sotériologie n'est que la christologie appliquée, développant

et réalisant son contenu, puisque nous ne pouvons apprécier

la valeur de la personne du Christ que par les effets de

son œuvre ; — donc M. Wennagel lui-même exclut la notion
de la préexistence de la christologie proprement dite, il lui
refuse le caractère d'un dogme, il en fait non pas un axiome

religieux, mais un corollaire théologique. Je suis heureux de signaler
l'accord parfait qui s'établit ainsi entre mon ami et moi : cet

accord, il faut bien qu'il s'y résigne, s'il veut rester fidèle à ses

prémisses; si (comme il l'affirme) la doctrine de la préexistence
n'est pas solidaire de la doctrine du salut, il arrivera à des

conclusions tout à fait semblables aux miennes, sous peine de

commettre une erreur, peut-être même une faute de logique.
Je ne suivrai pas l'orateur dogmatiste dans tous les détails

de son plaidoyer religieux en faveur de la préexistence et de la

kénose. Pour reprendre avec fruit ces questions, il faudrait les

placer dans un ensemble plus complet et les mettre en rapport
avec une série d'autres considérations destinées à les éclairer,
à les expliquer et à les soutenir. Et cependant que de réflexions,

que d'objections suggérées à tout moment au lecteur attentif par
ces pages assurément plus propres à frapper l'imagination qu'à
convaincre l'intelligence! Et si nous voulions appliquer à

l'éloquence de notre ami la méthode microscopique dont il nous a

et la justification de ce point de vue, qui est celui de nos réformateurs.
Envisager la personne du Fils de Dieu « indépendamment du but spécial

de la rédemption, » comme le fait M. Wennagel, c'est rompre avec la
tradition religieuse de l'Eglise protestante, formée à l'école de la révélation

chrétienne. (Pag. 70, 71, 83.)



494 P. LOBSTEIN

lui-même donné l'exemple, que d'expressions singulières, que
de pensées discutables ne devrions-nous pas signaler dans ce

chapitre où l'auteur entend nous donner la substance intime de

l'Evangile et nous révéler le cœur même du christianisme! Estelle

chrétienne, est-elle évangélique cette formule qui nous

parle du mécanisme juridique de l'expiation, réduisant la

rédemption à un acte extérieur et matériel, à je ne sais quelle
procédure légale, absolument étrangère à la pensée de Jésus

ou à la foi des apôtres, et infiniment au-dessous de la théorie
d'Anselme lui-même? Est-elle chrétienne, est-elle évangélique
cette discussion étrange qui pèse et calcule le mérite de Dieu
et qui, pour glorifier l'amour infini, la charité sans condition,
la grâce toute gratuite, use de termes et fait appel à des notions
empruntées à la sphère d'une moralité toute légale, appelant
mérite de Dieu ce qui pour le Père céleste est le souverain
bonheur, gloire éternelle de l'éternelle miséricorde {? Est-elle
chrétienne, est-elle évangélique, cette corrélation établie entre
le Sauveur préexistant et les tourments sans fin, cette
démonstration de la réalité de la damnation éternelle par le don du Fils
éternel, cette sommation adressée au pécheur au nom du ciel
et de l'enfer, de l'amour infini et du péril infini2? Est-elle
chrétienne surtout, est-elle évangélique cette appréciation purement

quantitative du christianisme, appréciation qui domine

1 Pag. 78-79, 82.
2 Pag. 98-102. J'ai déjà appelé l'attention du lecteur sur les

renseignements inexacts que renferme la note de M. Wennagel sur l'eschatologie

de M. Ritschl et de son école. Où a-t-il trouvé des textes qui lui
permettent de soutenir qu'il existe « un lien entre un Sauveur sans
préexistence et la facilité assurée du salut? » (Pag. 99). L'auteur se garde
bien d'indiquer une seule citation à l'appui de son insinuation ; il eût été
bien embarrassé d'en découvrir. 11 paraît qu'il se construit à priori la
théologie de M. Ritschl telle qu'elle doit être suivant une formule donnée,
substituant sa déduction logique a la connaissance positive de la réalité
historique. J'ajouterai enfin que M. Wennagel n'ignore sans doute pas
qu'il existe un grand nombre de théologiens universalistes qui acceptent
franchement et défendent avec une grande énergie la doctrine de la
préexistence du Fils de Dieu. Cette remarque eût pu suffire pour le
convaincre que la solidarité qu'il établit entre la préexistence et la
damnation éternelle est absolument illusoire.



ÉTUDES SUR LA MÉTHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 495

tout l'ouvrage de M. Wennagel, qui lui impose son point de

vue, qui lui dicte ses jugements, qui enfin lui permet de fixer le
minimum indispensable pour avoir encore droit au titre de

chrétien (Pag. 79, 69, 5) Quoi c'est l'adhésion à une doctrine
ou à une somme déterminée de doctrines qui conférerait au

croyant le beau nom de chrétien! Quoi! l'intensité de la vie
chrétienne serait essentiellement solidaire de la profession delà
théologie chrétienne, et le code de cette théologie, augmentée
ou diminuée d'un ou de plusieurs articles, donnerait ou ôterait
au fidèle la qualité de disciple de Christ! Notre ami ne le pense

pas ; il ne saurait se laisser entraîner par l'intellectualisme
dogmatique vers des conséquences que repousseraient également
el sa foi évangélique et sa charité chrétienne. Qu'il y ait un certain

nombre de vérités essentielles, sans lesquelles le système
de la théologie chrétienne ne peut être scientifiquement
construit, cela est incontestable, et c'est sans doute ce que M. Wennagel

a voulu dire; mais n'est-il pas téméraire de conclure de

l'acceptation ou de la négation de ces vérités au caractère
religieux ou irréligieux de celui qui les admet ou les rejette? N'y
a-t-il pas le plus souvent entre la doctrine et la vie des lacunes,
des intermittences, des solutions de continuité qui ne nous
permettent pas d'appliquer aux individus ce que nous affirmons
des principes? Et ces affirmations elles-mêmes, ces affirmations
touchant non les personnes, mais les principes, ne sont-elles

pas, elles aussi, trop souvent singulièrement aventureuses
Ceux qui n'adhèrent pas à votre hypothèse de la kénose et qui
repoussent la formule do la préexistence, vous les accusez de

« découronner et de débiliter le christianisme, » d'atrophier le

cœur et de couper le nerf de l'organisme de la révélation ; »

vous appelez leur conception du christianisme une conception
« mutilée, » « un christianisme paralysé, un évangile privé de ce

qui lui a donné, dès le commencement, la victoire sur le monde,

un christianisme dont chaque prêtre catholique pourrait dire
dire avec raison : « J'ai mieux que cela '. » A ces reproches, à

protestations je ferai une double réponse.
Et d'abord tous les arguments théologiques tirés du seiiti-

1 Ouv. cité, 109,110,107 ; M. Godet, Revue chrétienne, 10 août 1884, pag. 479.



496 P. LOBSTEIN

ment, tous les appels les plus pathétiques destinés à

provoquer une émotion religieuse ne sauraient nous faire accepter,
à titre de vérités éternelles et indispensables au salut, des
théories dont la genèse historique, analysée avec précision,
révèle, avec une évidence complète à nos yeux, l'origine
humaine, le caractère relatif, la valeur temporaire et transitoire1.

En second lieu, chercher à intimider les fidèles en agitant
devant eux le spectre rouge du radicalisme religieux, accuser
l'adversaire de débiliter, de paralyser, de mutiler le christianisme,

n'est-ce pas un procédé dangereux et imprudent? n'est-
ce pas se servir d'une arme à double tranchant, qu'on pourrait
à juste titre retourner contre ceux qui l'emploient? Ce Christ
dépouillé de ses attributs divins, ce moi révêtu de simples
facultés humaines, ce Jésus terrestre possédant non pas deux
natures à la fois, mais une seule, la nature humaine 2, ce Sauveur

qui sauve en vertu de son humanité sainte et non point
grâce à son éternelle divinité3, cette conception-là, pensez-
vous qu'elle paraisse moins dangereuse que la nôtre à tous ceux
qui sont restés fidèles, je ne dis pas au point de vue théologique

enseigné par nos réformateurs, mais même à l'intérêt
religieux invariablement défendu par eux4? Pensez-vous que
le simple fidèle, incapable de rien comprendre à la construction
laborieusement compliquée par laquelle vous cherchez à étayer
la notion métaphysique de la divinité du Christ, pensez-vous
que le chrétien, qui a besoin de saisir et d'embrasser le Père
dans le Fils et qui ne saurait, comme vous, séparer l'amour
rédempteur de l'organe de la rédemption, pensez-vous que le

croyant puisse se déclarer satisfait de votre théorie, et qu'il
estime que cette solution « surpasse » la nôtre « autant que le
ciel est élevé au-dessus de la terre5 » N'est-il pas à craindre
qu'il ne vous renvoie à vous-même l'accusation que vous lancez

aux autres, et qu'en présence de ce Sauveur, auquel la divine

1 Voy. M. Holtzmann, étude citée, pag. 1074.
2 Pag. 52. - 3 Pag. 67-69.
4 Voy. les observations de M. Ehrhardt, étude citée, pag. 131.
6 La comparaison, dit M. Godet, est d'Esaïe (LV, 8, 9), Revue chrétienne,

10 décembre 1884, pag. 759.



ETUDES SUR LA MÉTHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 497

préexistence peut être enlevée sans que le salut lui-même en

soit atteint, il ne s'écrie troublé et éperdu : « On m'a enlevé

mon Seigneur et je ne sais où on l'a mis » Cessez donc, de

grâce, cessez de faire appel à des arguments dont vous pourriez
bien suggérer l'usage à plus d'un de vos lecteurs et dont l'abus
même devrait vous faire suspecter la valeur. Jean Cassien 4

nous raconte que le moine Sérapion, homme d'un zèle ardent
et d'une profonde piété, entendit un jour de la bouche du prêtre
Paphnutius et du diacre Photinus que, suivant la tradition
unanime de l'Eglise catholique, Dieu, à l'image duquel l'homme
avait été créé 2, était un être dépourvu d'un corps matériel,
d'une forme extérieure et d'organes sensibles. Le pieux Sérapion

s'étant déclaré convaincu par l'ascendant de la tradition
universelle et par la force des arguments qu'on développait
devant lui, tous les assistants se levèrent pour rendre grâce à

Dieu d'avoir arraché un si saint homme à la terrible hérésie
des anthropomorphites. Mais voici qu'au milieu de la prière
le malheureux vieillard, sentant s'évanouir dans son cœur
l'image de ce Dieu auquel il avait coutume d'adresser sa prière,
fut saisi dans son esprit d'un trouble profond, et éclatant en

sanglots, il se jeta à terre et s'écria avec larmes : « Malheur à

moi, infortuné, ils m'ont enlevé mon Dieu, et maintenant je
n'ai plus personne à qui je puisse m'attacher, et je ne sais qui
je dois adorer et invoquer! » « Tandem senex, multis ac vali-
dissimis doctissimi viri assertionibus motus, ad fidem catho-
licœ traditionis attractus est. Cumque super hoc ejus assensu
infinita vel abbatem Paphnutium vel nos omnes laîtitia reple-
visset, quod scilicet virum tantoc antiquitatis tanlisque virtuti-
bus consummatum, imperitia sola et simplicitate rusticitatis
errantem, nequaquam usque ad finem deviare Dominus a

tramite rectœ fidei permisisset et pro gratiarum actione sur-

1 Joannis Cassiani abbatis Massiliensis collationum XXIV collectio,

collatio X. cap. 111, édit. Migne. Paris 1846, tome Ier (tome XL1X de la
collection complète de la Patrologie de Migne), col. 823. 824.

2 11 y aurait à signaler ici, dit M. Wennagel (pag. 56), l'importance que
les partisans de la kénose attachent a cet égard il l'idée capitale que
« Dieu créa l'homme à son image. »



498 P. LOBSTEIN

gentes preces Domino pariter funderemus, ita est in oratione
senex mente confusus eo quod illam anthropomorphitarum
imaginem Deitatis, quam proponere sibi in oratione consue-

verat, aboleri de suo corde sentiret, ut in amarissimos fletus
crebrosque singultus repente prorumpens, in terramque pro-
stratus, cum ejulatu validissimo proclamaret, Heu me mise-
rum tulerunt a me Deum meum, et quem nunc teneam non
habeo, vel quem adorem aut interpellem jam nescio. »

L'histoire du moine Sérapion n'a pas besoin de commentaire.

(A suivre.)


	Études sur la méthode de la dogmatique protestante. Seconde étude, La question christologique

