Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1885)

Artikel: De la signification religieuse de la résurrection de Jésus-Christ
Autor: Coquerel, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379367

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379367
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE LA SIGNIFICATION RELIGIEUSE

DE LA RESURRECTION DE JESUS-CHRIST

PAR

E. COQUEREL!

Les divers récits o les évangiles nous montrent Jésus sorti
vivant de son tombeau ont donné lieu, de tout temps, aux dis-
cussions les plus variées ; ils ont exerce lasagacité des critiques
et 'imagination des théologiens; on a discuté et la réalité du
fait et sa nature. Ces discussions sont évidemment légitimes,
puisque le devoir du chrétien est d’examiner toutes choses
(1 Thes. VI, 21); mais elles me semblent ne pouvoir aboutir.

On a dit qu’il n’est pas légitime, au point de vue de la pure
science, d’affirmer, & priori, I'impossibilité d’une résurrection.
Peut-étre? Mais il faut reconnaitre aussi qu’aucun fait de ce
genre n’a jamais été rigoureusement, scientifiquement cons-
taté. Quant a la résurrection de Jésus, en particulier, I’événe-
ment est tellement éloigné qu’il échappe a tout controle. Les
récits que nous en avons different et méme se contredisent et
la critique a di renoncer & les faire concorder; les adversaires
de la résurrection ont beaucoup insisté sur ce fait; il ne me
semble pas qu’il leur fournisse un argument bien fort. Lors-
qu’on voit, comme nous l'avons tous vu, des faits contempo-
rains, accomplis sous les yeux de nombreux témoins, donner
lieu cependant & des récits trés divers, parfois contradictoires,
on ne saurait s’étonner des divergences, des oppositions qui

! Lu & la Scciété de théologie protestante de Paris, le 16 juin 1885.



LA SIGNIFICATION DE LA RESURRECTION DE JESUS-CHRIST 463

se rencontrent dans les récits d’'un événement semblable et si
lointain, alors surtout que ces récits refletent la tradition po-
pulaire plutot qu’ils ne nous apportent'attestation des témoins.
Par contre les partisans de la résurrection sont bien obligés de
reconnaitre que ces récits ne sont pas assez probants pour
forcer la conviction, et qu’ils n’ont jamais empéché le doute.

Ce sont ces considérations qui m’ont porté a prendre la
question par un autre coOté, a la traiter & un point de vue qui
me parait tout & la fois plus important et plus concluant. Quelle
est la signification religieuse de la résurrection? quel role a-
t-elle joué dans la vie de 1'Eglise ? en un mot, et si j'ose me
permettre cette expression, quel est le cut bono de la résur-
rection ?

I

Il me semble indispensable, au début, de bien préciser les
termes. Dans le Nouveau Testament le substantif avierasi, le
verbe éysicerv que nous traduisons par résurrection, ressusciter
ont une acception plus étendue et plus générale. Ou nous di-
sons: immortalité, les contemporains de Jésus disaient : résur-
rection d'entre les morts, parce qu’ils ne concevaient la vie
future que sous la forme d’une résurrection. Dans le langage
moderne, pour nous, le mot résurrection a un sens plus limité
et plus précis. On a parfois opposé les deux termes de résur-
rection corporelle et de résurrection spirituelle. Cette derniére
expression est inadmissible parce qu’elle est contradictoire.
Ressusciter, est revivre, éyziozv, se réveiller du sommeil de la
mort. Il 0’y a pas de résurrection spirituelle, parce qu’il n’y
a pas de mort de I’esprit. Jésus 'entendait ainsi. Lorsqu’il di-
sait au brigand converti: « Aujourd’hui méme tu sera avec
mol dans le paradis » (Lue XXIII, 43) ; lorsqu’ils’écriait: « Pére,
je remets mon esprit entre tes mains » (Luc XXIII, 46), il affir-
mait que l'esprit échappe & la mort qui atteint le corps, que
Pesprit est indestructible, qu’il n’a pas a revivre parce qu’il ne
saurait mourir. Il ne peut donc étre question de résurrection
qu’a propos du corps, et quand nous parlons de la résurrection
de Jésus nous entendons le fait, réel ou non, que le corps de



464 E. COQUEREL

Jésus, celui qui avait été cloué sur la croix, puis couché dans
le tombeau, en est sorti vivant, soit qu’il fat en tout semblable
a ce qu’il avait été avant la mort, soit qu’il se fut transformé
et elit acquis des propriétés inconnues & 'organisme matériel
que Dieu a donné a I’humanité.

Quelle a été dans I’histoire, quelle est aujourd’hui pour nous
la portée religieuse de la résurrection ainsi entendue ?

IT

Il suffit d’ouvrir le Nouveau Testament pour se convaincre
que, pour la premiére génération chrétienne, la résurrection a
eu une importance immense, souveraine, mais en méme
temps une importance toute spéciale. Les Actes en témoignent
quand ils nous montrent, le jour de la Pentecote, Pierre haran-
guant la foule. Toute son argumentation se réduit & ceci: Jésus
de Nazareth que vous avez crucifié est le Messie, et ce qui le
prouve c’est que Dieu I'a ressuscité des morts. Pierre ne faisait
en cela qu’exprimer le sentiment unanime des premiers dis-
ciples.

Jésus avait été vaincu, il était tombé aux mains de ses enne-
mis, il avait été jugé, condamné, crucifié. Ses disciples, imbus
desidéesjuives, ne pouvant concevoir le Messie que comme 1’hé-
ritier de David, le roi d’'Israél, le fondateur du royaume visible
de Dieu sur la terre, ses disciples qul attendaient son triomphe
et non sa défaite, ont senti le doute envahir leur d&me. Tous,
sauf Jean, I’ont abandonné, moins par crainte que par désillu-
sion, découragement. Le troisiéme jour la résurrection vient
leur rendre le courage, ’espérance et la foi; elle contrebalance
la crucifixion; elle en anéantit I'effet. Elle fournit la preuve
que si Jésus a succombé, ce n’est que pour un temps; elle
donne a Pierre le droit d’affirmer que Dieu l'a fait Seigneur et
Messie. (Actes 1I, 36.)

Sur ce point les théologiens de toutes les écoles s’accordent.
Les partisans de la résurrection disent que si les disciples ont
repris courage, c’est parce qu’ils ont revu vivant le Maitre que
Caiphe et Pilate avaient livré 4 la mort. Leurs adversaires esti-



LA SIGNIFICATION DE LA RESURRECTION DE JESUS-CHRIST 465

timent qu’ils prennent ici 'effet pour la cause. Par une réac-
tion toute naturelle, disent-ils, chez des hommes de cette
valeur et de cette trempe, I’enthousiasme et la foi ont rapide-
ment succédé, en leur Ame, au découragement et au doute;
ils se sont dit que leur Maitre était trop grand pour avoir réel-
lement succombé, qu’il était le Messie, malgré tout, et par con-
séquent ne pouvait élre vaincu par un Caiphe et un Pilate,
qu’il reparaitrait un jour vivant, vainqueur et roi; et, dans
leur enthousiasme, ils ont cru le revoir.

Je n’ai point & discuter ici ces deux hypothéses, diamétra-
lement opposées. Je constate seulement que l'une et l'autre
s’accordent & donner a la résurrection la méme signification,
la méme portée religieuse. Que le relevement des disciples,
leur retour & l'espérance et & la foi, soit la conséquence du
fait de la résurrection, ou bien l'origine des récits qui la rap-
portent, il reste que la résurrection nous apparait comme la
condition de la foi en la messianité de Jésus de Nazareth ; elle
est, si vous me permettez l’expression, la revanche de la cru-
cifixion.

Or ce sentiment, si vifchez les premiers chrétiens, est abso-
lument étranger & notre vie religieuse. Bien loin que la mort
de Jésus sur la croix nous porte & douter de lui, elle est la rai-
son d’étre, tout au moins 'une des principales raisons d’étre
de notre foi. Comme saint Paul nous préchons Christ crucifié.
La croix, scandale pour les Juifs et folie pour les Grecs, est
pour nous puissance et sagesse de Dieu, et il en est ainsi
pour tous.

Sans doute la signification que la théologie attribue a la
mort de Jésus varie singulierement selon les écoles. Les uns
volent dans le drame du Calvaire la preuve supréme de l'a-
mour de Jésus pour 'humanité. Comme nul n’a un plus grand
amour que de donner sa vie pour ses amis (Jean XV, 13), la
mort de Jésus, disent-ils, a mis le sceau & son ceuvre. D’autres
soutiendront peut-étre la vieille théorie de la satisfaction vi-
caire, diront que Jésus a été puni au lieu et place de '’homme
et I’a sauvé en payant 4 Dieu la somme totale des souffrances
qui lui étaient dues, pour compenser les péchés du monde.



466 E. COQUEREL

Entre ces deux théories s’en placent une foule d’autres qu’il
est inutile de rappeler. Je constate seulement que, pour tous,
la mort de Jésus est un motif non de doute, mais de foi, et que
la nécessité d’un fait venant contrebalancer I’effet de la cruci-
fixion n’existe pas pour nous. Nous croyons en Jésus non pas
quoiqu’il ait été crucifié, mais bien plutdt parce qu’il I'a été, et
sa résurrection ne saurait ainsi avoir pour nous la signification
qu’elle avait pour la premiére génération chrétienne.

111

Ce n’est pas d’aujourd’hui que cette modification s’est opérée
dans les sentiments de I’Eglise. Le point de vue des premiers
disciples, encore tout imbus de préjugés juifs, n’est déja plus
celui de saint Paul. Il croit & la résurrection, qu’il entend d’ail-
leurs tout autrement que les synoptiques, mais elle n’a nulle-
ment pour lui la valeur d’'une revanche de la crucifixion; elle
est, & ses yeux, la démonstration de I'immortalité, car tout
homme, au moins tout chrétien, doit ressusciter comme Jésus
est ressuscité lui-méme.

Saint Paul ne s’adresse pas aux juifs mais aux gentils; il a
affaire 2 ces grecs éclairés, frivoles, sceptiques, & ces athéniens
qui se moquent de lui quand 1l leur parle de résurrection. La
valeur religieuse de la résurrection de Jésus c’est, pour lui, de
prouver la possibilité d’autres résurrections. « Si nous n’avons
d’espéranceen Christ que dans cette vie seulement, noussommes
les plus malheureux de tous les hommes. » (1 Gor. XV, 19.)
Sans doute dans la pensée de 'ap0Otre la résurrection de Jésus
se lie intimement & la justification de I’homme. Il suffit de ci-
ter le célébre passage (Rom. 1V, 25): nmupedchn dix e mapamt-
paTa r','u.c:}v, rut ﬁ'yépﬁ'q Otz Thy OLx&imaty ﬁy.d}u et le passage non moins
formel de la premiére aux Corinthiens (XV, 17): « Si Christ
n’est pas ressuscité... vous étes encore dans vos péchés. »
Mais bien loin de contredire notre affirmation, ces textes ne
font que la confirmer. Pour Paul, comme l'a si bien établi
dans son beau livre M. le professeur Sabatier; le siége du péché
est dans la chair; la mort en détruisant la chair anéantit le pé-



LA SIGNIFICATION DE LA RESURRECTION DE JESUS-CHRIST 467

ché. « Celul qui est mort, dit I’'ap0dtre, est affranchi (8eduxaiwraz)
du péché. » (Rom. VI, 7.)

La résurrection consacre le fait de cet affranchissement en
assimilant ’homme & Christ qul est ressuscité le premier,
comme tous doivent ressusciter. Elle rend 4 I'’homme un corps
qui procéde du précédent comme la plante procede de la se-
mence. « C’est, dit M. Sabatier (L’Apétre Paul, 2¢ éd. p. 295),
le méme corps et c’est pourtant un corps nouveau. » Cest le
méme corps reprenant vie, mais transformé, devenu spirituel,
glorieux, incorruptible, non soumis au péché. Et ce qui
prouve que le corps humain peul ainsi ressusciter, en se trans-
formant, c’est que le fait s’est produit pour le corps de Jésus.
Il y a pour 'apotre identité compléte entre la résurrection de
Jésus et celle qui attend ’homme. Le chapitre XV de la pre-
miére épitre aux Corinthiens est sur ce point aussi formel que
possible. « Si ’'on préche que Christ est ressuscité, écrit I'a-
potre, comment peut-on dire qu’il n’y a pas de résurrection
des morts ; et s’il n’y a pas de résurrection des morts, Christ
non plus n’est pas ressuscité. » (1 Cor. XV, 12, 13.) Ainsi;
pour 'apdtre la résurrection humaine trouve sa démonstration
dans la résurrection de Jésus, parce que les deux faits sont
semblables. Paul ne connait point le systéme des synoptiques :
une seconde vie de Jésus sur la terre, aprés la résurrection,
vie qui se serait prolongée pendant quarante jours et aurait pris
fin par I’ascension. Pour lui, Jésus, en ressuscitant, s’est trans-
formé; il a revétu un corps glorieux, en quelque sorte imma-
tériel, avec lequel il est apparu ddiversesreprises sur la terre,
se montrant aux disciples d’abord, puis & lui, Paul, sur le
chemin de Damas. Avec ce corps il reviendra sur la terre; les
saints ressusciteront alors, comme lui, revétiront un corps pa-
reil au sien et vivront avec lui ici-bas. Fait remarquable : les
idées eschatologiques de saint Paul se sont modifiées & mesure
qu’il avangait en age, mais il parait n’avoir jamais renoncé a
celle-ci, puisque, dans ’épitre aux Philippiens (III, 21), géné-
ralement considérée commme une des dernieres, il dit encore:
« Jésus-Christ transformera notre corps vil en le rendant sem-
blable & son corps glorieux. »



468 E. COQUEREL

L’idée de saint Paul lui est toute personnelle ; ellene s’appuie-
sur aucune parole de Jésus. Jésus affirme 'immortalité, la per-
sistance de la personnalité humaine aprés la mort; il base sa
démonstration sur la nature méme de Dieu. Dieu est amour;
il est notre Dieu; nous ne pouvons donc point périr. Il s’est
déclaré le Dien d’Abraham, d'Isaac et de Jacob ; or il n’est pas
Dieu des morts, mais des vivants ; donc Abraham, Isaac et Jacob
sont vivants. Quant 4 donnersa propre résurrection en garantie
de celle de ’homme, Jésus n’y a point songé; ou plutdt les sy-
noptiques, qui nous montrent Jésus prédisant sa résurrection,
n’y ont point pensé.

La conscience religieuse moderne se représente I'immor-
talité tout autrement que ne faisait saint Paul. Nos espérances
reposent bien plus sur les déclarations de Jésus que sur les
raisonnements de 'apotre. L’'idée qu’il a soutenue avec tant de
chaleur me parait avoir & peu prés complétement disparu de
notre horizon.

Les progres de la science y sont pour quelque chose. Le
grand apotre avait les idées de son temps; pour lai, comme
pour toute I'antiquité, notre terre constituait a elle seule I'uni-
vers entier ; les astres qui brillent au firmament n’étaient que
des luminaires destinés & I’éclairer, Pour les ressuscités comme
pour les vivants, la terre était le seul domaine habitable, et si
Pon devait revivre ¢’était ici-bas. La science nous a appris que
notre petit globe n’est qu’un point imperceptible dans l'im-
mensité de 'univers. De 1a 'idée que la vie pourrait bien se
continuer ailleurs, et dans le langage religieux, une expression
qui était inconnue aux premiers chrétiens et qui est devenue
courante, celle d’un autre monde. Certes les conditions d’exis-
tence de 'homme aprés la mort sont pour nous un mystere
insondable. Mais il reste que la possibilité d’étre ailleurs que
sur la terre existe pour nous, tandis qu’elle n’existait pas pour
I’apotre et ses contemporains.

Le simple cours des 4ges a contribué bien plus fortement
encore 2 faire écarter I'idée de saint Paul. Déja de son vivant
certains de ses disciples s’inquiétaient de voir le retour du
Messie se faire si longtemps attendre, et se demandaient com-



LA SIGNIFICATION DE LA RESURRECTION DE JESUS-CHRIST 469

ment pourraient ressusciter ceux de leurs parents, de leurs
fréres en la foi, qui étaient morts depuis quelques années. Dix-
huit siécles ont passé ; le Messie n’est point revenu ; des williers
de générations s’en sont allées par le chemin de toute la terre,
et la masse des chrétiens ne croit pas & la résurrection de tous
ces corps.

Enfin, et surtout, nous nous faisons aujourd’hui du regne de
Dieu une idée plus spirituelle, plus conforme & la pensée de
Jésus que celle qu’en avaient les premiers chrétiens. Dix-huit
siécles de christianisme nous ont délivrés de ces préjugés juifs
qui pesaient d’un poids si lourd sur la pensée des disciples,
méme des plus grands d’entre eux. Nous ne croyons plus & un
retour de Jésus sur la terre, & un régne visible, & une transfor-
mation merveilleuse des choses de ce monde, et si nous croyons
fermement & I'immortalité, nous ne nous attendons nullement
a reparaitre un jour sur la terre, avec notre corps actuel, res-
suscité et transformé.

Il en résulte que, sauf pour un petit nombre de théologiens
et de fidéles encore imbus de l'idée théopneustique et qui re-
gardent la lettre des textes sacrés comme infaillible, la résur-
rection de Jésus a perdu la valeur démonstrative qu’elle avait
pour saint Paul. Nos espérances d’avenir se basent sur d’autres
et meilleures preuves, celles mémes que Jésus a données,
et il n’y a entre sa résurrection et notre immortalité aucune
relation & établir. Le fait que Jésus, apres étre mort, a reparu
sur la terre avec son corps ressuscité et transformé, ne prouve
aucunement que, lorsque nous mourons et tandis que notre
corps se dissout dans la terre, notre esprit entre en possession
d’une autre existence, dont les conditions nous sont d’ailleurs
inconnues. La résurrection de Jésus est ainsi pour ceux quiy
croient un fait unique, isolé, spécial au Christ et qui ne saurait
se reproduire pour personne. Elle n’a plus pour nous la signi-
fication qu’elle avait pour saint Paul. En a-t-elle une autre?

v

Lorsqu’on y regarde de prés, lorsqu’on essaye de déméler
d’analyser les idées, souvent vagues et confuses, qui ont cours
THEOL. ET PHIL. 1835. 31



470 E. COQUEREL

dans I’Eglise a ce sujet, on arrive, ce me semble, a4 constater
que la résurrection de Jésus est généralement considérée
comme attestant sa divinité, c’est-a-dire, d’'une maniére géné-
rale, sa supériorité sur la nature humaine. Nos contemporains
sont ainsi dans un ordre d’idées non seulement autre que celut
ol se placait saint Paul, mais absolument opposé. Pour saint
Paul, tous les saints doivent ressusciter, comme Jésus est res-
suscité; la résurrection de Jésus n’est donc pas quelque chose
d’exceptionnel, de spécial; elle n’indique aucunement chez
le Christ une nature différente de la nature humaine, et sj
I'apdtre enseigne la divinité du Seigneur, ce que je n’ai point
a examiner en ce moment, c’est sur d’autres considérations
qu’il se base.

Pour les chrétiens de nos jours au contraire, au moins pour
la plupart d’entre eux, la résurrection est un fait exceptionnel,
unique, spécial & Jésus, et ce fait atteste que Jésus avait une
nature autre que la simple nature humaine et fort supérieure,
une nature divine. Il y a ici comme le contre-coup de ’affai-
blissement des croyances supranaturalistes. Le miracle, qui ne
génait aucunement les premiers chrétiens, parce que la dis-
tinction du naturel et du surnaturel n’existait pas pour eux,
embarrasse aujourd’hul beaucoup de ceux qui y croient. Ins-
tinctivement ils tendent & s’en débarrasser. Le miracle, mo-
derne, actuel, n’est admis par personne; on ne lui fait pas
méme ’honneur de le discuter. On nie en bloc et en masse
tous les miracles catholiques, si attestés qu’ils puissent étre.
On croit médiocrement aux miracles de I’Ancien Testament.
On est assez disposé a admettre que la plupart des guérisons
opérées par le Christ pourraient bien rentrer dans l'ordre des
faits extraordinaires, mais naturels. En revanche, on tient &
conserver les miracles personnels & Jésus, la naissance mira-
culeuse et la résurrection. Ils ont pris une importance ex-
ceptionnelle, souveraine, parce qu'on y voit la marque de sa
divinité. Un théologien moderne, si ma mémoire ne me trompe
pas c’est M. de Pressensé, a parfaitement exprimé ce sentiment
trés répandu quand il a dit de la résurrection de Jésus-Christ :
« C’est le plus grand des miracles. » Le mot est caractéristique,



LA SIGNIFICATION DE LA RESURRECTION DE JESUS-CHRIST 471

il résume admirablement toute une phase de I’évolution par
laquelle passent les idées supranaturalistes; mais vous me
permettrez bien d’ajouter, avec I’entiére franchise qui caracteé-
rise nos discussions, que, & mon sens, il est inacceptable. §’il
y ades miracles plus grands que d’autres il y a donc des petits
miracles ; mais qui dit miracle dit intervention directe de la
puissance divine dans les choses de 'ordre matériel. Nos me-
sures de grandeur peuvent-elles s’appliquer a ce qui est le pro-
duit de I'action directe, personnelle de Dieu ? ce que Dieu fait
peut-il étre petit ?

Si I'expression « le plus grand des miracles » implique con-
tradiction dans les termes, I'idée qu’elle exprime n’est pas
davantage soutenable. Au fond, nous sommes ici en présence
d’un renversement complet de la notion du miracle. On tient &
la résurrection parce qu’'on y voit une preuve de la divinité.
Mais le miracle, tel que le concevaient les Juifs et les premiers
chrétiens, prouve pour celui qui 'opére, et non pour celui qui
en est I'objet ; il atteste la mission divine de celui qui 'accom-
plit et se montre ainsi dépositaire, au moins pour un moment,
de la puissance supréme ; il ne prouve pas que celui au profit
duquel il s’opére soit un étre exceptionnel. Tout au plus peut-
on soutenir que celui en faveur duquel s’opére un miracle est
par cela méme reconnu pour juste, pour croyant, si I’on con-
sidere que la foi du sujet est la condition nécessaire de ac-
complissement du prodige ; mais personne n’a jamais prétendu
que les morts inconnus qui ressuscitérent au contact des os
d’Elisée, ou le fils de la veuve de Nain, ou la fille de Jairus, ou
Lazare lui-méme fussent des étres supérieurs a ’humanité.

Pour trouver dans la résurrection de Jésus une preuve de
sa divinité il faudrait établir qu’il est ressuscité en vertu de sa
nature propre, qu’il s’est ressuscité lui-méme. Or c’est 14 une
conception que tout le Nouveau Testament contredit et dément.
Partout la résurrection est représentée comme un acte de la
puissance divine, dont Jésus est le sujet, non I'auteur. « Dieu
I'a ressuscité, le délivrant des étreintes de la mort, » v o feog
aaiaTnae, Woag tag wdivas tob favérow (Actes II, 24) dit saint Pierre.
Saint Paul ne s’exprime pas autrement: « Nous avons foi, dit-il,



472 E. COQUEREL

en celui qui a ressuscité des morts Jésus, Notre Seigneur »
(Rom. IV, 24.) Vous vous étes convertis, écrit-il aux Thessalo-
niciens, « pour attendre des cieux son Fils qu'il a ressuscité
des morts, Jésus. » (1 Thes. I, 70.)

La résurrection peut donc étre invoquée comme preuve de
la puissance de Dieu qui 'aurait opérée, mais non comme
preuve de la divinité de Jésus.

Quelle est donc sa valeur, sa portée religieuse ? Je la cherche
en vain. Elle ne signifie pas pour nous ce qu’elle signifiait pour
les premiers chrétiens, ni pour saint Paul et ses disciples. Klle
ne nous apprend rien sur la nature du Christ. Elle ne répond &
aucune des aspirations de la conscience chrétienne. Or quand
un fait miraculeux, c’est-a-dire par lui-méme difficile & croire,
ne réveille pas d’écho dans la conscience, quand il ne répond
pas & un sentiment profond de ’dme religieuse, quand il ne
contente pas 'une de ses aspirations, il est bien pres d’étre
abandonné. Inutile, il cessera peu & peu d’étre cru. Jestime
que la fol en la résurrection corporelle de Jésus ne surnagera
point dans le naufrage tous les jours plus irrémédiable, et
mon sens salutaire, des idées supranaturalistes.

Plus j'y réfléchis moins je m’en étonne. Une résurrection est
le retour 4 la vie d’un corps atteint par la mort; c’est-a-dire
que c’est un fait de l'ordre matériel, tangible, visible. Or un
fait matériel, quel qu’il soit, ne saurait avoir par lui-méme de
valeur religieuse et morale. Il ne s’adresse qu’a nos sens, a
notre intelligence tout au plus; i1l ne saurait agir sur notre
consclience et notre ceeur. S'il est extraordinaire, prodigieux,
miraculeux, il peut nous confondre; il ne saurait nous convertir.
C’est ce que Jésus lui-méme nous affirme lorsque, dans I'admi-
rable parabole du mauvais riche, il fait dire & Abraham : « Ils
ont Moise et les propheétes, qu’ils les écoutent... s’ils n’écou-
tent pas Moise et les prophétes » (si la puissance intrinséque
de la vérité religieuse ne change pas leurs cceurs), « ils ne se
laisseront pas persuader, quand méme quelqu’un des morts
ressusciterait. » (Luc XVI, 29, 31.)




	De la signification religieuse de la résurrection de Jésus-Christ

