
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1885)

Artikel: De la signification religieuse de la résurrection de Jésus-Christ

Autor: Coquerel, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379367

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379367
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE LA SIGNIFICATION RELIGIEUSE

DE LA RÉSURRECTION DE JÉSUS-CHRIST

PAR

E. COQUEREL1

Les divers récits où les évangiles nous montrent Jésus sorti
vivant de son tombeau ont donné lieu, de tout temps, aux
discussions les plus variées; ils ont exercé la sagacité des critiques
et l'imagination des théologiens ; on a discuté et la réalité du

fait et sa nature. Ces discussions sont évidemment légitimes,
puisque le devoir du chrétien est d'examiner toutes choses

(1 Thés. VI, 21); mais elles me semblent ne pouvoir aboutir.
On a dit qu'il n'est pas légitime, au point de vue de la pure

science, d'affirmer, à priori, l'impossibilité d'une résurrection.
Peut-être? Mais il faut reconnaître aussi qu'aucun fait de ce

genre n'a jamais été rigoureusement, scientifiquement constaté.

Quant à la résurrection de Jésus, en particulier, l'événement

est tellement éloigné qu'il échappe à tout contrôle. Les
récits que nous en avons diffèrent et même se contredisent et
la critique a dû renoncer à les faire concorder; les adversaires
de la résurrection ont beaucoup insisté sur ce fait ; il ne me
semble pas qu'il leur fournisse un argument bien fort.
Lorsqu'on voit, comme nous l'avons tous vu, des faits contemporains,

accomplis sous les yeux de nombreux témoins, donner
lieu cependant à des récits très divers, parfois contradictoires,
on ne saurait s'étonner des divergences, des oppositions qui

1 Lu à la Société de théologie protestante de Paris, le 16 juin 1885.



LA SIGNIFICATION DE LA RÉSURRECTION DE JÉSUS-CHRIST 463

se rencontrent dans les récits d'un événement semblable et si

lointain, alors surtout que ces récits reflètent la tradition
populaire plutôt qu'ils ne nous apportent l'attestation des témoins.
Par contre les partisans de la résurrection sont bien obligés de

reconnaître que ces récits ne sont pas assez probants pour
forcer la conviction, et qu'ils n'ont jamais empêché le doute.

Ce sont ces considérations qui m'ont porté à prendre la

question par un autre côté, à la traiter à un point de vue qui
me paraît tout à la fois plus important et plus concluant. Quelle
est la signification religieuse de la résurrection? quel rôle a-
t-elle joué dans la vie de l'Eglise en un mot, et si j'ose me

permettre cette expression, quel est le cui bono de la
résurrection?

I

Il me semble indispensable, au début, de bien préciser les

termes. Dans le Nouveau Testament le substantif àv£<noujtç, le
verbe iyzipuv que nous traduisons par résurrection, ressusciter
ont une acception plus étendue et plus générale. Où nous
disons: immortalité, les contemporains de Jésus disaient :

résurrection d'entre les morts, parce qu'ils ne concevaient la vie
future que sous la forme d'une résurrection. Dans le langage
moderne, pour nous, le mot résurrection a un sens plus limité
et plus précis. On a parfois opposé les deux termes de
résurrection corporelle et de résurrection spirituelle. Cette dernière
expression est inadmissible parce qu'elle est contradictoire.
Ressusciter, est revivre, èytiptm, se réveiller du sommeil de la

mort. Il n'y a pas de résurrection spirituelle, parce qu'il n'y
a pas de mort de l'esprit. Jésus l'entendait ainsi. Lorsqu'il
disait au brigand converti : « Aujourd'hui même tu sera avec
moi dans le paradis» (Luc XXIII, 43) ; lorsqu'il s'écriait: «Père,
je remets mon esprit entre tes mains » (Luc XXIII, 46), il affirmait

que l'esprit échappe à la mort qui atteint le corps, que
l'esprit est indestructible, qu'il n'a pas à revivre parce qu'il ne
saurait mourir. Il ne peut donc être question de résurrection
qu'à propos du corps, et quand nous parlons de la résurrection
de Jésus nous entendons le fait, réel ou non, que le corps de



464 E. COQUEREL

Jésus, celui qui avait été cloué sur la croix, puis couché dans
le tombeau, en est sorti vivant, soit qu'il fût en tout semblable
à ce qu'il avait été avant la mort, soit qu'il se fût transformé
et eût acquis des propriétés inconnues à l'organisme matériel

que Dieu a donné à l'humanité.
Quelle a été dans l'histoire, quelle est aujourd'hui pour nous

la portée religieuse de la résurrection ainsi entendue

II

Il suffit d'ouvrir le Nouveau Testament pour se convaincre
que, pour la première génération chrétienne, la résurrection a

eu une importance immense, souveraine, mais en même

temps une importance toute spéciale. Les Actes en témoignent
quand ils nous montrent, le jour de la Pentecôte, Pierre haranguant

la foule. Toute son argumentation se réduit à ceci: Jésus
de Nazareth que vous avez crucifié est le Messie, et ce qui le
prouve c'est que Dieu l'a ressuscité des morts. Pierre ne faisait
en cela qu'exprimer le sentiment unanime des premiers
disciples.

Jésus avait été vaincu, il était tombé aux mains de ses ennemis,

il avait été jugé, condamné, crucifié. Ses disciples, imbus
des idées juives, ne pouvant concevoir le Messie que comme
l'héritier de David, le roi d'Israël, le fondateur du royaume visible
de Dieu sur la terre, ses disciples qui attendaient son triomphe
et non sa défaite, ont senti le doute envahir leur âme. Tous,
sauf Jean, l'ont abandonné, moins par crainte que par désillusion,

découragement. Le troisième jour la résurrection vient
leur rendre le courage, l'espérance et la foi ; elle contrebalance
la crucifixion ; elle en anéantit l'effet. Elle fournit la preuve
que si Jésus a succombé, ce n'est que pour un temps; elle
donne à Pierre le droit d'affirmer que Dieu l'a fait Seigneur et
Messie. (Actes JJ, 36.)

Sur ce point les théologiens de toutes les écoles s'accordent.
Les partisans de la résurrection disent que si les disciples ont
repris courage, c'est parce qu'ils ont revu vivant le Maître que
Caïphe et Pilate avaient livré à la mort. Leurs adversaires esti-



LA SIGNIFICATION DE LA RÉSURRECTION DE JÉSUS-CHRIST 465

timent qu'ils prennent ici l'effet pour la cause. Par une réaction

toute naturelle, disent-ils, chez des hommes de cette
valeur et de cette trempe, l'enthousiasme et la foi ont rapidement

succédé, en leur âme, au découragement et au doute;
ils se sont dit que leur Maître était trop grand pour avoir
réellement succombé, qu'il était leMessie, malgré tout, et par
conséquent ne pouvait être vaincu par un Caîphe et un Pilate,

qu'il reparaîtrait un jour vivant, vainqueur et roi; et, dans

leur enthousiasme, ils ont cru le revoir.
Je n'ai point à discuter ici ces deux hypothèses, diamétralement

opposées. Je constate seulement que l'une et l'autre
s'accordent à donner à la résurrection la même signification,
la même portée religieuse. Que le relèvement des disciples,
leur retour à l'espérance et à la foi, soit la conséquence du

fait de la résurrection, ou bien l'origine des récits qui la

rapportent, il reste que la résurrection nous apparaît comme la
condition de la foi en la messianité de Jésus de Nazareth ; elle
est, si vous me permettez l'expression, la revanche de la
crucifixion.

Or ce sentiment, si vif chez les premiers chrétiens, est
absolument étranger à notre vie religieuse. Bien loin que la mort
de Jésus sur la croix nous porte à douter de lui, elle est la raison

d'être, tout au moins l'une des principales raisons d'être
de notre foi. Comme saint Paul nous prêchons Christ crucifié.
La croix, scandale pour les Juifs et folie pour les Grecs, est

pour nous puissance et sagesse de Dieu, et il en est ainsi

pour tous.
Sans doute la signification que la théologie attribue à la

mort de Jésus varie singulièrement selon les écoles. Les uns
voient dans le drame du Calvaire la preuve suprême de

l'amour de Jésus pour l'humanité. Comme nul n'a un plus grand
amour que de donner sa vie pour ses amis (Jean XV, 13), la
mort de Jésus, disent-ils, a mis le sceau à son œuvre. D'autres
soutiendront peut-être la vieille théorie de la satisfaction
vicaire, diront que Jésus a été puni au lieu et place de l'homme
et l'a sauvé en payant à Dieu la somme totale des souffrances

qui lui étaient dues, pour compenser les péchés du monde.



466 E. COQUEREL

Entre ces deux théories s'en placent une foule d'autres qu'il
est inutile de rappeler. Je constate seulement que, pour tous,
la mort de Jésus est un motif non de doute, mais de foi, et que
la nécessité d'un fait venant contrebalancer l'effet de la crucifixion

n'existe pas pour nous. Nous croyons en Jésus non pas
quoiqu'il ait été crucifié, mais bien plutôt parce qu'il l'a été, et

sa résurrection ne saurait ainsi avoir pour nous la signification
qu'elle avait pour la première génération chrétienne.

III

Ce n'est pas d'aujourd'hui que cette modification s'est opérée
dans les sentiments de l'Eglise. Le point de vue des premiers
disciples, encore tout imbus de préjugés juifs, n'est déjà plus
celui de saint Paul. Il croit à la résurrection, qu'il entend
d'ailleurs tout autrement que les synoptiques, mais elle n'a nullement

pour lui la valeur d'une revanche de la crucifixion ; elle

est, à ses yeux, la démonstration de l'immortalité, car tout
homme, au moins tout chrétien, doit ressusciter comme Jésus

est ressuscité lui-même.
Saint Paul ne s'adresse pas aux juifs mais aux gentils ; il a

affaire à ces grecs éclairés, frivoles, sceptiques, à ces athéniens
qui se moquent de lui quand il leur parle de résurrection. La
valeur religieuse de la résurrection de Jésus c'est, pour lui, de

prouver la possibilité d'autres résurrections. « Si nous n'avons

d'espéranceen Christ que dans cette vie seulement, nous sommes
les plus malheureux de tous les hommes. » (1 Cor. XV, 19.)
Sans doute dans la pensée de l'apôtre la résurrection de Jésus

se lie intimement à la justification de l'homme. Il suffit de
citer le célèbre passage (Rom. IV, 25) : itapzlfàn Stà r& ixapocnxù-

pax« ripä-j, Y.XÏ yjy;o8<) Sta tot StxatWtv mtûv et le passage non moins
formel de la première aux Corinthiens (XV, 17) : « Si Christ
n'est pas ressuscité... vous êtes encore dans vos péchés. »

Mais bien loin de contredire notre affirmation, ces textes ne
font que la confirmer. Pour Paul, comme l'a si bien établi
dans son beau livre M. le professeur Sabatier, le siège du péché
est dans la chair ; la mort en détruisant la chair anéantit le pé-



LA SIGNIFICATION DE LA RÉSURRECTION DE JÉSUS-CHRIST 467

ché. « Celui qui est mort, dit l'apôtre, est affranchi (S=Stx«tWat)

du péché. » (Rom. VI, 7.)
La résurrection consacre le fait de cet affranchissement en

assimilant l'homme à Christ qui est ressuscité le premier,
comme tous doivent ressusciter. Elle rend à l'homme un corps
qui procède du précédent comme la plante procède de la

semence. « C'est, dit M. Sabatier (L'Apôtre Paul, 2e éd. p. 295),
le même corps et c'est pourtant un corps nouveau. » C'est le

même corps reprenant vie, mais transformé, devenu spirituel,
glorieux, incorruptible, non soumis au péché. Et ce qui

prouve que le corps humain peut ainsi ressusciter, en se

transformant, c'est que le fait s'est produit pour le corps de Jésus.

Il y a pour l'apôtre identité complète entre la résurrection de

Jésus et celle qui attend l'homme. Le chapitre XV de la
première épître aux Corinthiens est sur ce point aussi formel que
possible. « Si l'on prêche que Christ est ressuscité, écrit
l'apôtre, comment peut-on dire qu'il n'y a pas de résurrection
des morts ; et s'il n'y a pas de résurrection des morts, Christ
non plus n'est pas ressuscité. » (1 Cor. XV, 12, 13.) Ainsi ;

pour l'apôtre la résurrection humaine trouve sa démonstration
dans la résurrection de Jésus, parce que les deux faits sont
semblables. Paul ne connaît point le système des synoptiques :

une seconde vie de Jésus sur la terre, après la résurrection,
vie qui se serait prolongée pendant quarante jours et aurait pris
fin par l'ascension. Pour lui, Jésus, en ressuscitant, s'est transformé

; il a revêtu un corps glorieux, en quelque sorte immatériel,

avec lequel il est apparu à diverses reprises sur la terre,
se montrant aux disciples d'abord, puis à lui, Paul, sur le
chemin de Damas. Avec ce corps il reviendra sur la terre ; les

saints ressusciteront alors, comme lui, revêtiront un corps
pareil au sien et vivront avec lui ici-bas. Fait remarquable : les

idées eschatologiques de saint Paul se sont modifiées à mesure

qu'il avançait en âge, mais il paraît n'avoir jamais renoncé à

celle-ci, puisque, dans l'épître aux Philippiens (III, 21),
généralement considérée comme une des dernières, il dit encore :

« Jésus-Christ transformera notre corps vil en le rendant
semblable à son corps glorieux. »



468 E. COQUEREL

L'idée de saint Paul lui est toute personnelle ; elle ne s'appuie-
sur aucune parole de Jésus. Jésus affirme l'immortalité, la
persistance de la personnalité humaine après la mort; il base sa

démonstration sur la nature même de Dieu. Dieu est amour ;

il est notre Dieu ; nous ne pouvons donc point périr. Il s'est
déclaré le Dieu d'Abraham, d'Isaac et de Jacob ; or il n'est pas
Dieu des morts, mais des vivants ; donc Abraham, Isaac et Jacob

sont vivants. Quant à donner sa propre résurrection en garantie
de celle de l'homme, Jésus n'y a point songé; ou plutôt les

synoptiques, qui nous montrent Jésus prédisant sa résurrection,
n'y ont point pensé.

La conscience religieuse moderne se représente l'immortalité

tout autrement que ne faisait saint Paul. Nos espérances
reposent bien plus sur les déclarations de Jésus que sur les

raisonnements de l'apôtre. L'idée qu'il a soutenue avec tant de

chaleur me paraît avoir à peu près complètement disparu de

notre horizon.
Les progrès de la science y sont pour quelque chose. Le

grand apôtre avait les idées de son temps; pour lui, comme

pour toute l'antiquité, notre terre constituait à elle seule l'univers

entier; les astres qui brillent au firmament n'étaient que
des luminaires destinés à l'éclairer. Pour les ressuscites comme

pour les vivants, la terre était le seul domaine habitable, et si

l'on devait revivre c'était ici-bas. La science nous a appris que
notre petit globe n'est qu'un point imperceptible dans
l'immensité de l'univers. De là l'idée que la vie pourrait bien se

continuer ailleurs, et dans le langage religieux, une expression
qui était inconnue aux premiers chrétiens et qui est devenue

courante, celle d'un autre monde. Certes les conditions d'existence

de l'homme après la mort sont pour nous un mystère
insondable. Mais il reste que la possibilité d'être ailleurs que
sur la terre existe pour nous, tandis qu'elle n'existait pas pour
l'apôtre et ses contemporains.

Le simple cours des âges a contribué bien plus fortement
encore à faire écarter l'idée de saint Paul. Déjà de son vivant
certains de ses disciples s'inquiétaient de voir le retour du
Messie se faire si longtemps attendre, et se demandaient com-



LA SIGNIFICATION DE LA RÉSURRECTION DE JÉSUS-CHRIST 469

ment pourraient ressusciter ceux de leurs parents, de leurs
frères en la foi, qui étaient morts depuis quelques années. Dix-
huit siècles ont passé ; le Messie n'est point revenu ; des milliers
de générations s'en sont allées par le chemin de toute la terre,
et la masse des chrétiens ne croit pas à la résurrection de tous

ces corps.
Enfin, et surtout, nous nous faisons aujourd'hui du règne de

Dieu une idée plus spirituelle, plus conforme à la pensée de

Jésus que celle qu'en avaient les premiers chrétiens. Dix-huit
siècles de christianisme nous ont délivrés de ces préjugésjuifs
qui pesaient d'un poids si lourd sur la pensée des disciples,
même des plus grands d'entre eux. Nous ne croyons plus à un
retour de Jésus sur la terre, à un règne visible, à une transformation

merveilleuse des choses de ce monde, et si nous croyons
fermement à l'immortalité, nous ne nous attendons nullement
à reparaître un jour sur la terre, avec notre corps actuel,
ressuscité et transformé.

Il en résulte que, sauf pour un petit nombre de théologiens
et de fidèles encore imbus de l'idée théopneustique et qui
regardent la lettre des textes sacrés comme infaillible, la
résurrection de Jésus a perdu la valeur démonstrative qu'elle avait

pour saint Paul. Nos espérances d'avenir se basent sur d'autres
et meilleures preuves, celles mêmes que Jésus a données,
et il n'y a entre sa résurrection et notre immortalité aucune
relation à établir. Le fait que Jésus, après être mort, a reparu
sur la terre avec son corps ressuscité et transformé, ne prouve
aucunement que, lorsque nous mourons et tandis que notre

corps se dissout dans la terre, notre esprit entre en possession
d'une autre existence, dont les conditions nous sont d'ailleurs
inconnues. La résurrection de Jésus est ainsi pour ceux qui y
croient un fait unique, isolé, spécial au Christ et qui ne saurait
se reproduire pour personne. Elle n'a plus pour nous la
signification qu'elle avait pour saint Paul. En a-t-elle une autre?

IV

Lorsqu'on y regarde de près, lorsqu'on essaye de démêler

d'analyser les idées, souvent vagues et confuses, qui ont cours
THÉOL. ET PHIL. 1885. 31



470 E. COQUEREL

dans l'Eglise à ce sujet, on arrive, ce me semble, à constater
que la résurrection de Jésus est généralement considérée
comme attestant sa divinité, c'est-à-dire, d'une manière générale,

sa supériorité sur la nature humaine. Nos contemporains
sont ainsi dans un ordre d'idées non seulement autre que celui
où se plaçait saint Paul, mais absolument opposé. Pour saint
Paul, tous les saints doivent ressusciter, comme Jésus est
ressuscité ; la résurrection de Jésus n'est donc pas quelque chose

d'exceptionnel, de spécial; elle n'indique aucunement chez
le Christ une nature différente de la nature humaine, et si

l'apôtre enseigne la divinité du Seigneur, ce que je n'ai point
à examiner en ce moment, c'est sur d'autres considérations

qu'il se base.

Pour les chrétiens de nos jours au contraire, au moins pour
la plupart d'entre eux, la résurrection est un fait exceptionnel,
unique, spécial à Jésus, et ce fait atteste que Jésus avait une
nature autre que la simple nature humaine et fort supérieure,
une nature divine. Il y a ici comme le contre-coup de
l'affaiblissement des croyances supranaturalistes. Le miracle, qui ne
gênait aucunement les premiers chrétiens, parce que la
distinction du naturel et du surnaturel n'existait pas pour eux,
embarrasse aujourd'hui beaucoup de ceux qui y croient.
Instinctivement ils tendent à s'en débarrasser. Le miracle,
moderne, actuel, n'est admis par personne; on ne lui fait pas
même l'honneur de le discuter. On nie en bloc et en masse
tous les miracles catholiques, si attestés qu'ils puissent être.
On croit médiocrement aux miracles de l'Ancien Testament.
On est assez disposé à admettre que la plupart des guérisons
opérées par le Christ pourraient bien rentrer dans l'ordre des

faits extraordinaires, mais naturels. En revanche, on tient à

conserver les miracles personnels à Jésus, la naissance
miraculeuse et la résurrection. Ils ont pris une importance
exceptionnelle, souveraine, parce qu'on y voit la marque de sa

divinité. Un théologien moderne, si ma mémoire ne me trompe
pas c'est M. de Pressensé, a parfaitement exprimé ce sentiment
très répandu quand il a dit de la résurrection de Jésus-Christ :

« C'est le plus grand des miracles. » Le mot est caractéristique,



LA SIGNIFICATION DE LA RÉSURRECTION DE JÉSUS-CHRIST 471

il résume admirablement toute une phase de l'évolution par
laquelle passent les idées supranaturalistes ; mais vous me

permettrez bien d'ajouter, avec l'entière franchise qui caractérise

nos discussions, que, à mon sens, il est inacceptable. S'il
y a des miracles plus grands que d'autres il y a donc des petits
miracles ; mais qui dit miracle dit intervention directe de la

puissance divine dans les choses de l'ordre matériel. Nos

mesures de grandeur peuvent-elles s'appliquer à ce qui est le produit

de l'action directe, personnelle de Dieu ce que Dieu fait
peut-il être petit?

Si l'expression « le plus grand des miracles » implique
contradiction dans les termes, l'idée qu'elle exprime n'est pas
davantage soutenable. Au fond, nous sommes ici en présence
d'un renversement complet de la notion du miracle. On tient à

la résurrection parce qu'on y voit une preuve de la divinité.
Mais le miracle, tel que le concevaient les Juifs et les premiers
chrétiens, prouve pour celui qui l'opère, et non pour celui qui
en est l'objet ; il atteste la mission divine de celui qui l'accomplit

et se montre ainsi dépositaire, au moins pour un moment,
de la puissance suprême ; il ne prouve pas que celui au profit
duquel il s'opère soit un être exceptionnel. Tout au plus peut-
on soutenir que celui en faveur duquel s'opère un miracle est

par cela même reconnu pour juste, pour croyant, si l'on
considère que la foi du sujet est la condition nécessaire de

l'accomplissement du prodige ; mais personne n'a jamais prétendu
que les morts inconnus qui ressuscitèrent au contact des os

d'Elisée, ou le fils de la veuve de Nain, ou la fille de Jaïrus, ou
Lazare lui-même fussent des êtres supérieurs à l'humanité.

Pour trouver dans la résurrection de Jésus une preuve de

sa divinité il faudrait établir qu'il est ressuscité en vertu de sa

nature propre, qu'il s'est ressuscité lui-même. Or c'est là une
conception que tout le Nouveau Testament contredit et dément.
Partout la résurrection est représentée comme un acte de la
puissance divine, dont Jésus est le sujet, non l'auteur. « Dieu
l'a ressuscité, le délivrant des étreintes de la mort, » 8v ô 6sô;

àvéo-nxre, Xjcra; ràç ùSîva; xoû 8«vórou (Actes II, 24) dit saint Pierre.
Saint Paul ne s'exprime pas autrement : « Nous avons foi, dit-il,



472 E. COQUEREL

en celui qui a ressuscité des morts Jésus, Notre Seigneur »

(Rom. IV, 24.) Vous vous êtes convertis, écrit-il aux Thessalo-

niciens, « pour attendre des cieux son Fils qu'il a ressuscité

des morts, Jésus. » (1 Thés. I, 70.)
La résurrection peut donc être invoquée comme preuve de

la puissance de Dieu qui l'aurait opérée, mais non comme

preuve de la divinité de Jésus.

Quelle est donc sa valeur, sa portée religieuse Je la cherche

en vain. Elle ne signifie pas pour nous ce qu'elle signifiait pour
les premiers chrétiens, ni pour saint Paul et ses disciples. Elle

ne nous apprend rien sur la nature du Christ. Elle ne répond à

aucune des aspirations de la conscience chrétienne. Or quand
un fait miraculeux, c'est-à-dire par lui-même difficile à croire,
ne réveille pas d'écho dans la conscience, quand il ne répond
pas à un sentiment profond de l'âme religieuse, quand il ne

contente pas l'une de ses aspirations, il est bien près d'être
abandonné. Inutile, il cessera peu à peu d'être cru. J'estime

que la foi en la résurrection corporelle de Jésus ne surnagera
point dans le naufrage tous les jours plus irrémédiable, et à

mon sens salutaire, des idées supranaturalistes.
Plus j'y réfléchis moins je m'en étonne. Une résurrection est

le retour à la vie d'un corps atteint par la mort ; c'est-à-dire
que c'est un fait de l'ordre matériel, tangible, visible. Or un
fait matériel, quel qu'il soit, ne saurait avoir par lui-même de

valeur religieuse et morale. Il ne s'adresse qu'à nos sens, à

notre intelligence tout au plus; il ne saurait agir sur notre
conscience et notre cœur. S'il est extraordinaire, prodigieux,
miraculeux, il peut nous confondre ; il ne saurait nous convertir.
C'est ce que Jésus lui-même nous affirme lorsque, dans l'admirable

parabole du mauvais riche, il fait dire à Abraham : « Ils
ont Moïse et les prophètes, qu'ils les écoutent... s'ils n'écoutent

pas Moïse et les prophètes » (si la puissance intrinsèque
de la vérité religieuse ne change pas leurs cœurs), « ils ne se

laisseront pas persuader, quand même quelqu'un des morts
ressusciterait. » (Luc XVI, 29, 31.)


	De la signification religieuse de la résurrection de Jésus-Christ

