
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1885)

Artikel: La doctrine de la conscience comme point de départ de l'instruction
religieuse

Autor: Malan, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379366

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379366
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA DOCTRINE DE LA CONSCIENCE

COMME POINT DE DÉPART DE L'INSTRUCTION RELIGIEUSE

PAR

C. MALAN

I

Exposé de la question.

Il n'est personne qui, appelé à donner ce que l'on nomme
chez nous une « Instruction religieuse, » n'ait senti que la

plus grande difficulté de cette belle tâche, consiste peut-être,

pour nous protestants, dans le choix d'un point de départ à la
fois parfaitement accessible à l'élève, et, au point de vue de

l'enseignement lui-même, entièrement solide et satisfaisant de

tout point.
La première chose est ici, sans doute, de nous rendre

compte du principe qui devra nous guider, pour un choix
aussi important que celui de l'autorité à mettre à la base d'un
semblable enseignement.

Et d'abord, s'agira-t-il de faire choix d'une autorité qui
devrait être imposée à l'écolier? — Dans ce cas, tout se
bornerait à se décider entre telle ou telle autorité religieuse
extérieure ; comme serait celle de l'Eglise, par exemple, ou celle
de tels docteurs en renom, ou bien encore, dans notre monde

religieux, celle du texte sacré lui-même.
Mais on peut aussi se demander si ce que nous aurions à

faire ne serait pas plutôt de préciser, ou de faire ressortir,
aux yeux de notre élève, l'autorité qui, d'une façon plus ou

THÉOL. ET PHIL. 1885. 29



438 c. malan

moins consciente, aurait déjà été à la base de sa vie
religieuse.

Pour peu qu'on y regarde de près, cependant, on ne tarde

pas à voir qu'une semblable alternative ne saurait être posée
d'une façon aussi absolue, vu que, dans le fond, il n'y a pas
d'autorité religieuse qui soit jamais exclusivement extérieure.
Même dans le cas extrême de l'autorité d'une Eglise historique
infaillible, ou de l'autorité absolue du prêtre, ou bien de celle

que l'on attribuerait à la lettre même de l'Ecriture, — même
alors il faudra, pour qu'il y ait dans ces faits extérieurs une
autorité religieuse, que celui qui s'y soumettrait y eût tout
d'abord librement consenti, ce qu'il n'aurait fait qu'en obéissant

à une autorité intérieure; en sorte que, jusque dans des

cas semblables, l'autorité religieuse première, c'est-à-dire la
véritable autorité, serait un fait intérieur et personnel qui, soit
d'une façon constante, soit une fois pour toutes, aurait été à la
base de la soumission même la plus passive.

Nous pouvons donc négliger cette distinction entre une
autorité extérieure ou imposée, et l'autorité intérieure ou
personnelle. En fin de compte, il se trouvera toujours que la

question qui se présentera à nous sera bien uniquement celle-
ci : quelle espèce d'autorité intérieure, ou personnelle,
devrons-nous prendre pour le point de départ, ou pour le fondement,

de notre Instruction religieuse
La réponse à cette question dépendra évidemment de celle

que nous aurions été amenés à faire à deux questions préalables

; la première : qu'entendons-nous dans ce cas-ci par une
« Instruction religieuse »? — et la seconde : à qui sommes-
nous appelés à donner une semblable Instruction

1° La définition de F « Instruction religieuse » implique
nécessairement celle de la religion dont il s'agirait ici. — A cet

égard nous pouvons nous contenter de dire, que cette religion
est celle dont nous possédons le témoignage dans la sainte
Ecriture. C'est donc « la religion de Dieu », pour autant que
ce mot désignerait une religion différente de celle qui mériterait

le nom de « la religion de l'homme ». Ce sera bien le

rapport que Dieu lui-même a inauguré avec l'humanité ; et



LA doctrine de la conscience 439

non celui que l'homme aurait essayé d'inaugurer avec Dieu.
Ces deux religions subsisteront toujours en face l'une de

l'autre; bien que sous des formes qui, à chaque fois, découleront

des circonstances du moment, c'est-à-dire et des

époques et des milieux dans lesquels elles se seraient
formulées.

Il ne saurait être question de faire ici l'histoire des

différentes formes qu'a revêtues le rapport religieux, ou la religion.
Il suffira de dire que, dans le moment actuel, on a le droit de

faire la différence que nous venons de statuer. Nous ajoutons
que ce que nous entreprendrions d'exposer dans notre
Instruction religieuse, ce serait la religion que nous avons appelée
« la religion de Dieu » ; tandis qu'à nos yeux <r la religion de

l'homme » n'impliquerait d'autre vérité que celle du sentiment

qui pousse toujours de nouveau l'homme à entreprendre ce

qu'il demeurera toujours incapable de mener à bien.
Non pas qu'en disant cela nous entendions empiéter sur une

question qui devra faire le premier objet de notre enseignement.

Nous ne voulons qu'avoir indiqué les limites dans

lesquelles devrait se renfermer cet enseignement. Sans doute,
nous présupposons, pour cela, l'admission de deux vérités
religieuses de la plus grande importance; la première: le
caractère personnel du rapport religieux, c'est-à-dire la personnalité

de Dieu et celle de l'homme ; et la seconde : la place
supérieure et première qui, dans ce rapport, revient à l'action
personnelle de Dieu. Nous croyons cependant n'avoir fait en

cela que tenir compte d'un point de vue que nous partagerions
avec ceux auxquels nous aurions à nous adresser.

On ne saurait d'ailleurs vouloir commencer une instruction
comme celle dont il s'agit, par un théorème de philosophie
religieuse sur la personnalité et la liberté dans l'être divin et
dans l'être humain. Ce sont là, sans doute, des vérités
fondamentales ; mais elles doivent être tout d'abord présupposéss ;

parce que, si elles no peuvent manquer de ressortir de notre
enseignement, elles ne sauraient cependant jamais en constituer

expressément l'objet.
2° Mais si telle est la religion que nous entendons ensei-



440 c. malan

gner, il nous reste à dire à qui cet enseignement s'adresserait.
Du moment où, comme nous l'avons vu, toute autorité
religieuse implique, quelle qu'elle soit, une expérience personnelle

chez celui qui l'accepterait, la définition d'une semblable

autorité entraînera nécessairement celle de l'expérience
religieuse qui serait celle de nos élèves.

A cet égard il nous faut donc faire ici la différence entre le

catéchisme, qui s'adresse à l'enfant, et l'Instruction religieuse

proprement dite, qui concerne l'adolescent. Cette différence
est d'autant plus importante dans la question qui nous occupe,

que l'autorité est bien réellement tout autre pour l'adolescent

que pour l'enfant. C'est même en cela, — à part tels autres
faits de développement que nous pouvons négliger ici, — que
consistera toujours la grande différence entre ces deux âges
dans le même individu.

Pour l'enfant, l'autorité est avant tout, et elle doit toujours
être à ses propres yeux, une autorité directement imposée du

dehors, ou ce que nous avons appelé une autorité « extérieure » ;

et cela par la simple raison que l'enfant n'est pas encore
arrivé à réfléchir ce qui se passe en lui ; qu'il ne se préoccupe
pas surtout et avant tout des mobiles de sa volonté. L'enfant
n'est pas parvenu à ce degré de conscience de soi-même, qui
lui ferait apprécier l'autorité à laquelle il se soumet, comme
un fait qui aurait modifié chez lui la décision qui précède
son action. A ses yeux, cette autorité ne concerne jamais que
cette action elle-même. S'il réfléchit sans doute la nature de

son action, il n'en réfléchira cependant jamais que très
imparfaitement le mobile.

Par contre, ce qui caractérise l'adolescent, c'est précisément,

et c'est même avant tout, le fait que chez lui s'est
réveillée la conscience des premiers mobiles de son action.
Arrivé à ce moment de son développement, le jeune homme
se dégagera de l'enfance à proportion que se prononcera chez

lui l'activité réfléchie de la conscience de l'obligation morale.
Le premier trait auquel on reconnaît que chez lui l'enfance
est bien passée, c'est la préoccupation, et même la discussion

attentive, des droits de l'autorité devant laquelle il s'était jus-



LA DOCTRINE DE LA CONSCIENCE 441

que-là incliné à ce point que, pour lui, l'idéal même de la

vertu se réduisait alors à une soumission immediate à cette
autorité. A cette heure on voit apparaître chez lui l'examen

toujours plus scrupuleux de la légitimité de ce qui, avant cela,
n'avait été qu'une soumission presque passive. Bien mieux
cet examen est même regardé maintenant comme le premier
et comme le plus important de ses devoirs.

La chose étant ainsi. — et nous pourrions nous appuyer,
pour ce que nous venons de dire, sur le plus auguste de tous
les exemples, sur ce qui constitue à nos yeux à tous l'idéal et
la norme du développement de l'homme *, — il est évident

que, dès que nous avons à nous adresser non plus à des
enfants mais à des jeunes gens, notre devoir sera de leur parler
au nom de cette conscience, qu'ils regardent maintenant eux-
mêmes comme leur suprême autorité. Ce n'est que de la sorte

que nous nous placerons sur le terrain, et au point de vue, qui
est le leur. Du moment, au contraire, où nous voudrions
encore les soumettre à une autorité « immédiate », nous nous
serions mis en dehors du développement normal de leur vie

intime ; et, si notre influence n'était pas expressément repoussée,

nous n'aurions, en tout cas, abouti qu'à gêner la marche
naturelle de leur progrès. Une autorité religieuse extérieure,
ou immédiate, après avoir été pour l'enfant un besoin absolu,
ne saurait plus tard, lorsque ce même enfant est devenu le

disciple de sa conscience personnelle, avoir sur lui qu'une
influence négative et pernicieuse. C'est certainement à cela

qu'il faut attribuer le peu de résultat de tant d'Instructions
religieuses, du reste évangéliques et sérieuses, sur des jeunes
gens qu'elles auraient impressionnés dans un sens tout opposé
si, au lieu de ne s'adresser qu'à leur seule soumission, on
s'était davantage appliqué, en suivant l'exemple de l'apôtre,
« à rendre captive leur conscience -. »

De cette observation découlent deux faits.
Le premier, — c'est que l'enseignement religieux de l'en-

1 Nous faisons ici allusion au réveil de la conscience de soi dans Jésus

adolescent, lors de « la scène du temple.» Luc II.
2 2 Cor. IV, 2; X, 5.



442 C. MALAN

fant doit lui être donné avec autorité; c'est-à-dire directement,
et au nom de Dieu, dans ce sens qu'il faut se borner à mettre
sous ses yeux des actes divins. Ce sera donc avant tout
l'histoire sainte dont on fera l'objet d'un semblable enseignement;

en ayant toujours soin, sans doute, de présenter cette
histoire à l'enfant, non comme un choix d'anecdotes plus ou
moins frappantes, mais comme l'ensemble des actes par
lesquels le Dieu vivant et souverain, après avoir créé l'homme

pour qu'il réalisât son image, serait ensuite, après le péché et
la chute de l'homme, « sorti lui-même pour chercher l'homme
jusqu'ct ce qu'il l'ait trouvé11. » — Le seul moyen d'exercer sur
l'enfant une influence religieuse, sera toujours de le mettre en
face de l'action personnelle, tout d'abord du Dieu saint et
souverain, puis du Dieu miséricordieux et sauveur. Indépendamment

de la vérité intrinsèque des faits scripturaires, faits que
l'enfant recevra sur l'autorité des « saints hommes de Dieu »

qui nous les racontent, l'influence sur lui de ces actes directs
de Dieu sera tout autre que celle que pourrait avoir soit l'autorité

de l'Eglise, qui lui cacherait Dieu au lieu de le lui révéler,
soit celle du dogme traditionnel, qui le laisserait froid et
indifférent, soit même celle du texte sacré présenté comme une
formule abstraite, et qu'il ne comprendrait même qu'à l'aide
d'une autre autorité.

Le second fait qui découle de ce que nous avons constaté,
c'est la nécessité, — lorsque, après le catéchisme proprement
dit, l'enfant sera parvenu à l'âge de pouvoir ratifier lui-même
la position que lui avait donnée son baptême, et de pouvoir se

joindre, dans la cène, à ceux « qui font cela en mémoire de

Lui, » — qu'il soit mis en face de cette autorité intérieure qui,
aux débuts de sa vie religieuse, l'avait déjà porté à rendre à

l'autorité historique ou extérieure, une obéissance qui n'était
encore que de la soumission. Il faudra que, dès lors, la réalité
du fait de conscience soit mise au point de départ, et comme
au fondement, de tout ce qui constituerait pour lui la vérité
religieuse. Il faudra qu'il en vienne à faire lui-même succéder,
à ce qui n'avait été jusque-là qu'une soumission aveugle, une

1 Luc XV, 4.



LA DOCTRINE DE LA CONSCIENCE 443

obéissance toujours plus consciente de ses mobiles. Il faudra

que sa religion s'appuie toujours plus directement sur ce qui
sera pour lui un libre devoir de conscience, c'est-à-dire

d'expérience personnelle.
On objectera peut-être à cela que, dans la pratique, ces

deux sortes d'enseignement ne sauraient être aussi absolument

séparées l'une de l'autre. — Cela est si vrai qu'il pourrait
sembler, au premier coup d'œil, qu'un des avantages dont

jouissent à cet égard les classes aisées, ou les habitants des

villes, serait la possibilité, pour leur jeunesse, de prendre part
à un second enseignement religieux supérieur à celui du
catéchisme élémentaire.

Il ne faudrait cependant pas s'exagérer cet avantage. Le fait
est que, grâce à la forme que Dieu a donnée à la Révélation,
on ne saurait, quoi qu'on fasse, tenir ces deux enseignements
strictement séparés l'un de l'autre. Cette Révélation consistant,
non pas en une vérité abstraite, ni même dans l'exposé d'un
ensemble de faits historiques, mais avant tout dans le témoignage

rendu à l'action d'un Dieu personnel devenu semblable
et sympathique à chacun de nous, — il en résulte, en effet,

que non seulement celte Révélation sera déjà pleinement
accessible au cœur de l'enfant, mais encore que, sans qu'il
s'en rende compte, son sentiment pénétrera même plus avant
dans l'expérience immédiate de cet Etre, que ne pourra jamais
le faire après cela sa pensée réfléchie.

Sans doute, il ne faudrait pas conclure de là qu'à elle seule

l'expérience enfantine de Dieu et de Jésus-Christ, puisse
ensuite contenter les besoins religieux de l'homme fait. Il est

vrai, — c'est Notre Seigneur qui l'affirme1, — qu'un tel
homme ne saurait mieux faire que revenir toujours de nouveau
aux sentiments avec lesquels il aurait comme enfant reçu la
parole de vérité. Mais recevoir la vérité céleste ne constitue

pas toute la vie religieuse. Si cette simple acceptation peut
suffire à l'enfant avant qu'il soit devenu clairement conscient
du monde qui s'agite au dedans de lui, et surtout avant qu'il
ait rencontré le monde extérieur, avec ses erreurs, ses séduc-

1 Marc X, 14 et 15.



444 C. MALAN

tions et ses dangers, — il faudra nécessairement qu'à la
soumission presque passive avec laquelle il avait jusque-là accepté
le témoignage de Dieu, viennent s'ajouter l'intelligence, le
discernement et les lumières qui lui deviendront nécessaires,
soit pour démêler l'erreur, soit pour défendre devant autrui,
et tout d'abord pour se justifier à lui-même, l'expérience
immédiate dont avait vécu sa piété enfantine. Aussi bien, en face

de ce qui, à cette heure, viendrait ébranler, ou même mettre
en question, la légitimité des sentiments qui lui avaient suffi

jusque-là, faudra-t-il qu'il soit arrivé à se rendre compte d'une
autorité dont il discernerait clairement, et dont il accepterait
pleinement, les droits.

II
Analyse des faits eux-mêmes.

Après avoir précisé notre tâche, nous avons maintenant à

faire voir comment le fait do conscience est bien réellement
ce qu'il faudra donner pour base et pour autorité à notre en

seignement.
Nous n'hésitons pas à affirmer que c'est là à nos yeux une

nécessité absolue; spécialement en face de cette absence
complète de toute autorité religieuse extérieure, qui est le mal dont
souffrent si généralement nos Eglises, depuis que l'on y a mis
en question non seulement l'autorité traditionnelle de nos
symboles, mais encore celle de la lettre de l'Ecriture. Nous
estimons qu'il est du devoir strict des guides religieux de notre
jeunesse, d'asseoir expressément leur enseignement sur cette
autorité de la conscience individuelle qui maintenant est la
seule autorité demeurée debout. Il nous semble même qu'il y
a là pour nous une question qui intéresse de la façon la plus
directe la vie même, et par conséquent l'avenir, de nos

Eglises.
On nous dira peut-être que personne n'hésite à reconnaître,

dans l'autorité de la conscience individuelle, le principe même
du protestantisme.

Tout dépendra ici du sens que l'on aurait donné aux termes



LA DOCTRINE DE LA CONSCIENCE 445

que l'on emploie. Si cette formule a en effet libre cours dans

les manuels d'histoire générale, elle est loin d'être universellement

adoptée par les protestants eux-mêmes. Ceux d'entre
eux qui mettent l'Evangile du Sauveur au-dessus du
protestantisme lui-même ; les protestants qui ne tiennent au
protestantisme que parce qu'ils lui doivent d'être libres du prêtre, et

surtout d'avoir libre accès au témoignage du salut de Dieu, ces
hommes-là vont même jusqu'à répudier cette formule, parce
qu'ils la voient ne servir, chez ceux qui s'en contentent, qu'à
mettre de côté l'autorité de la parole inspirée.

Nous sommes persuadés que cet antagonisme repose en

grande partie sur un malentendu. Nous croyons même que
ceux qui, avec toute raison, mettent au- dessus de tout le rapport

direct du croyant avec l'objet vivant de sa foi, c'est-à-dire
avec Celui dont le croyant saisit le témoignage dans l'Ecriture,
— nous croyons que de tels hommes ne peuvent faire mieux,
dans le but de sauvegarder leur liberté religieuse et de relever
la sainte bannière des Ecritures, — qu'accepter avec empressement

l'autorité décisive et première de la conscience
individuelle. Bien mieux nous estimons que si quelque chose

peut encore sauver et notre liberté de croyants et l'autorité
divine des Ecritures, c'est uniquement l'autorité de la conscience
morale comprise comme elle doit l'être; que c'est bien à ce
fait qu'il faudra toujours plus demander le point d'appui dont
nous avons besoin, pour y faire reposer le levier avec lequel
nous pourrions encore relever nos Eglises.

Nous parlons ici sans doute de nos Eglises et non de nos
« conventicules. » A moins que le retour de passions brutales
dont nous avons été dernièrement les témoins ne vienne à

s'établir chez nous et à y passer dans les mœurs, cette liberté
religieuse, qu'on rougit de devoir encore défendre au sein de

nos populations «. protestantes et républicaines, » laissera
toujours s'établir chez nous des congrégations personnelles, ou ce

que, faute d'autre terme, nous avons appelé des conventicules.
Il faut même désirer qu'il en soit toujours ainsi ; car une vie
religieuse qui mettrait sa gloire dans son uniformité, et dans

laquelle on chercherait en vain les manifestations d'une pensée



446 C. MALAN

religieuse indépendante, serait bien malade, si même on pouvait

dire qu'elle existât encore.
En tout cas, dans ces petites Eglises, — si on veut bien leur

garder ce nom, — l'enseignement de la jeunesse disparait
dans le mouvement de l'ensemble. D'ailleurs, vu la proportion
limitée de ces faits religieux, l'élément des mœurs, de la

coutume, comme en général l'élément traditionnel, faisant absolument

défaut, il n'y a pas lieu à s'y préoccuper de la direction à

donner à un enseignement qui, dans la plupart des cas, n'a

pas eu le temps de s'y organiser. C'est même là ce qui a

toujours arrêté, dès la seconde génération, le développement de

ces Eglises, bien qu'elles aient tout d'abord été rassemblées

par des hommes dont le zèle, la piété et le dévouement ne
pourraient être méconnus que par ceux qui n'auraient pas à

cœur les intérêts éternels des âmes, et l'avancement du règne
intérieur du Sauveur.

A côté de ces petites coteries religieuses, il y a cependant
ces Eglises, soit nationales soit libres, qui forment un des

facteurs constants de notre vie publique, et qui fixent les
habitudes et les traditions religieuses de nos populations protestantes.

C'est au sein de ces Eglises que nous voyons le principe
d'autorité gravement ébranlé dans la vie religiense des croyants.
Sans nier que l'on doive constater dans ce fait un des symptômes

du mal général et foncier des temps où nous vivons, ce

dont il importe de se rendre compte, c'est que c'est là une

question de vie et de mort pour ces grandes sociétés qui
composent une portion si importante de notre vie publique.

Il serait inutile de vouloir fonder telle ou telle institution
sur ce qu'il y a sans doute en soi de plus solide et de plus
profond, je veux dire sur les expériences d'une foi et d'une piété
vivantes ; vu que tout cela, nous n'en disposons pas. Quelque

indispensable que soit la ferveur de la piété à chaque manifestation

de la vie religieuse, on ne saurait faire entrer officiellement

cette piété en ligne de compte dans le programme d'un
enseignement régulier, aussi longtemps qu'il sera vrai de dire

que l'Esprit souffle où il veut. Avec cela il nous faut, de toute
nécessité, une autorité religieuse qui demeure ferme et entière,



LA DOCTRINE DE LA CONSCIENCE 447

même pendant ces saisons glacées où rien ne trahit plus au

dehors la vie cachée de la sève; une autorité qui soit

toujours présente, même lorsque, dans l'Eglise dont il s'agit, ne

se ferait plus sentir l'action spéciale de « l'Esprit. »

Dans le siècle dernier, nos pères avaient encore l'autorité
des anciens symboles. Ce siècle-ci a vu un professeur de

théologie, dans une de nos Eglises libres évangéliques, nier
hautement, et parvenir à ruiner dans la pensée de plusieurs,
l'autorité divine de la sainte Ecriture, grâce peut-être au fait

que cette autorité venait d'y être formulée de la façon la plus
imprudente. On se borna, dans le temps, à une protestation
très émue et sans doute très sincère. Mais on s'en tint là ; et le

silence n'a pas tardé à se faire sur cette question sans qu'elle
ait été foncièrement vidée. Bien des personnes se demandent

encore s'il n'y aurait pas eu autre chose à faire.
En tout cas, ceux qui sont spécialement chargés de

l'enseignement religieux de notre jeunesse ont certainement le
devoir de ne rien négliger pour empêcher que cette négation
encore récente n'en vienne, en s'enracinant dans l'opinion,
à porter un coup fatal et irrémédiable à la foi des générations
à venir. Il y a évidemment ià un devoir, et un devoir pressant,
à remplir.

En effet, enlevez à une population protestante l'autorité de

sa Bible, et vous n'avez plus devant vous qu'une foule ou affolée

ou indifférente, et qui, en tout cas, ne tardera pas à faire

regretter à ceux qui l'aiment et qui observent sa vie, une
liberté qui ne sert qu'à rendre cette population sûre d'elle-
même, et par conséquent toujours plus inaccessible à l'Evangile

des cœurs humiliés. Des protestants qui ne croient plus à

leur Bible sont tout au plus des déistes, et ils ne le demeurent
même pas longtemps. A cet égard nous avons eu longtemps
sous les yeux, d'un côté l'exemple de l'Allemagne protestante
et de l'autre celui de l'Angleterre.

Pour ne parler ici que de nous, n'y aurait-il rien à faire pour
conjurer dans une certaine mesure le danger qui nous menace?

Puisque la première enceinte de la forteresse a été envahie,
puisque la muraille extérieure n'existe plus pour beaucoup



448 C. MALAN

d'esprits superficiels ou mal instruits, ne devrait-on pas
apprendre, ne fût-ce qu'à la jeunesse, à se retirer dans le donjon
central, afin, en partant de là, de reconquérir une position
primitivement mal défendue, et qui, au seul point de vue protestant,

risque évidemment, si elle n'est pas occupée de nouveau,
et cela d'une façon plus solide, d'enlever à nos arrière-neveux
la liberté que nos pères nous avaient acquise, lorsque, au prix
de leur sang, ils nous donnèrent pour guide et pour autorité le
témoignage de Dieu dans les saintes Ecritures?

Ce « donjon central, » cette tour imprenable, ce sanctuaire

sur lequel, à moins de faire fi de sa dignité d'homme,
personne n'ira jusqu'à porter une main profane, c'est la conscience

qui nous est imposée de l'autorité morale. C'est là, chez ceux

que Dieu n'a pas délaissés, qu'on trouvera toujours les gages
de sa vivante présence. C'est là, — ce n'est nulle part ailleurs,
— que tous nous rencontrons Dieu, ou plutôt que Lui vient
nous rencontrer et nous saisir. C'est bien au nom de ce que
nous révèle cette conscience qu'on le confesse, comme c'est à

la lumière de cette conscience qu'on le sert. En particulier, ce
ne sera jamais qu'en partant de ce fait de conscience qu'on
ressaisira toujours à nouveau la Bible ; non pas pour s'en tenir
au témoignage humain qu'elle met devant nous, en se faisant

une idole de la lettre de ce témoignage, mais pour retrouver
toujours plus clairement, dans les faits dontce témoignage nous
a conservé le souvenir, les actes révélateurs du Dieu vivant de

notre conscience.
Avant de pouvoir agir de la sorte, cependant, il faudra

d'abord avoir voué une attention quelque peu soutenue au fait de la
conscience. La notion courante, en effet, ne saurait suffire, vu
qu'elle n'est rien moins que claire. Tous les jours il arrivera
de rencontrer ou dans des livres faisant autorité, ou dans les

discours d'hommes sérieux et croyants, ce mot de conscience

employé dans les significations les plus opposées. Tantôt c'est
la voix de Dieu lui-même au dedans de nous; tantôt ce n'est
plus qu'un instrument faussé et qu'il faut tenir en suspicion.
Evidemment, aussi longtemps qu'on ne sera pas arrivé, pour
soi-même, à quelque chose de parfaitement clair sur ce sujet,



LA DOCTRINE DE LA CONSCIENCE 449

il ne saurait être question d'en faire le fondement et le point
de départ d'un enseignement religieux de la jeunesse.

Nous ne saurions entreprendre ici ni l'analyse approfondie
du fait de conscience ni même un exposé quelque peu complet

des idées émises à ce sujet1. Nous voulons cependant
essayer de dire en quelques mots les conclusions auxquelles nous

avons été amené, et sur ce qu'il faut entendre par la «

conscience, » et sur le moyen d'en faire la base et le fondement de

l'enseignement religieux du jeune homme, tout en laissant à de

plus qualifiés que nous le soin de développer ce qui leur aurait

paru digne d'attention dans ce que nous allons mettre sous

leurs yeux.
La première chose sera de faire voir, dans la conscience,

non pas — (ce qu'on fait si souvent en confondant la conscience
elle-même avec ce qui en serait un des objets au dedans de

nous) — une voix étrangère à notre personnalité; mais bien

uniquement un organe spécial de notre être, au moyen duquel
nous sommes mis à même d'apprécier ce qui vit et ce qui se

passe au dedans de nous. Tandis que la science nous procure
la connaissance de ce qui est en dehors de nous, la conscience
ou science avec (c'est-à-dire la science à laquelle l'homme
arrive seul avec lui-même, ou en face de lui-même), nous fait
connaître le monde intérieur que chacun de nous porte au
dedans de soi.

Sans doute, il arrivera parfois que ce mot de conscience
servira à désigner non pas autant l'organe dont il s'agit, que tel
ou tel fait que cet organe nous aurait fait percevoir. C'est ainsi

que d'un côté on parlera d'une conscience cautérisée, pour signifier

que l'organe dont il s'agit aurait perdu sa sensibilité; et

que, d'autre part, on avouerait avoir mauvaise conscience,

pour exprimer le fait que cet organe, tout en demeurant ce

qu'il doit être, signalerait au dedans de nous un état de choses
« mauvais, » c'est-à-dire maladif ou anormal. Mais ce double

emploi du même mot repose sur une figure de langage, qui se

retrouve du reste dans l'usage que nous faisons d'autres mots

1 L'auteur de ces lignes a publié, ici même, une étude spéciale « sur la
conscience. » Nos de janvier, mars et mai 1879.



450 C. MALAN

désignant les organes des impressions des sens ; ainsi que suffit
à le prouver cette phrase : « Quel dommage d'avoir la vue
basse en face d'une aussi belle vue » C'est là une façon de

parler qui s'explique d'elle-même à chaque fois, et qui ne
saurait occasionner un malentendu du moment où l'on a eu
soin de la signaler.

Ce qui importe beaucoup plus, c'est d'avoir fait remarquer à

l'élève que cet organe de la conscience peut avoir pour objet
tout ce qui ressortit à la vie intérieure. C'est ainsi que, même
en parlant du corps, on dira « avoir conscience » d'un état de

fatigue du cerveau, ou d'une douleur dans quelque membre,
ou bien que, dans ce qui touche à l'intelligence, on aura
conscience d'une idée confusément entrevue ou d'une conclusion
mal amenée.

De tous les sens de ce mot de « conscience, » celui qui nous
intéresse spécialement ici, c'est cependant le sens dans lequel
il désigne cet organe intérieur s'appliquant à la perception des

phénomènes de la vie morale. Il porte alors un nom spécial;
nous l'appelons dans ce cas la« conscience morale, » ou mieux

encore, la « conscience de l'obligation morale. » C'est à cette
portion spéciale de la conscience de nous-mêmes que ressortit
« la conscience religieuse, » c'est-à-dire la vue, ou le sentiment,
de l'autorité immédiate en nous de Dieu lui-même. C'est donc
dans ce sens que la conscience devra être mise à la base de

notre « Instruction religieuse. »

Une semblable analyse ne sera-t-elle pas au-dessus de la portée

des jeunes intelligences que nous devons ici avoir en vue
Notre expérience nous permet d'en douter. Elle nous dit au

contraire que cette enumeration des « attributs divins » que l'on
voit figurer en tête de la plupart des manuels, est certainement

beaucoup plus au-dessus de la portée des intelligences dont il
s'agit, qu'un fait que le jeune homme porte en lui-même, et au

sujet duquel on peut à chaque instant en appeler à sa propre
expérience. Nous croyons que la raison pour laquelle on se

borne à alléguer des doctrines comme celles que nous venons
de mentionner, plutôt que de faire appel à la conscience, c'est

précisément parce que ces doctrines, étant au-dessus de la por-



LA DOCTRINE DE LA CONSCIENCE 451

tèe de l'esprit aussi bien du maître que des disciples, peuvent
être simplement dictées à ceux-ci ; tandis que, en partant du

fait de conscience, on se verrait exposé à devoir répondre à

des objections formulées par des esprits pour qui ce fait de

conscience est justement celui qui les préoccupe le plus.

Il est évident, en effet, que la conscience morale est de tous
les faits celui qui s'impose le plus directement à l'attention du

jeune homme. Il se sent là pour ainsi dire chez lui ; et, de

plus, il s'y trouve sur un terrain qui a pour lui l'attrait de la

nouveauté ; devant une vérité qu'il regarde presque comme
une conquête récente ; qui, en tout cas, n'a encore rien perdu

pour lui de son importance et de son intérêt. Il faut donc ici
lui tendre la main ; l'aider à s'orienter dans une sphère encore
nouvelle pour lui ; et cela afin de prévenir les malentendus, et

surtout afin d'obvier aux obscurités qu'une longue négligence
aurait laissé s'accumuler sur tout ce qui concerne ce chapitre
de la conscience. Quelques mots suffiront sans doute pour cela.

Encore faut-il qu'ils soient prononcés ; et de plus qu'ils soient

assez clairs pour préciser un fait qui domine d'aussi haut la

pensée, et qui, jusqu'à ce qu'il ait été entièrement éclairci,
risquerait de la préoccuper presque exclusivement.

Ce qui empêchera souvent le maître de donner à cette tâche

l'attention qu'elle réclame, ce n'est pas autant le fait que le

sujet de la conscience est en général peu connu, que ce serait

un scrupule dogmatique. Plus ce maître serait frappé de son

devoir de revendiquer pour Dieu et pour l'œuvre divine, la

place première et décisive dans la pensée de son auditeur, plus
il craindrait d'en appeler chez lui directement et avant tout à

l'autorité de sa conscience. Ce scrupule est honorable, mais il
repose sur un malentendu.

En appeler à la conscience n'équivaut nullement à avoir fait
appel à un effort moral ou à une vertu. La conscience est un

organe, et non pas une vertu ; et notre thèse est précisément
que cet organe nous a été donné pour nous faire clairement
discerner en nous, l'action première et souveraine pariaquelle
Dieu vient lui-même nous faire faire l'expérience de sa réalité.

Sans doute il faudra, pour qu'il en soit ainsi, que la doctrine



452 C. MALAN

de la conscience ait d'abord été exposée avec autant de clarté

que de simplicité. Après avoir décrit le fait de conscience au

moyen de quelques exemples bien choisis, le maître aura surtout

soin d'expliquer clairement le phénomène de la conscience
de l'obligation morale. Evitant tout ce qui ne serait que des

abstractions, il en appellera, pour chaque pas, à l'expérience
personnelle de celui à qui il s'adresserait. C'est ainsi qu'il
cherchera avant tout à mettre en évidence les trois sujets, ou centres
de volonté, qui apparaissent dans ce phénomène : le sujet qui
examine et qui réfléchit ; le sujet que ce premier voit devant
lui et en lui-même, déjà soumis à l'autorité dont s'accompagne
le sentiment du bien ; enfin, le sujet étranger, en même temps
que supérieur, dont cette autorité signale la présence. Cette

exposition doit être faite, elle aussi, au moyen d'exemples
familiers à la pensée du jeune homme. En particulier, il doit
être arrêté devant la différence entre le sentiment du bien, qui
est une expérience purement humaine, et le sentiment de

l'autorité qui vient ordonner à l'homme de vouloir ce bien,
laquelle est un fait nécessairement supérieur à l'homme.

C'est la réalité et la nature de cette autorité qui est ici le fait
important. C'est là ce qui doit être rendu parfaitement clair ;

parce que, comme nous allons le voir, c'est le fait sur lequel
tout repose. Pour cela, il faudra exposer la chose comme elle
se passe ; la prendre pour ainsi dire sur le fait ; en rappeler
l'histoire et l'évolution successive. Il faudra faire voir l'homme
se décidant tout d'abord seul avec lui-même ; sans autre
préoccupation que celle de la pente instinctive de sa volonté, et
uniquement sous les influences du milieu qui est le sien. Il faudra
le montrer arrivant ainsi à faire la différence entre ce qui lui
semble bien, et ce qui lui paraîtrait mal. Une fois qu'a été bien
reconnue cette position de l'homme placé uniquement en face

de la loi de son propre être, il faut rappeler au jeune homme
ce qu'il a lui-même senti succéder à cela au dedans de lui ;

l'apparition, devant sa conscience de lui-même, de cette autorité

essentiellement étrangère, et souvent même opposée, à sa

libre volonté; de cette autorité qu'à chaque occasion il a senti

surgir d'elle-même au dedans de lui ; lui ordonnant, après que



LA DOCTRINE DE LA CONSCIENCE 453

son choix avait déjà été fait, — et lui ordonnant de la façon la
plus absolue et sans aucune hésitation, — de vouloir entièrement

et exclusivement ce qui lui semble à cette heure le bien,
et de détourner résolument et définitivement sa volonté, et
même son désir, de ce qu'il était arrivé à regarder comme le
mal.

On ne devra pas craindre de s'arrêter devant ce fait
intérieur, jusqu'à ce qu'on en ait mis en pleine évidence le
caractère « objectif, » c'est-à-dire étranger à la volonté qui le
ressent. Pour cela on rappellera tel ou tel cas où le jeune
homme se serait senti si bien lié par cette autorité qu'il aurait
vu aussitôt cesser, devant cette expérience, les hésitations qui
l'avaient jusque-là arrêté. On supposera, par exemple, un cas

où, en face des plus grands avantages, il se verrait forcé malgré
lui à agir de façon à s'en priver, et cela par seul motif de
conscience. Il faudrait le mettre en face d'une position où il en viendrait

à se dire à lui-même : « Je voudrais bien pouvoir vouloir
telle chose, mais en dépit de mon désir, et bien que ma décision

ne doive jamais être connue que de moi seul, je ne puis
m'y décider Ma conscience me l'interdit. Je me sens lié malgré
moi »

Après lui avoir ainsi mis sous les yeux le caractère absolu de

cette autorité, il faudra encore lui rappeler la manière dont
elle se fait sentir ; non par une voix ou par une pensée formulée
devant nous, ou au moyen de ce qui s'annoncerait d'emblée

comme l'action d'une volonté étrangère, mais en nous parlant
en notre propre nom. Il faudra lui rappeler ce geste silencieux

nous montrant au dedans de nous la portion centrale de notre
moi déjà soumise, et complètement soumise, à cette autorité;
l'ayant déjà pleinement acceptée ; en sorte que la vue de cette
soumission prendrait devant nous la forme d'un fait de

conscience de nous-même ; en sorte que ce serait là comme une
nouvelle conscience de notre propre être ; comme la vue d'une
expérience nouvelle qui nous serait imposée dans une portion
de nous-même que nous aurions négligée jusque-là.

C'est bien à cela que nous devons de discerner dès ce

moment, dans le sentiment du devoir, en même temps et une loi
THÉOL. ET PHIL. 1885. 30



454 C. MALAN

qui nous est imposée du dehors, et une loi de notre propre
être; en sorte que la rejection de ce devoir constituerait bien
à nos yeux une infidélité envers nous-même ; un coup porté en

même temps et à notre moi lui-même, et à l'autorité qui nous
aurait ainsi atteints dans la sphère encore normale de notre vie

personnelle.
Tout dépendra, pour ce qui va suivre, du soin et de la clarté

avec laquelle aurait été faite cette première étude. Il faudra

qu'il en ressorte pour notre élève la vue au dedans de lui-
même de deux hommes ; dont l'un, celui qui se rend compte
de sa pensée et qui se sent responsable de sa décision, voit
devant lui, grâce à sa conscience de lui-même, un autre homme,
ou, comme on dirait plutôt, un autre moi, qui, lui, est encore
inconscient et muet, mais dont la présence silencieuse, précisément

parce que nous le voyons déjà soumis à l'autorité, devient
à elle seule un commandement. Reconnaissant dans ce moi la

portion normale de notre être, nous y verrons alors le but
auquel doit tendre notre volonté réfléchie. Ce sera là pour
nous l'homme intérieur soumis à la loi de Dieu.

Dès lors, en effet, cette autorité est devenue pour nous la loi
de Dieu lui-même. C'est là le second fait qu'il faudra maintenant
établir. On le fera en en appelant et à la nature, et au mode

d'action, de cette autorité intérieure.
D'abord à sa nature. — Cette autorité est péremptoire ; elle

n'hésite pas. C'est bien ce qui la distingue de la volonté propre
qui avait dirigé l'homme avant que cette autorité se fît sentir.
Là il y avait eu hésitation ; et même une hésitation d'autant plus
prolongée que l'homme dont il s'agit s'était montré plus
scrupuleux, c'est-à-dire plus attentif à se conformer à la loi de son
être. Quant à cette autorité nouvelle, elle n'hésite pas. Ce n'est

pas une règle, un idéal, qui apparaîtrait devant l'homme, sauf
à laisser l'homme en faire l'usage qu'il voudrait. Non c'est
bien une volonté qui s'impose. C'est le mot de devoir qui se

fait entendre, et devant lequel tout fait silence; vu qu'il
s'affirme avec d'autant plus de clarté et de force qu'il se trouverait
plus opposé à la volonté de celui chez qui il fait son apparition.
— En face de cette dernière volonté, l'autorité en question est



LA DOCTRINE DE LA CONSCIENCE 455

donc divine en ce sens, qu'elle lui est supérieure, et qu'elle se

montre essentiellement absolue.
Mais ce n'est pas tout. Cette autorité a encore un mode d'agir

entièrement distinct de celui de toute volonté purement humaine.
Tandis que la loi que l'homme se fait à lui-même, ou qu'il
recevrait de son semblable, ne saurait jamais commander qu'à
l'action, l'autorité qu'il s'agit de définir atteindra toujours
l'homme dans le mobile qui précède chez lui l'action. C'est
aussi grâce à cela que l'apparition dans l'homme de cette autorité,

quelque absolue qu'elle soit, ne gêne en rien le jeu de sa

liberté. Ce n'est pas une loi écrite ou formulée devant lui ; c'est

tout autre chose. C'est une action s'exerçant immédiatement
sur lui. C'est donc l'expression de la présence au dedans de

lui d'une volonté vivante, dont il ne reconnaît la présence qu'à
la sollicitation, ou à la pression, déjà produite par cette volonté
dans une sphère de la vie de l'homme où ne pénètre pas son

regard ; où ne saurait pénétrer que ce seul Etre pour lequel
l'âme humaine n'a pas de mystère, parce qu'il est l'auteur, et

par conséquent le Seigneur, de la liberté de cette âme. —C'est
donc là, une fois de plus, une autorité divine, ne fût-ce qu'à
cause de ce fait, qu'elle atteint l'homme dans le centre même
de son être.

III
Les conséquences de ces faits.

Pour peu que les faits que nous venons d'indiquer aient été

mis avec queique clarté sous les yeux de l'élève, non seulement

il en aura reconnu la vérité dans sa propre expérience, mais, à

mesure qu'il les aura compris, il s'en dégagera pour lui la vue
des deux faits sur lesquels repose directement toute « Instruction

religieuse. »

Le premier c'est l'existence d'un être personnel et vivant, en

rapport immédiat avec l'homme, et qui impose à l'homme

l'expérience de sa réalité, comme de l'auteur et du maître de la

libre volonté de l'homme. C'est donc l'expérience directement

imposée, au jeune homme lui-même, de l'existence de



456 C. MALAN

Dieu ; non pas comme d'un fait qui ne serait que placé devant
lui de façon à ce qu'il dût en reconnaître la vérité, mais comme
d'un fait d'expérience propre; comme d'une réalité dont il est
aussi peu en droit de douter que de la sienne propre.

Quant au second de ces deux faits, c'est la nature anormale
de cette volonté humaine « qui ne peut pas se soumettre d'elle-
même » à cette autorité de Dieu. — C'est donc la présence, dans

l'homme, d'un état de péché de sa volonté. Et ce second fait, lui
aussi, est pour l'élève un fait imposé à son expérience, un fait
de conscience personnelle.

L'analyse, ou plutôt la vue claire, de ce fait de la
conscience morale, aura donc, à elle seule, amené l'élève à toucher
comme au doigt d'un côté à l'existence de Dieu, et de l'autre à

la réalité présente de son propre état de péché devant ce Dieu
dont l'action vivante est présente au dedans de lui.

Il y a plus encore. Si la conscience de l'obligation morale
suffit amplement, si même elle arrive seule, à faire faire à

l'homme l'expérience du Maître de sa volonté, de Celui qu'il
est dès lors forcé à appeler «: le Seigneur, » elle ne met cependant

pas ce même homme en un rapport personnel avec cet
Etre. Elle lui fait ressentir son action, mais elle ne le lui fait
pas connaître lui-même. Elle ne le nomme pas devant l'homme.
Bien au contraire, tout en prouvant la réalité de l'action divine,
elle revêt cette action de deux caractères essentiellement
inconciliables dans une seule et même volonté personnelle.
L'homme est bien amené par là jusqu'en la présence de Dieu ;

mais arrivé là il se trouve que ce Dieu est pour lui un Etre
dont il ne peut se faire une idée, un Dieu qui se cache. La
conscience de l'obligation morale ne donne pas, de l'Etre dont
elle fait ressentir l'action, une idée qui soit telle que l'homme
serait jamais à même de la formuler devant sa pensée.

D'autre part, si cette même conscience morale place l'homme
en face de son état de péché et de chute, elle ne lui donne pas

non plus ce qui seul pourrait faire naître en lui. en présence
de ce péché, l'espérance de pouvoir jamais en être délivré;
puisque d'un côté elle lui fait voir ce péché résidant dans la

direction foncière de sa volonté, c'est-à-dire dans un fait inté-



LA DOCTRINE DE LA CONSCIENCE 457

rieur que l'homme est même incapable de vouloir modifier; et

que, de l'autre, tout en le mettant en rapport avec le Maître de

sa volonté humaine, elle n'inaugure pas entre lui et ce Maître

une relation personnelle libre et réciproque.
Quant à ce premier fait, que l'expérience de conscience fait

sentir la réalité de Dieu sans nous le révéler, et même en nous
le voilant, il suffit de montrer comment cette expérience est

celle d'une action dont les mobiles se contredisent. Ce que la

conscience met devant l'homme, c'est en effet, tout d'abord,
une autorité qui enjoint absolument « le bien. » C'est donc une
autorité dont l'auteur demeurera pour l'homme l'Etre absolument

saint et parfaitement juste. Mais il y a plus Cette même

autorité, en dépit du fait qu'elle rencontre chez l'homme une
volonté contraire à son action, persiste néanmoins à s'affirmer
au dedans de l'homme pécheur. Elle supporte donc, cette
autorité sainte, elle endure, la présence du péché dans le
pécheur. Il en résulte qu'aux yeux de ce pécheur l'auteur de

cette autorité devra nécessairement être non seulement le

Saint, mais encore le Miséricordieux et le Patient. De plus, ces
deux caractères opposés, cet Etre les possède devant l'homme
d'une façon absolue, constante et simultanée. Sa volonté, qui
est souveraine, réunit ainsi, à un degré suprême, deux directions

diamétralement opposées.
Voilà ce qui empêche que l'homme puisse jamais réaliser

devant sa pensée cet Etre dont il est pourtant forcé d'admettre
l'existence. C'est la présence simultanée de ces deux caractères

qui, pour la pensée de l'homme, ne peuvent subsister
ensemble dans une seule et même volonté personnelle absolue :

la sainteté, et la palience en face du péché; la justice, et la

grâce.
Aussi bien qu'arrive-t-il? L'histoire de l'humanité nous le

dit. Nous y voyons l'homme se fatiguer inutilement à vouloir
dire le nom du Dieu dont l'autorité se fait sentir de la sorte dans
le centre de son être. Bientôt même il se passe de deux choses

l'une. Ou bien, renonçant à voir, dans cette action dont il est
ainsi l'objet, une action réellement personnelle, — se contentant

d'y reconnaître un fait supérieur, un fait de puissance, —



458 C. MALAN

il se met à adorer les faits qui l'entourent, selon que dans ces
faits lui apparaissent ou la justice et la pureté, ou la miséricorde
et la patience. Ou bien encore, retenant, dans l'impression de

cette autorité, celle d'une action essentiellement personnelle,
il se fait, pour se la justifier à lui-même, deux ou plusieurs
dieux, dont les uns sont des êtres saints et justes, et les autres
des dieux faciles et plus ou moins rapprochés de sa propre
faiblesse morale.

Telle est bien la double évolution des religions de l'homme
laissé à lui-même, ou du paganisme. Nous voyons toutes ces

religions, après de longs siècles, aboutir, chez ceux de tous les

païens qui ont fait preuve en même temps de plus d'intelligence

et de plus de sentiment religieux, à l'autel au dieu
inconnu.

Il est vrai qu'en face de cette histoire en apparaît une autre.
C'est celle de ce petit peuple dont le caractère distinctif a été

le retour continuel à l'adoration d'un Dieu personnel et
unique, bien plus d'un Dieu qui disait hautement de lui-même :

« Il n'y a point de Dieu en même temps juste et sauveur que
moi1 »

Quant à nous, à cette heure, nous sommes tous mis en face

d'un acte historique qui réunit, dans une seule et même action
de volonté, et cela à un degré absolu, l'idéal de la justice ou
de la sainteté, et l'idéal de la miséricorde ou de la grâce. Cet

acte, qui demeurera pour nous historique, ne fût-ce que parce
qu'il est impossible à imaginer pour la pensée de l'homme, —
c'est « la croix de Christ » considérée comme une action de

Dieu lui-même. Aussi bien est-ce là seulement que nous
pouvons, encore aujourd'hui, saisir la révélation de ce Dieu « en

même temps juste et sauveur, » en qui Israël espérait, que les

autres peuples cherchaient en vain à découvrir, et qui est le

seul auquel il nous soit loisible de rapporter l'autorité de notre
conscience de l'obligation morale.

De plus, il existe un document qui nous a conservé le témoignage

rendu à l'activité de ce Dieu soit pour créer l'homme et
le monde de l'homme, soit pour préparer, dans la marche de

1 Esa. XLV, 21; Zach. IX, 9.



LA DOCTRINE DE LA CONSCIENCE 459

l'humanité déchue, et spécialement dans la conduite et le

gouvernement d'Israël, l'acte spécial que nous venons de rappeler.
Ce document c'est la sainte Ecriture.

C'est ainsi que le fait de conscience morale amène forcément

tout d'abord à la réalité d'un Dieu que nous ne saurions vouloir

nommer ; d'un Dieu qui, si nous devons le connaître,
devra s'être révélé lui-même à nous. De plus, ce même fait

nous conduit à reconnaître ce Dieu dans le sacrifice de Jésus-

Christ, et par conséquent à saisir sa révélation dans l'histoire
des faits qui ont préparé et annoncé, qui ensuite ont
raconté au monde cet acte du Dieu dont nous avions ressenti
l'action dans l'autorité de notre conscience de l'obligation
morale.

Voilà comment ce fait de conscience, que nous portons tous

en nous-mêmes, — que nous ne saurions vouloir ni ignorer
ni méconnaître, — est bien ce roc dont parlait Jésus-Christ,
comme du fondement que son auditeur devait savoir donner
à la foi à son Evangile.

Aussi bien est-ce de ce fait qu'il nous faudra partir pour
annoncer cet Evangile à la jeunesse qui nous est confiée ; au
lieu de nous contenter d'en appuyer le témoignage sur des

autorités qui, quelque respectables qu'elles soient, ont elles-
mêmes besoin d'être appuyées ; qui, par conséquent, ne seront
jamais qu'un fondement de surface incapable de résister soit
aux passions et aux illusions de son âge, soit aux négations et

aux séductions du monde en vue duquel nous sommes chargés
de l'armer.

Il serait facile de nous étendre encore sur l'utilité, pour la

suite de l'Instruction religieuse, de cette même étude du fait
de conscience, dans laquelle nous avons essayé d'en faire voir
le point de départ. Déjà le premier résultat de cette méthode

d'enseignement sera d'avoir fait de notre élève, non pas un
serviteur ou même un membre passif de l'Eglise, encore moins
un sectateur aveugle du dogme traditionnel ou de l'orthodoxie,
mais, — à proportion que nous aurions réussi à lui faire saisir,
dans l'autorité de l'obligation morale, l'action même de Dieu
au dedans de lui, — un serviteur direct de Dieu lui-même,



460 C. MALAN

c'est-à-dire un homme libre, un homme qui possède en lui-
même son autorité.

Ce n'est pas ici le lieu, pour prouver ce que nous disons là,
d'entrer dans le détail de la doctrine chrétienne. Aussi bien
n'avons-nous aspiré, dans ce qu'on vient delire, qu'à proposer,
spécialement aux jeunes pasteurs, les résultats de notre propre
expérience sur un point qui, surtout depuis que nos Eglises
ont mis de côté les symboles et les catéchismes officiels,
constitue une difficulté spéciale pour les débuts du ministère.

Ceux qui nous auront suivi dans notre exposé du fait de
conscience verront jusqu'à quel point ce fait, compris de la
sorte, est en effet propre à introduire la jeunesse à la vue des

grands faits que l'Evangile propose à notre foi.
C'est ainsi, pour conclure par ce seul mot, que la conscience

que nous avons de notre homme intérieur est seule propre à

nous faire saisir la nécessité, en même temps que la possibilité
et par conséquent l'historicité, de l'apparition dans notre race
du «. Fils de l'homme ; » comme aussi que la conscience que
nous avons de la loi de cet homme intérieur nous aidera seule
à comprendre l'avènement, dans ce « Fils de l'homme, » de

la conscience de « Fils de Dieu. »

Si du dogme nous passons à la morale, c'est Notre Seigneur
lui-même qui nous montre, dans l'obéissance à l'autorité de la
loi intérieure de la conscience, la seule chose qui nous mettra
à même de juger de la vérité de ses paroles. Il ne veut pour
son disciple que l'homme qui aurait déjà appris « à vouloir
faire la volonté de Dieu1, » décision à laquelle, avant de l'avoir
rencontré Lui-même, l'homme ne saurait être arrivé qu'après
avoir reconnu cette volonté de Dieu, dans l'aulorité dont sa

conscience lui aurait fait sentir la présence au dedans de lui.
Il serait facile, en multipliant les exemples, de faire voir

l'utilité du fait de conscience pour nous introduire à la
compréhension de l'œuvre intérieure de l'Esprit, ainsi que des vertus

qui découlent pour nous de cette œuvre. Ce que nous avons
dit suffira cependant peut-être pour avoir montré l'importance,
surtout à cette heure, de la doctrine de la conscience comme

1 Jean VII, 17, etc.



LA DOCTRINE DE LA CONSCIENCE 461

base et comme introduction dans l'Instruction religieuse de

notre jeunesse; pour faire voir que ce serait là le moyen de

lui rendre, ou de lui conserver, cette sainte liberté de l'âme qui
ne s'incline que devant une expérience personnelle et immédiate

de Dieu ; liberté pour laquelle ont souffert nos ancêtres,
et que leurs fils dégénérés s'efforcent à cette heure de ravir à

nos enfants.


	La doctrine de la conscience comme point de départ de l'instruction religieuse

