Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1885)

Artikel: La doctrine de la conscience comme point de départ de l'instruction
religieuse

Autor: Malan, C.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379366

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379366
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA DOCTRINE DE LA CONSCIENCE

COMME POINT DE DEPART DE I’INSTRUCTION RELIGIEUSE

PAR

G. MALAN

I
Exposé de la question.

Il n’est personne qui, appelé & donner ce que 'on nomme
chez nous une « Instruction religieuse, » n’ait senti que la
plus grande difficulté de cette belle tiche, consiste peut-étre,
pour nous protestants, dans le choix d’un point de départ & la
fois parfaitement accessible & I'éléve, et, au point de vue de
Ienseignement lui-méme, entiérement solide et satisfaisant de
tout point.

La premiére chose est ici, sans doute, de nous rendre
compte du principe qui devra nous guider, pour un choix
aussl important que celui de Pautorité & mettre a la base d’un
semblable enseignement.

Et d’abord, s’agira-t-il de faire choix d’une autorité qui
devrait étre imposée 4 I'écolier? — Dans ce cas, tout se bor-
nerait a se décider entre telle ou telle autorité religieuse ex-
térieure ; comme serait celle de 'Eglise, par exemple, ou celle
de tels docteurs en renom, ou bien encore, dans notre monde
religieux, celle du texte sacré lui-méme.

Mais on peut aussi se demander si ce que nous aurions a
faire ne serait pas plutdt de préciser, ou de faire ressortir,
aux yeux de notre éleve, l'autorité qui, d’une facon plus ou

THEOL. ET PHIL. 1885, 29



438 C. MALAN

moins consciente, aurait déja été & la base de sa vie reli-
gieuse.

Pour peu gqu’on y regarde de pres, cependant, on ne tarde
pas & voir qu'une semblable alternative ne saurait étre posée
d’'une fagon aussi absolue, vu que, dans le fond, il n’y a pas
d’autorité religiense qui soit jamais exclusivement extérieure.
Méme dans le cas extréme de ’autorité d’une Eglise historique
infaillible, ou de l'autorité absolue du prétre, ou bien de celle
que l'on attribuerait & la lettre méme de I’Ecriture, — méme
alors il faudra, pour qu’il y ait dans ces faits extérieurs une
autorité religieuse, que celui qui s’y soumettrait y et tout
d’abord librement consenti, ce qu’il n’aurait fait qu’en obéis-
sant & une autorité intérieure; en sorte que, jusque dans des
cas semblables, 1'autorité religieuse premiére, c’est-a-dire la
véritable autorité, serait un fait intérieur et personnel qui, soit
d’une facon constante, soit une fois pour toutes, aurait été a la
base de la soumission méme la plus passive.

Nous pouvons donc négliger cette distinction entre une au-
torité extérieure ou imposée, et Pautorité intérieure ou per-
sonnelle. En fin de compte, il se trouvera toujours que la
question qui se présentera a nous sera bien uniquement celle-
ci: quelle espéce d’autorité intérieure, cu personnelle, de-
vrons-nous prendre pour le point de départ, ou pour le fonde-
ment, de notre Instruction religieuse ?

La réponse a cette question dépendra évidemment de celle
que nous aurions été amenés a faire & deux questions préala-
bles; la premiere: qu’entendons-nous dans ce cas-ci par une
« Instruction religieuse »? — et la seconde: & qui sommes-
nous appelés 4 donner une semblable Instruction ?

1o La définition de I’ « Instruction religieuse » implique né-
cessairement celle de la religion dont il s’agirait ici. — A cet
égard nous pouvons nous contenter de dire, que cette religion
est celle dont nous possédons le témoignage dans la sainte
Ecriture. C’est donc « la religion de Dieu », pour autant que
ce mot désignerait une religion différente de celle qui méri-
terait le nom de « la religion de ’homme ». Ce sera bien le
rapport que Dieu lui-méme a inauguré avec 'humanité; et



LA DOCTRINE DE LA CONSCIENCE 439

non celui que I'homme aurait essayé d’inaugurer avec Dieu.
Ces deux religions subsisteront toujours en face l'une de
I’autre; bien que sous des formes qui, & chaque fois, décou-
leront des circonstances du moment, c’est-d-dire et des
époques et des milieux dans lesquels elles se seraient for-
mulées.

[1 ne saurait étre question de faire ici ’histoire des diffé-
rentes formes qu’arevétues le rapport religieux, ou la religion.
Il suffira de dire que, dans le moment actuel, on a le droit de
faire la différence que nous venons de statuer. Nous ajoutons
que ce que nous entreprendrions d’exposer dans notre Ins-
truction religieuse, ce serait la religion que nous avons appelée
« la religion de Dieu » ; tandis qu’d nos yeux « la religion de
I’lhomme » n’impliquerait d’autre vérité que celle du sentiment
qui pousse toujours de nouveau ’homme & entreprendre ce
qu’il demeurera toujours incapable de mener a bien.

Non pas qu’en disant cela nous entendions empiéter sur une
question qui devra faire le premier objet de notre enseigne-
ment. Nous ne voulons qu’avoir indiqué les limites dans les-
quelles devrait se renfermer cet enseignement. Sans doute,
nous présupposons, pour cela, 'admission de deux vérités
religieuses de la plus grande importance; la premiere: le ca-
ractére personnel du rapport religieux, c’est-a-dire la person-
nalité de Dieu et celle de 'homme ; et la seconde: la place
supérieure et premiére qui, dans ce rapport, revient a I'action
personnelle de Dieu. Nous croyons cependant n’avoir fait en
cela que tenir compte d’un point de vue que nous partagerions
avec ceux auxquels nous aurions a nous adresser.

On ne saurait d’ailleurs vouloir commencer une instruction
comme celle dont il s’agit, par un théoreme de philosophie
religieuse sur la personnalité et la liberté dans U'étre divin et
dans I’étre humain. Ce sont 13, sans doute, des vérités fonda-
mentales ; mais elles doivent étre tout d’abord présupposéses;
parce que, si elles ne peuvent manquer de ressortir de notre
enseignement, elles ne sauraient cependant jamais.en consti-
tuer expressément l'objet.

20 Mais si telle est la religion que nous entendons ensei-



440 C. MALAN

gner, il nous reste a dire & qui cet enseignement s’adresserait.
Du moment ou, comme nous l’avons vu, toute autorité reli-
gieuse 1mplique, quelle qu’elle soit, une expérience person-
nelle chez celui qui 'accepterait, la définition d’une semblable
autorité entrainera nécessairement celle de ’expérience reli-
gieuse qui serait celle de nos éléves.

A cet égard il nous faut donc faire ici la différence entre le
catéchisme, qui s’adresse & 'enfant, et I'Instruction religieuse
proprement dite, qui concerne l'adolescent. Cette différence
est d’autant plus importante dans la question qui nous occupe,
que 'autorité est bien réellement tout autre pour l'adolescent
que pour l'enfant. C’est méme en cela, — a part tels aulres
faits de développement que nous pouvons negliger ici, — que
consistera toujours la grande différence entre ces deux dges
dans le méme individu.

Pour l'enfant, 'autorité est avant tout, et elle doit toujours
élre & ses propres yeux, une autorité directement imposée du
dehors, ou ce que nous avons appelé une autorité «extérieure»;
et cela par la simple raison que ’enfant n’est pas encore ar-
rivé a refléchir ce qui se passe en lui; qu’il ne se préoccupe
pas surtout et avant tout des mobiles de sa volonté. L’enfant
n'est pas parvenu & ce degré de conscience de soi-méme, qui
lui ferait apprécier l'autorité a laquelle il se soumet, comme
un fait qui aurait moditié chez lui la décision qui précede
son action. A ses yeux, cette autorité ne concerne jawais que
cette action elle-méme. S'il réfléchit sans doute la nature de
son action, il n’en réfléchira cependant jamais que trés impar-
faitement le mobile.

Par contre, ce qui caractérise 'adolescent, c’est précisé-
ment, et c’est méme avant tout, le fait que chez lui s’est ré-
veillée la conscience des premiers mobiles de son action.
Arrivé a ce moment de son développement, le jeune homme
se dégagera de l'enfance & proportion que se prononcera chez
lui Tactivité rétléchie de la conscience de l'obligation morale.
Le premier trait auquel on reconnail que chez lui Penfance
est bien passée, c’est la préoccupalion, et méme la discussion
attentive, des droits de l'autorité devant laquelle il s’était jus-



LA DOCTRINE DE LA CONSCIENCE 441

que-la incliné a ce point que, pour lui, I'idéal méme de la
vertu se réduisait alors & une soumission immédiate a cette
autorité. A cette heure on voit apparaitre chez lui 'examen
toujours plus scrupuleux de la légitimité de ce qui, avant cela,
n'avait été qu’une soumission presque passive. Bien mieux !
cet examen est méme regardé maintenant comme le premier
et comme le plus important de ses devoirs.

La chose étant ainsi, — et nous pourrions nous appuyer,
pour ce que nous venons de dire, sur le plus auguste de tous
les exemples, sur ce qui constitue a nos yeux a tous l'idéal et
la norme du développement de 'homme 4, — il est évident
que, dés que nous avons 4 nous adresser non plus & des en-
fants mais & des jeunes gens, notre devoir sera de leur parler
au nom de cette conscience, qu’ils regardent maintenant eux-
mémes comme leur supréme autorité. Ce n’est que de la sorte
que nous nous placerons sur le terrain, et au point de vue, qui
est le leur. Du moment, au contraire, ol nous voudrions en-
core les soumettre & une autorité « immédiate », nous nous
serions mis en dehors du développement normal de leur vie
intime ; et, si notre influence n’était pas expressément repous-
sée, nous n’aurions, en tout cas, abouti qua géner la marche
naturelle de leur progrés. Une autorité religieuse extérieure,
ou immeédiate, aprés avoir été pour ’enfant un besoin absolu,
ne saurait plus tard, lorsque ce méme enfant est devenu le
disciple de sa conscience personnelle, avoir sur lui qu’une in-
fluence négative et pernicieuse. C’est certainement a cela
qu’il faut attribuer le peu de résultat de tant d’Instructions
religieuses, du reste évangéliques et sérieuses, sur des jeunes
gens qu’elles auraient impressionnés dans un sens tout opposé
si, au lieu de ne sadresser qu’a leur seule soumission, on
s’était davantage appliqué, en suivant 'exemple de l'apotre,
« a rendre captive leur conscience 2. »

De cette observation découlent deux faits.

Le premier, — c'est que enseignement religieux de ’en-

1 Nous faisons ici allusion au réveil de la conscience de soi dans Jésus
adolescent, lors de « la sckne du temple.» Lue II.
22 Corn, IV, 2+ X 5,



442 C. MALAN

fant doit lui étre donné avec autorité ; c’est-d-dire directement,
et au nom de Dieu, dans ce sens qu’il faut se borner 4 mettre
sous ses yeux des actes divins. Ce sera donc avant tout
Uhistoire sainte dont on fera I'objet d’'un semblable enseigne-
ment; en ayant toujours soin, sans doute, de présenter cette
histoire & l’enfant, non comme un choix d’anecdotes plus ou
moins frappantes, mais comme !'ensemble des actes par les-
quels le Dieu vivant et souverain, apres avoir créé I’homme
pour qu’ll réalisat son image, serait ensuite, apres le péché et
la chute de I'homme, « sortt lui-méme pour chercher I'homme
jusqu’a cequ’il Uait trouvél. » — Le seul moyen d’exercer sur
I'enfant une influence religieuse, sera toujours de le mettre en
face de 'action personnelle, tout d’abord du Dieu saint et sou-
verain, puls du Dieu miséricordieux et sauveur. Indépendam-
ment de la vérité intrinséque des faits scripturaires, faits que
I’enfant recevra sur l'autorité des « saints hommes de Dieu »
qui nous les racontent, I'influence sur lui de ces actes directs
de Dieu sera tout autre que celle que pourrait avoir soit I'auto-
rité de ’Eglise, qui lui cacherait Dieu au lieu de le lui révéler,
soit celle du dogme traditionnel, qui le laisserait froid et indit-
férent, soit méme celle du texte sacré présenté comme une for-
mule abstraite, et qu’il ne comprendrait méme qu'a I'aide
d’une autre autorité.

Le second fait qui découle de ce que nous avons constaté,
c’est la nécessité, — lorsque, aprés le catéchisme proprement
dit, 'enfant sera parvenu a I’aige de pouvoir ratifier lui-méme
la position que lui avait donnée son baptéme, et de pouvoir se
joindre, dans la céne, a ceux « qui font cela en mémoire de
Lui, » — qu’il soit mis en face de cette autorité intérieure qui,
aux débuts de sa vie religieuse, 'avait déja porté a rendre &
I'autorité historique ou extérieure, une ohéissance qui n’ctait
encore que de la soumission. Il faudra que, dés lors, la réalité
du fait de conscience soit mise au point de départ, et comme
au fondement, de lout ce qui constituerait pour lui la vérilé
religieuse. Il faudra qu’il en vienne & faire lui-méme succéder,
& ce qul n'avait été jusque-la qu’une soumission aveugle, une

! Lue XV, 4.



LA DOCTRINE DE LA CONSCIENCE 443

obéissance toujours plus consciente de ses mobiles. Il faudra
que sa religion s’appuie toujours plus directement sur ce qui
sera pour lui un libre devoir de conscience, c’est-a-dire d’ex-
peérience personnelle.

On objectera peut-étre a cela que, dans la pratique, ces
deux sortes d’enseignement ne sauraient éire aussi absolument
séparées l'une de l'autre. — Cela est si vrai qu’il pourrait
sembler, au premier coup d’ceil, qu'un des avantages dont
jouissent & cet égard les classes aisées, ou les habitants des
villes, serait la possibilité, pour leur jeunesse, de prendre part
a un second enseignement religieux supérieur a celui du caté-
chisme élémentaire.

Il ne faudrait cependant pas s’exagérer cet avantage. Le fait
est que, grace & la forme que Dieu a donnée & la Révélation,
on ne saurait, quoi qu’on fasse, tenir ces deux enseignements
strictement séparés I'un de l'autre. Cette Révélation consistant,
non pas en une vérité abstraite, ni méme dans 'exposé d’un
ensemble de faits historiques, mais avant tout dans le témoi-
gnage rendu a l'action d’un Dieu personnel devenu semblable
et sympathique & chacun de nous, — il en résulte, en effet,
que non seulement cette Révélation sera déja pleinement
accessible au cceur de l'enfant, mais encore que, sans qu’il
s’en rende compte, son sentiment pénétrera méme plus avant
dans I'expérience immédiate de cet Etre, que ne pourra jamais
le faire apres cela sa pensée réfléchie.

Sans doute, il ne faudrait pas conclure de la qu’a elle seule
I'expérience enfantine de Dieu et de Jésus-Christ, puisse en-
suite contenter les besoins religieux de I'homme fait. Il est
vrai, — c’est Notre Seigneur qui laffirme!, — qu’un tel
homme ne saurait mieux faire que revenir toujours de nouveau
aux sentiments avec lesquels il aurait comme enfant recu la
parole de vérité. Mais recevoir la vérité céleste ne constitue
pas toute la vie religieuse. Si cette simple acceptation peut
suffire & 'enfant avant qu’il soit devenu clairement conscient
du monde qui s’agite au dedans de lui, et surtout avant qu’il
ait rencontré le monde extérieur, avec ses erreurs, ses séduc-

1 Marc X, 14 et 15.



LAAA C. MALAN

tions et ses dangers, — il faudra nécessairement qu’a la sou-
mission presque passive avec laquelle il avait jusque-la accepté
le témoignage de Dieu, viennent s’ajouter lintelligence, le
discernement et les lumiéres qui lui deviendront nécessaires,
soit pour déméler 'erreur, soit pour défendre devant autrui,
et tout d’abord pour se justifier a4 lui-méme, I’expérience im-
médiate dont avait vécu sa piété enfantine. Aussi bien, en face
de ce qui, a cetle heure, viendrait ébranler, ou méme mettre
en question, la légitimité des sentiments qui lui avaient suffi
jusque-la, faudra-t-il qu’il soit arrivé a se rendre compte d’une
autorité dont 1l discernerait clairement, et dont il accepterait
pleinement, les droits.

II

Analyse des faits eux-mémes.

Apres avoir précisé notre tiche, nous avons maintenant a
faire voir comment le fait dc conscience est bien réellement
ce qu’il faudra douner pour base et pour autorité & notre en
seignement.

Nous n’hésitons pas a affirmer que c’est 14 & nos yeux une
necessité absolue; spécialement en face de cette absence com-
pléte de toute autorité religieuse extérieure, qui estle mal dont
souffrent si généralement nos Eglises, depuis que 'on y a mis
en question non seulement 'autorité traditionnelle de nos sym-
boles, mais encore celle de la lettre de I’Ecriture. Nous esti-
mons qu’il est du devoir strict des guides religieux de notre
jeunesse, d’asseoir expressément leur enseignement sur cette
autorité de la conscience individuelle qui maintenant est la
seule autorité demeurée debout. Il nous semble méme qu’il y
a 14 pour nous une question qui intéresse de la fagon la plus
directe la vie méme, et par conséquent I'avenir, de nos
Eglises.

On nous dira peut-étre que personne n’hésite a reconnaitre,
dans l'autorité de la conscience individuelle, le principe méme
du protestantisme.

Tout dépendra ici du sens que 'on aurait donné aux termes



LA DOCTRINE DE LA CONSCIENCE 445

que l'on emploie. Si cette formule a en effet libre cours dans
les manuels d’histoire générale, elle est loin d’étre universelle-
ment adoptée par les protestants eux-mémes. Ceux d’entre
eux qui mettent 'Evangile du Sauveur au-dessus du protes-
tantisme lui-méme ; les protestants qui ne tiennent au protes-
tantisme que parce qu’ils lul doivent d’étre libres du prétre, et
surtout d’avoir libre accés au témoignage du salut de Dieu, ces
hommes-la vont méme jusqu’a répudier cette formule, parce
qu’ils la voient ne servir, chez ceux qui s’en contentent, qu'a
mettre de coté I'autorité de la parole inspirée.

Nous sommes persuadés que cet antagonisme repose en
grande partie sur un malentendu. Nous croyons méme que
ceux (ui, avec toute raison, mettent au- dessus de tout le rap-
port direct du croyant avec l'objet vivant de sa foi, c’est-a-dire
avec Celui dont le croyant saisit le témoignage dans I’Ecriture,
— nous croyons que de tels hommes ne peuvent faire mieux,
dans le but de sauvegarder leur liberté religieuse et de relever
la sainte banniére des Ecritures, — qu’accepler avec empres-
sement 'autorilé décisive et premiére de la conscience indi-
viduelle. Bien mieux! nous estimons que si quelque chose
peut encore sauver et notre liberté de croyants et l'autorité di-
vine des Ecritures, c’est uniquement ’autorité de la conscience
morale comprise comme elle doit I'étre; E]ue c’est bien a ce
fait qu’il faudra toujours plus demander le point d’appui dont
nous avons besoin, pour y faire reposer le levier avec lequel
nous pourrions encore relever nos Eglises.

Nous parlons ici sans doute de nos Eglises et non de nos
« conventicules. » A moins que le retour de passions brutales
dont nous avons été derniérement les témoins ne vienne a s’é-
tablir chez nous et a4 y passer dans les mceurs, cette liberté
religieuse, qu’on rougit de devoir encore défendre au sein de
nos populations « protestantes et républicaines, » laissera tou-
jours s’établir chez nous des congrégations personnelles, ou ce
que, faute d’antre terme, nous avons appelé des conventicules.
Il faut méme désirer qu’il en soit toujours ainsi; car une vie
religieuse qui mettrait sa gloire dans son uniformité, et dans la-
quelle on chercherait en vain les manifestations d’une pensée



446 C. MALAN

religieuse indépendante, serait bien malade, si méme on pou-
vait dire qu’elle existit encore.

En tout cas, dans ces petites Eglises, — si on veut bien leur
garder ce nom, — l’enseignement de la jeunesse disparait
dans le mouvement de I’ensemble. D’ailleurs, vu la proportion
limitée de ces faits religieux, ’élément des mceurs, de la cou-
tume, comme en général I'élément traditionnel, faisant absolu-
ment défaut, il n’y a pas lieu & s’y préoccuper de la direction 2
donner & un enseignement qui, dans la plupart des cas, n’a
pas eu le temps de s’y organiser. C’est méme 1& ce qui a tou-
jours arrété, des la seconde génération, le développement de
ces Eglises, bien gu’elles aient tout d’abord été rassemblées
par des hommes dont le zele, la piété et le dévouement ne
pourraient étre méconnus que par ceux qui n’auraient pas a
cceur les intéréts éternels des dmes, et avancement du régne
intérieur du Sauveur.

A coté de ces petites coteries religieuses, 1l y a cependant
ces Eglises, soit nationales soit libres, qui forment un des fac-
teurs constants de notre vie publique, et qui fixent les habi-
tudes et les traditions religieuses de nos populations protes-
tantes. C’est au sein de ces Eglises que nous voyonsle principe
d’autorité gravement ébranié dans la vie religiense des croyants.
Sans nier que I'on doive constater dans ce fait un des symp-
tomes du mal général et foncier des temps ol nous vivons, ce
dont il importe de se rendre compte, c’est que c’est la une
queslion de vie et de mort pour ces grandes sociétés qui com-
posent une portion si importante de notre vie publique.

Il serait inutile de vouloir fonder telle ou telle institution
sur ce qu'il y a sans doute en soi de plus solide et de plus pro-
fond, je veux dire sur les expériences d’une foi et d’'une piélé
vivantes ; vu que tout cela, nous n’en disposonspas. Quelque
indispensable que soit la ferveur de la piété a chaque manifesta-
tion de la vie religieuse, on ne saurait faire entrer officielle-
ment cette piété en ligne de compte dans le programme d’un
enseigneinent régulier, aussi longtemps qu’il sera vrai de dire
que I’Esprit souffle ot il veut. Avec cela il nous faut, de toute
nécessité, une autorité religieuse qui demeure ferme et entiere,



LA DOCTRINE DE LA CONSCIENCE 447

méme pendant ces saisons glacées ou rien ne trahit plus au
dehors la vie cachée de la séve; une autorité qui soit tou-
jours présente, méme lorsque, dans I'Eglise dont il s’agit, ne
se ferait plus sentir I’action spéciale de « I’Esprit. »

Dans le siécle dernier, nos péres avaient encore l'autorité
des anciens symboles. Ce siécle-ci a vu un professeur de
théologie, dans une de nos Eglises libres évangéliques, nier
hautement, et parvenir a ruiner dans la pensée de plusieurs,
I'autorité divine de la sainte Kcriture, grice peut-étre au fait
que cette autorité venait d’y étre formulée de la facon la plus
imprudente. On se borna, dans le temps, & une protestation
trés émue et sans doute trés sincere. Mais on s’en tint 1 ; et le
silence n’a pas tardé a se faire sur cette question sans qu’elle
ait ét¢ foncierement vidée. Bien des personnes se demandent
encore s’il n’y aurait pas eu autre chose a faire.

En tout cas, ceux qui sont spécialement chargés de l'en-
seignement religieux de notre jeunesse ont certainement le
devoir de ne rien négliger pour empécher que cette négation
encore récente n’en vienne, en s’enracinant dans l’opinion,
a porter un coup fatal et irrémédiable a la fol des générations
a venir. Il y a évidemment la un devoir, et un devoir pressant,
a remplir.

En effet, enlevez a une population protestante 'autorité de
sa Bible, et vous n’avez plus devant vous qu’une toule ou affo-
lée ou indillérente, et qui, en tout cas, ne tardera pas a faire
regretter a ceux qui l'aiment et qui observent sa vie, une li-
berté qui ne sert qu’a rendre cette population sare d’elle-
meéme, et par conséquent toujours plus inaccessible & I’kvan-
gile des ceeurs humiliés. Des protestants qui ne croient plus a
leur Bible sont tout au plus des déistes, et ils ne le demeurent
méme pas longlemps. A cet égard nous avons eu longtemps
sous les yeux, d'un coté 'exemple de I’Allemagne protestante
et de 'autre celul de I'Angleterre.

Pour ne parler ici que de nous, n’y aurait-il rien a faire pour
conjurer dans une certaine mesure le danger qui nous menace ?
Puisque la premiére enceinte de la forteresse a été envahie,
puisque la muraille extérieure n’existe plus pour beaucoup



448 C. MALAN

d’esprits superficiels ou mal instruits, ne devrait-on pas ap-
prendre, ne fat-ce qu’a la jeunesse, & se retirer dans le donjon
central, afin, en partant de 13, de reconquérir une position pri-
mitivement mal défendue, et qui, au seul point de vue protes-
tant, risque évidemment, si elle n’est pas occupée de nouveau,
et cela d’'une facon plus solide, d’enlever & nos arriére-neveux
la liberté que nos péeres nous avaient acquise, lorsque, au prix
de leur sang, ils nous donnerent pour guide et pour autorité le
témoignage de Dieu dans les saintes Ecritures?

Ce « donjon central, » cette tour imprenable, ce sanctuaire
sur lequel, & moins de faire fi de sa dignité d’homme, per-
sonne n’ira jusqu’a porter une main profane, ¢’est la conscience
gui nous est imposée de 'antorité morale. C’est 14, chez ceux
que Dieu n’a pas délaissés, qu’'on trouvera toujours les gages
de sa vivante présence. C’est la, — ce n’est nulle part ailleurs,
— que tous nous rencontrons Dieu, ou plutdt que Lul vient
nous rencontrer et nous saigir. C’est bien au nom de ce que
nous révéle cette conscience qu’on le confesse, comme c’est a
la lumiére de cette conscience qu’on le sert. En particulier, ce
ne sera jamais qu’en partant de ce fait de conscience qu’on
ressaisira toujours & nouveau la Bible ; non pas pour s’en tenir
au témoignage humain qu’elle met devant nous, en se faisant
une idole de la letire de ce témoignage, mais pour retrouver
toujours plus clairement, dans les faits dont ce témoignage nous
a conservé le souvenir, les actes révélateurs du Dieu vivant de
notre conscience.

Avant de pouvoir agir de la sorte, cependant, il faudra d’a-
bord avoir voué une attention quelque peu soutenue au faitde la
conscience. La notion courante, en effet, ne saurait suffire, vu
gu'elle n’est rien moins que claire. Tous les jours il arrivera
de rencontrer ou dans des livres faisant autorité, ou dans les
discours d’hommes séricux et croyants, ce mot de conscience
employé dans les significations les plus opposées. Tantot c’est
la voix de Dieu lui-méme au dedans de nous; tantdt ce n’est
plus qu'un instrument faussé et qu’il faut tenir en suspicion.
Evidemment, aussi longtemps qu’on ne sera pas arrivé, pour
sol-méme, & quelque chose de parfaitement clair sur ce sujet,



LA DOCTRINE DE LA CONSCIENCE 449

il ne saurait étre question d’en faire le fondement et le point
de départ d’un enseignement religieux de la jeunesse.

Nous ne saurions entreprendre ici ni 'analyse approfondie
du fait de conscience ni méme un exposé quelque peu com-
plet des idées émises & ce sujet!. Nous voulons cependant es-
sayer de dire en quelques mots les conclusions auxquelles nous
avons été amené, et sur ce qu’il faut entendre parla « cons-
cience, » et sur le moyen d’en faire la base et le fondement de
I'enseignement religieux du jeune homme, tout en laissant a de
plus qualifiés que nous le soin de développer ce qui leur aurait
paru digne d’attention dans ce que nous allons mettre sous
leurs yeux.

La premiere chose sera de faire voir, dans la conscience,
non pas — (ce qu’on fait sisouvent en confondant la conscience
elle-méme avec ce qul en serait un des objets au dedans de
nous) — wune voix étrangere a notre personnalité; mais bien
uniquement un organe spécial de notre étre, au moyen duquel
nous sommes mis & méme d’apprécier ce qui vit et ce qui se
passe au dedans de nous. Tandis que la science nous procure
la connaissance de ce qui est en dehors de nous, la con-science
ou science avec (c’est-a-dire la science & laquelle 'homme ar-
rive seul avec lui-méme, ou en face de lui-inéme), nous fait
connaitre le monde intérieur que chacun de nous porte au
dedans de soi.

Sans doute, il arrivera parfois que ce mot de conscience ser-
vira a désigner non pas autant l'organe dont il s’agit, que tel
ou tel fait que cet organe nous aurait fait percevoir. C'est ainsi
que d’un coté on parlera d’une conscience cautérisée, pour signi-
fier que 'organe dont il s’agit aurait perdu sa sensibilité; et
que, d’autre part, on avouerait avoir mauvaise conscience,
pour exprimer le fait que cet organe, tout en demeurant ce
qu'il doit étre, signalerait au dedans de nous un état de choses
« mauvais, » c’est-a-dire maladif ou anormal. Mais ce double
emploi du méme mot repose sur une figure de langage, qui sc¢
retrouve du reste dans I'usage que nous faisons d’antres mots

! Lauteur de ces lignes a publié, ici méme, une étude spéciale « sur la
conscience. » N de janvier, mars et mai 1879.



450 C. MALAN

désignant les organes des impressions des sens ; ainsi que suffit
a le prouver cette phrase : « Quel dommage d’avoir la vue
basse en face d’une aussi belle vue ! » C’est 14 une facon de
parler qui s’explique d’elle-méme & chaque fois, et qui ne
saurait occasionner un malentendu du moment ou 'on a eu
soin de la signaler.

Ce qui importe beaucoup plus, c’est d’avoir fait remarquer a
I'éleve que cet organe de la conscience peut avoir pour objet
tout ce qui ressortit & la vie intérieure. C’est ainsi que, méme
en parlant du corps, on dira « avoir conscience » d’'un état de
fatigue du cerveau, ou d’une douleur dans quelque membre,
ou bien que, dans ce qui touche a l'intelligence, on aura con-
science d’une idée confusément entrevue ou d’une conclusion
mal amenée.

De tous les sens de ce mot de « conscience, » celui qui nous
intéresse spécialement ici, c’est cependant le sens dans lequel
il désigne cet organe intérieur s’appliquant a la perception des
phénoménes de la vie morale. Il porte alors un nom spécial ;
nous l'appelons dans cecas la « conscience morale, » ou mieux
encore, la « conscience de l'obligation morale. » C’est & cette
portion spéciale de la conscience de nous-mémes que ressortit
« la conscience religieuse, » c’est-a-dire la vue, ou le sentiment,
de l'autorité immédiate en nous de Dieu lui-méme. C’est donc
dans ce sens que la conscience devra ¢étre mise & la base de
notre « Instruction religieuse. »

Une semblable analyse ne sera-t-elle pasau-dessus de la por-
tée des jeunes intelligences que nous devons ici avoir en vue ?

Notre expérience nous permet d’en douter. Elle nous dit au
contraire que cette énumeération des « attributs divins » que 'on
voit figurer en téte de la plupart des manuels, est certainement
beaucoup plus au-dessus de la portée des intelligences dont il
s'agit, qu’un fait que le jeune homme porte en lui-méme, et au
sujet duquel on peut & chaque instant en appeler & sa propre
expérience. Nous croyons que la raison pour laquelle on se
borne & alléguer des doctrines comme celles que nous venons
de mentionner, plutot que de faire appel & la conscience, c’est
précisément parce que ces doctrines, étant au-dessus de la por-



LA DOCTRINE DE LA CONSCIENGCE 454

tée de 'esprit aussi bien du maitre que des disciples, peuvent
étre simplement dictées & ceux-ci; tandis que, en partant du
fait de conscience, on se verrait exposé & devoir répondre a
des objections formulées par des esprits pour qui ce fait de
conscience est justement celui qui les préoccupe le plus.

Il est évident, en effet, que la conscience morale est de tous
les faits celul qui s’impose le plus directement & l'attention du
jeune homme. Il se sent 12 pour ainsi dire chez lui; et, de
plus, il s’y trouve sur un terrain qui a pour lui lattrait de la
nouveauté ; devant une vérité qu’il regarde presque comme
une conquéte récente ; qui, en tout cas, n’a encore rien perdu
pour lui de son importance et de son intérét. Il faut donc ici
lui tendre la main ; I'aider & s’orienter dans une sphére encore
nouvelle pour lui; et cela afin de prévenir les malentendus, et
surtout afin d’obvier aux obscurités qu'une longue négligence
aurait laissé s’accumuler sur tout ce qui concerne ce chapitre
de la conscience. Quelques mots suffiront sans doute pour cela.
Encore faut-il qu’ils soient prononcés ; et de plus qu’ils soient
assez clairs pour préciser un fait qui domine d’aussi haut la
pensée, et qui, jusqu’a ce qu’il ait été entiérement éclairci,
risquerait de la préoccuper presque exclusivement.

Ce qui empéchera souvent le maitre de donner a cette tache
I'attention qu’elle réclame, ce n’est pas autant le fait que le
sujet de la conscience est en général peu connu, que ce serait
un scrupule dogmatique. Plus ce maitre serait frappé de son
devoir de revendiquer pour Dieu et pour I'ccuvre divine, la
place premiére et décisive dans la pensée de son auditeur, plus
il craindrait d’en appeler chez lui directement et avant tout &
'autorité de sa conscience. Ce scrupule est honorable, mais il
repose sur un malentendu.

En appeler 2 la conscience n’équivaut nullement & avoir fait
appel & un effort moral ou a une vertu. La conscience est un
organe, et non pas une vertu; et notre these est précisément
que cet organe nous a été donné pour nous faire clairement
discerner en nous, l’action premiére et souveraine par laquelle
Dieu vient lui-méme nous faire faire I’expérience de sa réalité.

Sans doute il faudra, pour qu’il en soit ainsi, que la doctrine



452 C. MALAN

de la conscience ait d’abord été exposée avec autant de clarté
que de simplicité. Aprés avoir décrit le fait de conscience au
moyen de quelques exemples bien choisis, le maitre aura sur-
tout soin d’expliquer clairement le phénomeéne de la conscience
de V'obligation morale. Evitant tout ce qui ne serait que des
abstractions, il en appellera, pour chaque pas, a ’expérience
personnelle de celul & qui 1l s’adresserait. C’est ainsi qu’il cher-
chera avant tout & mettre en évidence les trois sujets, ou centres
de volonté, qui apparaissent dans ce phénomene : le sujet qui
examine et qui réfléchit; le sujet que ce premier voit devant
lui et en lui-méme, déja soumis & 'autorité dont s’accompagne
le sentiment du bien ; enfin, le sujet étranger, en méme temps
que supérieur, dont cetie autorité signale la présence. Cette
exposition doit étre faite, elle aussi, au moyen d’exemples
familiers & la pensée du jeune homme. En particulier, il doit
étre arrété devant la différence entre le sentiment du bien, qui
est une expérience purement humaine, et le sentiment de
Pautorité qui vient ordonner & I'homme de vouloir ce bien,
laquelle est un fait nécessairement supérieur & 'homme.

(C’est la réalité et la nature de cette autorité qui est ici le fait
important. C’est 14 ce qui doit étre rendu parfaitement clair;
parce que, comme nous allons le voir, c’est le fait sur lequel
tout repose. Pour cela, il faudra exposer la chose comme elle
se passe ; la prendre pour ainsi dire sur le fait ; en rappeler
Phistoire et I’évolution successive. Il faudra faire voir 'homme
se décidant tout d’abord seul avec lui-méme ; sans autre préoc-
cupation que celle de la pente instinctive de sa volonté, et uni-
quement sous les influences du milieu qui est le sien. Il faudra
le montrer arrivant ainsi a faire la différence entre ce qui lui
semble bien, et ce qui lui paraitrait mal. Une fois qu’a été bien
reconnue cette position de 'homme placé uniquement en face
de la loi de son propre étre, il faut rappeler au jeune homme
ce qu'il a lui-méme senti succéder a cela au dedans de lui;
I’apparition, devant sa conscience de lui-méme, de cette auto-
rité essentiellement étrangére, et souvent méme opposeée, a sa
libre volonté; de cette autorité qu’a chaque occasion il a senti
surgir d’elle-méme au dedans de lui; luil ordonnant, apres que



LA DOCTRINE DE LA CONSCIENCE 453

son choix avait déja été fait, — et lui ordonnant de la facon la
plus absolue et sans aucune hésitation, — de vouloir entiére-
ment et exclusivement ce qui lui semble & cette heure le bien,
et de détourner résolument et définitivement sa volonté, et
méme son désir, de ce qu’il était arrivé A regarder comme le
mal.

On ne devra pas craindre de s’arréter devant ce fait inté-
rieur, jusqu'a ce qu'on en ait mis en pleine évidence le ca-
ractére « objectif, » c’est-a4-dire étranger & la volonté qui le
ressent. Pour cela on rappellera tel ou tel cas oll le jeune
homme se serait senti si bien lié par cette autorité qu'il aurait
vu aussitot cesser, devant cette expérience, les hésitations qui
I'avaient jusque-ld arrété. On supposera, par exemple, un cas
ou, en face des plus grands avantages, il se verrait forcé malgré
lui & agir de facon A s’en priver, et cela par seul motif de cons-
cience. [l faudrait le mettre en face d’une position ouil en vien-
drait & se dire &4 lui-méme : « Je voudrais bien pouvoir vouloir
telle chose, mais en dépit de mon désir, et bien que ma déci-
sion ne doive jamais étre connue que de moi seul, je ne puis
m’y décider ! Ma conscience me l'interdit. Je me sens lié malgré
moi! »

Apres lui avoir ainsi mis sous les yeux le caractére absolu de
cette autorité, il faudra encore lui rappeler la maniére dont
elle se fait sentir; non par une voix ou par une pensée formulée
devant nous, ou au moyen de ce qui s’annoncerait d’emblée
comme l’action d’une volonté étrangére, mais en nous parlant
en notre propre nom. Il faudra lui rappeler ce geste silencieux
nous montrant au dedans de nous la portion centrale de notre
moi déjd soumise, et complétement soumise, & cette autorité;
P’ayant déja pleinement acceplée; en sorte que la vue de cette
soumission prendrait devant nous la forme d’un fait de con-
science de nous-méme ; en sorte que ce serait 12 comme une
nouvelle conscience de notre propre étre ; comme la vue d’une
expeérience nouvelle qui nous serait imposée dans une portion
de nous-méme que nous aurions négligée jusque-la.

C’est bien a cela que nous devons de discerner dés ce mo-
ment, dans le sentiment du devoir, en méme temps et une loi

THEOL. ET PHIL. 1885. 30



454 C. MALAN

qui nous est imposée du dehors, et une loi de notre propre
étre ; en sorte que la rejection de ce devoir constituerait bien
a nos yeux une infidélité envers nous-méme; un coup portéen
méme temps et & notre moi lui-méme, et & I’autorité qui nous
aurait ainsi atteints dans la sphére encore normale de notre vie
personnelle.

Tout dépendra, pour ce qui va suivre, du soin et dela clarté
avec laquelle aurait été faite cette premiére étude. Il faudra
qu’il en ressorte pour notre éléve la vue au dedans de lui-
méme de deux hommes; dont I'un, celui qui se rend compte
de sa pensée et qui se sent responsable de sa décision, voit
devant lui, grice 4 sa conscience de lui-méme, un autre homme,
ou, comme on dirait plutdt, un autre moi, qui, lui, est encore
inconscient et muet, mais dont la présence silenciecse, précisé-
ment parce que nous le voyons déja soumis a ’autorité, devient
a elle seule un commandement. Reconnaissant dans ce moz la
portion normale de notre étre, nous y verrons alors le but
auquel doit tendre notre volonté réfléechie. Ce sera la pour
nous homme intérieur soumis a la loi de Dieu.

Dés lors, en effet, cette autorité est devenue pour nous la loi
de Dieului-méme. C’est 12 le second fait qu’il faudra maintenant
établir. On le fera en en appelant et & la nature, et au mode
d’action, de cette autorité intérieure.

D’abord & sa nature. — Cette autorité est péremptoire ; elle
n’hésite pas. C’est bien ce qui la distingue de la volonté propre
qui avait dirigé ’homme avant que cette autorité se fit sentir.
La il y avait eu hésitation ; et méme une hésitation d’autant plus
prolongée que I’homme dont 1l s’agit s’était montré plus scru-
puleux, c’est-a-dire plus attentif & se conformer & la loi de son
étre. Quant a cette autorité nouvelle, elle n’hésite pas. Ce n’est
pas une régle, nn idéal, qui apparaitrait devant ’homme, sauf
a laisser 'homme en faire I'usage qu’il voudrait. Non! c¢’est
bien une volonté qui s’impose. C’est le mot de devoir qui se
fait entendre, et devant lequel tout fait silence; vu qu'il s’af-
firme avec d’autant plus de clarté et de force qu’il se trouverait
plus opposé & la volonté de celui chez qui il fait son apparition.
— En face de cette derniére volonté, I’autorité en question est



LA DOCTRINE DE LA CONSCIENCE 455

done divine en ce sens, qu’elle lui est supérieure, et qu’elle se
montre essentiellement absolue.

Mais ce n’est pas tout. Cette autorité a encore un mode d’agir
entiérement distinctde celuide toutevolonté purement humaine.
Tandis que la loi que ’homme se fait & lui-méme, ou qu’il re-
cevrait de son semblable, ne saurait jamais commander qu’a
Paction , Vautorité qu’il s’agit de définir atteindra toujours
I’homme dans le mobile qui précéde chez lui l’action. Cest
aussi grice a cela que ’apparition dans ’homme de cette auto-
rité, quelque absolue qu’elle soit, ne géne en rien le jeu de sa
liberté. Ce n’est pas une loi écrite ou formulée devantlui; ¢’est
tout autre chose. C’est une action s’exercant immédiatement
sur lui. C’est donc Pexpression de la présence au dedans de
lui d’une volonté vivante, dont il ne reconnait la présence qu’a
la sollicitation, ou & la pression, déja produite par cette volonté
dans une spheére de la vie de 'homme ol ne pénétre pas son
regard ; o ne saurait pénétrer que ce seul Etre pour lequel
I’ame humaine n’a pas de mystére, parce qu’il est 'auteur, et
par conséquent le Seigneur, de la liberté de cette &me. — C’est
donc 14, une fois de plus, une autorité divine, ne fut-ce qu’a
cause de ce fait, qu’elle atteint I'nomme dans le centre méme
de son étre.

111

Les conséquences de ces faits.

Pour peu que les faits que nous venons d’indiquer aient été
mis avec queique clarté sous les yeux de I'éléve, non seulement
il en aura reconnu la vérité dans sa propre expérience, mais, &
mesure qu’il les aura compris, il s’en dégagera pour lui la vue
des deux faits sur lesquels repose directement toute « Instruc-
tion religieuse. »

Le premier c’est 'existence d’un étre personnel et vivant, en
rapport immédiat avec 'hnomme, et qui impose & I'homme
I'expérience de sa réalité, comme de 'auteur et du maitre de la
libre volonté de I'nomme. C’est donc I’expérience directe-
ment imposée, au jeune homme lui-méme, de P'existence de



456 C. MALAN

Dieu ; non pas comme d’un fait qui ne serait que placé devant
lui de facon & ce qu’il dit en reconnaitre la vérité, mais comme
d’un fait d’expérience propre; comme d’une réalité dont il est
aussi peu en droit de douter que de la sienne propre.

Quant au second de ces deux faits, c’est la nature anormale
de cette volonté humaine « qui ne peut pas se soumettre d’elle-
méme » a cette autorité de Dieu. — C’est donc la présence, dans
I’homme, d’un état de péché de sa volonté. Et ce second fait, lui
aussi, est pour I’éléve un fait imposé & son expérience, un fait
de conscience personnelle.

L’analyse, ou plutét la vue claire, de ce fait de la cons-
cience morale, aura donc, & elle seule, amené I’éleve a toucher
comme au doigt d’un coté a I'existence de Dieu, et de I'autre a
la réalité présente de son propre état de péché devant ce Dieu
dont l'action vivante est présente au dedans de lui.

Il y a plus encore. Si la conscience de [l'obligation morale
suffit amplement, si méme elle arrive seule, & faire faire &
I'homme l'expérience du Maitre de sa volonté, de Celui qu’il
est dés lors forcé & appeler « le Seigneur, » elle ne met cepen-
dant pas ce méme homme en un rapport personnel avec cet
Etre. Elle lui fait ressentir son action, mais elle ne le lui fait
pas connaitre lui-méme. Elle ne le nomme pas devant 'homme.
Bien au contraire, tout en prouvant la réalité de 'action divine,
elle revét cette action de deux caracteéres essentiellement in-
conciliables dans une seule et méme volonté personnelle.
L’homme est bien amené par la jusqu’en la présence de Dieu;
mais arrivé 14 il se trouve que ce Dieu esi pour lui un Etre
dont 1l ne peut se faire une idée, un Dieu qui se cache. La
conscience de I'obligation morale ne donne pas, de I'Etre dont
elle fait ressentir I’action, une idée qui soit telle que I'homme
serait jamais & méme de la formuler devant sa pensée.

D’autre part, si cette méme conscience morale place 'homme
en face de son état de péché et de chute, elle ne lui donne pas
non plus ce qui seul pourrait faire naitre en lui, en présence
de ce péché, I'espérance de pouvoir jamais en étre délivré;
puisque d’un coté elle lui fait voir ce péché résidant dans la
direction fonciére de sa volonté, c’est-a-dire dans un fait inté-



LA DOCTRINE DE LA CONSCIENCE 457

rieur que I'homme est méme incapable de vouloir modifier; et
que, de l'autre, tout en le mettant en rapport avec le Maitre de
sa volonté humaine, elle n’inaugure pas entre lui et ce Maitre
une relation personnelle libre et réciproque.

Quant & ce premier fait, que I'expérience de conscience fait
sentir la réalité de Dieu sans nous le révéler, et méme en nous
le voilant, il suffit de montrer comment cette expérience est
celle d’une action dont les mobiles se contredisent. Ce que la
conscience met devant ’homme, c’est en effet, tout d’abord,
une autorité qui enjoint absolument « le bien. » C’est donc une
autorité dont l'auteur demeurera pour 'homme ’Etre absolu-
ment saint et parfaitement juste. Mais il y a plus | Cette méme
autorité, en dépit du fait qu’elle rencontre chez I'homme une
volonté contraire a son action, persiste néanmoins a s’affirmer
au dedans de ’homme pécheur. Elle supporte donc, cette au-
torité sainte, elle endure, la présence du péché dans le pé-
cheur. Il en résulte qu'aux yeux de ce pécheur lauteur de
celte autorité devra nécessairement étre non seulement le
Saint, mais encore le Miséricordieux et le Patient. De plus, ces
deux caracteres opposés, cet Etre les posséde devant I’homme
d’une fagon absolue, constante et simultanée. Sa volonté, qui
est souveraine, réunit ainsi, 4 un degré supréme, deux direc-
tions diamétralement opposées.

Voila ce qui empéche que ’homme puisse jamais réaliser
devant sa pensée cet Etre dont il est pourtant forcé d’admettre
Iexistence. C’est la présence simultanée de ces deux caracte-
res qui, pour la pensée de I’homme, ne peuvent subsister en-
semble dans une seule et méme volonté personnelle absolue :
la saintete, et la patience en face du péché; la justice, et la
grace.

Aussi bien qu’arrive-t-il? L’histoire de I'humanité nous le
dit. Nous y voyons I'homme se fatiguer inutilement a vouloir
dire le nom du Dieu dont 'autorité se fait sentir de la sorte dans
le centre de son étre. Bientot méme il se passe de deux choses
I'une. Ou bien, renoncant & voir, dans cette action dont il est
ainsi 'objet, une action réellement personnelle, — se conten-
tant d’y reconnaitre un fait supérieur, un fait de puissance, —



458 C. MALAN

il se met & adorer les faits qui I’entourent, selon que dans ces
faits lui apparaissent ou la justice et la pureté, ou la miséricorde
et la patience. Ou bien encore, retenant, dans 'impression de
cette autorité, celle d’une action essentiellement personnelle,
il se fait, pour se la justifier & lui-méme, deux ou plusieurs
dieux, dont les uns sont des étres saints et justes, et les autres
des dieux faciles et plus ou moins rapprochés de sa propre fai-
blesse morale.

Telle est bien la double évolution des religions de 'homme
laissé & lui-méme, ou du paganisme. Nous voyons toutes ces
religions, aprés de longs siécles, aboutir, chez ceux de tous les
paiens qui ont fait preuve en méme temps de plus d’intelli-
gence el de plus de sentiment religieux, & 'autel au diew in-
connu.

Il est vrai qu’en face de cette histoire en apparait une autre.
C’est celle de ce pelit peuple dont le caractére distinctif a été
le retour continuel a4 ’adoration d’un Dieu personnel et uni-
que, bien plus! d’un Dieu qui disait hautement de lui-méme :
« Il n’y a point de Dieu en méme temps juste et sauveur que
moit! »

Quant & nous, & cette heure, nous sommes tous mis en face
d'un acte historique qui réunit, dans une seule et méme action
de volonté, et cela & un degré absolu, I'idéal de la justice ou
de la sainteté, et 'idéal de la miséricorde ou de la grice. Cet
acte, qui demeurera pour nous historique, ne fiit-ce que parce
qu’il est impossible & imaginer pour la pensée de '’homme, —
c’est « la croix de Christ » considérée comine une action de
Dieu lui-méme. Aussi bien est-ce 14 seulement que nous pou-
vons, encore aujourd’hui, saisir la révélation de ce Dieu « en
méme temps juste et sauveur, » en qui Israél espérait, que les
autres peuples cherchaient en vain & découvrir, et qui est le
seul auquel il nous soit loisible de rapporter 'autorité de notre
conscience de 1’obligation morale.

De plus, il existe un document qui nous a conservé le témoi-
gnage rendu a l'activité de ce Dieu soit pour créer ’homine et
le monde de '’homme, soit pour préparer, dans la marche de

! Esa. XLV, 21; Zach. I1X, 9.



LA DOCTRINE DE LA CONSCIENCE 459

Uhumanité déchue, et spécialement dans la conduite et le gou-
vernement d’Israél, I'acte spécial que nous venons de rappeler.
Ce document c’est la sainte Ecriture.

C’est ainsi que le fait de conscience morale améne forcément
tout d’abord & la réalité d'un Dieu que nous ne saurions vou-
loir nommer ; d’'un Dieu qui, si nous devons le connaitre,
devra s'étre révélé lui-méme a nous. De plus, ce méme fait
nous conduit & reconnaitre ce Dieu dans le sacrifice de Jésus-
Christ, et par conséquent a saisir sa révélation dans I’histoire
des faits qui ont préparé et annoncé, qui ensuite ont ra-
conté au monde cet acte du Dieu dont nous avions ressentl
I’action dans l'autorité de notre conscience de l’obligation
morale.

Voild comment ce fait de conscience, que nous portons tous
en nous-mémes, — que nous ne saurions vouloir ni ignorer
ni méconnaitre, — est bien ce roc dont parlait Jésus-Christ,
comme du fondement que son auditeur devait savoir donner
a la foi a son Evangile.

Aussi bien est-ce de ce fait qu’il nous faudra partir pour
annoncer cet Evangile & la jeunesse qui nous est confiée; au
lieu de nous contenter d’en appuyer le témoignage sur des
autorités qui, quelque respectables qu’elles soient, ont elles-
mémes besoin d’étre appuyées; qui, par conséquent, ne seront
jamais qu'un fondement de surface incapable de résister soit
aux passions et aux illusions de son 4ge, soit aux négations et
aux séductions du monde en vue duquel nous sommes chargés
de 'armer.

Il serait facile de nous étendre encore sur l'utilité, pour la
suite de I'Instruction religieuse, de cette méme étude du fait
de conscience, dans laquelle nous avons essayé d’en faire voir
le point de départ. Déja le premier résultat de cette méthode
d’enseignement sera d’avoir fait de notre éléve, non pas un
serviteur ou méme un membre passif de I’Eglise, encore moins
un sectateur aveugle du dogme traditionnel ou de 'orthodoxie,
mais, — & proportion que nous aurions réussi a lui faire saisir,
dans I'autorité de l'obligation morale, 'action méme de Dieu
au dedans de lui, — un serviteur direct de Dieu lui-méme,



460 C. MALAN

c’est-a-dire un homme libre, un homme qui posséde en lui-
méme son autorité.

Ce n’est pas ici le lieu, pour prouver ce que nous disons la,
d’entrer dans le détail de la doctrine chrétienne. Aussi bien
n’avons-nous aspiré, dans ce qu’on vient de lire, qu'a proposer,
spécialement aux jeunes pasteurs, les résultats de notre propre
expérience sur un point qui, surtout depuis que nos Eglises
ont mis de coté les symboles et les catéchismes officiels,
constitue une difficulté spéciale pour les débuts du ministére.

Ceux qui nous auront sulvi dans notre exposé du fait de
conscience verront jusqu’a quel point ce fait, compris de la
sorte, est en effet propre a introduire la jeunesse a la vue des
grands faits que I’Evangile propose a notre foi.

C’est ainsi, pour conclure par ce seul mot, que la conscience
que nous avons de notre homme iniérieur est seule propre a
nous faire saisir la nécessité,en méme temps que la possibilité
et par zonséquent ’historicité, de 'apparition dans notre race
du « Fils de 'homme; » comme aussi que la conscience que
nous avons de la loi de cet homme intérieur nous aidera seule
a4 comprendre 'avénement, dans ce « Fils de I’homme, » de
la conscience de « Fils de Dieu. »

Si du dogme nous passons a la morale, c’est Notre Seigneur
lui-méme qui nous montre, dans I'obéissance a l'autorité de la
loi intérieure de la conscience, la seule chose qui nous mettra
a meéme de juger de la vérité de ses paroles. Il ne veut pour
son disciple que 'homme qui aurait déja appris « & vouloir
faire la volonté de Dieul!, » décision & laquelle, avant de l’avoir
rencontré Lui-méme, 'homme ne saurait étre arrivé qu’aprés
avoir reconnu cette volonté de Dieu, dans l'autorité dont sa
conscience lui aurait fait sentir la présence au dedans de lui.

Il serait facile, en multipliant les exemples, de faire voir
I’utilité du fait de conscience pour nous introduire & la coimn-
préhension del’ceuvre intérieure de I’Esprit, ainsi que des ver-
tus qui découlent pour nous de cette ceuvre. Ce que nous avons
dit suffira cependant peut-étre pour avoir montré 'importance,
surtout & cette heure, de la doctrine de la conscience comme

! Jean VII, 17, ete.



LA DOCTRINE DE LA CONSCIENCE 461

base et comme introduction dans !'Instruction religieuse de
notre jeunesse; pour faire voir que ce serait ]a le moyen de
lui rendre, ou de lui conserver, cette sainte liberté de 'dme qui
ne s'incline que devant une expérience personnelle et immé-
diate de Dieu ; liberté pour laquelle ont souffert nos ancétres,
et que leurs fils dégénérés s’efforcent a cette heure de ravir a
nos enfants.




	La doctrine de la conscience comme point de départ de l'instruction religieuse

