
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1885)

Artikel: Études sur la méthode de la dogmatique protestante. Première étude,
Méthode pour déterminer la notion chrétienne du péché

Autor: Lobstein, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379362

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379362
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ETUDES

MÉTHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE

PAR

P. LOBSTEIN

En prononçant son discours d'ouverture des cours de la
faculté de théologie indépendante de Neuchâtel1, M. le professeur

Gretillat a augmenté le nombre, encore très restreint, des

théologiens de langue française qui se sont occupés de la

méthode et du système de M. Ritschl2. Ce discours inaugural
est consacré à l'étude de la théorie de la connaissance, dont
M. Ritschl a esquissé l'explication et la justification dans son

opuscule Théologie et métaphysique, 1881. M. Gretillat s'est

1 Discours du 1er octobre 1883, publié dans la Revue de théologie et de

philosophie de Lausanne, mai et juillet 1884 (pag. 263-277, 844-367).
2 L'étude présente, dont la publication a été retardée par des circonstances

indépendantes de ma volonté, était achevée avant que j'eusse
connaissance du travail de M. le pasteur Aguiléra, qui vient de traduire en
français l'excellente brochure consacrée par M. Thikötter à l'exposition
de la théologie de M. Bitschl. 11 est à souhaiter que la lecture de ces

pages encourage ceux qu'intéressent les problèmes théologiques a aborder

directement l'étude des ouvrages du maître; ils y trouveront peut-
être, avec la confirmation des éloges que l'interprète ne marchande pas a
son auteur, le correctif de plus d'une critique qu'il lui adresse. M. Bal-
densperger, dans le rapport si consciencieux et si nourri qu'il a présenté
le 22 mai 1883 à la première séance de la Société de théologie protestante
de Paris (voir Revue de théol. et dephü. 18S3, sept, et nov.,pag. 511-529,615-

634), a dû s'imposer des limites qui l'ont empêché de fournir toutes les

explications qu'eût exigées un sujet si nouveau et encore si peu connu.



ÉTUDES SUR LA MÉTHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 377

borné exclusivement à l'analyse, dirai-je, ou à l'exécution
sommaire de cet opuscule, dont il déplore le style obscur, la langue

pesante et tortueuse, la fâcheuse humeur et les flagrantes
inconséquences. Il nous apprend qu'il a lu deux ou trois fois

la brochure de celui qu'il aspire à faire connaître, et il espère

que son jugement sévère ne passera pas pour une basse

vengeance du mal que cette double ou triple lecture lui a causé.

(Pag. 269.) Il serait téméraire d'affirmer qu'une quatrième
lecture eût éclairé davantage l'esprit du critique en pacifiant son

irritation ; mais il sera permis de regretter que l'inexorable
justicier n'ait pas cru devoir, avant de prononcer son verdict,
compléter son enquête trop expéditive à l'aide d'informations
puisées dans les autres ouvrages de celui qu'il condamne sans

appel; car enfin l'auteur incriminé aurait le droit de rappeler
que l'opuscule mis à l'index n'est après tout qu'un fragment,
que le fragment suppose la connaissance du système, que le

système est apparemment autre chose qu'un tissu de querelles
d'Allemand faites à la métaphysique, puisque des théologiens
de couleurs très différentes, en Allemagne et au dehors, viennent

en nombre croissant renouveler leur méthode, enrichir
et approfondir leurs connaissances à l'école du maître de

Gœttingue. Ces considérants eussent-ils suffi pour valoir à l'illustre
prévenu le bénéfice de circonstances atténuantes je l'ignore,
mais peut-être l'instruction plus complète du procès eût-elle
fourni au juge la réponse aux questions qu'il soulève,
l'éclaircissement des obscurités qu'il signale, la solution des

contradictions qu'il découvre. Quoi qu'il en soit, il est probable que
le réquisitoire de M. Gretillat a souvent égayé l'assistance par
la verve caustique dont est assaisonné l'énoncé des chefs
d'accusation. L'hilarité provoquée parmi les auditeurs donne-t-elle
la mesure exacte de l'instruction positive qu'ils auront recueillie

des débats? Il est permis d'en douter, puisqu'en théologie
une boutade spirituelle n'équivaut pas toujours à un argument
solide. Quelle que soit la satisfaction qu'on puisse éprouver à

mettre les rieurs de son côté, il y a, pour le chercheur et le

penseur, une jouissance plus intime et plus haute : c'est celle
de pénétrer au fond des questions, d'en analyser les éléments,



378 P. LOBSTEIN

d'en saisir le lien, d'en embrasser l'ensemble, d'en apprécier
la valeur. Cette jouissance, il faut bien le dire, M. Gretillat se

l'est rigoureusement interdite ; il a trouvé plus piquant
d'herboriser au milieu d'une riche et vigoureuse frondaison ; il y a

cueilli une gerbe capricieusement composée de phrases énig-
matiques, de thèses paradoxales, de logogriphes indéchiffrables

; il s'est plu à en tresser une guirlande bizarre dont il a

paré sa victime avant de l'immoler en holocauste aux
applaudissements de l'assistance évidemment plus amusée par les

charges du polémiste qu'éclairée par la leçon du théologien.
Trêve aux métaphores M. Gretillat s'est dispensé de la

tâche sans doute ardue, mais seule féconde, d'étudier avec
caime la théorie delà connaissance de M. Ritschl, d'en rechercher

les applications dans les ouvrages systématiques de son
adversaire, enfin d'en discuter la valeur après en avoir défini
les caractères. Je ne puis, à ce propos, me défendre d'une

remarque que j'appliquerais volontiers à la plupart des essais

qu'on a tentés de nos jours pour initier les pays de langue
française à la connaissance de la théologie allemande. Les traductions

littérales qu'on offre au public français rebutent presque
toujours au lieu d'attirer et voilent parfois la pensée de l'original

au lieu de la faire comprendre ; la lecture de traductions
semblables présente le plus souvent des difficultés et exige des

efforts qu'un lecteur français ne s'imposera jamais de bon

cœur. C'est là un fait incontestable : qu'on s'en plaigne ou

qu'on s'en réjouisse, qu'on y voie le symptôme d'une regrettable

paresse d'esprit ou l'indice d'un salutaire contrôle exercé

par le public sur les auteurs, peu importe, c'est une nécessité

dont il faut tenir compte. Dès lors, il vaudra toujours mieux,
ce me semble, substituer à un calque direct une analyse fidèle

et préférer une interprétation authentique à une version
servile1. M. Gretillat en a jugé autrement : il a émaillé son dis-

1 La traduction déjà mentionnée de l'opuscule de M. Thikötter par
M. Aguiléra a évité la plupart des écueils signalés plus haut ; elle est

d'ailleurs accompagnée de notes, dont quelques-unes sont de nature à

faciliter sensiblement l'intelligence de l'original ; enfin le service rendu

par le traducteur à la théologie française est trop réel pour qu'il ne soit



ÉTUDES SUR LA MÉTHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 379

cours de phrases traduites avec une rigoureuse fidélité ; en

prenant des allures plus libres, il n'aurait pas eu le plaisir de

dérouler devant son auditoire des périodes qui mettaient hors
d'haleine l'orateur et l'assistance; mais il eût été dédommagé
de ce léger sacrifice parle précieux avantage de révéler à ceux

qu'il a mission d'instruire un système théologique « fortement
pensé » (pag. 269), d'une imposante et sévère unité, digne à

tous égards d'un examen approfondi et d'une discussion
indépendante.

Je voudrais (qu'on me pardonne l'ambition que m'a mise au

cœur la lecture du discours de M. Gretillat), je voudrais

reprendre la question que mon honorable collègue, il l'avoue

avec une bonne grâce parfaite, est loin d'avoir élucidée.
M. Gretillat m'ayant fait l'honneur d'une mention spéciale à la

fin de son réquisitoire1, je me sens encouragé, non pas à en

appeler comme d'abus ou à lui adresser une réplique en toutes

formes, mais à essayer le travail que nous étions en droit
d'attendre d'un professeur de dogmatique parlant en public au

nom d'une faculté de théologie.
Je demanderai toutefois la permission d'élargir le débat. Au

lieu d'exposer les principes de M. Ritschl et de présenter sa

théorie de la connaissance ex professo et sous une forme
abstraite, j'estime qu'il est plus fructueux de montrer l'application
de cette méthode à quelques-uns des principaux dogmes du

système chrétien. Ainsi conçu, cet essai gagnera peut-être en

clarté et en solidité, et il sera plus facile de dégager, dans un
aperçu final, les conclusions générales et les vues
d'ensemble des exemples concrets et des questions particulières.
Cette marche est d'ailleurs parfaitement conforme à la méthode

pas injuste de lui chercher querelle sur des points de détail et de relever
des lapsus de traduction qu'il lui sera facile de faire disparaître dans une
seconde édition. Les lecteurs de cette Revue se rappellent avec reconnaissance

les nombreuses analyses que M. le professeur Astié a données de

quelques-unes des publications les plus remarquables de la théologie
contemporaine en Allemagne ; ce sont des essais aussi substantiels que
fidèles et qui, je le sais, ont aidé plus d'un lecteur possédant la connaissance

de l'allemand.
1 Revue citée, juillet 1884, pag. 361 et suiv.



380 P. LOBSTEIN

du maître, qui s'élève toujours du connu à l'inconnu, du fait à

l'idée, de l'expérience au principe. On se convaincra sans peine
que cette méthode est loin d'être absolument neuve, que sur
bien des points elle peut invoquer des autorités qui
s'appellent Luther et Schleiermacher1, que ce qui en fait la force
ce qui en explique le succès, ce n'est point la hardiesse
d'innovations aventureuses, mais la rigueur de l'ordonnance, la
sûreté des résultats, la fécondité des applications. Voilà des

promesses bien ambitieuses : que le lecteur, s'il se trouve déçu,
s'en prenne, non à l'excellence de la cause, mais à la faiblesse
du défenseur3.

PREMIÈRE ÉTUDE

Méthode pour déterminer la notion chrétienne
du péché.

L'ordre des matières traitées dans ces études ne répond pas

entièrement, je l'avoue, aux principes que je voudrais essayer
d'exposer et de défendre. A vrai dire, au lieu de débuter par la
méthode qui doit servir à déterminer la notion chrétienne du

péché, il faudrait se placer d'emblée au cœur même de la
révélation évangélique et prendre son point de départ dans la
foi chrétienne en la personne et l'œuvre de Jésus-Christ. Tel
est, en effet, le principe générateur, telle est aussi la norme
souveraine de la dogmatique protestante : la notion chrétienne

1 Voir l'appréciation de M. Sabatier dans sa lettre à M. Aguiléra, pag.
VI1I-X, et les observations de M. Bovon, le Chrétien évangélique, XXVIe
année, N» 9 (20 sept. 1883), pag. 423.

2 Si dans le cours de ces études sur la méthode de la dogmatique
protestante j'emprunte mes citations en première ligne et presque exclusivement

aux ouvrages de M. Ritschl et de son école, c'est parce que je tiens
a faire connaître les principes de la théologie dont M. Ritschl est le chef

et l'interprète le plus autorisé. De là le caractère nécessairement incomplet

et fragmentaire de ces recherches, si l'on s'avisait de leur demander

une enquête complète sur l'objet traité dans ces pages. Ai-je besoin de

dire que la puérile prétention de ne trouver que dans l'enceinte sacrée et
infranchissable de l'école de Gœttingue le premier et le dernier mot de

la science dogmatique, est absolument étrangère à ma pensée? L'activité



ÉTUDES SUR LA MÉTHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 381

du péché ne peut être fixée et définie qu'à la lumière de la
révélation de Dieu en Jésus-Christ, révélation qui, projetant sa

clarté sur le fait du péché, nous permet d'en saisir les caractères

distinctifs et la véritable nature.
Cependant, en adoptant le plan que je m'impose et en traitant

d'abord du péché, il me semble, d'une part, qu'il sera plus
aisé de marquer la différence qui règne entre la méthode
traditionnelle et celle que réclame, à mon sens, la dogmatique
protestante ; d'autre part, il sera moins difficile peut-être
d'arriver à une entente sur la question débattue dans les pages qui
vont suivre ; les autres problèmes, auxquels je me réserve de

revenir, la méthode pour déterminer la notion chrétienne de

Dieu et du Saint-Esprit, la méthode christologique surtout,
rencontreront sans doute plus de contradicteurs et soulèveront

plus d'objections. Qu'on me pardonne donc d'essayer de gagner
quelques suffrages avant de m'exposer à m'aliéner trop de

lecteurs ; j'ose espérer que la clarté de l'exposition et la rigueur
de la méthode n'en souffriront pas1.

I

Quelle est la méthode que la dogmatique traditionnelle
applique à la doctrine du péché? Comment pose-t-elle le problème
et comment cherche-t-elle à le résoudre

Elle traite d'abord du péché originel; puis, après en avoir
établi la réalité, elle étudie le péché dans ses manifestations

intellectuelle développée en Allemagne dans la sphère de la théologie
systématique a été des plus fécondes dans les dernières années et les

écoles les plus différentes ont fourni leur contingent à ces travaux1
les noms de Dorner, Biedermann, Pfleiderer, Lipsius, Schweizer, Frank,
Kfehler conserveront une place d'honneur dans l'histoire de la théologie
allemande, et ce serait faire preuve d'un aveugle engouement ou d'une

partialité bien peu scientifique que de contester les mérites multiples et
variés qui distinguent les œuvres des théologiens dont je viens de rappeler

les noms et dont il serait facile d'augmenter le nombre.
11l me semble inutile de donner ici une bibliographie complète du

sujet, puisque je ne traite dans cette étude que de la méthode qui doit servir
à déterminer la notion chrétienne du péché, et que je n'aborde
qu'incidemment le contenu de cette notion elle-même.



382 P. LOBSTEIN

positives et particulières ou, selon le terme consacré, le péché
actuel*.

Le péché originel est un vice de nature, antérieur à toute
actualisation de la volonté, un état latent qui subsiste par delà
les déterminations du moi, une réalité élémentaire et primordiale,

indépendante des facultés et des fonctions de la vie
spirituelle. De même qu'au-delà des attributs, des activités, des

révélations de Dieu, il y a une essence objective qui est

proprement l'absolu, de même que, derrière les manifestations
positives de la volonté du Christ se réalisant dans son œuvre,
il y a une double nature, une nature divine et une nature
humaine, subsistant en dehors de l'activité de l'une et de l'autre,
ainsi il existe, au-dessous des actes particuliers que nous appelons

péchés, un substratum qui constitue la base commune de

toutes les personnalités pécheresses et qui forme le fond
permanent et identique de toutes les manifestations du mal moral
dans l'humanité. Cet élément irréductible, auquel participent
tous les membres de la famille humaine, a été transmis à tous
les enfants des hommes par le père de notre race ; l'action de

ce principe héréditaire du mal dans la nature humaine explique
la présence du péché dans la totalité de l'espèce humaine.

Le point de départ de la doctrine traditionnelle est donc le

péché considéré en lui-même, abstraction faite de sa réalisation
positive et de ses manifestations concrètes. Du fait général la

théologie déduit les phénomènes particuliers, de l'essence
indéterminée elle fait sortir les formes précises, de la substance

une et identique elle dégage l'infinie variété des exemplaires
individuels. Cette opération logique, tentée par la dogmatique
courante, est inspirée, en dernière analyse, par la certitude
qu'il est possible à notre esprit de saisir et d'atteindre l'être en

soi, l'être pur, la cause générale cachée derrière les objets

1 Voy. par exemple, les textes des anciens dogmatistes de l'Eglise
luthérienne, cités par Schmid. Die Dogmatik der evangelisch-lutherischen
Kirche dargestellt und aus den Quellen belegt, § 25-27, les passages
empruntés aux anciens dogmatistes de l'Eglise réformée, par M. A. Schweizer,

Die Dogmatik der evangelisch reforinirten Kirche dargestellt und aus
den Quellen belegt, tome II, § 66-68.



ÉTUDES SUR LA MÉTHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 383

particuliers et occupée à les produire ; car l'être en soi, c'est
dans notre cas spécial, le péché universel indépendamment des

péchés particuliers, le péché de l'espèce primitivement antérieur

et actuellement immanent aux péchés des individus.
Une fois ces prémisses établies, l'orthodoxie scolastique se

trouvait placée en présence de nouveaux problèmes auxquels
elle ne pouvait se soustraire. Quel est le rapport entre
l'essence du péché et l'essence de la nature humaine? De même

que l'on avait cherché à saisir et à fixer l'essence du péché
dans son état d'indétermination pure, il importait d'atteindre
et d'exprimer le fond identique et permanent de la nature
humaine, indépendamment de ses fonctions et de ses manifestations;

enfin, après avoir formulé séparément ces deux quantités,
il s'agissait de les rapprocher et d'en déterminer le rapport
exact et précis. A la lumière de ces considérations générales,
la controverse qui s'éleva entre quelques théologiens allemands

au XVIe siècle s'explique aisément et s'éclaire de son jour
véritable. Le péché est-il la substance de la nature humaine ou
n'est-il qu'un accident de cette nature? L'enquête ouverte sur
cette question entraîna les adversaires dans des discussions

purement formelles : ils distinguèrent la substantia materialis
et la forma substantialis, et pour rendre sensible à l'esprit
l'amalgame bizarre dans lequel ils fondirent leurs abstractions,
ils eurent recours à des images et à des analogies empruntées
à la chimie. Ces débats, qui risquent bien de paraître aujourd'hui

aussi stériles que minutieux1, résultent nécessairement
de la manière dont le problème du péché avait été primitivement

posé dans la dogmatique orthodoxe : les distinctions
établies par Flacius ou Striegel sont la conséquence logique de

l'application de la métaphysique platonicienne au fait moral et

religieux du péché2.
En effet, du point de vue de la théorie de la connaissance,

la méthode traditionnelle n'est légitime que si la métaphysique

1 Voir la manière sommaire et expéditive dont M. Gretillat se débarrasse

des questions soulevées par Flacius et ses adversaires, o. c. pag. 353,

354.

- M. Ritschl, Theologie und Metaphysik, pag. 52-55.



384 P. LOBSTEIN

platonicienne est dans le vrai. Car enfin il est facile de se

convaincre que le procédé de la dogmatique orthodoxe repose sur
un axiome emprunté à l'auteur duPhilèbe et du Parmenide, je
veux dire la réalité substantielle des idées générales. Si les

idées générales sont des entités métaphysiques, types primordiaux

et causes objectives des phénomènes particuliers, il est

incontestable que la marche suivie par la pensée dogmatique
de l'école est de tous points irréprochable; il importe de mettre
d'abord en lumière la notion générale du péché, saisi dans son

essence transcendante et indépendamment de sa réalisation

concrète; cette notion générale du péché originel est à la fois
le substratum identique et le principe générateur de tous les

péchés actuels1.

Il en est tout autrement s'il est avéré que l'idéologie de Platon

est fausse. La négation de la doctrine platonicienne impose
au dogmatiste une marche absolument contraire à celle qu'a
tentée la doctrine traditionnelle. Si vous admettez que Platon
a été victime d'une illusion d'optique, qu'il a pris des abstractions

pour des êtres, qu'il a transformé des métaphores en
substances, qu'il a donné à des fantômes la consistance et la
solidité, il faudra en conclure que l'idée du péché originel, placée
au seuil de la doctrine courante du péché, est absolument
vide de tout contenu réel, qu'elle offre à la pensée une notion

vague, indéterminée, obscure, qu'elle est un mot mis à la place
d'une chose. En adhérant à cette conclusion, je tiens à rappeler

au lecteur que je ne discute ici qu'une question de méthode.
Si je rejette la théorie de la connaissance sur laquelle repose
la doctrine traditionnelle, je n'entends nullement me prononcer

sur les faits psychologiques ou historiques que l'orthodoxie
cherche à sauvegarder en empruntant ses preuves ou en
demandant ses axiomes à la métaphysique platonicienne. J'ose

insister particulièrement sur ce point, afin d'écarter d'emblée

1 Nous restons convaincu, dit M. Gretillat (pag. 354), que l'espèce pomme
demeure une substance réelle, quoique latente et mystérieuse, derrière
les choses particulières appelées pommes.



ÉTUDES SUR LA MÉTHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 385

tout malentendu et de circonscrire le débat dans les limites de

la théorie de la connaissance L

Mais admettons que la méthode traditionnelle soit légitime;
concédons à la dogmatique son procédé usuel ; qu'elle prenne
son point de départ dans la notion du péché originel ; qu'avant
de définir le péché dans son actualisation présente, immédiate,
expérimentale, elle établisse le dogme du péché primitif d'Adam

et du péché héréditaire de sa postérité; qu'elle formule
dans toute sa rigueur le principe du mal moral dansl'humanité
avant d'en développer les conséquences dans l'histoire de

l'individu et de l'espèce: que résultera-t-il de cette tentative?
serons-nous vraiment aussi avancés que le soutient l'orthodoxie

traditionnelle? En aucune façon. Quand même notre
essai aboutirait, quand il serait possible d'atteindre et d'é-
treindre cette notion du péché originel qui gît par delà les actes

dans lesquels il s'exprime et se réalise, quand nous réussirions
à revêtir cette idée d'une expression claire et intelligible à la

pensée, qu'est-ce que la dogmatique chrétienne y aurait gagné?
La formule traduisant l'essence encore indéterminée du péché
universel et antérieur à ses manifestations concrètes, cette

formule, alors même qu'elle ne laisserait pas l'esprit vide, alors
même qu'elle renfermerait l'affirmation d'une chose au lieu de

l'explication d'un mot, quel intérêt aurait-elle pour la
conscience chrétienne? Nous fournirait-elle des lumières claires et

précises sur la signification morale et religieuse du péché?
Enrichirait-elle le contenu positif de notre foi? Apporterait-elle
quelque élément nouveau et fructueux à notre expérience
intime? Serait-elle pratique pour le fidèle, féconde pour l'Eglise?

'La critique du dogme traditionnel a été faite bien des fois, et celapar
des théologiens qu'on ne saurait en aucune façon accuser de légèreté
scientifique ou de radicalisme religieux. Qu'il me suffise de renvoyer les

lecteurs français a des ouvrages bien connus: M. Secrétan. la Philosophie
de la liberté, tome II; M. Naville, le Problème du mal; M. Hakenschmidt,
Etudes sur la doctrine chrétienne du péché ;M. Bersier, la Solidarité ; M.As¬

tié, article Péché (Encyclopédie des sciences religieuses, tome X, 334 sq.,
358 sq.)



386 P. LOBSTEIN

Serait-elle suggestive pour le penseur? Nullement, car notre
appréciation du péché actuel ne saurait être déterminée par
une théorie qui de propos délibéré fait abstraction de toute
expérience, qui dépouille le péché de toutes les manifestations
concrètes par lesquelles il peut avoir prise sur nous-mêmes,
qui enfin, en nous plaçant devant la notion du péché en soi,
nous met en présence d'une idée dépourvue de tout contenu
positif et ne tombant en aucune manière sous l'œil de notre
conscience morale ou religieuse. Une notion pareille peut-elle
avoir accès dans la dogmatique chrétienne? Si celle-ci a pour
mission de formuler scientifiquement la foi expérimentale de

l'Eglise s'appuyant sur la révélation de Dieu en Jésus-Christ,
n'est-il pas évident qu'elle n'a que faire d'une doctrine qui ne
relève pas de la norme et du contrôle de cette révélation
divine et qui ne rentre pas dans l'expérience de l'Eglise
chrétienne? Le membre de l'Eglise ala faculté de se prononcer
sur les péchés que la personne, l'œuvre et l'enseignement du
Christ ont éclairés à ses yeux de leur jour véritable ; mais le

croyant n'est pas qualifié pour apprécier une notion abstraite

ou une réalité incommensurable, dont le caractère propre est

précisément de se trouver en deçà de toute expérience positive
et sur laquelle la révélation chrétienne n'a répandu aucune
lumière. Dès lors, quand même il serait prouvé que la méthode
deductive aurait les moyens de définir a priori l'essence du

péché indépendamment de ses actualisations particulières,
il faudrait repousser cette méthode comme contraire aux principes

essentiels de la dogmatique chrétienne, puisque l'expérience

de l'Eglise, formée à l'école de la révélation, oppose à

ces procédés d'une métaphysique purement formelle une fin
de non-recevoir irrévocable.

II
Mais il se présente ici une objection dont il serait puéril de

se dissimuler la gravité. « Le péché originel, nous dira-t-on,
n'est nullement le substratum métaphysique de la notion du
péché actuel, le prius logique de l'expérience présente du

pécheur, le principe abstrait du mal qui agit universellement et



ÉTUDES SUR LA MÉTHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 387

incessamment dans l'humanité. Loin de là : le péché originel est

un fait, une donnée de l'histoire, une réalité attestée par le
document même delà révélation. Ce que nous plaçons au seuil de

notre doctrine du péché, ce n'est pas une idée générale et
indéterminée, c'est une affirmation concrète et positive, ce n'est

pas un mot, c'est une chose, c'est le fait de la chute. Voilà
notre point de départ. Que parlez-vous de métaphysique? Ne

voyez-vous donc pas qu'il est question d'histoire? Vous invoquez

l'expérience? Eh bien! c'est une expérience aussi, la

première expérience morale et religieuse de notre humanité,
l'expérience décisive du père de notre race, expérience dont
vous pouvez à tout moment faire la contre-épreuve directe,
puisque si vous ne vous souvenez pas d'avoir été en Adam,
vous savez fort bien qu'Adam est en vous-même1! Cessez

donc de faire dévier le problème et de transporter la question

sur un terrain où nous ne voulons pas vous suivre et

où nous n'entendons pas nous placer. C'est au nom de

l'histoire, de l'expérience, de la révélation même que nous
affirmons la chute et ses conséquences. La métaphysique platonicienne

est ici hors de cause, et peu importe la réalité
substantielle des idées générales. Ce qui est en jeu, c'est le

témoignage de l'histoire, c'est la parole même de Dieu, c'est la

véracité de la révélation, à laquelle vous semblez rendre
hommage, quitte à ne pas vous y soumettre quand elle vous le
demande s

On ne m'accusera pas, je l'espère, d'avoir atténué l'objection

; mais, pour en avoir même aggravé le poids, je n'en
conteste pas moins la justesse des considérations invoquées par
les défenseurs de la tradition. Quelle est, en dernière analyse,

l'argument mis en avant par les adversaires C'est, il faut bien
le dire, la réalité historique du récit de la Genèse. Dans ce

cas, en effet, il n'est plus question de métaphysique, et il
convient de circonscrire le débat dans un autre domaine. Tout se

réduit au problème de l'autorité dogmatique du récit
mentionné. Mais la cause des apologistes n'y aura absolument rien
gagné. Sans doute ceux-ci n'édifieront plus la doctrine chré-

1 M. Bersier, la Solidarité, Paris 1870, pag. 68.



d»8 P. LOBSTEIN

tienne du péché sur une thèse abstraite empruntée à une
métaphysique païenne, mais ils tentent une entreprise aussi

illusoire que dangereuse. La réalité historique du récit de la
Genèse! Mais quoi? si la critique historique, réduisant à néant
la fiction de l'origine mosaïque du Pentateuque, ébranlait le
fondement même sur lequel vous étayez votre édifice dogmatique?

si elle arrivait à démontrer victorieusement que la
prétendue histoire que vous placez à l'origine du développement
de l'humanité n'est qu'un mythe, création relativement récente
du génie religieux d'Israël aux prises avec le problème qui a

sollicité toutes les consciences et tous les esprits, le problème
de l'origine du mal? s'il vous fallait en conséquence modifier
votre notion de la révélation, faire un triage entre l'idée et

l'histoire, entre le contenu religieux et la forme symbolique,
entre la vérité profonde du phénomène psychologique et
l'enveloppe naïve de l'explication mythique1, n'est-il pas vrai
qu'une opération pareille, un départ quelque minime qu'il soit,
saperait par la base l'argumentation développée tout à l'heure
avec tant d'assurance? Et quand même, résistant à la lumière
accumulée par l'exégèse et la critique historique, vous soutiendriez

l'historicité du récit de la chute, il faut bien avouer que
le seul abandon de la théopneustie littérale suffirait à entamer
sérieusement l'affirmation du caractère historique de la Genèse.

A moins que l'on adhère à cette conception mécanique et ma-

1 Lire les commentaires sur la Genèse, surtout celui de M. Dillmann
(1875). Je renvoie les lecteurs français a la Bible de M. Reuss, Ancien
Testament, troisième partie, tome I, pag. 293 et suiv. — On se rappellera
le mot bien connu de Nitzscb, qui voit dans le récit de la chute une
histoire vraie, mais non réelle. On ne saurait trop combattre le préjugé d'une
orthodoxie superficielle qui ne voit dans les mythes que des fables

dépourvues de valeur. L'esprit religieux qui a créé le mythe n'est-il pas
une réalité vivante, et le langage dans lequel s'exprime cet esprit n'est-il
pas un indice du génie religieux des peuples? A ce titre, le caractère
mythique d'un récit ne saurait être un argument contre la valeur religieuse
de ce récit. Voy. les beaux développements de M. H. Schultz, sur les

mythes qui, loin d'exclure la révélation divine, sont la forme sous
laquelle cette révélation se traduit. Alttestamentliche Theologie, 2e éd. (1878)
3- éd. (1885), pag. 29 et suiv.



ÉTUDES SUR LA MÉTHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 389

gique de la Bible, recourir à l'historicité du témoignage biblique
est un expédient hasardé et périlleux. Il n'est pas besoin d'un
grand effort de réflexion pour comprendre que ceux qui font
reposer sur des assises aussi chancelantes le poids de la doctrine
du péché sont les premiers à compromettre cette doctrine
qu'ils essayent de sauvegarder1. Oui, il faut le redire sans
détour : faire dépendre le contenu intime et essentiel de la foi
chrétienne des solutions accidentelles et variables de la critique
historique, c'est exposer la foi elle-même à de terribles
hasards, c'est faire abdiquer l'Eglise entre les mains de l'école,
c'est livrer la conviction du fidèle à l'arbitrage du théologien,
c'est porter atteinte tout ensemble à la piété et à la science.
N'est-il pas plus conforme aux intérêts de la foi, et par conséquent

à la mission de la dogmatique, de s'assurer un terrain
plus ferme et de chercher son point d'appui ailleurs que dans
les résultats incessamment modifiés d'une science qui cesserait
d'être digne de ce nom le jour où elle s'imaginerait avoir dit
son dernier mot?

Mais entrons pour un moment dans les idées de nos adversaires,

mettons-nous à leur point de vue en acceptant leur
manière de formuler le problème, admettons que la réalité historique

du récit de la Genèse se trouve élevée au-dessus de toute
contestation. Dans ce cas encore, il surgit une question à

laquelle on ne saurait se soustraire. Est-il légitime de prendre
pour base d'opération, dans l'étude chrétienne du péché, le
récit mosaïque de la chute d'Adam Au problème ainsi posé il
faut répondre sans hésitation par la négative. Il serait manifes
tement contraire aux principes et à la méthode de la dogmatique

chrétienne de faire du récit de la chute et du dogme du

péché originel le fondement ou, si l'on préfère, la clef de

voûte de la doctrine chrétienne du péché. Dussions-nous être
amenés par des arguments irréfragables à affirmer l'historicité
parfaite de la tradition de la Genèse, il n'en faudrait pas moins
se garder de donner à cette tradition la valeur normative et

décisive d'un criterium dogmatique, destiné à régler les affir-
1 Lire les paroles prophétiques de Schleiermacher, Seconde lettre à Lücke

(Werke zur Theologie II, 612 et suiv.).
THÉOL. ET PHIL. 1885. 26



390 P. LOBSTEIN

mations de notre conscience religieuse sur le péché. Essayons
d'établir cette assertion peu en harmonie avec les procédés et

les usages de la dogmatique reçue.
La chute avec ses conséquences est considérée par notre

orthodoxie traditionnelle comme la contre-partie de l'état
d'innocence dans lequel la main du Créateur avait placé notre
premier père. Le status corruptionis a pour corrélat naturel et
immédiat la justitia originalis ; la chute n'est autre chose que
la perte de cette justice originelle ; la misère de la condition

présente de l'homme se détermine par le contraste avec la
condition primitive de l'homme ; l'abîme dans lequel il est tombé par
sa faute se mesure à la hauteur à laquelle il avait été élevé par
l'Eternel. En d'autres termes, la norme d'appréciation morale
et religieuse que la doctrine traditionnelle applique au péché
est précisément l'idéal religieux et moral qui s'exprime dans la

notion de la justitia originalis. Voilà le point de repère que
l'orthodoxie fournit à la conscience chrétienne pour envisager
le fait expérimental du péché, voilà l'angle sous lequel elle

nous fait considérer le mal moral et religieux de l'humanité. Il
y a plus : l'œuvre du salut n'est que le rétablissement du rapport

primitif entre le Créateur et Adam, la réintégration de

l'image divine altérée par la désobéissance du père de notre
race ; l'ordre final sera identique avec l'ordre primordial, en

sorte que le second Adam n'a fait que retrouver et rendre à

l'humanité les titres de noblesse que le premier Adam avait
perdus pour lui-même et pour ses descendants. Toute l'économie

du salut est dès lors construite du point de vue de cette

justitia originalis, qui se trouve être, d'après notre orthodoxie,
la parole initiale et le dernier mot des intentions divines à

l'égard de l'humanité1.

1 On ne saurait rendre l'apôtre Paul responsable de cette conception
toute légale de l'orthodoxie vulgaire. Le fameux passage Rom. V, 12-21

n'a nullement la portée que lui attribue la dogmatique traditionnelle ;

le but de l'apôtre n'est pas d'élaborer une théorie du péché originel,
loin de la: le péché et toutes ses conséquences n'ont pas su prévaloir
contre la grâce de Dieu, laquelle surabonde là où a abondé le péché,
voilà l'objectif de la démonstration de Paul, qui n'oppose le premier et



ÉTUDES SUR LA MÉTHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 391

Je ne sais si je m'abuse, mais il me semble qu'il suffit
d'exposer cette théorie pour la réfuter ; elle porte en elle-même sa

condamnation; elle est jugée de prime abord et sans appel par
la conscience chrétienne. Car elle ravale la révélation évangélique

au niveau d'un simple complément de l'ordre naturel,
quedis-je? elle subordonne l'économie de lagrâce à l'économie
de la loi, elle dépouille le Christ de l'hégémonie religieuse de

l'humanité pour transférer le primat suprême à l'homme d'avant
la chute, à l'Adam encore en possession de sa justice originelle,

à la créature dans l'état d'innocence et de bonheur qui
a précédé l'entrée du péché dans le monde. Cette conception
est absolument contraire à la méthode légitime de la dogmatique

chrétienne, parce qu'elle est absolument contraire aux

postulats essentiels de la foi chrétienne. Celle-ci nous impose
un point de vue diamétralement opposé dans l'appréciation du

fait moral et religieux du péché1. En effet, si pour juger des

caractères et de la nature du péché, la théologie se reporte à l'état

d'innocence primitive de l'homme avant la chute, elle se

place de fait en deçà et en dehors de la révélation chrétienne ;

elle érige en norme suprême un idéal qui n'a pas été formé

le second Adam que pour faire voir combien le don de la grâce en Jésus-

Christ a été plus magnifique que les suites de la transgression d'Adam
n'ont été funestes. S'il restait à cet égard la moindre hésitation, elle
disparaîtrait en présence de l'argumentation décisive de 1 Cor. XV, 42-49.

Comment oser soutenir, en face d'une déclaration aussi catégorique, que
le second Adam n'est pour ainsi dire que la reproduction du type du

premier Adam, type altéré par la chute et rétabli par la rédemption.
Comp. M. Kitschi, Rechtfertigung und Verscehniing (2e édit.), Ill, 307-8.—
M. Schultz, Die Lehre von der Gottheit Christi, pag. 694-5. — M. Kaftan,
Das Wesen der christlichen Religion, pag. 251. — M. Wendt, Die christliche
Lehre von der menschlichen Vollkommenheit, pag. 204-206.

1 La Subordination primordiale et finale du fcedus naturce et du fcedus

legis au fcedus graliœ (pour me servir des termes de l'ancienne théologie
réformée) est une des conceptions les plus fécondes du système de

M. Ritschl, qui en a développé les conséquences et montré les applications

aux principales parties de la dogmatique chrétienne. Rechtfertigung
und Versöhnung. Ill, 229 sq., 294 sq., 336-340.— Unterricht in der christlichen

Religion, § 42, c. — Geschichte des Pietismus, 1,136-138. — Cf. M.
Thikötter (trad, franc., pag. 79-80). — Comp. M. Lipsius, Evangelisch-protestantische

Dogmatik, § 622.



392 P. LOBSTEIN

sous l'empire de cette révélation : là est le vice originel de la

conception orthodoxe. Car enfin, n'est-ce pas dans la révélation

chrétienne que la dogmatique chrétienne doit chercher la

loi unique réglant son appréciation du péché ' Sans doute le

péché est un phénomène que l'on rencontre en dehors de

l'enceinte du christianisme; à cet égard, il ne saurait être en lui-
même l'objet d'une révélation divine. Mais si le péché n'est

pas une réalité révélée, c'est un fait qui tombe sous l'appréciation

de la révélation ; la révélation n'a point créé l'objet qu'il
s'agit d'analyser, mais elle nous a rendus capables d'en mesurer

la portée et d'en sentir la gravité et la profondeur. En

d'autres termes, la dogmatique chrétienne a pour mission de

déterminer la conscience du péché que Jésus-Christ a apportée
au monde2. La notion chrétienne du péché n'est pas la contrepartie

de l'image de la justitia originalis conférée à Adam, elle

est le revers de l'idéal du souverain bien réalisé par Jésus-

Christ. C'est dans la sphère essentiellement chrétienne qu'il
convient de saisir la clef delà notion dogmatique du péché : à

la lumière de la personne et de l'œuvre du Christ, sur le sol

' Dans une étude qui a le mérite de mettre en pleine lumière les idées

maîtresses de la théologie de M. Ritschl, M. le pasteur Giider relève fort
bien le rôle capital que le maître de Göttingue assigne à la révélation
chrétienne, dont l'autorité exclusive est opposée à toutes les traditions
humaines. Voy. Zur Beurtheiliing dir Theologie A. Ritschl's, Theologische
Zeitschrift aus der Schweiz. 1884. pag. 163 et suiv.

2 « L'étude qu'il faut commencer par élucider, si l'on veut se faire une
idée juste de la rédemption, c'est l'étude du péché. » (M. Montbrun, la
Rédemption d'après M. Bouvier, Revue théologique de Montauban. 1884,

N" 3, pag. 243.) Ne pourrait-on pas dire avec plus de justesse que c'est du

point de vue de la rédemption réalisée par Jésus-Christ que nous pouvons

arriver à la seule appréciation du péché qui puisse complètement
satisfaire la conscience chrétienne? — Est-il besoin d'ajouter que je suis

loin de contester qu'en dehors de la sphère de la révélation |chrétienne on

puisse rencontrer une conscience du péché souvent profonde et délicate?
Mais comme il est question ici de la notion chrétienne du péché, il importe
d'assigner à la dogmatique le seul point de vue qui réponde au postulat
de la foi chrétienne: c'est dire que la règle déterminant la notion
chrétienne du péché ne saurait être empruntée qu'à la révélation évangélique.



ÉTUDES SUR LA MÉTHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 393

sacré du royaume de Dieu, au cœur même de la révélation
divine dans le second Adam, là seulement nous trouverons la
base d'opération solide, la norme d'appréciation sûre, le point
d'observation juste, la formule d'explication authentique et
conforme aux exigences de la conscience chrétienne. L'analyse
morale et religieuse de la conscience chrétienne dupéché,
conscience formée à l'école de la révélation évangélique et prenant
son centre de gravité dans la notion chrétienne du souverain
bien, c'est-à-dire dans la notion du royaume de Dieu, telle est

la tâche de la dogmatique protestante*. Cette tâche implique
l'élimination rigoureuse de toutes les questions étrangères à la

révélation chrétienne et le recours constant à l'enseignement
du Nouveau Testament, ramené à son contenu intime et à son
fond essentiel, c'est-à-dire saisi dans sa portée morale et
religieuse et dégagé des explications accidentelles dont l'a revêtu
la pensée théologique des premiers auteurs sacrés2.

1 Ce point de vue et cette méthode ont même conquis l'approbation de

quelques adversaires de M. Ritschl, voy. par exemple les concessions
significatives de M. Haug, Darstellung und Beitrtheilung der Ritschl'sehen

Theologie (theologische Studien aus Wurtemberg, 1885. pag. 120), et de

M- le prof. Schmidt, Ritschl's Lehre von der Sünde dargestellt und kritisch
beleuchtet (Zeitschrift für kirchliche Wissenschaft und kirchliches Leben,
1884, pag. 491).

2 M. Ritschl, Die christliche Lehre von der Rechtfertigung und Versöhnung,

2e édit. III. 304-311. — M. Ritschl, Unterricht in der christlichen

Religion. 2° édit. Bonn, 1881, § 26. — M. Kaftan. Das Wesen der christlichen

Religion, Basel, 1881. pag. 246-253. — M. Schultz, Die Lehre von der
Gottheit Christi, Gotha 1681, pag. 644 et suiv. — M. Wendt, Die christliche
Lehre von der menschlichen Vollkommenheit. Göttingen, 1882, ouvrage
entièrement dominé par la conception indiquée dans la présente étude et
appuyé sur des recherches d'histoire des dogmes et d'exégèse d'une
haute valeur. — M. Thikötter a bien indiqué les points essentiels de la
doctrine de M. Ritschl sur le péché. (Voir la traduction de M. Aguiléra,
pag. 63-66.) — Si je ne me bornais pas à l'étude d'une question de

méthode, je ne saurais résister à la tentation de discuter les objections
élevées par M. Schmidt contre le point de vue de M. Ritschl (voir l'article
cité dans la note précédente) ; mais ces objections portent moins sur la
méthode que sur les applications de cette méthode et elles entrent dans
des détails qui nous feraient perdre de vue la question de principe, qui
seule est traitée dans notre étude.



394 P. LOBSTEIN

Sans doute, en resserrant le problème dans les limites
indiquées, la dogmatique écartera une série de questions qui ont
de tout temps stimulé la curiosité ou sollicité la spéculation
des théologiens, elle opposera un non liquet absolu à des
recherches qu'affectionnèrent également la scolastique du moyen
âge et l'ancienne orthodoxie protestante, elle sacrifiera la
métaphysique à l'expérience et l'étude des problèmes transcendants

à la constatation des faits positifs, elle se résignera à des

retranchements nombreux, pertes sérieuses aux yeux des

théologiens qui se font illusion sur les limites imposées à notre
connaissance et sur les ressources dont dispose l'esprit humain
ou plutôt la foi chrétienne. Mais ce que la théologie perdra en

étendue, elle le gagnera en autorité et en certitude : s'il lui
est donné de saisir la pensée de Jésus et de traduire le point
de vue religieux du Nouveau Testament, si elle réussit à démêler

les éléments de la révélation évangélique qui ont concouru
à la formation delà conscience chrétienne du péché, si elle arrive
à analyser les facteurs essentiels et le contenu positif de cette

conscience, si son analyse s'oriente invariablement d'après
l'idéal moral et religieux réalisé par le fondateur du royaume de

Dieu, la dogmatique protestante n'aura point failli à sa mission
et aura satisfait aux exigences que l'on est en droit de lui
imposer. Enfin il est permis d'affirmer qu'en appliquant rigoureusement

ces principes, nous sauvegarderons tous les intérêts
religieux qui ont inspiré le dogme traditionnel, qui font la
force de ce dogme et qui lui assurent une incontestable valeur
religieuse.

En défendant la méthode présente, je n'ai pas la prétention
de la préconiser comme une innovation, inaugurée par
M. Ritschl et exclusivement adoptée par son école. Loin de là;
il me semble même qu'elle répond bien mieux que la méthode
orthodoxe aux intentions primitives de nos réformateurs1.

1 Lire les observations de M. Ritschl, Rechtfertigung und Versöhnung,

III, 306, 307, I, 163, 199-214. — M. Wendt, Die christliche Lehre von der
menschlichen Vollkommenheit, pag 129 et suiv. — Cf. aussi les indications
fournies par M. Ritschl sur Francke et Steinmetz, Geschichte des Pietismus,

Baud II, Bonn 1884, pag. 258, 464-5, 473.



ÉTUDES SUR LA MÉTHODE DE LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 395

Leurs préoccupations essentiellement pratiques, le soin jaloux
avec lequel ils revendiquent l'indépendance de la foi chrétienne
vis-à-vis de toute spéculation philosophique, la vigueur qu'ils
déploient dans l'analyse morale et religieuse du péché perçu
comme fait d'expérience et saisi dans sa tragique réalité, la

répugnance que leur inspirent les subtilités oiseuses de la

métaphysique scolastique et païenne, le devoir qu'ils s'imposent

de puiser tous les éléments de leur solution non dans les

connaissances de l'homme naturel mais dans les documents de

la révélation chrétienne, la corrélation qu'ils établissent entre
le fait du péché et le fait de la rédemption, les lumières qu'ils
demandent à l'économie de l'Evangile pour éclairer l'économie
de la nature et l'économie de la loi1, toutes ces considérations

nous autorisent à soutenir que nous nous trouvons dans le

grand courant de la pensée réformatrice et vraiment protestante

en statuant, pour l'étude de la doctrine chrétienne du
péché, un double postulat : 1) Réaction contre l'influence de la

métaphysique platonicienne, qui procède à priori et qui prend
pour point de départ de ses déductions rationnelles la fiction de

la réalité objective des idées générales. 2) Application d'un
criterium puisé exclusivement dans la révélation évangélique
qu'il importe de dégager des documents du Nouveau Testament

pour en faire la norme unique et authentique de la conscience
chrétienne du péché.

1 Lire, par exemple, dans le premier article de l'Apologie de la
confession d'Augsbourg, les observations de Mélanchton sur les pueriles et

frigidœ cavillationes des scolastiques (§ 51, 2, 15), les déclarations
énergiques par lesquelles il élimine le point de vue philosophique et proteste
contre les velléités de résoudre le problème chrétien du péché à l'aide de

catégories puisées ailleurs que dans la parole de Dieu (§ 13, 43, 8), enfin
la formule de la justitia originalis, orientée d'après la notion de la
perfection chrétienne, notion qui s'inspire non de la Genèse, mais de l'expérience

chrétienne de la justification par la foi (§ 15, 16, 42, 43). Cf. Apoc.
XIII, 46, 47. 11 convient de rappeler que le créateur du dogme du péché
originel, Augustin, en élaborant ce dogme pour justifier théologiquement

l'usage du baptême des enfants, se montre aussi dominé par
un intérêt chrétien et fait de la doctrine du péché un corollaire de la
notion du salut offert par l'Eglise dans le baptême. Cf. les observations de
M. Ritschl, Rechtfertigung und Verscehnung,l, 504; II, 305-6.



396 P. LOBSTEIN

Le lecteur, qui a bien voulu suivre attentivement les

développements qui précèdent, n'aura sans doute pas de peine à

saisir dès maintenant quelques-uns des traits essentiels de
la méthode que nous voudrions voir appliquer à la dogmatique

protestante ; il lui sera facile aussi de démêler le sens
de cette protestation contre la métaphysique qui semble à

tant de théologiens une atteinte directe portée aux réalités
essentielles de la foi1; enfin il se dira peut-être que la
théorie de la connaissance de M. Ritschl doit être sensiblement
différente de l'image bizarre qu'en a tracée la fantaisie
humoristique de M. Gretillat2, et que l'opuscule tant maltraité par
le professeur de Neuchâtel pourrait bien renfermer quelques
aperçus qu'il vaudrait la peine de soumettre derechef à un
examen attentif et indépendant.

Ne nous hâtons pas toutefois de tirer des conclusions générales

qui pourraient paraître prématurées. Il est plus prudent,
il est surtout plus scientifique d'étendre le champ de nos
investigations et de porter notre enquête sur quelques autres points
plus précis, sur quelques dogmes particuliers, pour étudier, à

la lumière d'autres exemples concrets et saisissables, les

applications des principes et de la méthode que je voudrais faire
connaître et défendre. (A suivre.)

1 M. Heer, Der Religionsbegriff A. Ritschl's, Zürich 1884, pag. 74, 75. —
M. Fricke, Metaphysik und Dogmatik, Leipzig 1882, pag. 7. — M.

Luthardt, Zeilschrift für kirchliche Wissenschaft und kirchliches Leben, 1881,

Xll, 620 sq. — M. Godet, Revue chrétienne, 1884, pag. 476, 479. — M.
Gretillat, o. c. 361.

- Les indications sommaires de M. Gretillat sur le point spécial qui
nous occupe (voir pag. 353-4) sont absolument insuffisantes pour orienter
le lecteur et lui apprendre sur quel problème porte le débat.


	Études sur la méthode de la dogmatique protestante. Première étude, Méthode pour déterminer la notion chrétienne du péché

